The Internet is Dead - Long Live the Internet

Soziale Medien und idiosynkratisches Aufbegehren

Philipp Wiischner

Communication Fail

Es gibt zwei Standarderklirungen, warum Personen im Internet sich Ungeheu-
erlichkeiten an den Kopf werfen. Die erste Erklirung — man konnte sie die >medi-
enpessimistische« nennen — geht davon aus, dass die Anonymitit der Beteiligten
wie in einem erweiterten Milgram-Experiment die natiirlichen Hemmschwellen
menschlicher Kommunikation beseitigt. Die zweite, >medienpragmatische< Er-
klarung ist, dass schrifiliche Kommunikation bestimmte intrinsische Mingel be-
sonders bei der Kommunikation von Gefiihlen habe, die fast zwangsliufig zu
Missverstindnissen und Konflikten fithrten (Kruger u.a. 2005). Beide Erklarun-
gen greifen auf bestimmte Unzulinglichkeiten in der kommunikativen Situation
zurtick. Dabei zieht die erste eine Fluchtlinie zum Verantwortungsdiskurs (Klar-
namenpflicht etc.) beziehungsweise zur Gesetzgebung hin (Hate Speech als Straf-
tatbestand), die zweite hingegen zu Mediation und Metakommunikation.

Das Problem mit der ersten Erklirung ist, dass die vorausgesetzte Anonymi-
tit auf einer Seite wie Facebook, auf der Klarnamen die Regel sind, nur noch in
geringem Ausmaf gegeben ist. Abgesehen davon kénnte sie ohnehin nur erkli-
ren, warum Menschen sich trauen, thren Aggressionen Ausdruck zu verleihen,
nicht aber, welcher Natur diese Aggressionen tiberhaupt sind. Die medienprag-
matische Kritik der Schriftlichkeit hingegen bringt in vielen Punkten Wahres und
Interessantes zutage: Es mag in der Tat schwieriger sein, Emotionen schriftlich
richtig zu tibermitteln und wieder zu entschliisseln (als im miindlichen Gesprich
unter leiblich anwesenden Beteiligten), und diese Schwierigkeit wird vielleicht

Muhlhoff, R.; Breljak, A.; Slaby, J. (Hg.): Affekt Macht Netz. Auf dem Weg zu einer Sozialtheorie
der Digitalen Gesellschaft. transcript 2019, S.247-268. DOI: 10.14361/9783839444399-
011.

https://dolorg/10:14361/9783830444399-011 - am 13.02.2028, 14:02:25. https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839444399-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

248 Philipp Wiischner

wirklich von beiden Seiten — Sender und Empfinger — unterschitzt.! Umgekehrt
aber unterschitzt die These von der mangelhaften Kommunikation nun wieder-
um die konkreten kommunikativen Praktiken und Taktiken von Usern, die in
sozialen Medien Gefiihle und Affekte codieren und mitteilen und sich dabei des
Mediums auf eine Weise performativ bedienen, die extrem differenziert und oft
mit prizisem Humor unterschiedliche Ebenen einer Nachricht miteinander ver-
schmilzt. Aus diesem Blickwinkel sind die zugeschriebenen Mingel von Online-
Kommunikation nur eine Folge ihrer unverstanden bleibenden Stirken (Barth
2010).

Anstatt nach weiteren Fehlern in der kommunikativen Situation in sozialen
Medien zu suchen, bietet es sich also an, einmal grundsitzlich die Frage zu stel-
len, ob die Schreibakte (Postings) iiberhaupt den Tatbestand derjenigen Kommuni-
kation erfiillen, den sie vorgeben zu erfiillen oder von dem erwartet wird, dass sie
ihn erfiillen. Zu welchem Register von Kommunikation gehéren sie tatsdchlich?
Und gibt es nicht eine Differenz zwischen Online- und Offline-Kommunikation,
die immer wieder droht vergessen zu werden — und zwar sowohl fiir die (wissen-
schaftliche, journalistische) Betrachtung von auflen als auch immanent fir die
Akte von Usern selbst?

Differenzvergessenheit

Vor der Beantwortung dieser Fragen bedarf es einer Prizisierung. Gehort eine
gewisse Differenzvergessenheit nicht zu einem gelungenen Mediengebrauch zu-
nichst einmal dazu? Um einen Text zu lesen, sehen wir von den Differenzen in
Beschaffenheit von Papier und Typographie, zum Beispiel zwischen einer Buch-
ausgabe und einer ausgedruckten Kopie, ab. Allein in Momenten der Stérung oder
des Rauschens, wenn die schlechte Qualitit der Kopie die Lesbarkeit des Textes
korrumpiert, kippt unsere Aufmerksamkeit auf das Medium selbst.? Nicht immer
ist es sinnvoll oder auch nur moglich, solche medialen Differenzen begrifflich zu
fixieren. Viel eher lassen sie sich an den isthetischen, performativen, affektiven
etc. Differenzen erkennen, die sie nach sich ziehen. Das geschieht beispielsweise,
wenn wir merken, dass derselbe Text unterschiedlich gut im Medium der Schrift
oder im Medium des miindlichen Vortrags funktioniert. Wer hier differenzverges-
sen agiert, wird entweder hélzern einen Text vortragen oder in einem zu kolloquia-
len Stil schreiben. Aussagen, die geschrieben skandalés und empérend wirken,
kénnen im Gesprochenen harmlos und amiisant sein.

Im Fall des Computers erhilt dieser Tatbestand eine neue und medienhis-
torisch betrachtet noch verhiltnismiRig junge und unreflektierte Qualitit, inso-
fern hier analoge Medien selbst digital emuliert und durch Benutzeroberflichen

1 | Vgl. Kruger u. a.2005. Einwéande hierauf liefern Suematsu 2012 und Passig 2018.
2 | Dazu allgemein: Rautzenberg 2009.

https://dolorg/10:14361/9783830444399-011 - am 13.02.2028, 14:02:25. https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839444399-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

The Internet is Dead - Long Live the Internet 249

imitiert werden. Dies umfasst auch Techniken des Mediengebrauchs wie Rand-
notizen, Unterstreichungen und dergleichen. Schon 1986 prophezeit Friedrich
Kittler, dass der Computer so auf Dauer alle anderen Medienformate in sich auf-
nehmen werde. Dies wirft die Frage auf, ob mit der Digitalisierung nicht eine
grundlegende Differenz in jeden Mediengebrauch einzieht, mit unendlich vielen,
noch nicht abzusehenden isthetischen, performativen, affektiven Folgedifferen-
zen; beziehungsweise, ob wir nicht gerade im Prozess stehen, diese Folgediffe-
renzen auszufechten. Denkern wie Vilém Flusser zufolge wird sich der Ubergang
zu digitalen Medien und zur Digitalisierung iiberhaupt nicht ohne einen beglei-
tenden Bewusstseinswandel vollziehen, dessen schleichender Vollzug dem Ver-
gessen entrissen und aufmerksam gestaltet werden miisse (Kittler 1986; Flusser
1991).

Genau um diese Differenz, ihr Vergessen und ihre Folgen geht es also. Da-
bei kann hier selbstverstindlich nicht das grofle Ganze in den Blick genommen
werden. Stattdessen mochte ich lediglich die Frage aufwerfen, ob diese Differenz-
vergessenheit nicht auf irgendeine Weise mit den eingangs beschriebenen Uber-
reaktionen zu tun hat, und dies zugleich gleich doppelt bejahen: Die negativen,
idiosynkratischen Affekte sind sowohl eine Folge dieser Differenzvergessenheit
als auch eine Reaktion auf sie. Sie sind das affektive Rauschen, ein Storgerdusch,
in dem das Medium selbst sichtbar wird — und gerade hierin liegt ihr Wert. Diffe-
renzen werden also in gewissen Momenten wirksam und zwingen zum Umden-
ken oder zu einer Verhaltensinderung.

Wer allerdings auf diese Weise eine (wenn auch vergessene) Differenz zwi-
schen Offline- und Online-Kommunikation behauptet, steht sofort vor verschie-
denen Problemen, von denen ich hier nur drei nenne:

1. Die Differenzierung ist zu grob. Weder gibt es eine einheitliche Offline-
Kommunikation noch eine einheitliche Online-Kommunikation, und manche
der internen Differenzen mogen gewichtiger sein, als die Grunddifferenz
zwischen beiden Dimensionen.

2. Die Differenzierung wird in der Zukunft, in der in einem Internet der Dinge
der Unterschied zwischen off- und online kollabiert, obsolet werden.

3. Eine solche Differenz droht missverstanden zu werden als eine Differenz von
eigentlicher (offline) und uneigentlicher (online) Kommunikation.

Das erste Problem kann ich hier nur bestitigen, nicht aber 16sen. Es bleibt den
Leser_innen tiberlassen, jeweils genauere Unterscheidungen zu treffen und wei-
terzudenken. Das zweite Problem bietet eine interessante Forschungsperspekti-
ve: Das Zukunftsprogramm des Internet of Things umfasst nicht nur miteinander
kommunizierende Kiihlschrinke, sondern die Vision einer Lebenswelt, in der Di-
gitales und Analoges verschrinkt sind; Mensch, Technik und Umwelt untrenn-
bar miteinander vernetzt sind (Horl 2011). Wenn aber die online/offline-Differenz
schon in der gegenstindlichen Welt kollabiert, warum sollte sie dann fiir die Be-

https://dolorg/10:14361/9783830444399-011 - am 13.02.2028, 14:02:25. https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839444399-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

250 Philipp Wiischner

trachtung von Kommunikation kiinstlich aufrechterhalten werden? So wie der
Buchdruck die gesprochene Sprache an die Schrift gebunden hat, sodass man Le-
sen und Schreiben lernen musste, um richtig (nimlich gemif der Schriftsprache)
zu sprechen, wird man auch irgendwann (wenn es nicht langst schon so weit ist)
vernetzt sein missen, um richtig, nimlich gemifl dieser Vernetzung kommuni-
zieren zu konnen — wobei noch unklar ist, was >richtig« in diesem Fall heiflen soll
(Flusser 1990).

Stimmt diese Forschungsperspektive, dann ist die angesprochene Differenz
von vornherein eine geschichtliche, auf Abruf gestellte, von der sich nicht genau
sagen lisst, ob sie nicht jetzt, da sie in den Blick gerit, bereits abgegolten ist. Man
kann dem virtuellen Haltbarkeitsdatum dieser Differenz jedoch vorauseilend be-
gegnen, indem man sich noch einmal vor Augen fiihrt, was mit Differenz gemeint
ist, und was nicht. Eine Differenz bezeichnet keine {iberzeitliche Dichotomie, son-
dern die Aktualisierung eines Unterschiedes, der einen Gegenstand in Abstand
zu einem anderen bestimmt.? Differenzen werden also in gewissen Momenten
wirksam und zwingen zum Umdenken oder zu einer Verhaltensinderung — das
kann schon geboten sein, wenn man vom Norden Deutschlands in den Siiden
zieht (oder umgekehrt). Was die Rede von Differenzen also erlaubt, ist, anstatt
von einer Aufhebung der Gegensitze oder einem Kollaps der Unterschiede von
einem Vergessen der Differenz zu sprechen; ein Vergessen, in dem das Verges-
sene selbst aber als Potenzial (sei es auch nur als Projektionsfliche fiir Nostalgie,
Heimweh, Aversion) wirksam bleibt. Gerade dieses historische und Generationen
prigende Moment verfestigt sich nicht selten zu einer ontologischen Bewertung
der Differenz als authentisch/entfremdet, eigentlich/uneigentlich, real/fake etc.

Dies fithrt zum dritten Problem: Je nachdem, ob man pessimistisch oder op-
timistisch auf das Differenzvergessen blickt, sieht man eine Verfalls- oder Fort-
schrittsgeschichte. Entweder: Wir werden nie wieder richtig kommunizieren. Oder:
Wir haben noch nie richtig kommuniziert. Entweder ist die eigentliche Kommunika-
tion eine verlorene Sache der Vergangenheit oder eine noch zu verwirklichende
Sache der Zukunft. Dabei sind Nostalgie und Utopie gleichermafien an der Erzeu-
gung und am Wandel von Mythen beteiligt. Als beispielsweise die Briider Grimm
auszogen, um Volksmirchen zu sammeln und zu verschriftlichen, geschah dies
sowohl mit nostalgischem Blick in die Vergangenheit, als auch mit utopischer
Projektion auf einen deutschen Nationalstaat der Zukunft.

Es geht also nicht darum, die online/offline-Differenz als Differenz von Unei-
gentlichkeit und Eigentlichkeit darzustellen, so als kime es nur offline zu >wahrer«
Kommunikation, online hingegen nie (oder andersherum); noch geht es um die
Aufstellung einer essenziellen, ahistorischen Dichotomie. Stattdessen geht es dar-
um, ein Bewusstsein fiir diese Differenz zu entwickeln und damit einhergehend
ein Verstindnis fiir das, was verschwindet, und das, was kommt. Hierbei ist ei-
ne Betrachtung der sich wandelnden und begleitenden Mythen unersetzlich. Die

3 | Siehe hierzu in weiterem Kontext Jullien 2017.

https://dolorg/10:14361/9783830444399-011 - am 13.02.2028, 14:02:25. https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839444399-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

The Internet is Dead - Long Live the Internet

Philosophin Sybille Kramer hat bereits 1997 in Bezug auf das Internet von einem
Mythos der kiinstlichen Kommunikation geschrieben. Was diesen Mythos ausmacht
und wie er sich heute méglicherweise zu einem Mythos des Sozialen ausgeweitet
hat, gilt es niher zu beleuchten. Fiir diesen Zweck ist das Fehlen eines prizisen
Begriffs von Kommunikation oder von Sozialitit in genau dem Mafle zu verkraf-
ten, wie ein Mythos eben gerade kein (klar artikulierter, ausgearbeiteter) philoso-
phischer Begriff ist, sondern ein Mitteilungssystem, das zugleich zwischen dem
verlorengehenden Bewusstsein fiir das Ehemalige und dem beginnenden Begrei-
fen des Kommenden vermittelt, in dem Differenzvergessenheit sozusagen selbst
eine Form findet.

Vom Mythos der Kommunikation zur Utopie
sozialer Medien

In besagtem Text diagnostiziert Sybille Krimer einen Leitbildwechsel in den Dis-
kursen tiber das Internet. In diesen Leitbildern sieht Krimer wiederum Mythen
am Werk, das heifdt erklirende Erzihlungen eines unbekannten Phinomens in
den Bildern eines bekannten, so zum Beispiel die Erzihlung von der Rechenma-
schine in den Bildern der menschlichen Intelligenz. Der Mythos der kiinstlichen
Intelligenz (KI) habe eine Ablésung durch den Mythos der kiinstlichen Kommuni-
kation (KK) erfahren. Dies sei einhergegangen mit einem Wandel vom Computer
als »Denkmaschinex, also vom Rechner, zum Computer als Kommunikations-
mittel, also zum Medium (Krimer 1997: 87).# Anhand Krimers Parallelisierung
von KI und KK lassen sich die Wirkungen der Differenzvergessenheit deutlich
machen.

Krimers Kritik zielt ndmlich nicht auf Mythenbildung per se, sondern auf
den anthropomorphisierenden Charakter sowohl des Mythos der kiinstlichen In-
telligenz als auch desjenigen der kiinstlichen Kommunikation. Durch ihn werde
die eigentliche »Monstrositit« (ebd.: 86) der Technik — die schiere Rechenleistung
kiinstlicher Intelligenz, die gerade kein Vorbild in der menschlichen Natur finde
— in die Nihe des Gewohnlichen geriickt; genau hierin liegt ja die vermitteln-
de Funktion von Mythen. Dies 16st fiir Krimer eine Gegenbewegung aus, nach
der das, was bislang menschliches Verstehen war, nun seinerseits am Mafstab
des technisch Erreichbaren gemessen wird und plétzlich als defizitir erscheint.
Auf die Anthropomorphisierung der Technik folge die Technisierung des Men-
schen. Nostalgisch beklagter Verlust des Urspriinglich-Menschlichen und uto-
pisches Mangelbewusstsein im Angesicht der kommenden Technik sind zwei
Seiten desselben Vorgangs, die iiber die Annahme einer funktionalen Aquivalenz
(ebd.: 86) von Denken und Rechenleistung vermittelt werden. Die urspriingliche

4 | »Mythos« soll hier und auch bei Kramer keine Fiktionalitat der Sache ausdriicken, sondern
zielt auf die »Analogien stiftende Kraft« (ebd.: 87) eines Narrativs.

https://dolorg/10:14361/9783830444399-011 - am 13.02.2028, 14:02:25. https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -

251


https://doi.org/10.14361/9783839444399-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

252

Philipp Wiischner

Monstrositit verblasst dariiber zur unheimlichen Ahnlichkeit. Diese Annahme
»funktioneller Aquivalenz«, die es erméglicht, qualitative Differenzen zu quan-
titativen Defiziten umzudeuten, ist den Anfingen der Technikphilosophie (zum
Beispiel bei Ernst Kapp) eingeschrieben. Das eréffnet laut Kramer eine Skala, »bei
der mit jeder Erfindung neu zu verteilen sei, was dem Menschen verbleibt, und
was an Technik delegiert werden« kann (ebd.: 86).

Die Differenz zwischen Rechnen und Verstehen aber ist damit natiirlich
nicht aufgehoben oder wirkungslos gemacht worden, sondern in Bezug auf den
Diskurs lediglich vergessen. Sie wirkt gerade als das Unheimliche im Ahnlichen.
Problematisch am Mythos der KI ist also weder die These von der »Berechen-
barkeit des Geistes« in Anschluss an Leibniz und Turing, noch die existenzial-
ontologische Vorrangigkeit des Denkens gegeniiber dem Rechnen zum Beispiel
bei Heidegger, sondern die beschriebene Gegenwendigkeit, mit der der anthro-
pomorphisierende Charakter des Mythos dem Fremdartigen computerisierter
Vorginge zunichst den Stachel nehme (ebd.: 86), bevor sie im Anschluss zum
Leitbild oder gar Utopie fiir jegliche Form von Intelligenz werden.

Krimer interessiert sich fiir die Frage, ob der Mythos der kiinstlichen Kom-
munikation nicht eine vergleichbare Gegenwendigkeit produziert habe, mit der
dem eigentlich Monstrésen der kiinstlichen Kommunikation der Stachel (und
vielleicht auch das Faszinosum) genommen wird. Dabei vollzieht sich diese Kom-
munikation fiir Krimer gerade nicht zwischen Personen, sondern zwischen den
sie vertretenden »Symbolketten«. Lisst sich daran anschlieffend die aktuelle Uto-
pie des Sozialen nicht als Ausweitung und Amplifizierung dieses Leitbildes lesen?
Wurden nicht auch hier Online-Vorginge, die es bis dato nicht gab — weltweite,
telekommunikative, two-way-Verbindungen durch ein mehr oder weniger dezen-
tralisiertes Netzwerk ohne nennenswerte Ubertragungsverzégerung — zunichst
in den Begriffen des Bekannten (Kommunikation) formuliert, bevor das nun nicht
mehr ginzlich Unbekannte zur Utopie wurde?

Das Emblem fiir den Mythos der Kommunikation, in dem Nostalgie und Uto-
pie zusammenfallen, ist Marshall McLuhans schon 1962 vorgetragene These vom
global village (McLuhan 1962; Kramer 1997: 88). Thr zufolge sollen elektronische
Medien die durch die Modernisierung verlorengegangene face-to-face-Oralitit vor-
moderner Gesellschaften wiederbeleben.® Und auch wenn McLuhans These, wie
Krimer feststellt, kaum Anhinger fand, so sind vergleichbar idealisierende Kom-
munikationsvorstellungen immer noch allgegenwirtig.

Ahnlich wie im Fall der KI geht es auch beim Mythos der kiinstlichen Kom-
munikation nicht darum, zu sagen, dass in elektronischen Netzen nicht oder nicht

5 | Ich schreibe »zunéchste, als gabe es einen klaren zeitlichen Umschlag von der Metapher
des Natiirlichen fiirs Kiinstliche in die Utopie des Kiinstlichen fiirs Natiirliche. Tatséchlich aber
sind Metapher und Utopie im Mythos als Gegenwendigkeit immer gleichurspriinglich.

6 | Dazu kritisch: Barbrook 2007.

https://dolorg/10:14361/9783830444399-011 - am 13.02.2028, 14:02:25. https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839444399-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

The Internet is Dead - Long Live the Internet 253

Abbildung 1: Mark Zuckerbergs Post vom 11.1.2018 auf Face-
book. Quelle: https://www.facebook.com/zuck/posts/ 101044
13015393571. Screenshot des Verfassers vom 03.02.2018.

eigentlich kommuniziert werde. Ganz wie im Fall der KI nihrt die existenzielle Kri-
tik selbst die Utopie: Gerade die verlorengegangenen Dimensionen des mensch-
lichen Miteinanders sollen durch die neuen Moglichkeiten der Kommunikation
wiederhergestellt werden konnen. Dies zumindest scheint die Devise Marc Zu-
ckerbergs zu sein, der seine Arbeit als genuinen Beitrag zu »well-being« und
»happiness« versteht (Abbildung 1). Im Zentrum dieses Mythos der Kommuni-
kation steht das intime Gesprich als existenzielle Situation.

Zu dieser Wiederbelebung »>urspriinglicher<« Kommunikation mit digitalen
Mitteln gehéren laut Krimer a) die Herstellung einer lebensweltlichen Situierung,
das heif3t heute: einerseits der private Charakter des Contents, andererseits die
euphemistische Subsumtion aller Beziehungen unter das Label »Freundschaft; b)
eine Betonung der Dialogizitdt von Kommunikation, die vor allem dann spiirbar
wird, wenn Gesprichspartner_innen, die normalerweise durch soziale Schwel-
len voneinander getrennt wiren (zum Beispiel Stars und Fans, Politiker und
Wihler, aber auch Anbieter_innen und Konsument_innen) miteinander in Dia-
log treten konnen (etwas, das Zuckerbergs Posting selbst performativ vorfiihrt);
c) eine Ethnographie der Interaktivitdt, das heiflt die Vorstellung, dass die Ge-
samtinteraktion von Usern zum Beispiel auf einer Plattform im Rahmen von
Gemeinschaften (communities) zu begreifen ist, wobei diese Auffassung einer
gemeinschaftsstiftenden Interaktion schlieflich d) eine Ausweitung zu einer
politischen Perspektive individualisierter, partizipativer Massenmedien erfihrt, in
der die verlorengegangene Direktheit der antiken Demokratie in Form einer
»elektronischen agora«« wiederaufersteht (Krimer 1997: 90). In der Vorstellung

https://dolorg/10:14361/9783830444399-011 - am 13.02.2028, 14:02:25. https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://www.facebook.com/zuck/posts/10104413015393571
https://www.facebook.com/zuck/posts/10104413015393571
https://doi.org/10.14361/9783839444399-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.facebook.com/zuck/posts/10104413015393571
https://www.facebook.com/zuck/posts/10104413015393571

254 Philipp Wiischner

der elektronischen Agora liegt dann zugleich das Kippmoment vom Mythos in
die Utopie (beziehungsweise Dystopie).”

Natiirlich dndert eine solche technisch installierte Utopie nichts am finanzi-
ellen Realismus der Plattformbetreiber, die an diesen utopischen Programmen
verdienen und es daher mit bestimmten 6konomischen Betriebssystemen zu
verkniipfen wissen. Ob und inwieweit CEOs von sozialen Plattformen, Online-
Anbietern und Suchmaschinen wirklich an eine Vereinbarkeit des utopischen
Gehaltes mit seiner 6konomischen Verwirklichung glauben, ist eine Frage ihres
(mangelnden) Zynismus, der hier nicht zur Debatte steht. Jedenfalls hat die
Kapitalisierung sozialer Netzwerke (vor allem in Form von Kapitalisierung per-
sénlicher Daten) verschiedene Stringe der Kritik hervorgerufen. Niklas Barth bei-
spielsweise nennt einen Gefihrdungs-, einen Macht- und einen Entfremdungs-
diskurs (Barth 2016: 464 f.). Ersterer betreffe die Bedrohung der Privatsphire
durch die Weitergabe von Daten, zweiterer betrachte soziale Netzwerke aus der
foucaultschen Perspektive der Macht als Subjektivierungsapparate, die letztlich
zur freiwilligen Selbstausbeutung des Privatlebens fiihrten, letzterer wiederum
betrachtet das Ergebnis dieses Verhiltnisses als Entfremdung — und damit gerade
als Ausléschung von Intimitit (Illouz 2007).

Fast ebenso alt wie diese Kritik — deren Stringe miteinander verflochten sind
— ist das Erstaunen tiber ithre Wirkungslosigkeit: Entweder ist die Mehrheit der
User iber das AusmafR ihrer Uberwachung und Entfremdung immer noch nicht
gentigend aufgeklirt und weifd noch nicht hinreichend iiber ihre eigene Kompli-
zenschaft mit der Macht und die technischen Mechanismen, die dahinterstehen,
Bescheid, oder aber sie ist diesbeziiglich bereits zu abgekldrt und nimmt diese
Bedrohungen mit einer Mischung aus Ironie und Fatalismus einfach hin. Im letz-
teren Fall tragt Aufklirung nur weiter zur Abgeklartheit bei.

Und doch: Der Ausbeutung des Privaten ist durch die Abgeklirtheit der User
in gewisser Hinsicht der Stachel bereits genommen worden, indem — und zwar
von Seiten der User aus — dem Privaten bereits alles Intime entzogen wurde.® Das
hat aber, anders als der Entfremdungsdiskurs vermuten ldsst, Intimitit nicht ver-
schwinden lassen. Im Gegenteil, sie liegt ganz und gar im Offentlichen versteckt:9
nicht in dem, was ein Posting zeigt, sondern zum Beispiel in dem, was es fir
den Menschen bedeutet, dem es (im Geheimen) gilt, verglichen mit dem, was
es fiir alle anderen bedeutet. Die Intimitit eines Nacktbildes besteht nicht im Ge-
schlechtsteil, das es entbloft, sondern im scheinbar harmlosen (geschmacklosen,

7 | Nicht nur der Mythos hat sich von der Kommunikation zum Sozialen erweitert, auch die
Begleitutopien sind in dieselbe Richtung vom Mitteilen zum Teilen gewandert. So wird die Agora
als Ort der Rede heute in ihrem Ursprung als Marktplatz neu erfunden.

8 | Barth analysiert konkrete kommunikative Taktiken wie Ironie, Indifferenz und Kryptik als
Erzeugung offentlicher Privatheit.

9 | Der Differenzierung zwischen Intimitat und Privatheit geht Mirjam Schaub mit der Kiinstlerin
Janet Cardiff nach (Schaub 2005).

https://dolorg/10:14361/9783830444399-011 - am 13.02.2028, 14:02:25. https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839444399-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

The Internet is Dead - Long Live the Internet

verrdterischen, peinlichen) Mobiliar, vor dessen Hintergrund es aufgenommen
wurde, und das sorgfiltig aus dem Endprodukt herausgeschnitten wurde. Diffe-
renzbewusste User konnen diese Form von Intimitit sehr prizise — und warum
nicht: zdrtlich — einsetzen, eine Semantik der Gesten und Andeutungen, die in kei-
nem direkten Zusammenhang mit dem Content steht und daher auch von keiner
Datenanalyse erfasst werden kann. Inmitten des Subjektivierungs- und Entfrem-
dungsapparates entdeckt der abgeklirte User auf diese Weise — mit Michel de Cer-
teau gesprochen —die Kunst des Handelns, aber auch die Kunst der Intimitit wieder.
Er befindet sich in puncto Reflektiertheit auf Augenhéhe mit den Betreibern der
sozialen Plattformen, wenn er ihnen nicht gar schon einen Schritt voraus ist. Auf
den Gefihrdungsdiskurs mag er noch keine tiberzeugende Antwort gefunden ha-
ben, Subjektivierung und Entfremdung hingegen sind nicht sein Problem.

Affirmierte Differenz, gespielte Kommunikation

Die Mdoglichkeit von Intimitit in einem Medium, dem sowohl Privatheit als auch
Korperlichkeit fehlt, entlarvt auch die vermutete Eigentlichkeit des intimen Ge-
sprichs. Der erste Schritt der Abgeklirtheit ist also die Zuriickweisung der Nostal-
gie, das heiflt die Dekonstruktion der interpersonalen, oralen Kommunikationssi-
tuation (des Gesprichs zwischen leiblich Anwesenden) als urspriingliche (Passig
2018).

Ein Bewusstsein fiir die neue kommunikative Situation zu entwickeln, ohne
sie in Begriffen der alten zu denken, noch dazu wihrend man sich in ihr bewegt, ist
aber auf dieselbe Weise anstrengend, wie es beim Betrachten eines Films anstren-
gend wire, stets von der Handlung zu abstrahieren und auf dessen technisch-
apparative Anordnung zu achten. Und dennoch wissen wir, dass wir einen Film
sehen. Zwar fithlen wir so etwas wie Trennungsschmerz am Ende einer Serie (pa-
rasoziale Bindung zu den Charakteren), aber wir wissen, dass dieser Schmerz
Trauer zwar (auf angenehme Weise) dhnelt, aber nicht gleichkommt. Dieses Ge-
fiihl ist weder ein Abklatsch von Trauer, noch muss das Ahnlichkeitsverhiltnis
geleugnet werden — es ist gerade als Simulacrum etwas Eigenes. Das Internet war
immer auch der Raum, der dem Simulacrum als solchem zu seinem Eigenrecht
verhalf, ohne sich von Apologeten des Realen wie Jean Baudrillard oder Paul Viri-
lio davon abhalten zu lassen (Baudrillard 198; Virilio 1989).

In dieser Differenz zur Realitit einen Reiz zu sehen, gehort zur 4sthetischen
Haltung, mit der wir beispielsweise auch Werken der Kunst begegnen oder in ei-
nem Spiel mitspielen. So kann Krimer zum einen feststellen, dass unter dem Pa-
radigma der Schrift das Gegeniiber der Kommunikation nicht als Person, sondern
als Text beziehungsweise als »digitalisierbare Symbolfiguration« auftritt, wie auch
der Sender selbst als »Symbolkette im Sinn freigewdhlter Namen« (Krimer 1997:

https://dolorg/10:14361/9783830444399-011 - am 13.02.2028, 14:02:25. https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -

255


https://doi.org/10.14361/9783839444399-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

256 Philipp Wiischner

97) erscheint.’® Dies geht zumindest im Prinzip mit der »Auflerkraftsetzung der
mit Personalitit oder Autorenschaft verbundenen illokutioniren und parakom-
munikativen Dimensionen unseres symbolischen Handelns einher« (ebd.). Zum
anderen aber komme es im Spiel zu einer Wiedereinfiihrung der parakommuni-
kativen Dimension, in der der Andere in seiner personalen Alteritit respektiert
wird und man selbst als Autor_in zur Verantwortung gezogen werden kann —
nun allerdings unter den Pramissen des Spiels (ebd.). Diese unterscheidet sich un-
ter anderem dadurch, dass ein Bruch der Regeln nur eine symbolische Ahndung
erfihrt (Loschung eines Kommentars, Sperrung eines Profils). Dass kann zwar
zum (voriibergehenden) Ausschluss vom Spiel fithren, muss die Person hinter
der Symbolkette aber nicht treffen. Umgekehrt erlaubt das Spiel der Spieler_in
die Freiheit, dass ihre Aktionen von lebensweltlichen Geltungsanspriichen unbe-
rithrt bleiben. Die »Handlungen, in die wir jetzt verwickelt sind, zitiert Krimer
Gregory Bateson, »bezeichnen nicht, was jene Handlungen, fiir die sie stehen, be-
zeichnen wiirden« (Bateson 1985: 244; vgl. Krimer 1997: 97). Der Mord in einem
Rollenspiel ist eben kein Mord im wahren Leben, aber der Abstand, beziehungs-
weise die Nihe zwischen beiden macht gerade den Reiz des Spiels aus.

Das fiihrt zu einer Frage mit weitreichenden Konsequenzen: Lisst sich sa-
gen, dass auch ein geposteter Hasskommentar nicht (zwangslidufig) die real-
life-Handlung (Beleidigung oder Bedrohung) bezeichnet, fiir die er steht, son-
dern spielerisch auf das Medium bezogen ist, in dem er erscheint? Dies wiirde
voraussetzen, dass man sozialen Medien grundsitzlich mit einer &sthetischen
Haltung begegnete, und den Selbstzweck der Simulation gegen den Zweck als
Kommunikationsmittel starkmachte (wie es ja immer schon geschieht, wenn wir
Facebook-Events zusagen, ohne je wirklich die Absicht zu hegen, sie aufzusu-
chen)." Aus der richtigen Perspektive betrachtet dient die simulierte Gesprichssi-
tuation des Internets als Spielfeld fiir eine hiufig subtile oder implizit bleibende
Meta-Kommunikation, mit ihrem mittlerweile ja auch in den Mainstream ein-
gegangenen selbstreferenziellen Humor. Dessen Stilelemente zu analysieren,
wire eine eigene Studie wert und kann hier nicht geleistet werden.”” Zusammen
aber ergeben sie eine dsthetische Differenz, deren kommunikative Aufgabe es ist,
die Simulation als solche zu markieren und vom Gesprich zu unterscheiden.
Gleichzeitig ist diese so lustvolle Affirmation dieser Differenz Zweck in sich
selbst — sie ist das Spiel. Das bedeutet nicht, dass Spiele harmlos wiren und ohne
reale Konsequenzen. Wie oben erwihnt, bedeutet eine Differenz einen Abstand,
nicht ein Gegeniiberstehen von etwas. Auch die isthetische Differenz ist nicht das
Gegeniiber der Realitit, sondern eine Verriickung, ein spielerisches Abstandneh-
men von ihr. Die Lust liegt in der Bejahung des Abstands zur Realitit, nicht in

10 | Zum Problem der Klarnamen-Pflicht siehe Beckedahl 20.07.2016.

11 | Am 28. November 2015 haben laut Facebook iber 1700 Menschen das Event »moment
of silence for all my wasted potential« besucht.

12 | Siehe zum Beispiel Davison 2012.

https://dolorg/10:14361/9783830444399-011 - am 13.02.2028, 14:02:25. https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839444399-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

The Internet is Dead - Long Live the Internet

seiner Leugnung. Wer das Spiel in seiner ganzen Gefihrlichkeit nicht versteht —
entweder weil er es zu ernst oder weil er es nicht ernst genug nimmt —, der wird
auf seinen Reiz nur mit Gereiztheit reagieren kénnen. Und mit wem wire besser
boses Spiel zu treiben als mit denen, die es nicht verstehen?

Trolling: Von der asthetischen
zur affektiven Differenz

Man verbindet heute mit dem Begriff des Internet-Trolls entweder eine zeitgendos-
sische Form der Internet-Propaganda oder die ewige Wiederkehr des Arschlochs,
das jede Konversation durch Rechthaberei und Gehissigkeit zerstort. Vergessen
ist dabei die bis in die Anfangszeit des Internets zuriickreichende Geschichte des
Trollings als subversive Praxis. Die Anthropologin Gabriella Coleman verfolgt die-
se Geschichte des Trollings bis zur Geburtsstunde der Hacker-Bewegung (Cole-
man 2012). Aus dieser Genealogie leitet sie ein politisches und ein dsthetisches
Ethos ab: Politisch gehe es der frithen Hacker-Bewegung, dhnlich wie anderen
anarchistischen Stromungen, um Werte wie »freedom, privacy, and access« (ebd.:
100), die gegen einen als immer kontrollierender wahrgenommenen Apparat zu
verteidigen seien. Ausdruck verschaffe sich dieses Ethos in einer Asthetik des Wa-
gemuts (aesthetics of audaciousness), besonders in Form von bisweilen illegalen
Uberschreitungen, Streichen (pranks) und spektakuliren Aktionen — das heiflt in
einer Art dunklem Willen zum Spiel. Diese Asthetik versuche die Tatsache der
Uberwachung in die Lust am Beobachtet-Werden zu verwandeln: »[TThe elabora-
tion of surfaces which takes place within it reveals a darker will toward opacity, a
drive against classification and control, a desire to exceed.« (Ebd.: u5 )8

Im Falle des Trollings wird die urspriinglich nach aulen gerichtete Aggressi-
vitit des Hacking medienimmanent ausgelebt. Sie richtet sich gegen andere User
und nicht linger primir gegen Infrastrukturen und Institutionen. Ganz so, als
ginge es darum, »to remind the >masses« that have lapped onto the shores of the
internet that there is still a class of geeks, who [...] will cause the internet grief,
hell, and misery« (Coleman 2012: 110). Was im Trolling angegriffen oder gar zer-
stort werden soll, ist also keine technische, sondern eine soziale Infrastruktur, das
heif’t eine Normativitit, die als Fremdkorper, als unlauterer Partikel des Ernstes
im Spiel ausgemacht wird.

Coleman kommt an dieser Stelle auf eine in Gamer-Kreisen legendire Be-
gebenheit zu sprechen, die als World of Warcraft Funeral Raid bekannt gewor-
den ist. Im Frithling 2006 organisierte eine Spielergruppe (Gilde) des Online-
Multiplayer-Spiels zur Ehren einer in real life (IRL) verstorbenen Mitspielerin ei-
ne virtuelle (in game) Gedenkfeier. In einem Spielzug, der bis heute Diskussionen
tiber ethische Verantwortung innerhalb von Online-Games aufwirft, wurden die

13 | Coleman zitiert hier Hebdige 1982.

https://dolorg/10:14361/9783830444399-011 - am 13.02.2028, 14:02:25. https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -

257


https://doi.org/10.14361/9783839444399-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

258  Philipp Wiischner

versammelten, unvorbereiteten, teils unbewaffneten Avatare von einer konkurrie-
renden Gruppe schlechterdings niedergemetzelt (Goguen 2009). Das Schauspiel
ist auf YouTube einzusehen und schon die flichtige Lektiire der Kommentare
vermittelt einen Eindruck von der Bitterkeit der gefithrten Debatte.'4

Unabhingig davon, zu welchem moralischen Urteil man iiber die angreifen-
den Spieler kommt, muss festgehalten werden, dass hier zwei Uberschreitungen
vorliegen: Die erste reicht aus dem Spiel in die Realitit. Es muss den Angrei-
fer_innen klar gewesen sein, dass ihre Spiel-Handlungen Verletzungen im realen
Leben verursachen, aber diese Verletzungen wurden im Namen des Spiels in Kauf
genommen. Diese Uberschreitung reiht sich in eine Genealogie von isthetischen
Uberschreitungsgesten, zum Beispiel durch Kunstwerke, ein, die die Gefiihle und
moralischen Vorstellungen ihrer Betrachter_innen auf die Probe stellen.

Thr voraus ging jedoch eine Uberschreitung, die aus der Realitit ins Spiel
reicht: die Absicht ndmlich, den realen Tod der Spielerin im Spiel selbst zu the-
matisieren. Auch solche Uberschreitungen sind in der Kunst natiirlich nicht un-
bekannt (Malen mit echtem Blut, Schliisselromane, Cameo-Auftritte etc.). Aller-
dings gehen diese Einbriiche der Realitit ins Spiel immer mit der Gefahr des
Stilbruchs einher, kénnen zum Zusammenbruch der isthetischen Kohirenz fiih-
ren oder schlicht in Kitsch miinden. Das Spiel durch einen Einbruch der Realitit
selbst aufs Spiel zu setzen, kann gewollt und ungewollt sein, kann gelingen oder
misslingen, kann zu gutem wie zu schlechtem Realismus fithren. Vor diesem
Hintergrund wird eine weitere Lesart des Funeral Raids moglich, fiir die sich der
YouTube-User Bronytus stark macht:

»As it has been said, any fucking gamer wishes their funeral even in real life could be
interrupted by screaming people throwing shit and blowing everything up. The alliance did
it to pay their respects. Because the dead girl was a huge PVP'® fanatic. And the guy who
organized BOTH GROUPS thought it would be the best way to toast her memory.«'®

In dieser Lesart erscheint der Angriff als Aufnahme der Realitit ins Spiel, oder
eben als Ausdruck, der der dsthetischen Geste des virtuellen Begribnisses in der
Logik dieser Asthetik antwortet — und sie damit vor Verkitschung bewahrt. Auf
gewisse Weise wird auch der Mythos des Sozialen, auf den die trauernden Spie-
ler_innen sich beriefen, bestitigt — nur eben als Mythos, innerhalb dessen die At-
tacke nun gerade nicht bezeichnet, was jene Handlung, fiir die sie steht, bezeichnen

14 | https://www.youtube.com/watch?v=MEpv7YxnLCQ.

15 | PvP fiir »Player versus Player«. Dies ist ein Modus fiir Multiplayer Spiele, in dem zwei (oder
mehr) Teilnehmer_innen in direkten Kampf gegeneinander antreten, im Gegensatz zu zum Beispiel
PvE (»Player versus Environment«) Modi, in denen eine Spieler_in gegen das vom Computer
gesteuerte Programm k&dmpft.

16 | http://wowgoldmillions.com/world-of-warcraft-funeral-raid/.

https://dolorg/10:14361/9783830444399-011 - am 13.02.2028, 14:02:25. https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://www.youtube.com/watch?v=MEpv7YxnLCQ
http://wowgoldmillions.com/world-of-warcraft-funeral-raid/
https://doi.org/10.14361/9783839444399-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.youtube.com/watch?v=MEpv7YxnLCQ
http://wowgoldmillions.com/world-of-warcraft-funeral-raid/

The Internet is Dead - Long Live the Internet 259

wiirde. Aus dieser Perspektive erscheint nun umgekehrt die moralische Verurtei-
lung der Angreifer als Bigotterie:

»You stupid people comment incessantly about the integrity of the game, [»]the girl really
died, you should be banned, | hope you die.[<] All of these things are why you tryhards need
to read up on a subject before you talk shit. And you should probably get therapy. Because
in response to an epic battle to commemorate a dead girl, you go telling people you hope
they die. Get some help. You need it.« (Ebd.)

Es geht hier nicht darum, eine einfach dialektische Losung fiir einen komplexen
Fall anzubieten, sondern darum, der Komplexitit des Falls selbst zu ihrem Recht
zu verhelfen. Es ist eine Komplexitit, die dadurch entsteht, dass Ernst und Spiel
keinen Dualismus mit harten Grenzen bilden, sondern Differenzen, die fir die
virtuelle Prisenz des Ernstes im Spiel, aber umgekehrt auch des Spiels im Ernst
einstehen. Zugespitzt konnte man den performativen Akt des Trollings also als ei-
ne Behauptung des Spiels gegen die normative Verengung durch die Realitit ver-
stehen, als radikalen Humor bis an die Grenze zur Grausamkeit. Hieran schliefst
sich nun nahtlos die Frage nach dem piadagogischen Nutzen dieser Grausamkeit
an.

Wenn es einen Wert dieser Grausamkeit, oder vielleicht sogar der Grausam-
keit an sich gibt, dann kann er nur darin liegen, die Wertfrage selbst zu stellen.
Wobei sich die Freuden der Grausamkeit eben an der Freiheit berauschen, die die
Umwertung der Werte mit sich bringt, was nicht zwangsliufig mit einer sadisti-
schen Lust am Leiden anderer zusammenfillt. Auf den pharmakologischen Cha-
rakter dieser Grausamkeit, nimlich ein potenziell heilsames Gift zu sein, ist in
der Philosophie seit Nietzsche immer wieder hingewiesen worden (Schaub 2010).
Demzufolge wandelt sich das Grausame selbst zu einer Form des Ethos:

»barney’s bitch tip #1---- make up yor [sic!] mind. either take the bitching completely
seriously,or [sic!] do not take it seriously at all. if you find yourself grinning at insults thrown
at you by your opponent,then [sic!] either cut it out immediately,or [sic!] try grinning even
wider when you're typing your reply. the benefit of this is that you can’t be affected one way
or the other by any thing that your opponent says.if [sic!] you're taking it seriously,then
[sic!] you just keep glaring at your monitor,and [sic!] remain determined to grind the little
filth into submission. if you're using the lighthearted approach,then [sic!] it's pretty dif-
ficult [sic!] to get annoyed by any kind of reference towards your mother/some chains/and
the family dog,because,remember,you’re [sic!] not taking this seriously!«17

Interessanterweise sind beide Haltungen, die barney badass 1984 dem verbal war-
rior fiir Auseinandersetzungen in Foren an die Hand gibt, ndmlich sowohl die ab-
solute Entschlossenheit, zu gewinnen, als auch die lapidare Haltung, nichts ernst-

17 | http://www.textfiles.com/100/warbitch.txt.

https://dolorg/10:14361/9783830444399-011 - am 13.02.2028, 14:02:25. https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


http://www.textfiles.com/100/warbitch.txt
https://doi.org/10.14361/9783839444399-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.textfiles.com/100/warbitch.txt

260 Philipp Wiischner

zunehmen, gleichermaflen Modi des Spielens. Beide stellen eine formalistische
(man koénnte auch sagen theatralische) Entscheidung dar, die es ermdglicht, vom
semantischen und affektiven Inhalt der Auseinandersetzung abzusehen. Beiden
ist das Ideal des Nicht-Affiziertwerdens (bei gleichzeitig maximaler Affizierung
des Anderen) eingeschrieben, dhnlich wie bei dem Spiel, das derjenige verliert,
der zuerst blinzelt, wegschaut oder lacht.

Diese Haltung betrifft die fundamentalste Regel des Spiels und zugleich eine
Erkenntnis, die sich bis in die Stoa zuriickverfolgen lisst: Dass nimlich das Spiel
nicht mit dem Ernst verwechselt werden darf, und das demzufolge allen Affekten,
die im Spiel auftreten, keine Zustimmung (synkatathésis), keine Geltung jenseits
des Spiels zu geben ist. Liegt in dieser Haltung auch ein Stiick Weisheit, das in
anderen Diskussionen gerade — und hiufig vergebens — gesucht wird? Es geht
um die Frage, wo und auf welche Weise eine Linie zwischen dem Privaten und
dem Offentlichen zu ziehen ist. Diese Linie betrifft nicht (allein) die Art des verdf-
fentlichten Contents (private Bilder, persénliche Geschichten etc.), sondern auch
die Grenze, die durch die eigene Affizierbarkeit, durch das Private selbst gezogen
wird, und das Intime, Verletzbare davon abspaltet. Gesucht ist eine Haltung, die
allen praktischen und taktischen Entscheidungen (was zu posten ist, was nicht)
vorausgeht. Aus dieser Perspektive des unaufhérlichen Spiels kénnen in der Tat
Standardsituationen der Alltagskommunikation im Internet, wie beispielsweise
die nicht selten hochst aggressiven edit wars auf Seiten wie Wikipedia, satirisch
gespiegelt werden. So beschreibt die Encyclopedia Dramatica Wikipedia als

»a massive multiplayer online role-playing game in which some geek braggarts compete
to paraphrase TL;DR [ = Too long, didn’t read] information into a shorter, reader-friendlier
format. However, unlike any other MMORPG [ = massive multiplayer online role-playing
game], the major rewards and upgrades are to players’ perceived expertise on their own
edits, which players can trade in for sparse IRL recognition or can add to their sparse lists of
personal accomplishments. During gameplay, Wikipedia players can gain more authority as
they progress, with »Administratorcand »Double-0 Licensed« rankings granting them access
to GOD MODE. While the rules for winning the game are a tightly-kept secret, it is believed
that the winner is treated to a night of accolades and praise from Wikipedia overlord Jimbo
Wales. (There’s also pieces of an »encyclopedia« buried in there, among the articles about
anime fanboy crap and football.)«!®

Trolling fillt also in gewissen Hinsichten unter die radikale Satire. Jedoch ist es
Satire ohne festen Raum und damit auch Satire ohne Grenzen. Daher riihrt auch
die von Trolls fiir sich in Anspruch genommene nihilistische Maxime, alles nur
fiir die Pointe zu tun — only doing it for the lulz — und fuir die Pointe alles. Hier darf
nicht nur Satire alles, hier darf alles Nicht-Satirische nichts. Damit sind die klas-
sischen Objekte trollender Kritik auch leicht ausgemacht: Trolling wendet sich

18 | https://encyclopediadramatica.rs/Wikipedia.

https://dolorg/10:14361/9783830444399-011 - am 13.02.2028, 14:02:25. https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://encyclopediadramatica.rs/Wikipedia
https://doi.org/10.14361/9783839444399-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://encyclopediadramatica.rs/Wikipedia

The Internet is Dead - Long Live the Internet

gegen wirkliche oder unterstellte Bigotterie (>Gutmenschentums<) und ideologi-
sche Bubbles, gegen Technikvergessenheit und mediale Naivitit, sowie natiirlich
gegen Kontrolle und Zensur. Dabei muss Trolling ein Maf an Amoralitit an den
Tag legen, die selbst den Versuchen repressiver Toleranz widersteht. Die Seite
KnowYourMeme.com archiviert und analysiert unter anderem sogenannte 4-the-
lulz-Memes, die Kriegsverbrechen, Terroranschlige und Naturkatastrophen als
Formen von Trolling darstellen. Trolling muss sich also die Moglichkeit vorbe-
halten, wirklich schlimm zu sein. Trolling ist nur als radikale Geste, der nichts
heilig ist, wirklich Trolling. Die rassistischen, sexistischen oder antisemitischen
Resultate, die sich daraus ergeben, sind ausreichend belegt (Nakamura 2008),
und es geht hier nicht darum, sie zu verteidigen. Denn auch wenn man nicht
aus jedem rassistischen, sexistischen oder antisemitischen Posting auf eine Iden-
tifikation des Autors mit seinem Posting schlieflen kann, lisst sich eine solche
Identifikation eben auch nicht ausschliefen, zumal die Frage nach der dadurch
tatsichlich entstehenden rassistischen, sexistischen, antisemitischen Gewalt und
Verletzung von einer vorhandenen oder fehlenden Identifizierung gar nicht be-
rithrt wird. Dennoch fillt Trolling nicht einfach mit jeder Form von Hate Speech
in eins. Dass eine Praxis strukturell subtil ist, schlieft ihren Missbrauch nicht
aus — im Gegenteil. Umgekehrt verlangen gerade diejenigen Praktiken, bei de-
nen Ge- und Missbrauch ununterscheidbar zu werden drohen, eine besondere
Aufmerksamkeit auf ihre Subtilititen: Wihrend Hate Speech unter billigender
Inkaufnahme der Verletzung moralischer Gefiihle auf eine Herabsetzung einer
Person oder Gruppe zielt, geht es im Trolling vornehmlich und in erster Linie um
jene Verletzung moralischer Gefiihle, woftir auch das Mittel der Herabsetzung
von Personen und Gruppen gebilligt wird.

Die heroisierende Verklirung des Trolls im Cyberpunk ist daher schon wih-
rend der Hochphase des Genres in den 198oer und goer Jahren (zum Beispiel in
den Filmen Tron von 1982 oder Hackers von 1995) eine Verwechslung des Arche-
typs. Der Troll ist kein Heros, sondern eine Trickster-Figur. Er bewegt sich jenseits
von Gut und Bose und attackiert von dort den Nihilismus seiner Zeit, nicht selten
mit dessen Mitteln. Dass seine Allianzen mit dem Bosen (von russischen Troll-
Fabriken bis zu rassistischen 4Chan-Foren) liberale Intellektuelle von heute so er-
schrecken, ist auch die Konsequenz einer einseitigen, >braven« Foucault-Lektiire,
die immer ignoriert hat, dass Widerstand und Uberschreitung nicht notwendiger-
weise auf der Seite des Guten stehen miissen. Der Troll lebt zwar vom Nihilismus
seiner Zeit, ist aber — seiner ganzen, nicht unbetrichtlichen moralischen Verwerf-
barkeit zum Trotz — nicht schuld an ihm. Der unentwegt erhobene moralische
Vorwurf gegen das Trolling ist also ehrenwert, aber wie das meiste Ehrenwerte
fruchtlos.

Und doch lisst sich der Vorwurf der Differenzvergessenheit mit gleichem
Recht gegen das Trolling selbst erheben. Selbst die oben genannte trollfreund-
liche Encyclopedia Dramatica kennt daher ein »Chronic Troll Syndrome« als Be-
zeichnung fiir diejenigen Akteure, die unfihig sind, »to tell the difference between

https://dolorg/10:14361/9783830444399-011 - am 13.02.2028, 14:02:25. https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -

261


https://doi.org/10.14361/9783839444399-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

262 Philipp Wiischner

internetand IRL limits« (Coleman 2012: 112 f.). Im chronischen Troll materialisiert
sich also die amoralische Gegenfigur zum naiven, bigotten Social-Media-User;
materialisiert sich und tritt wie die Manifestation eines dunklen Unbewusstseins,
und unter Verwendung durchaus demokratischer Mittel, aus dem Internet ins
sechte Leben«. Sie vergisst damit ihrerseits die Differenz, die sie doch eigentlich
vertritt.

The Internet is Dead -
Uberempfindlichkeit und Idiosynkrasie

Die Pidagogik der Grausambkeit und der Troll als ihr Meister lehren, dem Affekt
eine Oberfliche zu geben, auf der er sich verwirklichen kann, ihm aber zugleich
ein Eindringen in die Tiefe zu untersagen. Diese Haltung lisst Affekte entstehen,
die gleichzeitig verbinden und trennen. Sie binden tiber die Intensitit, mit der
sich der Troll in die Auseinandersetzung stiirzt, und aus der er seine eigenwillige
Lust gewinnt. Sie trennen, weil diese Lust eine Distanzlust ist, eine Lust am Nicht-
wirklich-involviert-Sein (und auch am Nicht-verantwortlich-Sein).

Wenn diese Haltung aber nicht linger bewusst eingenommen wird, nicht per-
formativ markiert wird, dann gerit diese trennend-verbindende Differenz in Ver-
gessenheit. Der Reiz des Spiels wandelt sich dann in Gereiztheit, die sich selbst
nicht mehr versteht, Lust und Arger nicht mehr auseinanderhalten kann. Dann
wird, in einer Art hysterischem Realismus, alles, was gepostet wird, als Abbild der
Realitit ernst genommen, diese Realitit aber gleichzeitig als falsche zuriickge-
wiesen. Das virtuose Spiel des Trollings verliert sich dann im Idiosynkratischen.
Idiosynkrasien tibernehmen nun die Funktion, uns an Bildschirm und Tastatur zu
binden und uns zugleich von ihnen abzustofien. Im Rahmen der Differenzverges-
senheit bilden diese idiosynkratischen Affekte dann die eigentliche, prirationale
Grundlage fiir unsere Kommunikation online.

Idiosynkrasien bezeichnen zunichst eigenwillige oder gar eigensinnige (idios)
Uberreaktionen (auf bestimmte Gerdusche, haptische Erfahrungen — wie beim
Anfassen feuchter Wolle —, oder bestimmte Worte oder Klischees), im weiteren
Gebrauch dann affektive Verneinungen, in denen &sthetisches und moralisches
Urteil in eins fallen. Immer wieder in seinem Werk hat Theodor W. Adorno diese
Impulse mit gebotener Ambivalenz betrachtet.”® Da ist, wie Adorno am Beispiel
des Antisemitismus klarmacht, erstens die reaktiondre Idiosynkrasie gegen die
Minderheit, die sich an der vermeintlichen (physiognomischen) Abweichung vom
Allgemeinen, also am Besonderen, Auffilligen, iiberwunden geglaubten »Krea-
tiirlichen« aufhingt und es zum Anlass von Abscheu nimmt (Adorno 1981a: 204).
Es ist die Abscheu des Biirgerlichen vor der »Flut der barbarischen Migranten,
aber auch die Abscheu des Liberalen vor dem »primitiven Rechten«.

19 | Siehe fiir das Folgende Vogt 2018.

https://dolorg/10:14361/9783830444399-011 - am 13.02.2028, 14:02:25. https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839444399-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

The Internet is Dead - Long Live the Internet 263

Diese Abscheu ist aber selbst nur moglich, weil darin die gesellschaftlichen
Prozesse, die an jener Produktion des vermeintlich Allgemeinen und des ver-
meintlich Besonderen beteiligt sind, die »dem Geichteten die Male aufgeprigt
hat, von denen der Ekel sich abwendet« (Adorno 1981b: 23), vergessen, ja: ver-
dringt sind. Die Idiosynkrasie gegen die vermeintliche Abweichung ist somit, wie
jedes Ressentiment, eine Schutzbehauptung in Bezug auf die Labilitit des fiir sich
reklamierten Allgemeinen, es liegt in ihr die panische Angst, »vom ekelhaften
Objekt als dessengleichen erkannt zu werden« (Adorno 1981b: 22). Liest man im
Netz von Idiosynkrasie angetriebene Diskussionen, so fallen darin nicht so sehr
die ausfilligen, unflitigen, vulgiren Kommentare auf — sondern vielmehr solche,
die sich in peinlichen Bemiithungen um Distinguiertheit ergehen und meistens
darin miinden, sich gegenseitig Rechtschreibfehler vorzuhalten. Es scheint, als
glaubte die Idiosynkrasie sich ins Rationale retten zu kénnen, indem sie den Du-
den zitiert.

Auf diese Behauptung falscher Allgemeinheit — man miisste heute von fakeness
sprechen — kann man aber, auch das sieht Adorno, wieder nur idiosynkratisch
reagieren, insofern die Mittel der Vernunft bereits vereinnahmt sind. Diese
Gegen-Idiosynkrasie als zweite Form richtet sich nicht unbedingt gegen den
Inhalt einer AuRerung, kann dieser im Prinzip sogar zustimmen, sondern gegen
diejenige dogmatische Vernunft, die diese AuRerung zuallererst méglich ge-
macht hat. Dient die reaktionire Idiosynkrasie der Aufrechterhaltung des labilen
Allgemeinen, so versucht sich die Gegen-Idiosynkrasie an dessen endgiiltiger
Uberwindung. Oder wie Silvia Bovenschen es ausdriickt:

»Die Idiosynkrasie - will man sie nicht marginalisieren als eine Angelegenheit der [dppisch
Uberempfindlichen, derer, die sich, wahrend die Welt in Triimmer fallt, iiber den Lippenstift
am Weinglas beunruhigen - steht an der Schwelle zu beidem: sie steht in ihren rationali-
sierten (»sozialisierten<) Formen fiir den bis ans Korperliche verharteten Dogmatismus und
in ihren offenen, seismographischen Formen fiir - aber das ist nur eine Moglichkeit! - ei-
ne beinahe korperliche Aversion gegen jedwede dogmatische Verfestigung.« (Bovenschen
2000: 35)

Somit kann Adorno Avantgardebewegungen als eine zeitliche Abfolge von Idio-
synkrasien lesen, nach der die zum Allgemeinplatz herabgesunkene Idiosynkra-
sie (zum Beispiel rechte Polemiken gegen >Gutmenschens, aber auch zum Kli-
schee geronnene liberale Gegenpositionen), ihrerseits zum Objekt idiosynkrati-
scher Reaktion wird. Genau an diesem Punkt liegen dann auch die — allerdings
seltenen und prekiren — Vorziige der Idiosynkrasie: Insofern sie selbst zur Objek-
tivierung drangt — sei es als Kunst, die selbst immer schon kurz davor sein kann,
Klischee zu werden, sei es als Humor, der selbst immer schon Gefahr liuft, zy-
nisch zu werden — kann sie zum Ausgangspunkt undogmatischer Kritik werden.

Allerdings muss dies als seltener Gliicksfall verstanden werden. Viel haufiger
kommt es zum idiosynkratischen Patt, zu einer wechselseitigen Verhirtung und

https://dolorg/10:14361/9783830444399-011 - am 13.02.2028, 14:02:25. https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839444399-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

264 Philipp Wiischner

Verdummung der dogmatischen Positionen. So scheint im Falle jener Affekte,
die uns an Tastatur und Bildschirm binden und uns zugleich von ihnen absto-
Ren, eine Gleichzeitigkeit von Avantgarde und Ressentiment vorzuliegen. Diese
Ablehnungsimpulse, die sich gegen einen als generisch oder fake empfundenen
Anspruch auf Allgemeinheit und eine »obscenity of common opinions« (Lovink
2012: 9) wenden, werden freilich immer nur der anderen Seite unterstellt, wih-
rend man sich selbst im Besitz des prekiren und gerade deswegen ehrenwerten
singuliren Standpunktes wihnt. Die Rhetorik der Filterbubble ist gerade nicht
die des Einvernehmens, sondern die des Alarmismus, tiberall nur von Feinden
umgeben zu sein. Somit sind diese Idiosynkrasien vielleicht doch mehr als ei-
ne blofRe Folge von und Reaktion auf Differenzvergessenheit, nimlich die Form
selbst, in der das Vergessene affektiv nachwirkt.

Aber auch wenn der Weg vom Reiz des Mediums zur Gereiztheit nachgezeich-
net werden kann, und diese Genealogie auch kritisches Potenzial hat, ist diese
Entwicklung nicht riickgingig zu machen: Es gibt ein nostalgisches Erinnern an
die Differenz, aber keine Mdoglichkeit der Wiederbelebung.

Long Live the Internet
Schon 1999 schreibt Darcy DiNucci:

»The Web we know now, which loads into a browser window in essentially static screenfuls,
is only an embryo of the Web to come. The first glimmerings of Web 2.0 are beginning to
appear, and we are just starting to see how that embryo might develop. The Web will be
understood not as screenfuls of text and graphics but as a transport mechanism, the ether
through which interactivity happens. It will [...] appear on your computer screen, [...] on
yourTV set [...] your car dashboard [...] your cell phone [...] hand-held game machines [...]
maybe even your microwave oven.« (DiNucci 1999: 32)

DiNuccis Bezeichnung Web 2.0, die fiir ein interaktives Internet steht, wird 2004
auf der gleichnamigen Web 2.0 Conference in San Francisco von Tim O’Reilly in
groflerem Stil bekannt gemacht, ein Jahr nach der Griindung von Myspace und
noch zwei Jahre bevor Facebook seine Plattform fiir User jeder Art und nicht mehr
exklusiv fiir Harvard- und andere Universitits-Mitglieder zu Verfiigung stellt. Das
iPhone, das die Etablierung des Smartphones einleitet, kommt 2007, genau zehn
Jahre nach Krimers Text iiber den Mythos der kiinstlichen Kommunikation, auf
den Markt. Der Text, der hier als Zeuge fiir die offline/online-Differenz angefiihrt
wurde, stammt also aus einer Zeit, in der die eigentlichen Umstiirze im Bereich
der sozialen Medien noch gar nicht vollzogen, ja in der sogar diese selbst noch
gar nicht in Erscheinung getreten waren. Die holprige Foren-Kommunikation in
ASCII-Asthetik, die diese Periode des Internets prigte, ist mit der heutigen Situa-
tion nicht zu vergleichen. Die Wahl auf diesen Text fiel bewusst, denn die Diffe-

https://dolorg/10:14361/9783830444399-011 - am 13.02.2028, 14:02:25. https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839444399-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

The Internet is Dead - Long Live the Internet 265

renzvergessenheit, die dort schon beobachtet wird, ist durch die Bemiithungen des
Web-Designs um Benutzerfreundlichkeit, die die dsthetischen Spuren der Diffe-
renz mehr und mehr verwischen, nur vertieft worden.

Wenn Krimer in Bezug auf das Internet also tiber ein Leitbild »Kommuni-
kation« spricht, so tut sie dies vor dem Hintergrund langsamer Verbindungen,
von aus heutiger Sicht umstindlich gestalteten, oft an Interessengruppen gebun-
denen Internet-Foren, die weder asthetisch noch beziiglich ihrer Reichweite in
die Nihe dessen kommen, was heutige soziale Medien vermégen. Sie schreibt
auflerdem tiber ein Internet, dessen Architektur auf Verdffentlichung und nicht
wie heute auf Partizipation ausgelegt war, und dessen Diskussionen weitestge-
hend abgesondert vom &ffentlichen Diskurs stattfanden. Vor allem aber schreibt
sie zu einer Zeit iiber das Internet, in der der Online-Diskurs beinahe vollstindig
bilderfrei war.

Wer hingegen heute eine beliebige App aus seinem Ordner »Soziale Netze«
Oftnet, vor dem entfaltet sich eine Kommunikation, die weder mit Schrift noch
mit Gesprich zu tun zu haben scheint, sondern vielmehr eine Regression auf das
urspriinglichste Medium menschlicher Kommunikation darstellt: Bilder. Bilder
selbst dort, wo es scheinbar um Text geht (Vorschaubilder); Bilder dort, wo es um
Namen geht (Profilbilder); Bilder dort, wo es um Gespriche geht (Sprechblasen-
bilder); Bilder dort, wo es um Gefiihle geht (Emojis); Bilder, wo es um Gesten geht
(Reaction GIFs) etc.

Vilém Flusser hat Bilder, deren Hervorbringung von einem Apparat abhingt,
mit der heute etwas retro klingenden Bezeichnung »Technobilder« versehen.
Mochte man Flussers Kritik an diesen Bildern, die er paradigmatisch an der Fo-
tographie entwickelt, an die oben entwickelten Begrifflichkeit anschliefRen, liefe
sich sagen, dass im Technobild die mediale Differenz zu den vortechnischen
Bildern vergessen ist: Wir verstehen Technobilder immer noch als Bilder (das
heif’t als Versuche, die Welt darzustellen), wobei wir ihnen aber viel gréfiere Ob-
jektivitit zusprechen. Dagegen verweisen Technobilder laut Flusser gar nicht auf
das, was sie zeigen, sondern auf die Texte, die zur Erfindung der Apparate gefiihrt
haben, die diese Bilder méglich machen — die jedoch vom Bild selbst unsichtbar
gemacht werden. Jedes Bild im Computer verweist also auf die Informatik im
Allgemeinen und den Code im Besonderen, der es beschreibt und der zugleich
von ihm unsichtbar gemacht wird. Zu diesen Texten gehoren fiir Flusser auch die
moglichen Standpunkte, von denen aus Technobilder erzeugt werden kénnen.

Jedes Technobild »bedeutet« (so Flussers Wortwahl) den Standpunkt, von dem
aus es gemacht wurde, und mithin die Bedingungen der Moglichkeit dieser Stand-
punkte (Programme), ohne dass diese »Bedeutung« jedoch sichtbar wiirde. Aller-
dings erweist sich auch Flusser, der 1991 bei einem Autounfall stirbt und also die
weitere technische Entwicklung nicht verfolgen konnte, als Kind seiner Zeit. Er
sieht diese Bilder eingespannt in einen globalen Diskurs, der wie in einem (tota-
litiren) Amphitheater ohne jegliche Moglichkeit der Reziprozitit in alle Richtun-
gen ausstrahlt und dabei ist,

https://dolorg/10:14361/9783830444399-011 - am 13.02.2028, 14:02:25. https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839444399-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

266 Philipp Wiischner

»unsere »Wirklichkeitc magisch umzustrukturieren und in ein globales Bildszenarium umzu-
kehren. [...] Der Mensch vergisst, dass er es war, der die Bilder erzeugte, um sich an ihnen
in der Welt zu orientieren, er kann sie nicht mehr entziffern und lebt von nun ab in Funktion
seiner eigenen Bilder.« (Flusser 1983: 10)

Dieses Urteil hat sich heute zum kulturpessimistischen Allgemeinplatz fortentwi-
ckelt. Dagegen mochte ich zum Ende Entwicklungen skizzieren, von denen sich
mit einiger Hoffnung wenigstens sagen lisst, dass man noch nicht weif3, wo sie
hinfiihren.

Der Wandel des Internets von einem Medium der Verdffentlichung zu einem
der Partizipation, so anfillig es fiir Manipulation, Modulation und Kontrolle sei-
ner Beteiligten ist, reibt sich an der kommunikativen Architektur des Amphithea-
ters, in dem ein einzelner Sender tiber verschiedene Kanile (Massenmedien) In-
formation in nicht-dialogischer Form verbreitet. Heute sind wir alle Sender. Wir
mégen daran bislang nur die negativen Seiten erkennen: Wenn jedes Technobild
den Standpunkt reprisentiert, den es hervorgebracht hat, hiefle das fiir das Web
2.0, dass jedes Technobild, das irgendwer im Netz postet (und dadurch herstellt),
seinem Wesen nach ein Selfie ist und der Selbstpositionierung dient. Noch bevor
der Mythos der Kommunikation tiberhaupt zu Bewusstsein gekommen ist, steigt
schon der Mythos der Identitit als nichstes Leitbild am Horizont auf. Man ist
derzeit kaum in der Lage, diese Entwicklung anders denn als Narzissmus (einer
Generation) zu lesen. Zugleich aber wird diese Entwicklung von neuen Bildprak-
tiken unterlaufen. Anders als bei der Fotografie und generell kontrir zu Flussers
Vermutung, das Wesen der Technobilder werde verkannt, ist die Manipulation
des Textes (Codes), der die Technobilder hervorbringt, wenn auch keine allge-
meine Kulturtechnik, so doch etwas, das andauernd und gezielt in der piktoralen
Meme-Kultur sichtbar gemacht wird. Laut Wolfgang Ullrich schieben sich diese
praktischen, aktiven Formen der Kunstrezeption an die Stelle von »logozentris-
tischen Aneignungspraktiken«.*® In diesem massenhaft praktizierten Ikonoklas-
mus (Ullrich 2015), dem kein Bild heilig ist, sucht sich das idiosynkratische Aufbe-
gehren gegen das obszéne Amphitheater der allgemeinen Meinung mit seinem
hysterischen Realismus seine Form.

20 | ZumThema ist der Vortrag »Die Mobilisierung der Bilder« von Wolfgang Ullrich unter https:
//youtu.be/ptml-BaOKS8 anzusehen. Siehe auch Ullrichs Blog: ideenfreiheit.wordpress.com.

https://dolorg/10:14361/9783830444399-011 - am 13.02.2028, 14:02:25. https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://youtu.be/ptml-Ba0KS8
https://youtu.be/ptml-Ba0KS8
ideenfreiheit.wordpress.com
https://doi.org/10.14361/9783839444399-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://youtu.be/ptml-Ba0KS8
https://youtu.be/ptml-Ba0KS8

The Internet is Dead - Long Live the Internet 267

Literatur

Adorno, Theodor W. (1981a). »Dialektik der Aufklirung. Philosophische Fragmen-
te«. In: Gesammelte Schriften. Bd. 3. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

— (1981b). »Versuch uiber Wagner«. In: Gesammelte Schriften. Bd. 13. Frankfurt
am Main: Suhrkamp, S. 7-148.

Barbrook, Richard (2007). Imaginary Futures: From Thinking Machines to the Global
Village. London: Pluto Press.

Barth, Niklas (2016). »Kalte Vertrautheiten — Private Kommunikation auf der So-
cial Network Site Facebook«. In: Berliner Journal fiir Soziologie 25, S. 459—489.

Bateson, Gregory (1985). Okologie des Geistes. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Baudrillard, Jean (1981). Simulacres et Simulation. Paris: Editions Galilée.

Beckedahl, Markus (20.07.2016). Mehrheit der jungen Menschen ist gegen Klar-
namenpflicht. urL: https: / / netzpolitik . org / 2016 / mehrheit - der - jungen -
menschen-ist-gegen-klarnamenpflicht/.

Bovenschen, Silvia (2000). Uber Empfindlichkeit. Spielformen der Idiosynkrasie.
Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Coleman, Gabriella (2012). »Phreaks, Hackers, and Trolls. The Politics of Trans-
gression and Spectacle«. In: The Social Media Reader. Hrsg. von Michael Ma-
nidberg. New York: New York University Press, S. 99-119.

Davison, Patrick (2012). »The Language of Internet Memes«. In: The Social Media
Reader. Hrsg. von Michael Manidberg. New York: New York University Press,
S.120-134.

DiNucci, Darcy (04/1999). »Fragmented Future«. In: Print Magazine, S. 221-222.
uRrL: http://www.darcyd.com/fragmented_future.pdf.

Flusser, Vilém (1983). Fiir eine Philosophie der Fotografie. Géttingen: European Pho-
tography.

— (1991). »Digitaler Schein«. In: Digitaler Schein. Asthetik der elektronischen Medi-
en. Hrsg. von Florian Rétzer. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

— (1996). »Kommunikologie«. In: Vilém Flusser. Schriften. Bd. 4. Mannheim:
Bollmann.

Goguen, Stacey (2009). »Dual Wielding Morality: World of Warcraft and the Ethics
of Ganking«. In: Proceedings of The Philosophy of Computer Games Conference.
Oslo.

Hebdige, Dick (1982). »Posing ... Threats, Striking ... Poses: Youth, Surveillance,
and Display«. In: SubStance 11/12, S. 68-88.

Horl, Erich (201). »Die technologische Bedingung. Zur Einfithrung«. In: Die tech-
nologische Bedingung. Beitrige zur Beschreibung der technischen Welt. Hrsg. von
Erich Horl. Berlin: Suhrkamp, S. 7-53.

louz, Eva (2007). Cold Intimacies. The Making of Emotional CapitalismCold Inti-
macies. The Making of Emotional Capitalism. Oxford und Malden: MA Polity
Press.

https://dolorg/10:14361/9783830444399-011 - am 13.02.2028, 14:02:25. https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://netzpolitik.org/2016/mehrheit-der-jungen-menschen-ist-gegen-klarnamenpflicht/
https://netzpolitik.org/2016/mehrheit-der-jungen-menschen-ist-gegen-klarnamenpflicht/
http://www.darcyd.com/fragmented_future.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839444399-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://netzpolitik.org/2016/mehrheit-der-jungen-menschen-ist-gegen-klarnamenpflicht/
https://netzpolitik.org/2016/mehrheit-der-jungen-menschen-ist-gegen-klarnamenpflicht/
http://www.darcyd.com/fragmented_future.pdf

268 Philipp Wiischner

Jullien, Frangois (2017). Es gibt keine kulturelle Identitdt. Frankfurt am Main: Suhr-
kamp.

Kittler, Friedrich (1986). Grammophon, Film, Typewriter. Berlin: Brinkmann & Bo-
se.

Krimer, Sybille (1997). »Vom Mythos >Kiinstliche Intelligenz< zum Mythos >Kiinst-
liche Kommunikation< oder: Ist eine nicht-anthropomorphe Beschreibung
von Internet-Interaktionen moglich?« In: Mythos Internet. Hrsg. von Stefan
Miinkler und Alexander Roesler. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Kruger, J., Epley, N., Parker, J. und Ng, Z.-W. (2005). »Egocentrism over e-mail:
Can we communicate as well as we think?« In: Journal of Personality and Social
Psychology 89 (6), S. 925-936.

Lovink, Geert (12/2012). »What is the Social in Social Media?« In: e-flux journal 40.
URL: http://www.e-flux.com/journal /40 /60272 /what-is-the-social-in-social-
media/.

McLuhan, Marshall (1962). The Gutenberg Galaxy. The Making of Typographic Man.
Toronto: University of Toronto Press.

Nakamura, Lisa (2008). Digitizing Race: Visual Cultures of the Internet. Minneapo-
lis: University of Minnesota Press.

Passig, Katrin (12/2018). »The trouble with talking«. In: Merkur. Deutsche Zeitschrif
fiir Europdisches Denken 835, S. 29—39.

Rautzenberg, Markus (2009). Die Gegenwendigkeit der Storung: Aspekte einer post-
metaphysischen Prisenztheorie. Berlin: diaphanes.

Schaub, Mirjam (2005). Janet Cardiff. The Walkbook. Kéln: Thyssen-Bornemisza
Art Contemporary.

— (2010). In: Grausambkeit und Metaphysik. Figuren der Uberschreitung in der abend-
landischen Kultur. Hrsg. von Mirjam Schaub. Bielefeld: transcript.

Suematsu, Dyske (12/2012). »Deconstructing the Myth of Email As a Conflict-
Prone Medium«. In: urt: https://dyske.com/paper/9s1.

Ullrich, Wolfgang (10/2015). »Inverse Pathosformeln. Uber Internet-Memex«. In:
Pop-Zeitschrift. urL: http:/ /www.pop-zeitschrift.de/2015/10/15/social-media-
oktobervon-wolfgang-ullrichis-10-2015/.

Virilio, Paul (1989). Die Sehmaschine. Berlin: Merve.

Vogt, Jiirgen (2018). »Starke Gefithle — Zu den prirationalen Grundlagen isthe-
tischer Erfahrung. Teil 2: Adornos Idiosynkrasie«. In: Zeitschrift fiir kritische
Musikpidagogik. urt: http:/ jwww.zfkm.org/o8-vogt.pdf.

https://dolorg/10:14361/9783830444399-011 - am 13.02.2028, 14:02:25. https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


http://www.e-flux.com/journal/40/60272/what-is-the-social-in-social-media/
http://www.e-flux.com/journal/40/60272/what-is-the-social-in-social-media/
https://dyske.com/paper/951
http://www.pop-zeitschrift.de/2015/10/15/social-media-oktobervon-wolfgang-ullrich15-10-2015/
http://www.pop-zeitschrift.de/2015/10/15/social-media-oktobervon-wolfgang-ullrich15-10-2015/
http://www.zfkm.org/08-vogt.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839444399-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.e-flux.com/journal/40/60272/what-is-the-social-in-social-media/
http://www.e-flux.com/journal/40/60272/what-is-the-social-in-social-media/
https://dyske.com/paper/951
http://www.pop-zeitschrift.de/2015/10/15/social-media-oktobervon-wolfgang-ullrich15-10-2015/
http://www.pop-zeitschrift.de/2015/10/15/social-media-oktobervon-wolfgang-ullrich15-10-2015/
http://www.zfkm.org/08-vogt.pdf

