Is it okay to punch a Nazi?

Matthias Quent im Gesprdch mit Jasmina Kuhnke und Torsten Meireis

Jasmina Kuhnke, Comedian, Autorin und serbokroatische Afrodeutsche, sitzt noch auf
gepackten Umzugskartons, als sie sich mit dem Ethiker, Theologen und Direktoren des
Berlin Institute for Public Theology, Prof. Torsten Meireis, und mit Matthias Quent zu
einer Videokonferenz trifft. Torsten Meireis forscht an der Berliner Humboldt Univer-
sitdt u.a. zu politischer Ethik und Friedensethik und geht der Frage nach, wie eine
gewaltfreie Gesellschaft moglich ist. Kuhnke ist wegen massiven rassistischen Bedro-
hungen gerade erst mit ihren vier Kindern umgezogen. Seit Jahren wird Kuhnke, die
bei Twitter und Instagram unter dem Namen quattromilf (vierfache Mom I'd like to
follow) unterwegs ist, angefeindet und bedroht. Wiederholte rassistische Beleidigun-
gen, Morddrohungen, Drohvideos und die Veriffentlichung ihrer privaten Adresse im
Internet haben sie nicht eingeschiichtert, aber VorsichtsmafSnahmen fiir sich und ihre
Familie treffen lassen. Polizeischutz erhilt sie nicht und auf den Kosten bleibt sie pri-
vat sitzen. Immerhin: Im Netz solidarisieren sich Tausende mit ihr und unterstiitzen
sie durch Spenden. Die weifSen Cis-Mdnner Torsten Meireis und Matthias Quent kin-
nen nur erahnen, was es bedeutet, im Alltag immer wieder mit den Versuchen konfron-
tiert zu sein, aus rassistischen Griinden zum Opfer gemacht zu werden. Das Gesprich
dreht daher den Spiefs um und fragt: Ist es okay, Nazis zu schlagen? Der ehemalige
US-Prisident Obama jedenfalls liefs in seinem Podcast wissen, dass er mal einem Mit-
schiiler die Nase gebrochen habe, der ihn rassistisch beleidigte. Obamas Podcastkumpel
Bruce Springsteen fand: »Gut gemacht«.

MATTHIAS QUENT: »Is it okay to punch a Nazi?« — Diese Diskussion ist im Kon-
text der Entwicklungen in den USA entstanden: 2017 wurde der amerikani-
sche Rechtsextremist Richard Spencer vor laufender Kamera ins Gesicht ge-
schlagen. Ein Video davon ging viral und im Netz entspann sich eine Debatte.
Nazis schlagen — das klingt erst mal sehr eindeutig. Es ist ein Element von
Gewalt, Eindeutigkeit zu schaffen. Aber die Frage verhandelt tieferliegende
Fragen: Wie werden in einer Demokratie, die notwendigerweise nicht per-

- am 13.02.2026, 08:10:14.


https://doi.org/10.14361/9783839458631-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

234

Matthias Quent, Jasmina Kuhnke und Torsten Meireis

fekt ist, Konflikte ausgetragen; nicht zuletzt auch ethische und symbolische
Konflikte? Es tangiert direkt das Vertrauen in den Staat. Unser Gesprich ist
nicht gescriptet, wir kennen tatsichlich also die jeweils anderen Standpunkte
nicht. Aber wir drei kénnen uns sicher darauf einigen, dass Gewalt generell
eine schlechte Sache ist, oder?

JASMINA KUHNKE: Nein, ich glaube, darauf kénnen wir uns generell nicht ei-
nigen. Und da fingt es schon an. Ich lehne Gewalt ab. Allerdings ist Gewalt
manchmal ein Mittel der Selbstverteidigung. Das ist ein Aspekt, den man
nicht vergessen darf. Nach meinen personlichen Erfahrungen war ich oft-
mals gezwungen, mich auch physisch zu wehren, so sehr mich das belastet
und so furchtbar ich das finde, zumal es auch tiberhaupt nicht in mir veran-
lagt ist. Umso notwendiger war es leider. Deswegen kann ich nicht generell
sagen, dass Gewalt abzulehnen ist. Das ist nicht Teil meiner Lebensrealitit,
leider.

TORSTEN MEIREIS: Ich wiirde sagen: Ja, Gewalt ist prinzipiell das schlechteste
Mittel, mit Konflikten umzugehen, weil es in der Regel nicht der Konfliktls-
sung dient. Aber es gibt bestimmte Situationen, in denen — angesichts der
Tatsache, dass die Menschen leider nicht alle gut sind — Gewalt nicht vollig
auszuschliefen ist. Von der christlich-kirchlichen Position gibt es eine Frie-
densdenkschrift aus dem Jahr 2007, in der es um den gerechten Frieden geht.
Da wird grundsitzlich gesagt, dass Krieg als Mittel fir irgendetwas abzu-
lehnen ist, dass es aber bestimmte Situationen gibt, z.B. Genozid, brutalste
Verstofie gegen Menschenrechte, bei denen man auch nicht einfach daneben
stehen kann und sagen kann: »Joa, das ist jetzt aber sehr schade.« Individuell
konnen Christinnen und Christen sagen: »Ich gehe gewaltlos dazwischen und
bin bereit, diese Gewalt als Zeichen auf mich zu leiten. Ich kann das aber nicht
von allen Menschen verlangen, zumal von welchen, bei denen ein gewaltlo-
ser Widerstand nicht dazu geeignet ist, die Gewalt zu beenden.« Deswegen
lehnen die meisten Christinnen und Christen auch die Polizei und ein Ge-
waltmonopol des Staates nicht ab. Deshalb wiirde ich Jasmina an der Stelle
gar nicht widersprechen. Gewalt ist prinzipiell schlecht, sie ist kein Mittel der
Konfliktlosung. Aber an manchen Stellen ist sie aus Griinden des Opferschut-
zes nicht zu umgehen.

MATTHIAS QUENT: Da klingen bei Euch zwei Sachen mit, einmal: Gewalt als
Notwehr. Das ist selbst juristisch verankert. Und die andere Frage: Wer ist

- am 13.02.2026, 08:10:14.


https://doi.org/10.14361/9783839458631-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Is it okay to punch a Nazi?

das gewaltausiibende Subjekt? Ist es die Polizei, also die Staatsgewalt, oder
sind es Privatpersonen? Jasmina, was waren das fiir Situationen, in denen Du
Dir das Privileg der Gewaltfreiheit nicht leisten konntest?

JASMINA KUHNKE: Ich kann einem Neonazi nicht immer ansehen, dass er ein
Neonazi ist oder eine Neo-Nazistin. Dieser Neonazi oder diese Neonazistin
sieht jedoch immer: Da ist eine Schwarze Frau. Das bedeutet, dass ich immer
potenziell ein Opfer von Gewalttaten durch Neonazis, Rassist*innen und Fa-
schist*innen werde. Ich habe leider schon Ubergriffe erlebt, gewaltvolle Uber-
griffe, von einem sehr jungen Alter an, und ich habe frith begonnen, mich zu
wehren. Das war nicht immer von Erfolg gekront. Aber es hat mir zumindest
das Gefiihl gegeben, mich nicht véllig hinzugeben, mich nicht vollig aufzuge-
ben. Und die Art und Weise, wie ich Rassist*innen auch physisch gegeniiber-
trete, hat mich schon vor Schlimmerem bewahrt. Ich werde nie vergessen, wie
aus einer grofieren Gruppe ein Typ auf mich zuging und auf den Bordstein
zeigte, in Anlehnung an American History X, und ich nur entgegen briillte:
»Aber einen von euch nehme ich mit!« Und ich meinte das in dem Moment
so. Es war mir bewusst, dass wenn diese Personengruppe es darauf anlegt,
ich den nichsten Tag nicht erleben werde. Aber mir war auch klar, dass ich
das nicht ohne Gegenwehr geschehen lasse. Ich glaube, dieses selbstbewuss-
te Auftreten, dieses Bewusstsein, das es mir im schlimmsten Fall das Leben
kosten konnte, hat eine Ausstrahlung, die dazu fiithrte, dass es eben in dem
Moment nicht zu einem weiteren Uberfall gekommen ist. Das funktioniert
nicht immer, aber es hat einige Male geholfen. Wenn ich eingeschiichtert bin,
bin ich ausgeliefert. Ich habe fiir mich personlich — und das méchte ich auf
gar keinen Fall anderen empfehlen, ich kann immer nur von mir und fiir mich
sprechen — den Weg gewihlt, mich nicht noch kleiner zu machen, als ich von
der Aulenwelt oft schon gemacht werde, und diesen Menschen nicht auch
noch recht zu geben.

TORSTEN MEIREIS: Es ist ein absoluter gesellschaftlicher Skandal, dass so etwas
passiert. Sei es, dass sich Passanten bemiigt fithlen, irgendwelche Kom-
mentare abzulassen, oder sei es Racial Profiling. Ich finde die persénliche Po-
litik von Jasmina, sich der Missachtung der Selbstachtung entgegenzusetzen
und zu zeigen, dass man sich nicht doppelt viktimisieren lisst, plausibel. Das
ist auch ein wichtiger Aspekt des Die-andere-Wange-Darbietens. Das heif3t
nicht, dass ich jedem Schliger die Moglichkeit gebe, nochmal draufzuschla-
gen, sondern es heifdt, dass ich die aktive Rolle tbernehme. Die Situation,

- am 13.02.2026, 08:10:14.

235


https://doi.org/10.14361/9783839458631-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

236

Matthias Quent, Jasmina Kuhnke und Torsten Meireis

die in der Bergpredigt vorausgesetzt ist: »Wenn dich jemand auf deine rechte
Backe schligt ...«, meint einen Schlag mit dem Handriicken. Das ist eine De-
miitigungsgeste. Und die andere Wange hinhalten meint eine Unterbrechung
dieses Gewaltzusammenhangs und eine Verweigerung der Opferposition —
aber eben nicht durch Gewalt, sondern durch Gewaltunterbrechung.

JASMINA KUHNKE: Interessant. So habe ich das noch nie interpretiert und sonst
auch noch nie gehort. Now we are talking. Ab dem Moment finde ich den
religiésen Ansatz sehr interessant. (Lachen)

TORSTEN MEIREIS: Ja, was glaubst Du, warum Leute wie Martin Luther King auf
die Idee kamen, in dieser Weise Protest zu iiben. Wir wissen vom historischen
Jesus nicht so furchtbar viel, aber ...

JASMINA KUHNKE: Dass Jesus PoC war, wissen wir.

TORSTEN MEIREIS: Ja genau (Lachen). Und dass er nichts mit Waffen ausrichten
wollte, das ist auch klar. Und dass er gewaltlos die Eliten seiner Zeit heraus-
forderte: Er wusste, was da passiert. Aber die Pointe ist ja dann gerade zu
sagen: Davon lass ich mich nicht kleinmachen. Schwierig wird es nur dann,
wenn man sagt: »Wenn wir die Gewalt organisieren, dann kriegen wir das gut
hin.« Die Sicht, sich der Demiitigung, Missachtung und Misshandlung zu wi-
dersetzen, halte ich — nicht nur im Sinne der personlichen Integritit, sondern
auch im Sinne der Verbesserung der Welt - fiir sinnvoll. Im christlichen Kon-
text: Wir unterscheiden zwischen Person und Werk. Bei einer Person, die mir
rassistisch begegnet, wiirde ich die rassistische Begegnung, also ihr Handeln,
verurteilen und dieses Handeln auch zu stoppen versuchen. Davon zu unter-
scheiden ist dann aber: Was machen wir eigentlich mit der Person? Ist sie
nur dieser Rassist oder ist sie auch noch etwas anderes? Und ich hitte immer
noch die Hoffnung, dass solche Leute noch was anderes sind.

JASMINA KUHNKE: Das wire eine Entmenschlichung und das ist etwas, was uns
von denen unterscheidet: der Gedanke einer Entmenschlichung, der Gedan-
ke, dass es Menschen gibt, die weniger wert sind. Es gibt Charakterziige, die
ich fiir wesentlich weniger sinnvoll oder weniger unterstiitzenswert halte oder
die ich auch einfach komplett ablehne. Das bedeutet aber nicht, dass ich je-
mandem das Menschsein abspreche. Das bedeutet im Umkehrschluss auch,
dass der Neonazi ein Mensch mit Sorgen und Bediirfnissen ist. In dem Mo-

- am 13.02.2026, 08:10:14.


https://doi.org/10.14361/9783839458631-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Is it okay to punch a Nazi?

ment, wo es um Leben und Tod und um mein personliches Leben geht, sind
das aber die Dinge, die ich verdringen muss; ich auch das Mitgefiihl hinten-
anstellen muss, um mich selbst zu schiitzen. Dieser Gedanke, der kann viel-
leicht im Nachhinein kommen oder vielleicht in einem Diskurs wie jetzt; da
ist der Raum dafiir gegeben. In dem Moment, wo es um Leben und Tod, um
physische Gewalt und um das Bewusstsein geht, dass ich durch diese Person
der Gewalt ausgesetzt bin — nicht andersherum —, darf ich das kurz verdrin-
gen.

TORSTEN MEIREIS: Es geht darum, die Gewalt zu unterbrechen. Dann ist richtig
zu sagen: »Ich mache mich nicht einfach klein.« Aber von vornherein fiir eine
Ausnahmesituation vorherzusagen, wie man das am besten macht, ist im-
mer schwierig. Ich habe solche Situationen natiirlich anders erlebt. Als wei-
Rer Mann gehore ich zu den am meisten geschonten Personen, wie Luca di
Blasi das sagt. Aber: sich Unterstiitzung von anderen zu holen, in einer Si-
tuation, wo ich bedroht werde, wenn das gelingt, ist das die bessere Variante,
als in die Gewalt zu gehen.

JASMINA KUHNKE: Da geht es auch um Verantwortung. Das muss man auch
aufspalten, denn ich trage ja in dem Moment auch die Verantwortung fir
andere. Aber das kannst Du natiirlich aus einer weiflen, cis-minnlichen Si-
tuation gut sagen. Fiir mich ist es im Zweifelsfall immer ein Kampf um Leben
und Tod, wenn ich auf Rassist*innen treffe. Machen wir uns nichts vor. Da
gibt es leider keinen Spielraum mehr.

TORSTEN MEIREIS: Naja, aber Du weif3t ja von vornherein nicht, wer Rassist*in
ist oder nicht.

JASMINA KUHNKE: Deswegen sag ich ja, dass es immer ein Spiel auf Leben und
Tod ist, weil ich nicht weifS, inwieweit diese Person radikal oder moderat un-
terwegs ist.

MATTHIAS QUENT: Es geht ja nicht nur um Situationen, sondern um gesell-
schaftliche Verhiltnisse, um iibersituative, strukturelle Formen von Gewalt
und Unterdriickung. Der Nazi Spencer wurde nicht in einer Situation ge-
schlagen, in der er jemanden kérperlich angegriffen hat, sondern er stand vor
der Kamera und hat ein Interview gegeben. Das heifit, er hat durch Medien,
durch seine Politik Rassismus und weifle Vorherrschaft verbreitet. Es geht

- am 13.02.2026, 08:10:14.

237


https://doi.org/10.14361/9783839458631-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

238

Matthias Quent, Jasmina Kuhnke und Torsten Meireis

auch um latente Vernichtungswiinsche in Teilen der Bevdlkerung, die sich in
politischen Spektren artikulieren, die wir als rechtsextrem oder als Nazis la-
beln, die immer da sind und die dann erfolgreich sind und ihre Pline dann
umsetzen, wenn man es zuldsst. Ist es okay, »to punch a nazi«, um diese Pline
zu storen? Vielleicht darf ich mal eine Erfahrung aus meiner Jugend berich-
ten, als ich so 15, 16 war: Ich wurde immer wieder von Nazis angegriffen, weil
meine Kleidung den Nazis nicht passte. Das ist immer noch eine véllig ande-
re Situation als jene, die Jasmina und andere Gruppen aushalten miissen. Ich
war immer noch privilegiert, denn ich hitte mein Punkrock-Shirt ausziehen
kénnen. Morgens am Bus stand eine Zeit lang immer eine Gruppe Nazis; die
haben mich und ein paar Freunde dort auf dem Schulweg abgefangen und
angegriffen. Es kam auch mal die Polizei und es wurde einer der Skins verur-
teilt. Aber sobald die Polizei nicht da war, waren die Nazis wieder da. Jeden
Morgen. Sodass ich irgendwann mit Angst in die Schule gegangen bin. Ir-
gendwann kam eine Gruppe ilterer Punks. Die haben ein paar Backpfeifen
verteilt und von da an hatten wir Ruhe. War das legitim oder nicht?

TORSTEN MEIREIS: Mir ist die Unterscheidung zwischen einer situativen Beur-
teilung und der Frage nach Gewalt als Mittel der Politik sehr wichtig. In einer
situativen Beurteilung witrde ich das fir méglich halten. Ich konnte mir auch
das Szenario, welches Du beschrieben hast, falls die Polizei untitig ist, gut als
eine erweiterte Notwehrsituation vorstellen. Aber wenn man sagt: »Wir ma-
chen jetzt eine linke Biirgerwehr!«, dann wird es in dem MaR schwierig, wo
du die demokratische politische Regelung nicht anerkennst. Denn wenn du
davon ausgehen musst, dass alle Staatsorgane prinzipiell rassistisch unter-
wandert sind, immer, — das ist ja eine These —, dann wire das ein Fall fiir
das grofRe Widerstandsrecht, welches auch in der Verfassung verankert ist:
Wenn Leute irgendwie die Verfassung kaputtmachen wollen, dann muss je-
der Widerstand leisten. Da wére ich aber vorsichtig. Ich will keinerlei Bedro-
hungssituationen kleinreden, wire aber doch bei der Entfesselung von Gewalt
als alltagliches Mittel unter der Unterstellung, dass es einen demokratischen
Staat nicht mehr gibt, der diese ordentlich regeln kann, mehr als zuriickhal-
tend. Man kann sehen, dass — sagen wir mal vorsichtig — »Rechtsausleger«
wie Herr Maafien sich auf Dauer da nicht halten kdnnen.

MATTHIAS QUENT: Ich verstehe die Einschrinkung und wiirde auch sagen, dass
der Rechtsstaat im Grofien und Ganzen funktioniert und lernfihig ist. Aber
offenbar funktioniert er nicht fir alle Gruppen gleich. Es gab den Dauerzu-

- am 13.02.2026, 08:10:14.


https://doi.org/10.14361/9783839458631-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Is it okay to punch a Nazi?

stand der »Baseballschligerjahre« in den 1990er- und 2000er-Jahren vor al-
lem in Ostdeutschland, in denen weder Staat noch Zivilgesellschaft die Nazis
stoppten, die sich vielerorts das Recht der Stirkeren erpriigelten und erziin-
delten. Dort, wo diese Leute mit Gewalt Hegemonien erkimpft haben, ist
heute die AfD besonders stark. Es gab 14 Jahre den Dauerzustand des NSU-
Terrors, dessen Keimzelle vom Thiiringer Verfassungsschutz mit aufgebaut
wurde, und es gab das Versagen staatlicher Behorden und der Gesellschaft,
diesen Rassismus iiberhaupt zu erkennen. Stattdessen wurde die Spaltung
durch Fehlreaktionen von Behérden, Medien und der Gesellschaft noch ver-
stirkt. Jasmina muss sich trotz Morddrohungen von Rassisten selbst um ihre
Sicherheit kiimmern. Es gibt den NSU 2.0 und, und, und. Die auf Erfahrun-
gen beruhende Wahrnehmung vieler Menschen, dass der Staat nicht da ist,
um einen zu schiitzen, ist da und fithrt bei manchen erst zu Staatsferne und
Radikalisierung.

TORSTEN MEIREIS: Ich wiirde nicht bestreiten, dass es diese Wahrnehmung gibt
und der Sachverhalt ist skandal6s! Aber ich bin skeptisch, ob man dann zur
direkten Aktion iibergeht. Wenn Gewalt als Mittel eingesetzt wird, ist Ziel
der wechselseitigen Anerkennung als Grundlage von Rechtszustinden, das
erreicht werden soll, in der Regel schon verfehlt worden. Das ist auch bei der
Polizei und umso mehr beim Militir so. Deshalb ist Gewalt immer grenzwer-
tig und deshalb kann sie immer nur eine Ultima Ratio sein, um das Schlimms-
te zu verhiiten und einen Rechtszustand der wechselseitigen Anerkennung
zu wahren. Trotz aller Probleme, die diese Situation hat, die Ihr beschreibt,
mochte ich die demokratischen Institutionen verteidigen. Denn das lehrt uns
die historische Erfahrung der Weimarer Republik, dass die Logik der Gewalt
auf die Gewalt Ausiibenden abfirbt und die Vorstellung des guten Gewaltti-
ters oder der guten Gewalttiterin in der Regel nicht lange funktioniert. Das
kann zu einer Verunmoglichung jeder zivilen Konfliktaufarbeitung fithren.
So war es jedenfalls in der Weimarer Republik. Das ist eine Gefahr, die ich
nicht gering schitzen wiirde.

JASMINAKUHNKE: Eshat niemand diese Gefahr unterschitzt. Wir haben in die-
ser ganzen Situation das Problem, dass die Entnazifizierung nicht stattge-
funden hat. Das bedeutet, dass wir nach wie vor die verschleppten Uberreste
einer Gesinnung in den staatlichen Behorden, aber auch in der Mitte unserer
Gesellschaft haben. Wir sind in der Situation, dass Rassismus immer noch als
Meinung wahrgenommen wird — auch durch Behorden, an die ich mich ge-

- am 13.02.2026, 08:10:14.

239


https://doi.org/10.14361/9783839458631-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

240

Matthias Quent, Jasmina Kuhnke und Torsten Meireis

wendet habe, wenn mir was passiert ist. Es wurde durch die Behorden als Ka-
valiersdelikt wahrgenommen, weil es so geframt ist, weil es so iiber Genera-
tionen mitgegeben wurde. Wenn wir uns anschauen, welche Menschen oder
welche Firmen in Deutschland immer noch mafigeblich eine Machtposition
innehaben und feststellt, dass diese auf Verbrechen der Titer*innen basieren,
dann finde ich das mehr als fragwiirdig. Das finde ich erschreckend und ab-
solut nicht nachvollziehbar. Oder wenn man schaut, dass teilweise Leute ganz
normal in den Polizeidienst gewechselt sind, obwohl sie vorher bei der SS wa-
ren. Ich finde, dass bei der Entnazifizierung griindlich geschlampt wurde.
Das bedeutet: Wenn wir gewaltfrei leben wollen, miissen wir vor allem da-
fiir sorgen, dass Gewalt auch durch Behorden usw. nicht mehr weitergegeben
wird, dass sie nicht akzeptiert und toleriert wird. Ein mégliches adiquates
Mittel kann keinesfalls ebenfalls Gewalt sein — aufler in einer Notfallsituation.
Wenn wir uns die aktuellen Demonstrationen anschauen und dort rechtsra-
dikale Gewalttiter*innen unterwegs sind, dann miissen wir fragen: Wie soll
das gelost werden? Und warum sind die Polizeibehérden da nicht titig und
machen ihren Job so, dass gewihrleistet ist, dass die potenziellen Gewaltti-
ter*innen keinen Raum bekommen? Es kann nicht sein, dass in Deutschland,
im Land mit dieser Geschichte, Antisemitismus und Rassismus straffrei ak-
zeptiert werden. Da sehe ich die Verantwortung auch bei der Obrigkeit. Es
darf nicht sein, dass Antisemitismus in Deutschland passieren darf, iiber-
haupt noch stattfinden darf. Ich finde es nach wie vor unfassbar, dass et-
wa Verlagshiuser immer noch auf den Geldern dieser Verbrechen sitzen, im-
mer noch diese Machtpositionen innehalten und alle es wissen. Es kann dann
nicht erwartet werden, dass die Mitte der Gesellschaft anfingt, antirassistisch
zu sein, wenn Arbeitgeber*innen und Menschen, die in Machtpositionen sit-
zen, damit wunderbar leben kénnen. Personlich wiirde ich das wahrschein-
lich auch nicht machen, wenn ich nicht betroffen wire. Wir sollten sehen, dass
wir eine antirassistische Grundhaltung als Basis des Miteinanders erreichen.

TORSTEN MEIREIS: Also, wenn wir uns auf Folgendes einigen konnen: Erstens:
Es hat eine Entnazifizierung gegeben, bei der aber geschlampt wurde und
die noch nicht abgeschlossen ist. Und zweitens: So etwas wie Antirassismus
ist nach Art. 3 Grundgesetz eine Staatszielbestimmung. Dann sind wir uns,
glaube ich, einig.

MATTHIAS QUENT: Wiirdet Thr denn im Allgemeinen sagen, dass man sich dar-
aufverlassen kann, dass Staat und Polizei uns vor rechter Gewalt beschiitzen?

- am 13.02.2026, 08:10:14.


https://doi.org/10.14361/9783839458631-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Is it okay to punch a Nazi?

JASMINA KUHNKE: Nein.

TORSTEN MEIREIS: >Dem Staat< darf man sowieso nie vertrauen. Das, was wir
den Staat nennen, ist ein Zusammenschluss von Biirgerinnen und Biirgern,
die sich - iber die Fiktion des Gesellschaftsvertrags — geeinigt haben, be-
stimmte Freiheiten abzugeben, um andere Freiheiten und Rechte zu erhal-
ten. Die Organisationen, die sie mit der Wahrung der Ziele des Staates oder
des gemeinsamen Verbundes beauftragt haben, miissen immer kontrolliert
werden. Sie verdienen kein unbeschrinktes Vertrauen. Niemals. Deswegen
milssen wir als Biirgerinnen und Biirger auf Probleme achten. Es gibt Offi-
zielle, die korrupt sind. Es gibt Rassisten, die in Funktionspositionen sitzen.
Aber wir als Biirgerinnen und Biirger haben das Recht zu verlangen, dass Ver-
stofle gegen geltendes Recht und Angriffe auf Menschen und deren Integritit
verfolgt werden und vor allem, dass Menschen davor beschiitzt werden. Das
ist das Wesen einer guten Demokratie.

JASMINA KUHNKE: Ich finde, das kann man so stehen lassen.

MATTHIAS QUENT: Du hast die Entnazifizierung angesprochen. Im Kontext von
Aufarbeitung und Erinnerungskultur gehért symbolische und tatsichliche
Militanz zur deutschen Geschichte. 1950 priigelten Herbert Wehner und
andere SPD-Abgeordneten einen Alt-Nazi aus dem Bundestag. 1959 wurden
die Kolner Synagoge und das Mahnmal fiir die Opfer des Nationalsozia-
lismus mit Hakenkreuzen beschmiert. Der damalige CDU-Bundeskanzler
Adenauer forderte danach eine »Tracht Priigel« fiir antisemitische »Liim-
mel«. 1969 ohrfeigte Beate Klarsfeld den CDU-Bundeskanzler Kiesinger, ein
ehemaliges NSDAP-Mitglied, und nannte ihn »Nazi«. In der schwedischen
Stadt Vix;jo steht die Skulptur »Die Frau mit der Handtasche, die eine Szene
dokumentiert, bei der 1985 die Tochter einer Holocaustiiberlebenden mit
ihrer Handtasche gegen einen Neonazi-Demonstranten ausholt. Welche
Rolle spielen solche militanten Akte, die auch das offentliche Bewusstsein
aufriitteln, im Kampf um Erinnerungskultur? Welche Rolle kommt ihnen
hinsichtlich des Aufbrechens von nationalsozialistischen Traditionen und im
Weiteren des aktuellen Rassismus zuteil?

JASMINA KUHNKE: Die Nazis haben sich selbst als Ubermacht gesehen, sie wur-
den aber durchaus infolge ihrer Gewalttaten als Ubermacht empfunden. Ich
finde eine Backpfeife fiir diese Menschen vollig in Ordnung. Tut mir furcht-

- am 13.02.2026, 08:10:14.

241


https://doi.org/10.14361/9783839458631-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

242

Matthias Quent, Jasmina Kuhnke und Torsten Meireis

bar leid. Ich wiirde gerne etwas anderes sagen, weil ich weif3, dass sich so
etwas nicht gehort. Aber es gibt eben dieses Machtgefille, diese Machtposi-
tion der Menschen, die dafiir gesorgt hat, dass Millionen andere Menschen
sterben. Das Entzaubern dieser Machtmenschen finde ich gut. Tut mir leid,
aber ich finde es grandios. Wenn ich das sehe, bin ich leider eine derjenigen,
die in solchen Momenten Beifall klatscht. Ich bin auch nur ein Mensch. Ich
weifd nicht, ob ich vor einer Frau von Storch stehen konnte, ihre Reden horen
konnte, und nicht das Gefiihl hitte: »Jetzt mochte ich ihr eine Backpfeife ge-
ben.« Ich bin dann froh, dass das PENG!-Kollektiv das iibernommen und sie
getortet hat. Das macht mich tatsichlich ein bisschen glicklich. Jetzt fithle
ich mich weiff (lacht).

TORSTEN MEIREIS: Ich wiirde den Begriff »Militanz« nicht unbedingt mit der
Anwendung von physischer Gewalt gleichsetzen. Les militants (franz.) kon-
nen gewaltsam sein, miissen es aber nicht. Es bedeutet zunichst nur eine
bestimmte Form eines Widerstandsgeistes und kritischen Bewusstseins. Und
an der Stelle kann ich mir das vorstellen. Ich halte Gewalt, auch symbolische
Gewalt, als Mittel der Politik fir hoch problematisch. Und zwar deswegen,
weil man damit auch den Bereich der symbolischen Kenntlichmachung des-
sen, was diese Person getan hat, verlisst. Man macht sie damit in gewisser
Weise zum Opfer. Man demiitigt sie auf eine Art, die sie kleinmacht, die ihre
Personalitit negiert, mit den Mitteln, die gegebenenfalls von dieser Seite auch
angewendet werden. Ich halte die Form, die Du Jasmina in der Regel als Co-
median nutzt, fiir adiquater. Auch damit findet eine symbolische Form von
Achtungsentziehung statt — nicht der Achtung als Mensch, denn die hiltst Du
immer aufrecht. Aber die Aussage: »Du verdienst meine Wertschitzung als
Biirger oder Biirgerin nicht, weil du dich so nicht verhiltst«, die kann durch
Formen des Parodierens unter Umstinden besser erreicht werden. Ob diese
Formen die besten sind — ich bin kein Comedian und wire wahrscheinlich ein
mieser — sei dahingestellt. Aber diese Formen halte ich fiir adiquater, weil sie
die Konfrontation, die 6ffentliche Darstellung der Missetaten betitigt, anstatt
auf eine Ebene zu gehen, auf der ich den anderen iiberhaupt nicht mehr als
eine Person wahrnehme, sondern ihn wie einen Gegenstand ziichtige. An der
Stelle finde ich Gewalt, auch als symbolische Aktion, nicht angemessen. Ich
kann nachvollziehen, dass der Impuls da ist, wenn man selbst dauernd ver-
letzt wird und ein anderes Mittel in dem Moment nicht zur Verfugung hat.
Aber ich finde es kein plausibles Mittel.

- am 13.02.2026, 08:10:14.


https://doi.org/10.14361/9783839458631-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Is it okay to punch a Nazi?

JASMINA KUHNKE: Ich glaube, wir miissen da auch den geschichtlichen Kontext
beriicksichtigen. Ich fand das, wenn man sich das in der Vergangenheit an-
schaut, als Symbol tatsichlich véllig gerechtfertigt, weil diese Menschen nun
mal sehr viele Menschen getétet haben. Jetzt ist es so, dass neue Rechte sich
das vielleicht gern zuriickwiinschen, aber nicht in der Position sind, das zu
tun, zumindest noch nicht. Da ist auch eine andere Form von Verzweiflung
und Notwendigkeit bei den politischen Gegner*innen. Auf das Heute iiber-
tragen gibt es andere Mittel. Wir kénnen das satirisch l6sen, wir kénnen das
anders losen, aber im geschichtlichen Kontext finde ich das gerechtfertigt.

MATTHIAS QUENT: Ich mochte Dich gern in Deiner Rolle als Medienexpertin fra-
gen: Ein guter satirischer Spruch oder eine gute satirische Reaktion, wie das
Torsten dargestellt hat, ist sicher vermittelnder. Aber wir leben nun mal in ei-
ner Aufmerksamkeitsékonomie, die das Extreme und sogar Gewalt regelrecht
belohnt, jedenfalls in der Wihrung der Aufmerksambkeit — wenn wir beispiels-
weise an die Reichstagstreppenerstiirmungsbilder und die aufgeregte Debat-
te dariiber denken. Bei Querdenken-Protesten hat fast jeder ein Handy in der
Hand und filmt jede Rangelei mit der Polizei. Es gibt in allen Protestbewegun-
gen Ikonografien und Akte, die Debatten anstoflen. Der Zweck heiligt nicht
die Mittel, heif3t es, und gleichzeitig gibt eine 6ffentliche Doppelmoral, die
Gewalt vordergriindig ablehnt, aber hintergriindig immer noch bewundert
und quasi einfordert — und sei es die Gewalt des Staates. Du bist auf Twitter
mit sehr deutlichen und klaren, nicht gewaltaffinen, aber doch robusten Aus-
sagen unterwegs. Wie wichtig ist es, auch aus der Sicht als Medienexpertin,
verkrustete Realititen, wie strukturellem Rassismus, mit Regel- oder zumin-
dest Normverletzungen aufzubrechen?

JASMINA KUHNKE: Wir miissen klar festhalten, dass ein satirischer Spruch oder
eine satirische Aktion vielleicht ganz unterhaltsam ist. Aber es ist nichts, was
die Geschichte umschreiben wird und gegebenenfalls neue Rechte authalten
wiirde. Mein Auftreten auf Twitter wiirde ich nicht als antirassistische Arbeit
graden, weil das nicht an der Wurzel greift. Das ist mal ganz interessant, aber
auch sehr kurzlebig. Ich glaube, kein Satire-Stiick hat unsere Politik dauer-
haft verandert. Wir haben die Moglichkeit, Menschen zu erreichen und Auf-
merksambkeit zu schaffen. Aber letztendlich sind es nicht die Taten, die wir
dadurch beeinflussen.

- am 13.02.2026, 08:10:14.

243


https://doi.org/10.14361/9783839458631-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2k

Matthias Quent, Jasmina Kuhnke und Torsten Meireis

MATTHIAS QUENT: Welche Rolle spielen Aufmerksambkeitsokonomien gegen-
iiber Gewalt, die 6ffentlich immer beachtet wird?

JASMINA KUHNKE: Das ist vor allem deshalb wichtig, weil nur ein Teil der Bevol-
kerung den Bereich Satire, Medien usw. wahrnimmt. Ich glaube, es ist wich-
tig, dass fur eine breite Masse begreifbar wird, dass auch die Emotion, die
dahintersteckt, begreiflich ist, und sich mehr Menschen dadurch angespro-
chen fithlen. Nicht jede oder jeder kann da mit mir konform gehen. Womit
wir aber hoffentlich gesellschaftlich konform gehen kénnen: dass Nazis kei-
nen Fuflbreit in dieser Demokratie stattfinden sollten.

TORSTEN MEIREIS: Ich finde, dass Du dem Wort und auch eigenen Aktionen
wenig zutraust. Ich glaube zum Beispiel, dass die satirischen Poetry-Slams,
die gegen bestimmte Formen von Politik vorgebracht werden, sehr wohl eine
Wirkung entfalten. Ich hoffe sogar zuweilen, dass Wissenschaftler*innen wie
Matthias und ich eine gewisse Wirkung entfalten, die natiirlich sehr viel mit-
telbarer und langsamer ist als die Wirkung einer spektakuldren Aktion. Das
Problem beim Gewalteinsatz ist, dass man damit — und wenn man dann an-
fingt iiber Gewalt als moglicherweise effektivstes Mittel der Politik zu disku-
tieren — die Ebene der Politik, als Auseinandersetzung unter Wiirdegleichen
iiber bestimmte Formen des Zusammenlebens, immer schon verlassen hat.
Deshalb kénnen gegeniiber einer konkreten Gewalttat das Stoppen und Wi-
derstand sinnvoll, wichtig und richtig sein. Wenn aber Gewalt als Mittel der
Politik eingesetzt wird, ist das hoch gefihrlich, weil wir damit den Bereich
verlassen, in dem wir uns miteinander verstindigen und in dem ich den an-
deren als Menschen ansehe, der — auch wenn mir dessen Handlungen absolut
nicht passen — potenziell Gesprichspartnerin fiir mich ist und bleibt.

MATTHIAS QUENT: Also mit Nazis reden?

TORSTEN MEIREIS: Moment. Ich wiirde mit Menschen reden, auch wenn die-
se Positionen vertreten, die ich unter keinen Umstinden teile. Jetzt kommt
es auf die Gesprichssituation an. Wenn eine Diskussion organisiert wird, die
keine Diskussion ist, weil von vornherein vollig klar ist, dass hier jemand vor-
gefithrt und moéglichst anschlief}end zusammengeschlagen werden soll, dann
ist das ein vollig anderer Gesprichskontext. Aber prinzipiell wiirde ich erst
mal, in der Tat, mit jedem Menschen reden. Mein Problem ist der Essenzia-
lismus, der da mitschwingt. Indem Du Menschen als »Nazis« bezeichnest,

- am 13.02.2026, 08:10:14.


https://doi.org/10.14361/9783839458631-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Is it okay to punch a Nazi?

reduzierst Du sie auf diese Haltung und gibst immer schon vorm, zu wissen,
wer ein Nazi ist. Es gibt Leute, die Elemente nationalsozialistischer Einstel-
lungen vertreten. Das finde ich zutiefst schlecht — nur das verdirbt diese Per-
sonen nicht durch und durch, sondern ich witrde immer sagen, dass es einen
Unterschied zwischen Person und Werk gibt. Und es gibt niemanden, der so
verloren ist, dass er oder sie sich nicht dndern kann. Da bin ich tatsichlich
Christ, meine aber auch, dass das menschenrechtlich und im Hinblick auf die
Vorstellung der Menschenwiirde nicht anders geht. Menschen mit nationalso-
zialistischen Einstellungen habe ich zum Beispiel schon in der Nachbarschaft
wahrgenommen. Man hat es nie vermutet und auf einmal kommt ein Spruch,
den ich als nazimiRig, rassistisch qualifizieren wiirde. Nicht-Intervenieren
ist keine Losung. Aber macht dieser Spruch diese Person essenziell zum Na-
zi? Ich wiirde »Nein« sagen. Muss man diese Person darauf aufmerksam ma-
chen, dass ein solcher Spruch gar nicht geht? Ja, das muss man.

JASMINA KUHNKE: Wait. Ich muss das nicht. Und da sind wir zum ersten Mal
absolut nicht einer Meinung. Ich muss nicht mit Nazis reden. Ich habe ir-
gendwann mal getwittert: »Wihrend IThr mit Nazis redet, hingen Menschen
wie ich in Euren Vorgirten an Biumen.« Das ist ein Privileg, dessen man
sich bewusst sein sollte, dass man mit Nazis oder Neonazis oder Rassist*in-
nen oder den neuen Rechten reden kann. Ich kann das nicht und ich werde
das auch nicht. Ich werde niemandem den Raum bieten, um mit Menschen-
feindlichkeit zu argumentieren und mir mein Existenzrecht absprechen zu
lassen. Das tun diese Menschen mit jeder Silbe. Es gibt dort keine legitime
Meinung.

TORSTEN MEIREIS: Da wiirde ich Dir wieder zustimmen. In dem Moment, in
dem die Gesprichssituation vllig klar darauf zielt, jemanden das Gesprichs-
recht von vornherein abzusprechen, brauche ich in das Gesprich gar nicht
reinzugehen. Die Frage ist: Woher weif} ich, dass jemand bleibend ein Nazi
ist? Diesen Essenzialismus finde ich problematisch.

JASMINA KUHNKE: Dein Nachbar, der einen scheifd Spruch bringt, ist wahr-
scheinlich jemand, der rassistisch sozialisiert ist. Das ist ein Unterschied.

MATTHIAS QUENT: Ich mochte zuspitzen, weil es um die Frage der Anerkennung
der Position der anderen geht — ndmlich derjenigen, die wir jetzt hier unter
dieser Uberschrift als »Nazis« bezeichnen. Ich wiirde mich zum Beispiel nicht

- am 13.02.2026, 08:10:14.

245


https://doi.org/10.14361/9783839458631-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

246

Matthias Quent, Jasmina Kuhnke und Torsten Meireis

mit einem Hocke auf eine Podiumsdiskussion oder in eine Talkshow setzen,
weil ich seine Anwesenheit auf einem solchen Podium falsch finde, weil es sei-
ne politischen Positionen, fur die er ja dort sitzt, legitimiert. Klar ist es theo-
retisch denkbar, dass auch aus Hocke mal ein halbwegs anstindiger Mensch
werden konnte, aber bis zu diesem unwahrscheinlichen Tag sollte man ihm
einen Strich durch die Rechnung machen.

TORSTEN MEIREIS: Ja, man darfkeine Bithne bieten. Das istja klar. Da tritt Herr
Hocke ja nicht als die Person Hocke auf, sondern gewissermafien in der Rolle
der Kaderpersonlichkeit, die das als 6ffentliche Inszenierung nutzt.

MATTHIAS QUENT: Aber wenn er in seiner Rolle als Geschichtslehrer oder als
Vater, der er ja auch ist, eingeladen worden wire, wire das ja nicht besser,
weil dann konnte er unter dem Vorwand des Geschichtslehrers das verbreiten,
wofiir er nun mal steht.

TORSTEN MEIREIS: Ja, aber in dem Wissen, dass er diese Rolle genutzt hat, um
die andere zu beférdern, wiirde ich ihm diese Bithne verweigern. Das wiirde
ich machen, weil wir natiirlich hier iiber strategische Kommunikation reden.
Ich wiirde aber auch Herrn Hécke nicht auf seine politische Position redu-
zieren. Jasmina, ich wiirde Deine Position an der Stelle teilen, wenn ich aus
der historisch-konkreten Erfahrung weif3, dass ich im Gesprich mit Person
A und B niemals zu Wort kommen werde, weil sie mich nicht als Gleiche an-
erkennen und ausdriicklich leugnen, dass ich wiirdegleich bin. Dann wiirde
ich mich auf das Gesprich natiirlich auch nicht einlassen, weil die Grundlage
nicht gegeben ist.

JASMINA KUHNKE: Aber das ist ja nun mal die Position, die ich als Schwarze
Frau im Kontext zu Faschist*innen habe. Es gibt keinen Rassisten, der mich
als eine Gleiche sieht. Das schliefit sich aus. Das bedeutet, dass fiir mich die
Grundlage ganz anders ist. Und wir miissen deutlich unterscheiden, ob je-
mand rassistisch sozialisiert ist, aufgrund des systemischen Rassismus, den
wir alle hier haben. Auch ich bin so sozialisiert. Und wenn der Nachbar Heinz
seine rassistischen Beleidigungen oder Bezeichnungen reproduziert und ich
das mitbekomme, dann sage ich dem Heinz natiirlich: »Sag mal Heinz, tickst
du noch ganz sauber?! Das kannst Du so nicht machen! Wir leben nicht im
Jahr 1940, lass es!« In diese Diskussionen gehe ich natiirlich. Das miissen wir
unterscheiden. Wenn ich aber weif3, dass dieser Nachbar nicht Heinz, son-

- am 13.02.2026, 08:10:14.


https://doi.org/10.14361/9783839458631-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Is it okay to punch a Nazi?

dern Bjorn Hocke ist, dann werde ich mit Bjérn Hocke, von dem ich weif3,
dass er ein Faschist ist, nicht reden. Der wird von mir kein »Guten Tag« krie-
gen. Ich sehe da folgendes Problem: Wenn wir auf diese Menschen zugehen,
dann erhalten sie ein Zeichen, dass sie noch ein gleichberechtigter Teil die-
ser Gesellschaft, sind. Aber Menschenfeinde, die propagieren, dass andere
Menschen weniger Lebensrechte haben, also auch Menschen - jetzt weg vom
Rassismus —, die ableistisch sind und damit Menschen mit Behinderung die
Gleichberechtigung absprechen, die queere Menschen ausgrenzen und ihnen
teilweise sogar das Lebensrecht absprechen, haben als solche keinen Platz in
unserer Gesellschaft. Sie haben kein Anspruch auf eine normative Teilhabe
in unserer Gesellschaft. Sie sind nicht Teil dieser demokratischen Werte, die
wir vertreten. Da geht es auch nicht um Gewalt, sondern da geht es darum,
gewaltlos zu demonstrieren: »So geht es nicht. Entweder du hiltst Dich an
unsere demokratischen Werte, die wir haben, oder Du musst das Leben des
Outsiders fithren, das du gewihlt hast.«

TORSTEN MEIREIS: Vbllig richtig. Wer mit Aulerungen und Taten gruppenbe-
zogene Menschenfeindlichkeit ausdriickt, der oder die verwirkt bestimmte
biirgerliche Rechte. Das wiirde ich auch so sehen. Ich bin nur immer vor-
sichtig mit: »Du bist jetzt das und das!« Solange sie solche Aulerungen tun
und solange sie das in Worten und Werken ausdriicken und andere Menschen
nicht in dieser Form anerkennen, haben sie sich in gewisser Weise aufierhalb
dieser Anerkennungsgemeinschaft gestellt. Aber das macht ihre Menschen-
wiirde nicht kaputt.

JASMINA KUHNKE: Das ist ja selbstverstindlich. Dann sind wir uns einig. Wir
hatten uns darauf geeinigt, dass die Menschenrechte und Menschenwiirde
gewahrt werden miissen. Wir sind uns vielleicht an dem Punkt nicht einig,
wo wir jeweils die Grenze zwischen Meinung und Faschismus ziehen wiir-
den. Ich wiirde bei dem Beispiel, welches Du genannt hast, schon schauen,
dass man zwischen Meinung und Faschismus, der nach auflen getragen wird,
unterscheidet, und darauf achtet, wie viel Raum man dem gibt. Ich mochte
aber festhalten, dass wir als Mitte der Gesellschaft eine Verantwortung tra-
gen. Und wir miissen sehr genau schauen, wo die Grenzen verlaufen.

TORSTEN MEIREIS: Das ist ein Kampf um Deutungshoheit, der mit Worten ge-
fihrt wird und um die Kopfe und Herzen geht. Der ist viel bedeutsamer als ir-
gendeine Form von Strafenkampf, weil die Gewaltférmigkeit problematisch

- am 13.02.2026, 08:10:14.

247


https://doi.org/10.14361/9783839458631-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

248

Matthias Quent, Jasmina Kuhnke und Torsten Meireis

ist — im Falle von Wehner etwa, der die Leute aus dem Bundestag geprii-
gelt hat, war es eine Reminiszenz an Weimar, sie war auch so gedacht, das
ist seinen Reden zu entnehmen. Da wird gewissermafien die Gewalt schon
als Mittel der Politik angelegt. Es muss darum gehen, dass wir diese An-
erkennungsgemeinschaft rekonstruieren und deutlich machen, dass diejeni-
gen, die versuchen, diese Anerkennungsgemeinschaft zu torpedieren, indem
sie bestimmten Leuten immer schon das Recht mitzuspielen verweigern, mit
Sanktionen rechnen miissen. Und die Sanktionen sind so, dass den Anerken-
nungsverweigerern der biirgerliche Respekt entzogen wird und gesagt wird:
»Nein, so geht das nicht.« Die Gewaltunterbrechung ist zentral an der Stelle.

JASMINA KUHNKE: Ich glaube, dass die Positionen hier aufgrund der Privilegi-
enverteilung wieder unterschiedlich sind. Wenn man sich vorstellt, dass wir
uns gewaltlos wehren wiirden, es aber zu einer Masseniibernahme der Rech-
ten kime, dann seid Ihr beiden wahrscheinlich nicht diejenigen, die als erstes
fallen. Es wire dann Eure eigene Entscheidung, ob Ihr Euch gegen das System
auflehnt und gegebenenfalls Opfer werdet. Ich habe diese Wahl dann nicht.
Das bedeutet, dass wir unterschiedliche Motivationen haben angesichts die-
ser Gewaltaussicht, die uns entgegengebracht wird. Da zihlt nicht nur die
korperliche Gewalt dazu, sondern auch die Entmenschlichung und die Mi-
krogewalt, also die rassistischen Bezeichnungen, sowie der Umstand, dass
es migrantisch markierte Personen in unserem System schwerer haben, nach
oben zu kommen. Wenn wir das alles vergegenwartigen, dann konnt Ihr beide
— und es tut mir leid, dass ich das so brutal sagen muss — Euch freiwillig ent-
scheiden, ob ihr Antirassist*innen sein wollt und dann gegebenenfalls diesem
System erliegt. Ich habe die Wahl halt nicht. Natiirlich ist da die Frage, wie
Danger Dan so schon gesagt hat: »Wenn du gegen die Gewalt friedlich nicht
ankommen kannst, dann ist das letzte Mittel Militanz.« Ich stimme dem zu.
Ich habe einfach ein ganz anderes Need und eine ganz andere Angst und Sor-
ge. Wenn ich mir meine Kinder und die Entwicklung ansehe, habe ich eine
andere Bediirftigkeit. Das, was gesellschaftlich passiert, geht an meine Sub-
stanz und an die Substanz meiner Familie. Klar, man kann sich entspannt
zuriicklegen und sagen: »Ach ja. Rassismus ist schon schlimm und es auch
irgendwie nicht angenehm, vielleicht auch ein bisschen bléd. Aber es ist jetzt
auch nicht so schlimm.« Doch fiir uns ist das schlimm. Man kann das in Eu-
rem Fall aus einem akademischen Blickwinkel sehen. In meinem Fall ist das
ein sehr konkreter Blickwinkel — es ist meine Lebensrealitit und ich kann aus
dieser Rolle der Schwarzen Frau zu keinem Zeitpunkt aussteigen.

- am 13.02.2026, 08:10:14.


https://doi.org/10.14361/9783839458631-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Is it okay to punch a Nazi?

TORSTEN MEIREIS: Natiirlich haben wir, sowohl Matthias als auch ich, Dir ge-
geniiber in einer Situation des Racial Othering Privilegien, weil wir nicht von
vornherein als Antirassisten erkennbar oder als >Andere« markierbar sind. Das
wird iiberhaupt nicht bestritten. Aber ich wiirde sagen, dass wir uns normativ
auf diese Argumentation nicht einmal im Ansatz einlassen diirfen. Das be-
trifft den Nieméller-Spruch: »Als sie die Juden holten, habe ich geschwiegen;
ich war ja kein Jude. Als sie die Kommunisten holten, habe ich geschwiegen,
ich war ja kein Kommunist ... und als sie mich holten, gab es keinen mehr, der
fiir mich hitte sprechen kénnen.« Auf diese Ebene des Auseinanderdividie-
rens diirfen wir uns nicht einlassen. Der Rassismus, der Dir begegnet, verletzt
uns als Biirger*innen und man darf sich nicht daraus ziehen und sagen, dass
mich das nichts angeht.

MATTHIAS QUENT: Das ist die Norm und der Anspruch. Aber das ist nicht die
gesellschaftliche Realitit. Vielleicht wird sie es einmal werden.

TORSTEN MEIREIS: Und genau diesen Anspruch miissen wir — metaphorisch ge-
sprochen — im Diskurs mit Zihnen und Klauen verteidigen. Genauso miissen
wir den Anspruch der antirassistischen Gesellschaft mit Zihnen und Klauen
verteidigen und als Staatsziel ausweisen. Deswegen wiirde ich das Auseinan-
derdividieren nicht mitmachen und sagen: »Das geht uns ganz genauso an.«
Das ist eine normative Setzung, die uns in Fleisch und Blut, in Recht und
Alltag iibergehen muss. Sich zuriickziehen darf man nicht.

JASMINA KUHNKE: Aber das Konnen — das ist der Unterschied! Du kannst es.
Unsere Gesellschaft kann es. Ich kann es nicht. Und diese Unterschiede miis-
sen gemacht werden. Wir kénnen diese Unterschiede erst dann nicht mehr
wahrnehmen, wenn sie nicht essenziell sind. Erst dann, wenn wir tatsich-
lich gleichgestellt sind, wenn es nicht bedeutet, dass ich rausgehe und keine
Angst haben muss, irgendwann im Vorgarten zu hingen, weil Inge und Klaus
weggeguckt haben, dann kénnen wir diese Unterschiede vergessen. Es geht
auch gar nicht darum, dass Du Dich nicht solidarisch zeigen wiirdest. Es geht
darum, dass ich markiert bin und das nicht wegschalten kann.

TORSTEN MEIREIS: Inge und Klaus miissen genauso wie Matthias und Torsten
verstehen, dass in der Lision Deiner Person die Wiirde unserer Personen mit-
lidiert wird. Wenn wir das nicht verstehen, dann ist der gemeinsame Struggle
fir diese Art der Wiirdegleichheit gegenstandslos. Das ist auch Gegenstand

- am 13.02.2026, 08:10:14.

249


https://doi.org/10.14361/9783839458631-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

250

Matthias Quent, Jasmina Kuhnke und Torsten Meireis

meiner Ethik und Lehrbemiithungen. Es soll verstanden werden, dass die Ver-
letzungen der einen auch die Verletzung meiner selbst ist. Eine Ordnung, die
darauf pocht, dass die Wiirde eines jeden und einer jeden gleich zu achten
ist, hangt daran, dass an der Stelle die Differenzen nicht stark gemacht wer-
den, sondern zunehmend zum Ausgleich gebracht werden. Ich weif3, dass die
Situation so ist, dass man Dich sehr leicht als AuRenseiterin markiert und be-
droht. Das muss unertriglich sein.

JASMINA KUHNKE: Das ist doch aber ein philosophischer oder theologischer An-
satz.

TORSTEN MEIREIS: Der ist aber auch existenziell.

JASMINA KUHNKE: Es ist ein »All Lives Matter«-Ansatz. Den kénnen wir erst ge-
meinsam durchboxen, wenn wirklich all lives matter. Das Bestreben, das Du
in Dir tragst, ist ein sehr christliches und lobenswertes. Ich verstehe auch,
dass wir uns als gesamte Gesellschaft wahrnehmen miissen. Fakt ist aber, dass
das nicht funktioniert, da wir geothert werden, anders markiert sind, anders
markiert werden und es gesellschaftlich bzw. in unserer sozialen Struktur
noch nicht verankert ist, dass migrantisch markierte Menschen, Menschen
mit Behinderungen, queere People gleichgestellt sind. Doch vorher geht es
nicht. Ihr miisst gerade fiir uns mit stark sein. Ich mochte, dass Inge und
Franz begreifen, dass es markierte Menschen sind, die als Opfer wahrgenom-
men oder zu Opfern gemacht werden, vor die sie sich stellen miissen. Da bin
ich wieder bei Dir. Aber dass die Nichtmarkierten dieselbe Motivation haben,
dass Rassist*innen nicht an die Macht kommen, das stimmt nicht.

TORSTEN MEIREIS: Ich glaube, dass wir da doch nicht so weit auseinander sind.
Meine Pointe war, dass sich das all lives matter hier und heute an der Priori-
sierung des black lives matter bewahrt. Wenn wir das nicht mal hinkriegen,
gibt es niemanden, der sicher ist. Deshalb muss man das immer mal wieder
in das Gesamtbewusstsein der Gesellschaft rufen, sodass das nicht auch zum
»Joa, das gibt es auch, wie andere unangenehme Dinge« verkommyt.

JASMINA KUHNKE: Wir sind uns einig.

MATTHIAS QUENT: Da haben wir jetzt die Synthese aus den vermeintlichen Wi-
derspriichen zwischen Identititspolitik vs. Universalismus geschafft? So ein-

- am 13.02.2026, 08:10:14.


https://doi.org/10.14361/9783839458631-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Is it okay to punch a Nazi?

fach ist das? Spaf bei Seite. Ich bin Euch sehr dankbar, dass Ihr Euch fiir die-
ses Gesprach Zeit genommen habt. Gibt es etwas, das Ihr noch sagen méoch-
tet?

TORSTEN MEIREIS: Danke, dass Du uns eingeladen hast. Ich glaube immer noch
an die Moglichkeit, mit Worten Dinge zu veridndern. Ich fand das ein sehr
anregendes Gesprich. Vielen Dank auch Dir Jasmina fiir das bereichernde
Gesprich.

JASMINA KUHNKE: Ich habe Megaspaf gehabt. Vielen lieben Dank. Ich werde
diesen christlichen Ansatz beziiglich »die andere Wange hinhalten« notieren
und mitnehmen. Ich fand das einen spannenden Aspekt, den ich so noch nicht
kannte und das ist auch mal ganz schén. Wir lernen miteinander, voneinan-
der. Das ist sehr nice. Geht schlechter - oder?

- am 13.02.2026, 08:10:14.

251


https://doi.org/10.14361/9783839458631-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 13.02.2026, 08:10:14.


https://doi.org/10.14361/9783839458631-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

