
Is it okay to punch a Nazi?

Matthias Quent im Gespräch mit Jasmina Kuhnke und Torsten Meireis

Jasmina Kuhnke, Comedian, Autorin und serbokroatische Afrodeutsche, sitzt noch auf

gepackten Umzugskartons, als sie sich mit dem Ethiker, Theologen und Direktoren des

Berlin Institute for Public Theology, Prof. Torsten Meireis, und mit Matthias Quent zu

einer Videokonferenz trifft. Torsten Meireis forscht an der Berliner Humboldt Univer-

sität u.a. zu politischer Ethik und Friedensethik und geht der Frage nach, wie eine

gewaltfreie Gesellschaft möglich ist. Kuhnke ist wegen massiven rassistischen Bedro-

hungen gerade erst mit ihren vier Kindern umgezogen. Seit Jahren wird Kuhnke, die

bei Twitter und Instagram unter dem Namen quattromilf (vierfache Mom I’d like to

follow) unterwegs ist, angefeindet und bedroht. Wiederholte rassistische Beleidigun-

gen, Morddrohungen, Drohvideos und die Veröffentlichung ihrer privaten Adresse im

Internet haben sie nicht eingeschüchtert, aber Vorsichtsmaßnahmen für sich und ihre

Familie treffen lassen. Polizeischutz erhält sie nicht und auf den Kosten bleibt sie pri-

vat sitzen. Immerhin: Im Netz solidarisieren sich Tausende mit ihr und unterstützen

sie durch Spenden. Die weißen Cis-Männer Torsten Meireis und Matthias Quent kön-

nen nur erahnen, was es bedeutet, im Alltag immer wieder mit den Versuchen konfron-

tiert zu sein, aus rassistischen Gründen zum Opfer gemacht zu werden. Das Gespräch

dreht daher den Spieß um und fragt: Ist es okay, Nazis zu schlagen? Der ehemalige

US-Präsident Obama jedenfalls ließ in seinem Podcast wissen, dass er mal einemMit-

schüler die Nase gebrochen habe, der ihn rassistisch beleidigte. Obamas Podcastkumpel

Bruce Springsteen fand: »Gut gemacht«.

MATTHIAS QUENT: »Is it okay to punch a Nazi?« – Diese Diskussion ist im Kon-

text der Entwicklungen in den USA entstanden: 2017 wurde der amerikani-

sche Rechtsextremist Richard Spencer vor laufender Kamera ins Gesicht ge-

schlagen. Ein Video davon ging viral und imNetz entspann sich eine Debatte.

Nazis schlagen – das klingt erst mal sehr eindeutig. Es ist ein Element von

Gewalt, Eindeutigkeit zu schaffen. Aber die Frage verhandelt tieferliegende

Fragen: Wie werden in einer Demokratie, die notwendigerweise nicht per-

https://doi.org/10.14361/9783839458631-018 - am 13.02.2026, 08:10:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458631-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


234 Matthias Quent, Jasmina Kuhnke und Torsten Meireis

fekt ist, Konflikte ausgetragen; nicht zuletzt auch ethische und symbolische

Konflikte? Es tangiert direkt das Vertrauen in den Staat. Unser Gespräch ist

nicht gescriptet, wir kennen tatsächlich also die jeweils anderen Standpunkte

nicht. Aber wir drei können uns sicher darauf einigen, dass Gewalt generell

eine schlechte Sache ist, oder?

JASMINA KUHNKE: Nein, ich glaube, darauf können wir uns generell nicht ei-

nigen. Und da fängt es schon an. Ich lehne Gewalt ab. Allerdings ist Gewalt

manchmal ein Mittel der Selbstverteidigung. Das ist ein Aspekt, den man

nicht vergessen darf. Nach meinen persönlichen Erfahrungen war ich oft-

mals gezwungen, mich auch physisch zu wehren, so sehr mich das belastet

und so furchtbar ich das finde, zumal es auch überhaupt nicht in mir veran-

lagt ist. Umso notwendiger war es leider. Deswegen kann ich nicht generell

sagen, dass Gewalt abzulehnen ist. Das ist nicht Teil meiner Lebensrealität,

leider.

TORSTEN MEIREIS: Ich würde sagen: Ja, Gewalt ist prinzipiell das schlechteste

Mittel, mit Konflikten umzugehen, weil es in der Regel nicht der Konfliktlö-

sung dient. Aber es gibt bestimmte Situationen, in denen – angesichts der

Tatsache, dass die Menschen leider nicht alle gut sind – Gewalt nicht völlig

auszuschließen ist. Von der christlich-kirchlichen Position gibt es eine Frie-

densdenkschrift aus dem Jahr 2007, in der es um den gerechten Frieden geht.

Da wird grundsätzlich gesagt, dass Krieg als Mittel für irgendetwas abzu-

lehnen ist, dass es aber bestimmte Situationen gibt, z.B. Genozid, brutalste

Verstöße gegen Menschenrechte, bei denen man auch nicht einfach daneben

stehen kann und sagen kann: »Joa, das ist jetzt aber sehr schade.« Individuell

können Christinnen und Christen sagen: »Ich gehe gewaltlos dazwischen und

bin bereit, diese Gewalt als Zeichen aufmich zu leiten. Ich kann das aber nicht

von allen Menschen verlangen, zumal von welchen, bei denen ein gewaltlo-

ser Widerstand nicht dazu geeignet ist, die Gewalt zu beenden.« Deswegen

lehnen die meisten Christinnen und Christen auch die Polizei und ein Ge-

waltmonopol des Staates nicht ab. Deshalb würde ich Jasmina an der Stelle

gar nicht widersprechen. Gewalt ist prinzipiell schlecht, sie ist kein Mittel der

Konfliktlösung. Aber an manchen Stellen ist sie aus Gründen des Opferschut-

zes nicht zu umgehen.

MATTHIAS QUENT: Da klingen bei Euch zwei Sachen mit, einmal: Gewalt als

Notwehr. Das ist selbst juristisch verankert. Und die andere Frage: Wer ist

https://doi.org/10.14361/9783839458631-018 - am 13.02.2026, 08:10:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458631-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Is it okay to punch a Nazi? 235

das gewaltausübende Subjekt? Ist es die Polizei, also die Staatsgewalt, oder

sind es Privatpersonen? Jasmina, was waren das für Situationen, in denen Du

Dir das Privileg der Gewaltfreiheit nicht leisten konntest?

JASMINA KUHNKE: Ich kann einem Neonazi nicht immer ansehen, dass er ein

Neonazi ist oder eine Neo-Nazistin. Dieser Neonazi oder diese Neonazistin

sieht jedoch immer: Da ist eine Schwarze Frau. Das bedeutet, dass ich immer

potenziell ein Opfer von Gewalttaten durch Neonazis, Rassist*innen und Fa-

schist*innen werde. Ich habe leider schon Übergriffe erlebt, gewaltvolle Über-

griffe, von einem sehr jungen Alter an, und ich habe früh begonnen, mich zu

wehren. Das war nicht immer von Erfolg gekrönt. Aber es hat mir zumindest

das Gefühl gegeben, mich nicht völlig hinzugeben, mich nicht völlig aufzuge-

ben. Und die Art und Weise, wie ich Rassist*innen auch physisch gegenüber-

trete, hatmich schon vor Schlimmerem bewahrt. Ich werde nie vergessen,wie

aus einer größeren Gruppe ein Typ auf mich zuging und auf den Bordstein

zeigte, in Anlehnung an American History X, und ich nur entgegen brüllte:

»Aber einen von euch nehme ich mit!« Und ich meinte das in dem Moment

so. Es war mir bewusst, dass wenn diese Personengruppe es darauf anlegt,

ich den nächsten Tag nicht erleben werde. Aber mir war auch klar, dass ich

das nicht ohne Gegenwehr geschehen lasse. Ich glaube, dieses selbstbewuss-

te Auftreten, dieses Bewusstsein, das es mir im schlimmsten Fall das Leben

kosten könnte, hat eine Ausstrahlung, die dazu führte, dass es eben in dem

Moment nicht zu einem weiteren Überfall gekommen ist. Das funktioniert

nicht immer, aber es hat einige Male geholfen.Wenn ich eingeschüchtert bin,

bin ich ausgeliefert. Ich habe für mich persönlich – und das möchte ich auf

gar keinen Fall anderen empfehlen, ich kann immer nur vonmir und für mich

sprechen – den Weg gewählt, mich nicht noch kleiner zu machen, als ich von

der Außenwelt oft schon gemacht werde, und diesen Menschen nicht auch

noch recht zu geben.

TORSTEN MEIREIS: Es ist ein absoluter gesellschaftlicher Skandal, dass so etwas

passiert. Sei es, dass sich Passanten bemüßigt fühlen, irgendwelche Kom-

mentare abzulassen, oder sei es Racial Profiling. Ich finde die persönliche Po-

litik von Jasmina, sich der Missachtung der Selbstachtung entgegenzusetzen

und zu zeigen, dass man sich nicht doppelt viktimisieren lässt, plausibel. Das

ist auch ein wichtiger Aspekt des Die-andere-Wange-Darbietens. Das heißt

nicht, dass ich jedem Schläger die Möglichkeit gebe, nochmal draufzuschla-

gen, sondern es heißt, dass ich die aktive Rolle übernehme. Die Situation,

https://doi.org/10.14361/9783839458631-018 - am 13.02.2026, 08:10:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458631-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


236 Matthias Quent, Jasmina Kuhnke und Torsten Meireis

die in der Bergpredigt vorausgesetzt ist: »Wenn dich jemand auf deine rechte

Backe schlägt …«, meint einen Schlag mit dem Handrücken. Das ist eine De-

mütigungsgeste. Und die andereWange hinhalten meint eine Unterbrechung

dieses Gewaltzusammenhangs und eine Verweigerung der Opferposition –

aber eben nicht durch Gewalt, sondern durch Gewaltunterbrechung.

JASMINA KUHNKE: Interessant. So habe ich das noch nie interpretiert und sonst

auch noch nie gehört. Now we are talking. Ab dem Moment finde ich den

religiösen Ansatz sehr interessant. (Lachen)

TORSTEN MEIREIS: Ja, was glaubst Du,warum Leute wieMartin Luther King auf

die Idee kamen, in dieserWeise Protest zu üben.Wir wissen vomhistorischen

Jesus nicht so furchtbar viel, aber …

JASMINA KUHNKE: Dass Jesus PoC war, wissen wir.

TORSTEN MEIREIS: Ja genau (Lachen). Und dass er nichts mitWaffen ausrichten

wollte, das ist auch klar. Und dass er gewaltlos die Eliten seiner Zeit heraus-

forderte: Er wusste, was da passiert. Aber die Pointe ist ja dann gerade zu

sagen: Davon lass ich mich nicht kleinmachen. Schwierig wird es nur dann,

wennman sagt: »Wenn wir die Gewalt organisieren, dann kriegen wir das gut

hin.« Die Sicht, sich der Demütigung,Missachtung undMisshandlung zu wi-

dersetzen, halte ich –nicht nur im Sinne der persönlichen Integrität, sondern

auch im Sinne der Verbesserung der Welt – für sinnvoll. Im christlichen Kon-

text: Wir unterscheiden zwischen Person undWerk. Bei einer Person, die mir

rassistisch begegnet, würde ich die rassistische Begegnung, also ihr Handeln,

verurteilen und dieses Handeln auch zu stoppen versuchen. Davon zu unter-

scheiden ist dann aber: Was machen wir eigentlich mit der Person? Ist sie

nur dieser Rassist oder ist sie auch noch etwas anderes? Und ich hätte immer

noch die Hoffnung, dass solche Leute noch was anderes sind.

JASMINA KUHNKE: Das wäre eine Entmenschlichung und das ist etwas, was uns

von denen unterscheidet: der Gedanke einer Entmenschlichung, der Gedan-

ke, dass es Menschen gibt, die weniger wert sind. Es gibt Charakterzüge, die

ich fürwesentlichweniger sinnvoll oderweniger unterstützenswert halte oder

die ich auch einfach komplett ablehne. Das bedeutet aber nicht, dass ich je-

mandem das Menschsein abspreche. Das bedeutet im Umkehrschluss auch,

dass der Neonazi ein Mensch mit Sorgen und Bedürfnissen ist. In dem Mo-

https://doi.org/10.14361/9783839458631-018 - am 13.02.2026, 08:10:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458631-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Is it okay to punch a Nazi? 237

ment, wo es um Leben und Tod und um mein persönliches Leben geht, sind

das aber die Dinge, die ich verdrängen muss; ich auch das Mitgefühl hinten-

anstellen muss, um mich selbst zu schützen. Dieser Gedanke, der kann viel-

leicht im Nachhinein kommen oder vielleicht in einem Diskurs wie jetzt; da

ist der Raum dafür gegeben. In dem Moment, wo es um Leben und Tod, um

physische Gewalt und um das Bewusstsein geht, dass ich durch diese Person

der Gewalt ausgesetzt bin – nicht andersherum –, darf ich das kurz verdrän-

gen.

TORSTEN MEIREIS: Es geht darum, die Gewalt zu unterbrechen.Dann ist richtig

zu sagen: »Ich mache mich nicht einfach klein.« Aber von vornherein für eine

Ausnahmesituation vorherzusagen, wie man das am besten macht, ist im-

mer schwierig. Ich habe solche Situationen natürlich anders erlebt. Als wei-

ßer Mann gehöre ich zu den am meisten geschonten Personen, wie Luca di

Blasi das sagt. Aber: sich Unterstützung von anderen zu holen, in einer Si-

tuation, wo ich bedroht werde, wenn das gelingt, ist das die bessere Variante,

als in die Gewalt zu gehen.

JASMINA KUHNKE: Da geht es auch um Verantwortung. Das muss man auch

aufspalten, denn ich trage ja in dem Moment auch die Verantwortung für

andere. Aber das kannst Du natürlich aus einer weißen, cis-männlichen Si-

tuation gut sagen. Für mich ist es im Zweifelsfall immer ein Kampf um Leben

und Tod, wenn ich auf Rassist*innen treffe. Machen wir uns nichts vor. Da

gibt es leider keinen Spielraum mehr.

TORSTEN MEIREIS: Naja, aber Du weißt ja von vornherein nicht, wer Rassist*in

ist oder nicht.

JASMINA KUHNKE: Deswegen sag ich ja, dass es immer ein Spiel auf Leben und

Tod ist, weil ich nicht weiß, inwieweit diese Person radikal oder moderat un-

terwegs ist.

MATTHIAS QUENT: Es geht ja nicht nur um Situationen, sondern um gesell-

schaftliche Verhältnisse, um übersituative, strukturelle Formen von Gewalt

und Unterdrückung. Der Nazi Spencer wurde nicht in einer Situation ge-

schlagen, in der er jemanden körperlich angegriffen hat, sondern er stand vor

der Kamera und hat ein Interview gegeben. Das heißt, er hat durch Medien,

durch seine Politik Rassismus und weiße Vorherrschaft verbreitet. Es geht

https://doi.org/10.14361/9783839458631-018 - am 13.02.2026, 08:10:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458631-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


238 Matthias Quent, Jasmina Kuhnke und Torsten Meireis

auch um latente Vernichtungswünsche in Teilen der Bevölkerung, die sich in

politischen Spektren artikulieren, die wir als rechtsextrem oder als Nazis la-

beln, die immer da sind und die dann erfolgreich sind und ihre Pläne dann

umsetzen, wennman es zulässt. Ist es okay, »to punch a nazi«, um diese Pläne

zu stören? Vielleicht darf ich mal eine Erfahrung aus meiner Jugend berich-

ten, als ich so 15, 16 war: Ich wurde immer wieder von Nazis angegriffen, weil

meine Kleidung den Nazis nicht passte. Das ist immer noch eine völlig ande-

re Situation als jene, die Jasmina und andere Gruppen aushalten müssen. Ich

war immer noch privilegiert, denn ich hätte mein Punkrock-Shirt ausziehen

können. Morgens am Bus stand eine Zeit lang immer eine Gruppe Nazis; die

haben mich und ein paar Freunde dort auf dem Schulweg abgefangen und

angegriffen. Es kam auch mal die Polizei und es wurde einer der Skins verur-

teilt. Aber sobald die Polizei nicht da war, waren die Nazis wieder da. Jeden

Morgen. Sodass ich irgendwann mit Angst in die Schule gegangen bin. Ir-

gendwann kam eine Gruppe älterer Punks. Die haben ein paar Backpfeifen

verteilt und von da an hatten wir Ruhe. War das legitim oder nicht?

TORSTEN MEIREIS: Mir ist die Unterscheidung zwischen einer situativen Beur-

teilung und der Frage nach Gewalt als Mittel der Politik sehr wichtig. In einer

situativen Beurteilung würde ich das für möglich halten. Ich könnte mir auch

das Szenario, welches Du beschrieben hast, falls die Polizei untätig ist, gut als

eine erweiterte Notwehrsituation vorstellen. Aber wenn man sagt: »Wir ma-

chen jetzt eine linke Bürgerwehr!«, dann wird es in dem Maß schwierig, wo

du die demokratische politische Regelung nicht anerkennst. Denn wenn du

davon ausgehen musst, dass alle Staatsorgane prinzipiell rassistisch unter-

wandert sind, immer, – das ist ja eine These –, dann wäre das ein Fall für

das große Widerstandsrecht, welches auch in der Verfassung verankert ist:

Wenn Leute irgendwie die Verfassung kaputtmachen wollen, dann muss je-

der Widerstand leisten. Da wäre ich aber vorsichtig. Ich will keinerlei Bedro-

hungssituationen kleinreden,wäre aber doch bei der Entfesselung von Gewalt

als alltägliches Mittel unter der Unterstellung, dass es einen demokratischen

Staat nicht mehr gibt, der diese ordentlich regeln kann, mehr als zurückhal-

tend. Man kann sehen, dass – sagen wir mal vorsichtig – »Rechtsausleger«

wie Herr Maaßen sich auf Dauer da nicht halten können.

MATTHIAS QUENT: Ich verstehe die Einschränkung und würde auch sagen, dass

der Rechtsstaat im Großen und Ganzen funktioniert und lernfähig ist. Aber

offenbar funktioniert er nicht für alle Gruppen gleich. Es gab den Dauerzu-

https://doi.org/10.14361/9783839458631-018 - am 13.02.2026, 08:10:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458631-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Is it okay to punch a Nazi? 239

stand der »Baseballschlägerjahre« in den 1990er- und 2000er-Jahren vor al-

lem in Ostdeutschland, in denen weder Staat noch Zivilgesellschaft die Nazis

stoppten, die sich vielerorts das Recht der Stärkeren erprügelten und erzün-

delten. Dort, wo diese Leute mit Gewalt Hegemonien erkämpft haben, ist

heute die AfD besonders stark. Es gab 14 Jahre den Dauerzustand des NSU-

Terrors, dessen Keimzelle vom Thüringer Verfassungsschutz mit aufgebaut

wurde, und es gab das Versagen staatlicher Behörden und der Gesellschaft,

diesen Rassismus überhaupt zu erkennen. Stattdessen wurde die Spaltung

durch Fehlreaktionen von Behörden, Medien und der Gesellschaft noch ver-

stärkt. Jasmina muss sich trotz Morddrohungen von Rassisten selbst um ihre

Sicherheit kümmern. Es gibt den NSU 2.0 und, und, und. Die auf Erfahrun-

gen beruhende Wahrnehmung vieler Menschen, dass der Staat nicht da ist,

um einen zu schützen, ist da und führt bei manchen erst zu Staatsferne und

Radikalisierung.

TORSTEN MEIREIS: Ich würde nicht bestreiten, dass es dieseWahrnehmung gibt

und der Sachverhalt ist skandalös! Aber ich bin skeptisch, ob man dann zur

direkten Aktion übergeht. Wenn Gewalt als Mittel eingesetzt wird, ist Ziel

der wechselseitigen Anerkennung als Grundlage von Rechtszuständen, das

erreicht werden soll, in der Regel schon verfehlt worden. Das ist auch bei der

Polizei und umso mehr beim Militär so. Deshalb ist Gewalt immer grenzwer-

tig und deshalb kann sie immer nur eine Ultima Ratio sein, umdas Schlimms-

te zu verhüten und einen Rechtszustand der wechselseitigen Anerkennung

zu wahren. Trotz aller Probleme, die diese Situation hat, die Ihr beschreibt,

möchte ich die demokratischen Institutionen verteidigen. Denn das lehrt uns

die historische Erfahrung der Weimarer Republik, dass die Logik der Gewalt

auf die Gewalt Ausübenden abfärbt und die Vorstellung des guten Gewalttä-

ters oder der guten Gewalttäterin in der Regel nicht lange funktioniert. Das

kann zu einer Verunmöglichung jeder zivilen Konfliktaufarbeitung führen.

So war es jedenfalls in der Weimarer Republik. Das ist eine Gefahr, die ich

nicht gering schätzen würde.

JASMINA KUHNKE: Es hat niemand diese Gefahr unterschätzt.Wir haben in die-

ser ganzen Situation das Problem, dass die Entnazifizierung nicht stattge-

funden hat. Das bedeutet, dass wir nach wie vor die verschleppten Überreste

einer Gesinnung in den staatlichen Behörden, aber auch in der Mitte unserer

Gesellschaft haben.Wir sind in der Situation, dass Rassismus immer noch als

Meinung wahrgenommen wird – auch durch Behörden, an die ich mich ge-

https://doi.org/10.14361/9783839458631-018 - am 13.02.2026, 08:10:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458631-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


240 Matthias Quent, Jasmina Kuhnke und Torsten Meireis

wendet habe, wennmir was passiert ist. Es wurde durch die Behörden als Ka-

valiersdelikt wahrgenommen, weil es so geframt ist, weil es so über Genera-

tionen mitgegeben wurde. Wenn wir uns anschauen, welche Menschen oder

welche Firmen in Deutschland immer noch maßgeblich eine Machtposition

innehaben und feststellt, dass diese auf Verbrechen der Täter*innen basieren,

dann finde ich das mehr als fragwürdig. Das finde ich erschreckend und ab-

solut nicht nachvollziehbar. Oder wennman schaut, dass teilweise Leute ganz

normal in den Polizeidienst gewechselt sind, obwohl sie vorher bei der SS wa-

ren. Ich finde, dass bei der Entnazifizierung gründlich geschlampt wurde.

Das bedeutet:Wennwir gewaltfrei leben wollen,müssen wir vor allem da-

für sorgen, dass Gewalt auch durch Behörden usw. nicht mehr weitergegeben

wird, dass sie nicht akzeptiert und toleriert wird. Ein mögliches adäquates

Mittel kann keinesfalls ebenfalls Gewalt sein – außer in einer Notfallsituation.

Wenn wir uns die aktuellen Demonstrationen anschauen und dort rechtsra-

dikale Gewalttäter*innen unterwegs sind, dann müssen wir fragen: Wie soll

das gelöst werden? Und warum sind die Polizeibehörden da nicht tätig und

machen ihren Job so, dass gewährleistet ist, dass die potenziellen Gewalttä-

ter*innen keinen Raum bekommen? Es kann nicht sein, dass in Deutschland,

im Land mit dieser Geschichte, Antisemitismus und Rassismus straffrei ak-

zeptiert werden. Da sehe ich die Verantwortung auch bei der Obrigkeit. Es

darf nicht sein, dass Antisemitismus in Deutschland passieren darf, über-

haupt noch stattfinden darf. Ich finde es nach wie vor unfassbar, dass et-

wa Verlagshäuser immer noch auf den Geldern dieser Verbrechen sitzen, im-

mer noch diese Machtpositionen innehalten und alle es wissen. Es kann dann

nicht erwartet werden, dass dieMitte der Gesellschaft anfängt, antirassistisch

zu sein, wenn Arbeitgeber*innen und Menschen, die in Machtpositionen sit-

zen, damit wunderbar leben können. Persönlich würde ich das wahrschein-

lich auch nichtmachen,wenn ich nicht betroffenwäre.Wir sollten sehen, dass

wir eine antirassistische Grundhaltung als Basis des Miteinanders erreichen.

TORSTEN MEIREIS: Also, wenn wir uns auf Folgendes einigen können: Erstens:

Es hat eine Entnazifizierung gegeben, bei der aber geschlampt wurde und

die noch nicht abgeschlossen ist. Und zweitens: So etwas wie Antirassismus

ist nach Art. 3 Grundgesetz eine Staatszielbestimmung. Dann sind wir uns,

glaube ich, einig.

MATTHIAS QUENT: Würdet Ihr denn im Allgemeinen sagen, dass man sich dar-

auf verlassen kann, dass Staat und Polizei uns vor rechter Gewalt beschützen?

https://doi.org/10.14361/9783839458631-018 - am 13.02.2026, 08:10:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458631-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Is it okay to punch a Nazi? 241

JASMINA KUHNKE: Nein.

TORSTEN MEIREIS: ›Dem Staat‹ darf man sowieso nie vertrauen. Das, was wir

den Staat nennen, ist ein Zusammenschluss von Bürgerinnen und Bürgern,

die sich – über die Fiktion des Gesellschaftsvertrags – geeinigt haben, be-

stimmte Freiheiten abzugeben, um andere Freiheiten und Rechte zu erhal-

ten. Die Organisationen, die sie mit der Wahrung der Ziele des Staates oder

des gemeinsamen Verbundes beauftragt haben, müssen immer kontrolliert

werden. Sie verdienen kein unbeschränktes Vertrauen. Niemals. Deswegen

müssen wir als Bürgerinnen und Bürger auf Probleme achten. Es gibt Offi-

zielle, die korrupt sind. Es gibt Rassisten, die in Funktionspositionen sitzen.

Aber wir als Bürgerinnen und Bürger haben das Recht zu verlangen, dass Ver-

stöße gegen geltendes Recht und Angriffe auf Menschen und deren Integrität

verfolgt werden und vor allem, dass Menschen davor beschützt werden. Das

ist das Wesen einer guten Demokratie.

JASMINA KUHNKE: Ich finde, das kann man so stehen lassen.

MATTHIAS QUENT: Du hast die Entnazifizierung angesprochen. Im Kontext von

Aufarbeitung und Erinnerungskultur gehört symbolische und tatsächliche

Militanz zur deutschen Geschichte. 1950 prügelten Herbert Wehner und

andere SPD-Abgeordneten einen Alt-Nazi aus dem Bundestag. 1959 wurden

die Kölner Synagoge und das Mahnmal für die Opfer des Nationalsozia-

lismus mit Hakenkreuzen beschmiert. Der damalige CDU-Bundeskanzler

Adenauer forderte danach eine »Tracht Prügel« für antisemitische »Lüm-

mel«. 1969 ohrfeigte Beate Klarsfeld den CDU-Bundeskanzler Kiesinger, ein

ehemaliges NSDAP-Mitglied, und nannte ihn »Nazi«. In der schwedischen

Stadt Växjö steht die Skulptur »Die Frau mit der Handtasche«, die eine Szene

dokumentiert, bei der 1985 die Tochter einer Holocaustüberlebenden mit

ihrer Handtasche gegen einen Neonazi-Demonstranten ausholt. Welche

Rolle spielen solche militanten Akte, die auch das öffentliche Bewusstsein

aufrütteln, im Kampf um Erinnerungskultur? Welche Rolle kommt ihnen

hinsichtlich des Aufbrechens von nationalsozialistischen Traditionen und im

Weiteren des aktuellen Rassismus zuteil?

JASMINA KUHNKE: Die Nazis haben sich selbst als Übermacht gesehen, sie wur-

den aber durchaus infolge ihrer Gewalttaten als Übermacht empfunden. Ich

finde eine Backpfeife für diese Menschen völlig in Ordnung. Tut mir furcht-

https://doi.org/10.14361/9783839458631-018 - am 13.02.2026, 08:10:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458631-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


242 Matthias Quent, Jasmina Kuhnke und Torsten Meireis

bar leid. Ich würde gerne etwas anderes sagen, weil ich weiß, dass sich so

etwas nicht gehört. Aber es gibt eben dieses Machtgefälle, diese Machtposi-

tion der Menschen, die dafür gesorgt hat, dass Millionen andere Menschen

sterben. Das Entzaubern dieser Machtmenschen finde ich gut. Tut mir leid,

aber ich finde es grandios. Wenn ich das sehe, bin ich leider eine derjenigen,

die in solchen Momenten Beifall klatscht. Ich bin auch nur ein Mensch. Ich

weiß nicht, ob ich vor einer Frau von Storch stehen könnte, ihre Reden hören

könnte, und nicht das Gefühl hätte: »Jetzt möchte ich ihr eine Backpfeife ge-

ben.« Ich bin dann froh, dass das PENG!-Kollektiv das übernommen und sie

getortet hat. Das macht mich tatsächlich ein bisschen glücklich. Jetzt fühle

ich mich weiß (lacht).

TORSTEN MEIREIS: Ich würde den Begriff »Militanz« nicht unbedingt mit der

Anwendung von physischer Gewalt gleichsetzen. Les militants (franz.) kön-

nen gewaltsam sein, müssen es aber nicht. Es bedeutet zunächst nur eine

bestimmte Form einesWiderstandsgeistes und kritischen Bewusstseins. Und

an der Stelle kann ich mir das vorstellen. Ich halte Gewalt, auch symbolische

Gewalt, als Mittel der Politik für hoch problematisch. Und zwar deswegen,

weil man damit auch den Bereich der symbolischen Kenntlichmachung des-

sen, was diese Person getan hat, verlässt. Man macht sie damit in gewisser

Weise zum Opfer. Man demütigt sie auf eine Art, die sie kleinmacht, die ihre

Personalität negiert,mit denMitteln, die gegebenenfalls von dieser Seite auch

angewendet werden. Ich halte die Form, die Du Jasmina in der Regel als Co-

median nutzt, für adäquater. Auch damit findet eine symbolische Form von

Achtungsentziehung statt – nicht der Achtung als Mensch, denn die hältst Du

immer aufrecht. Aber die Aussage: »Du verdienst meine Wertschätzung als

Bürger oder Bürgerin nicht, weil du dich so nicht verhältst«, die kann durch

Formen des Parodierens unter Umständen besser erreicht werden. Ob diese

Formen die besten sind – ich bin kein Comedian und wäre wahrscheinlich ein

mieser – sei dahingestellt. Aber diese Formen halte ich für adäquater, weil sie

die Konfrontation, die öffentliche Darstellung derMissetaten betätigt, anstatt

auf eine Ebene zu gehen, auf der ich den anderen überhaupt nicht mehr als

eine Person wahrnehme, sondern ihn wie einen Gegenstand züchtige. An der

Stelle finde ich Gewalt, auch als symbolische Aktion, nicht angemessen. Ich

kann nachvollziehen, dass der Impuls da ist, wenn man selbst dauernd ver-

letzt wird und ein anderes Mittel in dem Moment nicht zur Verfügung hat.

Aber ich finde es kein plausibles Mittel.

https://doi.org/10.14361/9783839458631-018 - am 13.02.2026, 08:10:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458631-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Is it okay to punch a Nazi? 243

JASMINA KUHNKE: Ich glaube, wir müssen da auch den geschichtlichen Kontext

berücksichtigen. Ich fand das, wenn man sich das in der Vergangenheit an-

schaut, als Symbol tatsächlich völlig gerechtfertigt, weil diese Menschen nun

mal sehr viele Menschen getötet haben. Jetzt ist es so, dass neue Rechte sich

das vielleicht gern zurückwünschen, aber nicht in der Position sind, das zu

tun, zumindest noch nicht. Da ist auch eine andere Form von Verzweiflung

und Notwendigkeit bei den politischen Gegner*innen. Auf das Heute über-

tragen gibt es andere Mittel. Wir können das satirisch lösen, wir können das

anders lösen, aber im geschichtlichen Kontext finde ich das gerechtfertigt.

MATTHIAS QUENT: Ichmöchte Dich gern inDeiner Rolle alsMedienexpertin fra-

gen: Ein guter satirischer Spruch oder eine gute satirische Reaktion, wie das

Torsten dargestellt hat, ist sicher vermittelnder. Aber wir leben nun mal in ei-

ner Aufmerksamkeitsökonomie, die das Extreme und sogar Gewalt regelrecht

belohnt, jedenfalls in derWährung der Aufmerksamkeit –wennwir beispiels-

weise an die Reichstagstreppenerstürmungsbilder und die aufgeregte Debat-

te darüber denken. Bei Querdenken-Protesten hat fast jeder ein Handy in der

Hand und filmt jede Rangelei mit der Polizei. Es gibt in allen Protestbewegun-

gen Ikonografien und Akte, die Debatten anstoßen. Der Zweck heiligt nicht

die Mittel, heißt es, und gleichzeitig gibt eine öffentliche Doppelmoral, die

Gewalt vordergründig ablehnt, aber hintergründig immer noch bewundert

und quasi einfordert – und sei es die Gewalt des Staates. Du bist auf Twitter

mit sehr deutlichen und klaren, nicht gewaltaffinen, aber doch robusten Aus-

sagen unterwegs. Wie wichtig ist es, auch aus der Sicht als Medienexpertin,

verkrustete Realitäten, wie strukturellem Rassismus, mit Regel- oder zumin-

dest Normverletzungen aufzubrechen?

JASMINA KUHNKE: Wirmüssen klar festhalten, dass ein satirischer Spruch oder

eine satirische Aktion vielleicht ganz unterhaltsam ist. Aber es ist nichts, was

die Geschichte umschreiben wird und gegebenenfalls neue Rechte aufhalten

würde. Mein Auftreten auf Twitter würde ich nicht als antirassistische Arbeit

graden, weil das nicht an derWurzel greift. Das ist mal ganz interessant, aber

auch sehr kurzlebig. Ich glaube, kein Satire-Stück hat unsere Politik dauer-

haft verändert. Wir haben die Möglichkeit, Menschen zu erreichen und Auf-

merksamkeit zu schaffen. Aber letztendlich sind es nicht die Taten, die wir

dadurch beeinflussen.

https://doi.org/10.14361/9783839458631-018 - am 13.02.2026, 08:10:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458631-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


244 Matthias Quent, Jasmina Kuhnke und Torsten Meireis

MATTHIAS QUENT: Welche Rolle spielen Aufmerksamkeitsökonomien gegen-

über Gewalt, die öffentlich immer beachtet wird?

JASMINA KUHNKE: Das ist vor allem deshalb wichtig, weil nur ein Teil der Bevöl-

kerung den Bereich Satire, Medien usw. wahrnimmt. Ich glaube, es ist wich-

tig, dass für eine breite Masse begreifbar wird, dass auch die Emotion, die

dahintersteckt, begreiflich ist, und sich mehr Menschen dadurch angespro-

chen fühlen. Nicht jede oder jeder kann da mit mir konform gehen. Womit

wir aber hoffentlich gesellschaftlich konform gehen können: dass Nazis kei-

nen Fußbreit in dieser Demokratie stattfinden sollten.

TORSTEN MEIREIS: Ich finde, dass Du dem Wort und auch eigenen Aktionen

wenig zutraust. Ich glaube zum Beispiel, dass die satirischen Poetry-Slams,

die gegen bestimmte Formen von Politik vorgebracht werden, sehr wohl eine

Wirkung entfalten. Ich hoffe sogar zuweilen, dass Wissenschaftler*innen wie

Matthias und ich eine gewisse Wirkung entfalten, die natürlich sehr viel mit-

telbarer und langsamer ist als die Wirkung einer spektakulären Aktion. Das

Problem beim Gewalteinsatz ist, dass man damit – und wenn man dann an-

fängt über Gewalt als möglicherweise effektivstes Mittel der Politik zu disku-

tieren – die Ebene der Politik, als Auseinandersetzung unter Würdegleichen

über bestimmte Formen des Zusammenlebens, immer schon verlassen hat.

Deshalb können gegenüber einer konkreten Gewalttat das Stoppen und Wi-

derstand sinnvoll, wichtig und richtig sein. Wenn aber Gewalt als Mittel der

Politik eingesetzt wird, ist das hoch gefährlich, weil wir damit den Bereich

verlassen, in dem wir uns miteinander verständigen und in dem ich den an-

deren als Menschen ansehe, der – auch wennmir dessen Handlungen absolut

nicht passen – potenziell Gesprächspartner*in für mich ist und bleibt.

MATTHIAS QUENT: Also mit Nazis reden?

TORSTEN MEIREIS: Moment. Ich würde mit Menschen reden, auch wenn die-

se Positionen vertreten, die ich unter keinen Umständen teile. Jetzt kommt

es auf die Gesprächssituation an.Wenn eine Diskussion organisiert wird, die

keine Diskussion ist, weil von vornherein völlig klar ist, dass hier jemand vor-

geführt undmöglichst anschließend zusammengeschlagen werden soll, dann

ist das ein völlig anderer Gesprächskontext. Aber prinzipiell würde ich erst

mal, in der Tat, mit jedem Menschen reden. Mein Problem ist der Essenzia-

lismus, der da mitschwingt. Indem Du Menschen als »Nazis« bezeichnest,

https://doi.org/10.14361/9783839458631-018 - am 13.02.2026, 08:10:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458631-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Is it okay to punch a Nazi? 245

reduzierst Du sie auf diese Haltung und gibst immer schon vorm, zu wissen,

wer ein Nazi ist. Es gibt Leute, die Elemente nationalsozialistischer Einstel-

lungen vertreten. Das finde ich zutiefst schlecht – nur das verdirbt diese Per-

sonen nicht durch und durch, sondern ich würde immer sagen, dass es einen

Unterschied zwischen Person und Werk gibt. Und es gibt niemanden, der so

verloren ist, dass er oder sie sich nicht ändern kann. Da bin ich tatsächlich

Christ,meine aber auch, dass das menschenrechtlich und imHinblick auf die

Vorstellung derMenschenwürde nicht anders geht.Menschenmit nationalso-

zialistischen Einstellungen habe ich zum Beispiel schon in der Nachbarschaft

wahrgenommen.Man hat es nie vermutet und auf einmal kommt ein Spruch,

den ich als nazimäßig, rassistisch qualifizieren würde. Nicht-Intervenieren

ist keine Lösung. Aber macht dieser Spruch diese Person essenziell zum Na-

zi? Ich würde »Nein« sagen. Muss man diese Person darauf aufmerksamma-

chen, dass ein solcher Spruch gar nicht geht? Ja, das muss man.

JASMINA KUHNKE: Wait. Ich muss das nicht. Und da sind wir zum ersten Mal

absolut nicht einer Meinung. Ich muss nicht mit Nazis reden. Ich habe ir-

gendwann mal getwittert: »Während Ihr mit Nazis redet, hängen Menschen

wie ich in Euren Vorgärten an Bäumen.« Das ist ein Privileg, dessen man

sich bewusst sein sollte, dass man mit Nazis oder Neonazis oder Rassist*in-

nen oder den neuen Rechten reden kann. Ich kann das nicht und ich werde

das auch nicht. Ich werde niemandem den Raum bieten, um mit Menschen-

feindlichkeit zu argumentieren und mir mein Existenzrecht absprechen zu

lassen. Das tun diese Menschen mit jeder Silbe. Es gibt dort keine legitime

Meinung.

TORSTEN MEIREIS: Da würde ich Dir wieder zustimmen. In dem Moment, in

dem die Gesprächssituation völlig klar darauf zielt, jemanden das Gesprächs-

recht von vornherein abzusprechen, brauche ich in das Gespräch gar nicht

reinzugehen. Die Frage ist: Woher weiß ich, dass jemand bleibend ein Nazi

ist? Diesen Essenzialismus finde ich problematisch.

JASMINA KUHNKE: Dein Nachbar, der einen scheiß Spruch bringt, ist wahr-

scheinlich jemand, der rassistisch sozialisiert ist. Das ist ein Unterschied.

MATTHIAS QUENT: Ichmöchte zuspitzen,weil es umdie Frage der Anerkennung

der Position der anderen geht – nämlich derjenigen, die wir jetzt hier unter

dieser Überschrift als »Nazis« bezeichnen. Ich würdemich zum Beispiel nicht

https://doi.org/10.14361/9783839458631-018 - am 13.02.2026, 08:10:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458631-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


246 Matthias Quent, Jasmina Kuhnke und Torsten Meireis

mit einem Höcke auf eine Podiumsdiskussion oder in eine Talkshow setzen,

weil ich seine Anwesenheit auf einem solchen Podium falsch finde,weil es sei-

ne politischen Positionen, für die er ja dort sitzt, legitimiert. Klar ist es theo-

retisch denkbar, dass auch aus Höcke mal ein halbwegs anständiger Mensch

werden könnte, aber bis zu diesem unwahrscheinlichen Tag sollte man ihm

einen Strich durch die Rechnung machen.

TORSTEN MEIREIS: Ja,man darf keine Bühne bieten. Das ist ja klar. Da tritt Herr

Höcke ja nicht als die Person Höcke auf, sondern gewissermaßen in der Rolle

der Kaderpersönlichkeit, die das als öffentliche Inszenierung nutzt.

MATTHIAS QUENT: Aber wenn er in seiner Rolle als Geschichtslehrer oder als

Vater, der er ja auch ist, eingeladen worden wäre, wäre das ja nicht besser,

weil dann könnte er unter demVorwand des Geschichtslehrers das verbreiten,

wofür er nun mal steht.

TORSTEN MEIREIS: Ja, aber in dem Wissen, dass er diese Rolle genutzt hat, um

die andere zu befördern, würde ich ihm diese Bühne verweigern. Das würde

ich machen, weil wir natürlich hier über strategische Kommunikation reden.

Ich würde aber auch Herrn Höcke nicht auf seine politische Position redu-

zieren. Jasmina, ich würde Deine Position an der Stelle teilen, wenn ich aus

der historisch-konkreten Erfahrung weiß, dass ich im Gespräch mit Person

A und B niemals zu Wort kommen werde, weil sie mich nicht als Gleiche an-

erkennen und ausdrücklich leugnen, dass ich würdegleich bin. Dann würde

ich mich auf das Gespräch natürlich auch nicht einlassen, weil die Grundlage

nicht gegeben ist.

JASMINA KUHNKE: Aber das ist ja nun mal die Position, die ich als Schwarze

Frau im Kontext zu Faschist*innen habe. Es gibt keinen Rassisten, der mich

als eine Gleiche sieht. Das schließt sich aus. Das bedeutet, dass für mich die

Grundlage ganz anders ist. Und wir müssen deutlich unterscheiden, ob je-

mand rassistisch sozialisiert ist, aufgrund des systemischen Rassismus, den

wir alle hier haben. Auch ich bin so sozialisiert. Und wenn der Nachbar Heinz

seine rassistischen Beleidigungen oder Bezeichnungen reproduziert und ich

das mitbekomme, dann sage ich dem Heinz natürlich: »Sag mal Heinz, tickst

du noch ganz sauber?! Das kannst Du so nicht machen!Wir leben nicht im

Jahr 1940, lass es!« In diese Diskussionen gehe ich natürlich. Das müssen wir

unterscheiden. Wenn ich aber weiß, dass dieser Nachbar nicht Heinz, son-

https://doi.org/10.14361/9783839458631-018 - am 13.02.2026, 08:10:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458631-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Is it okay to punch a Nazi? 247

dern Björn Höcke ist, dann werde ich mit Björn Höcke, von dem ich weiß,

dass er ein Faschist ist, nicht reden. Der wird von mir kein »Guten Tag« krie-

gen. Ich sehe da folgendes Problem: Wenn wir auf diese Menschen zugehen,

dann erhalten sie ein Zeichen, dass sie noch ein gleichberechtigter Teil die-

ser Gesellschaft, sind. Aber Menschenfeinde, die propagieren, dass andere

Menschen weniger Lebensrechte haben, also auch Menschen – jetzt weg vom

Rassismus –, die ableistisch sind und damit Menschen mit Behinderung die

Gleichberechtigung absprechen, die queere Menschen ausgrenzen und ihnen

teilweise sogar das Lebensrecht absprechen, haben als solche keinen Platz in

unserer Gesellschaft. Sie haben kein Anspruch auf eine normative Teilhabe

in unserer Gesellschaft. Sie sind nicht Teil dieser demokratischen Werte, die

wir vertreten. Da geht es auch nicht um Gewalt, sondern da geht es darum,

gewaltlos zu demonstrieren: »So geht es nicht. Entweder du hältst Dich an

unsere demokratischen Werte, die wir haben, oder Du musst das Leben des

Outsiders führen, das du gewählt hast.«

TORSTEN MEIREIS: Völlig richtig. Wer mit Äußerungen und Taten gruppenbe-

zogene Menschenfeindlichkeit ausdrückt, der oder die verwirkt bestimmte

bürgerliche Rechte. Das würde ich auch so sehen. Ich bin nur immer vor-

sichtig mit: »Du bist jetzt das und das!« Solange sie solche Äußerungen tun

und solange sie das inWorten undWerken ausdrücken und andereMenschen

nicht in dieser Form anerkennen, haben sie sich in gewisser Weise außerhalb

dieser Anerkennungsgemeinschaft gestellt. Aber das macht ihre Menschen-

würde nicht kaputt.

JASMINA KUHNKE: Das ist ja selbstverständlich. Dann sind wir uns einig. Wir

hatten uns darauf geeinigt, dass die Menschenrechte und Menschenwürde

gewahrt werden müssen. Wir sind uns vielleicht an dem Punkt nicht einig,

wo wir jeweils die Grenze zwischen Meinung und Faschismus ziehen wür-

den. Ich würde bei dem Beispiel, welches Du genannt hast, schon schauen,

dass man zwischenMeinung und Faschismus, der nach außen getragen wird,

unterscheidet, und darauf achtet, wie viel Raum man dem gibt. Ich möchte

aber festhalten, dass wir als Mitte der Gesellschaft eine Verantwortung tra-

gen. Und wir müssen sehr genau schauen, wo die Grenzen verlaufen.

TORSTEN MEIREIS: Das ist ein Kampf um Deutungshoheit, der mit Worten ge-

führt wird und um die Köpfe undHerzen geht. Der ist viel bedeutsamer als ir-

gendeine Form von Straßenkampf, weil die Gewaltförmigkeit problematisch

https://doi.org/10.14361/9783839458631-018 - am 13.02.2026, 08:10:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458631-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


248 Matthias Quent, Jasmina Kuhnke und Torsten Meireis

ist – im Falle von Wehner etwa, der die Leute aus dem Bundestag geprü-

gelt hat, war es eine Reminiszenz an Weimar, sie war auch so gedacht, das

ist seinen Reden zu entnehmen. Da wird gewissermaßen die Gewalt schon

als Mittel der Politik angelegt. Es muss darum gehen, dass wir diese An-

erkennungsgemeinschaft rekonstruieren und deutlich machen, dass diejeni-

gen, die versuchen, diese Anerkennungsgemeinschaft zu torpedieren, indem

sie bestimmten Leuten immer schon das Recht mitzuspielen verweigern, mit

Sanktionen rechnen müssen. Und die Sanktionen sind so, dass den Anerken-

nungsverweigerern der bürgerliche Respekt entzogen wird und gesagt wird:

»Nein, so geht das nicht.« Die Gewaltunterbrechung ist zentral an der Stelle.

JASMINA KUHNKE: Ich glaube, dass die Positionen hier aufgrund der Privilegi-

enverteilung wieder unterschiedlich sind. Wenn man sich vorstellt, dass wir

uns gewaltlos wehren würden, es aber zu einer Massenübernahme der Rech-

ten käme, dann seid Ihr beiden wahrscheinlich nicht diejenigen, die als erstes

fallen. Es wäre dann Eure eigene Entscheidung, ob Ihr Euch gegen das System

auflehnt und gegebenenfalls Opfer werdet. Ich habe diese Wahl dann nicht.

Das bedeutet, dass wir unterschiedliche Motivationen haben angesichts die-

ser Gewaltaussicht, die uns entgegengebracht wird. Da zählt nicht nur die

körperliche Gewalt dazu, sondern auch die Entmenschlichung und die Mi-

krogewalt, also die rassistischen Bezeichnungen, sowie der Umstand, dass

es migrantisch markierte Personen in unserem System schwerer haben, nach

oben zu kommen.Wennwir das alles vergegenwärtigen, dann könnt Ihr beide

– und es tut mir leid, dass ich das so brutal sagen muss – Euch freiwillig ent-

scheiden, ob ihr Antirassist*innen sein wollt und dann gegebenenfalls diesem

System erliegt. Ich habe die Wahl halt nicht. Natürlich ist da die Frage, wie

Danger Dan so schön gesagt hat: »Wenn du gegen die Gewalt friedlich nicht

ankommen kannst, dann ist das letzte Mittel Militanz.« Ich stimme dem zu.

Ich habe einfach ein ganz anderes Need und eine ganz andere Angst und Sor-

ge. Wenn ich mir meine Kinder und die Entwicklung ansehe, habe ich eine

andere Bedürftigkeit. Das, was gesellschaftlich passiert, geht an meine Sub-

stanz und an die Substanz meiner Familie. Klar, man kann sich entspannt

zurücklegen und sagen: »Ach ja. Rassismus ist schon schlimm und es auch

irgendwie nicht angenehm, vielleicht auch ein bisschen blöd. Aber es ist jetzt

auch nicht so schlimm.« Doch für uns ist das schlimm. Man kann das in Eu-

rem Fall aus einem akademischen Blickwinkel sehen. In meinem Fall ist das

ein sehr konkreter Blickwinkel – es ist meine Lebensrealität und ich kann aus

dieser Rolle der Schwarzen Frau zu keinem Zeitpunkt aussteigen.

https://doi.org/10.14361/9783839458631-018 - am 13.02.2026, 08:10:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458631-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Is it okay to punch a Nazi? 249

TORSTEN MEIREIS: Natürlich haben wir, sowohl Matthias als auch ich, Dir ge-

genüber in einer Situation des Racial Othering Privilegien, weil wir nicht von

vornherein als Antirassisten erkennbar oder als ›Andere‹markierbar sind.Das

wird überhaupt nicht bestritten. Aber ich würde sagen, dass wir uns normativ

auf diese Argumentation nicht einmal im Ansatz einlassen dürfen. Das be-

trifft den Niemöller-Spruch: »Als sie die Juden holten, habe ich geschwiegen;

ich war ja kein Jude. Als sie die Kommunisten holten, habe ich geschwiegen,

ich war ja kein Kommunist … und als sie mich holten, gab es keinen mehr, der

für mich hätte sprechen können.« Auf diese Ebene des Auseinanderdividie-

rens dürfenwir uns nicht einlassen.Der Rassismus, der Dir begegnet, verletzt

uns als Bürger*innen und man darf sich nicht daraus ziehen und sagen, dass

mich das nichts angeht.

MATTHIAS QUENT: Das ist die Norm und der Anspruch. Aber das ist nicht die

gesellschaftliche Realität. Vielleicht wird sie es einmal werden.

TORSTEN MEIREIS: Und genau diesen Anspruchmüssen wir –metaphorisch ge-

sprochen – im Diskurs mit Zähnen und Klauen verteidigen. Genauso müssen

wir den Anspruch der antirassistischen Gesellschaft mit Zähnen und Klauen

verteidigen und als Staatsziel ausweisen. Deswegen würde ich das Auseinan-

derdividieren nicht mitmachen und sagen: »Das geht uns ganz genauso an.«

Das ist eine normative Setzung, die uns in Fleisch und Blut, in Recht und

Alltag übergehen muss. Sich zurückziehen darf man nicht.

JASMINA KUHNKE: Aber das Können – das ist der Unterschied! Du kannst es.

Unsere Gesellschaft kann es. Ich kann es nicht. Und diese Unterschiede müs-

sen gemacht werden. Wir können diese Unterschiede erst dann nicht mehr

wahrnehmen, wenn sie nicht essenziell sind. Erst dann, wenn wir tatsäch-

lich gleichgestellt sind, wenn es nicht bedeutet, dass ich rausgehe und keine

Angst haben muss, irgendwann im Vorgarten zu hängen, weil Inge und Klaus

weggeguckt haben, dann können wir diese Unterschiede vergessen. Es geht

auch gar nicht darum, dass Du Dich nicht solidarisch zeigen würdest. Es geht

darum, dass ich markiert bin und das nicht wegschalten kann.

TORSTEN MEIREIS: Inge und Klaus müssen genauso wie Matthias und Torsten

verstehen, dass in der Läsion Deiner Person dieWürde unserer Personenmit-

lädiert wird.Wennwir das nicht verstehen, dann ist der gemeinsame Struggle

für diese Art der Würdegleichheit gegenstandslos. Das ist auch Gegenstand

https://doi.org/10.14361/9783839458631-018 - am 13.02.2026, 08:10:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458631-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


250 Matthias Quent, Jasmina Kuhnke und Torsten Meireis

meiner Ethik und Lehrbemühungen. Es soll verstanden werden, dass die Ver-

letzungen der einen auch die Verletzung meiner selbst ist. Eine Ordnung, die

darauf pocht, dass die Würde eines jeden und einer jeden gleich zu achten

ist, hängt daran, dass an der Stelle die Differenzen nicht stark gemacht wer-

den, sondern zunehmend zum Ausgleich gebracht werden. Ich weiß, dass die

Situation so ist, dass man Dich sehr leicht als Außenseiterin markiert und be-

droht. Das muss unerträglich sein.

JASMINA KUHNKE: Das ist doch aber ein philosophischer oder theologischer An-

satz.

TORSTEN MEIREIS: Der ist aber auch existenziell.

JASMINA KUHNKE: Es ist ein »All Lives Matter«-Ansatz. Den können wir erst ge-

meinsam durchboxen, wenn wirklich all lives matter. Das Bestreben, das Du

in Dir trägst, ist ein sehr christliches und lobenswertes. Ich verstehe auch,

dasswir uns als gesamteGesellschaft wahrnehmenmüssen. Fakt ist aber, dass

das nicht funktioniert, da wir geothert werden, anders markiert sind, anders

markiert werden und es gesellschaftlich bzw. in unserer sozialen Struktur

noch nicht verankert ist, dass migrantisch markierte Menschen, Menschen

mit Behinderungen, queere People gleichgestellt sind. Doch vorher geht es

nicht. Ihr müsst gerade für uns mit stark sein. Ich möchte, dass Inge und

Franz begreifen, dass es markierte Menschen sind, die als Opfer wahrgenom-

men oder zu Opfern gemacht werden, vor die sie sich stellen müssen. Da bin

ich wieder bei Dir. Aber dass die Nichtmarkierten dieselbe Motivation haben,

dass Rassist*innen nicht an die Macht kommen, das stimmt nicht.

TORSTEN MEIREIS: Ich glaube, dass wir da doch nicht so weit auseinander sind.

Meine Pointe war, dass sich das all lives matter hier und heute an der Priori-

sierung des black lives matter bewährt. Wenn wir das nicht mal hinkriegen,

gibt es niemanden, der sicher ist. Deshalb muss man das immer mal wieder

in das Gesamtbewusstsein der Gesellschaft rufen, sodass das nicht auch zum

»Joa, das gibt es auch, wie andere unangenehme Dinge« verkommt.

JASMINA KUHNKE: Wir sind uns einig.

MATTHIAS QUENT: Da haben wir jetzt die Synthese aus den vermeintlichen Wi-

dersprüchen zwischen Identitätspolitik vs. Universalismus geschafft? So ein-

https://doi.org/10.14361/9783839458631-018 - am 13.02.2026, 08:10:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458631-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Is it okay to punch a Nazi? 251

fach ist das? Spaß bei Seite. Ich bin Euch sehr dankbar, dass Ihr Euch für die-

ses Gespräch Zeit genommen habt. Gibt es etwas, das Ihr noch sagen möch-

tet?

TORSTEN MEIREIS: Danke, dass Du uns eingeladen hast. Ich glaube immer noch

an die Möglichkeit, mit Worten Dinge zu verändern. Ich fand das ein sehr

anregendes Gespräch. Vielen Dank auch Dir Jasmina für das bereichernde

Gespräch.

JASMINA KUHNKE: Ich habe Megaspaß gehabt. Vielen lieben Dank. Ich werde

diesen christlichen Ansatz bezüglich »die andere Wange hinhalten« notieren

undmitnehmen. Ich fand das einen spannendenAspekt, den ich so noch nicht

kannte und das ist auch mal ganz schön. Wir lernen miteinander, voneinan-

der. Das ist sehr nice. Geht schlechter – oder?

https://doi.org/10.14361/9783839458631-018 - am 13.02.2026, 08:10:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458631-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839458631-018 - am 13.02.2026, 08:10:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458631-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

