152

Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

Jahre verstindlich als der Moment, in dem diese letzte Konstruktion ihre Uberzeu-
gungskraft verlor und die beiden Extreme, die der Historismus hatte ausbalancie-
renwollen, — der Antagonismus und was wir Silentismus nennen wollen - als eigen-
stindige Strategien erfasst wurden, die beide die Idee universaler Identitit letzt-
lich aufgaben. Wir hatten im ersten Kapitel gesehen, dass im unmittelbaren An-
schluss die antagonistische Strategie geradezu zum Charakteristikum der 1920er-
Jahre wurde. Die silente Strategie wiederum war als Wiederaufgriff der romanti-
schen Tradition stets moglich, gelangte jedoch erst in den 1940er-Jahren zu einer
vergleichbar expliziten Form.

§18 Levinas

Es wird schwerlich iiberraschen, dass als prominentester Vertreter der letzten gro-
3en Klasse von Konzeptionen von Auseinandersetzung Emmanuel Levinas figurie-
ren wird. Levinas’ Konzeption des Anderen ist offenkundig einschligig fiir unseren
Kontext und stellt dariiber hinaus eine Folie dar, von deren Hintergrund die Stra-
tegien, die wir im Folgenden als silente Strategien bezeichnen werden, eine klar er-
kennbare Form gewinnen.

Levinas’ Werk stellt nun freilich zunichst einen Beitrag zur Ethik dar und unser
Forschungsinteresse ist kein ethisches. Dass jedoch die Ethik als Formation selbst
eine Relevanz fiir unseren Kontext aufweist, legt bereits Ranciéres These nahe, dass
die Ethik »heute die letzte Form dieser Verwirklichung/Beseitigung [sc. der Politik]
[sei]. [...] Die Philosophie wird also das Denken der Trauer [..] Sie schligt vor, das
Verschwinden der politischen Gestalten der Andersartigkeit mit der unendlichen
Andersartigkeit des Anderen wieder gutzumachen.«* Wir hatten bereits Ranciéres
Analyse einer vélligen Suspendierung der Auseinandersetzung in der >konsensuel-
len< Gesellschaft betrachtet. In der zitierten These verkniipft Ranciére diese mit der
Idee einer Ethik, die die Idee der >unendlichen Andersartigkeit des Anderen<an de-
ren Stelle setze. Er bezieht sich nicht explizit auf Levinas, doch ist der Anklang unwi-
derstehlich, da die Redeweise, die eine radikale Alteritit des Anderen postuliert und
diese zum Ausgangspunkt der Ethik macht, im ersten Ausgang von Levinas Schule
machte.

Neben diesem Kontext gibt es jedoch einen weiteren Aspekt, aus dem das Le-
vinas’sche Denken fiir unseren Zusammenhang relevant ist, und das ist der Charak-
terzug dieses Denkens, eben nicht nur eine Ethik zu skizzieren, sondern auch de-
ren Begriindung zu liefern. Das aufkldrerisch-Kantische Postulat, dass die Vernunft
keine materialen Normen begriinden konne, stellte die Méglichkeit einer materia-
len Ethik an sich in Frage. Antworten auf die Frage, wie eine Ethik an sich moglich
sei, die auch Begriindungen fiir ihre Aussagen geben kénne, pflegt man als >proto-
ethisch« zu bezeichnen. Die Wirkungsmacht des Levinas’schen Denkens beruht zu

- am 14.02.2026, 19:33:34,



https://doi.org/10.14361/9783839471364-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Schweigen

grofRen Teilen darauf, dass es eine neuartige Antwort auf die proto-ethische Frage-
stellung gab, die letztlich auf einer Rekonzeptualisierung von Auseinandersetzung
in unserem bekannten Sinne beruhte und eine letzte Strategie schuf, die wir in die-
sem Kapitel abschliefend betrachten werden. Dass dabei die Levinas’sche Konzep-
tion in ungewohnliche Nachbarschaft geriickt wird, ist Konsequenz der formalen
Betrachtungsweise und insbesondere die Kategorisierung als >silents, ist dabei kei-
neswegs als Wertung zu verstehen. Sie ergibt sich aus der resultierenden Konzepti-
on von Auseinandersetzung als solcher, wie sogleich klar werden wird.

Levinas’ Denken kreist um die Idee des Anderen und diese Idee, die er in den
1940er-Jahren erstmals prominent prisentierte, hat sich von da an immer klarer
ausgebildet. In den Jahren 1946/47 hielt Levinas Vorlesungen unter dem Titel »Le
Temps et Autre«, die noch sehr stark von Heidegger'scher Terminologie geprigt
waren. Levinas ging von der Heidegger'schen Figur der >ontologischen Differenz«
— dem Unterschied von Sein und Seiendem - aus und bezeichnete das »Ereignis
[..], in dem das Existierende die Existenz itbernimmt«** als >Hypostase«. Diese Hy-
postase, die letztlich auch meine Existenz, die Existenz des >Subjekts< hervorbringt,
hat zur Charakteristik, dass »[d]as Existieren [...] sich jeder Beziehung [verweigert],
jeder Vielfalt. Es betrifft niemand anderen als nur das Existierende. [...] Die Ein-
sambkeit besteht genau in der Tatsache, daf§ es Existierende gibt.«* Heidegger hat-
te diesen Sachverhalt als >Jemeinigkeit« bezeichnet: das Sein eines Seienden ist nur
seines und kann nicht geteilt werden. Daraus leitet Levinas die Lizenz ab, das es
gibt«von Existierendem mit der Einsamkeit zu identifizieren. Die phinomenologi-
schen Wurzeln seiner Analysen werden anschlieflend offenbar, wenn er — analog der
Heidegger’schen >Faktizitit« etwa auf das Phinomen der Schlaflosigkeit verweist,
in dem das Seiende nun einmal faktisch es selbst ist und nicht darauf verzichten
kann zu sein. Diese »Wachsamkeit«** in der Form der Ewigkeit, dem »Bewuf3tsein,
daf es nie mehr enden wird«,* zeigt getreu der aus Sein und Zeit ibernommenen
Grundintuition auf, dass »[d]as Ereignis der Hypostase [...] die Gegenwart [ist]«.*®
Das Ubernehmen der Existenz ist Gegenwart, da alles, das ist [Herv. i. O.], gegen-
wartig ist. Umgekehrt ist alles, das ist, nur es selbst [Herv. i. O.] — weder kann es
etwas anderes sein, noch kann etwas anderes sein Sein iibernehmen. Damit kann
Levinas die beiden Phinomene der Einsamkeit und der Gegenwart zusammenbin-
den. Der Aufbruch beider - die Transzendenz der Gegenwart wie der Einsambkeit —
erfordert damit ein Ereignis, das etwas radikal neues in der einsamen Existenz dar-
stellen muss. Heideggers Analysen hatten nahegelegt, dass dieses Ereignis die Figur
des Todes sein miisse und Levinas folgt dieser Intuition zunichst, jedoch fokussiert
er auf die Eigenschaft des Todes, fiir das Seiende unverfiigbar zu sein: ein Seien-
des ist nie gegenwirtig tot. Diese Struktur analogisiert Levinas zunichst mit der Zu-
kunft*” und hat dann alle Fiden zusammen, um zuletzt sein stirkstes Argument zu
fithren: wenn nimlich alles Seiende immer gegenwirtig und je seines, daher ein-
sam ist, wenn die Figur, die diese einsame Gegenwart zu transzendieren geeignet

- am 14.02.2026, 19:33:34,



https://doi.org/10.14361/9783839471364-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

154

Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

ist, die eines Ereignisses ist, das dem Seienden gegeniiber eine absolute Unverfiig-
barkeit aufweist — die der Zukunft oder des Todes —, dann begegnet zuletzt in der
phidnomenologischen Analyse eine »Situation, in der das Ereignis einem Subjekt wi-
derfihrt, das es nicht itbernimmt, einem Subjekt, das hinsichtlich dieses Ereignis-
ses nichts kénnen kann, in der es jedoch gleichwohl auf eine bestimme Weise die-
sem Ereignis gegeniibersteht«.*® Gesucht ist also eine Situation, in der ein Ereignis
sich fiir das Seiende ereignet, dem es zwar gegeniiberstehen kann, das es aber nicht
»iibernehmenc, nicht sich aneignen oder verfiigbar machen kann, so wie es den Tod
nicht tibernehmen kann - und Levinas postuliert, dieses Ereignis im »Von-Ange-
sicht-zu-Angesicht mit dem anderen«* vorzufinden. Denn freilich — der Andere ist
nie im selben Sinne verfiigbar wie ein anderes Seiendes und in der face-to-face-Situa-
tion mit dem Anderen scheint etwas in mein Gesichtsfeld zu treten, das eine radikal
andere Struktur hat als all das Seiende, iiber das ich verfiigen kann. Levinas fihrt in
seinen Vorlesungen fort, diese radikale Alteritit des Anderen anhand des Beispiels
der Geschlechtlichkeit zu analysieren und fithrt bereits hier die Idee ein, dass die
Fruchtbarkeit eine Figur von Vermittlung zwischen Subjekt und Anderem sei, die
allein durch die »Vaterschaft« ein »Verhiltnis zu einem Fremden, der, obwohl er der
andere ist, Ich ist«,*® ermégliche. Man kann sich hier nicht des Eindrucks erweh-
ren, dass Levinas’ Intuition, dass der Andere und das radikal einschneidende Ereig-
nis seines Auftretens in der sonst so homogenen Erfahrungsfeld des Subjekts das
zentrale Element einer neuartigen Theorie sein konne, in diesen Vorlesungen noch
nicht zur reifen Gestalt gelangt war. Die fortwihrende Orientierung an den Analy-
sen aus Sein und Zeit scheinen, so wichtig sie fiir die Entwicklung der Levinas’schen
Theorie gewesen sein werden, deren eigentiimliche Stofdrichtung letztlich zu kon-
terkarieren. Doch hatten bereits diese Vorlesungen, die die neuartige Figur des An-
deren einfiihrten, grof’e Wirkungsmacht. Fiir uns ist auch bereits hier illustrativ, wie
Levinas die Heidegger’sche Figur des Mitseins, die wir im Zuge unserer Analyse der
antagonistischen Strategie der 20er-Jahre betrachtet hatten, zugunsten einer neu-
artigen Konzeption transzendiert, die dem Anderen eine sehr viel zentralere Rolle
zugesteht, als Heidegger das hatte wollen kénnen.

Zu ausgereifter Gestalt gelangte die Levinas’sche Theorie vom Anderen in sei-
nem ungleich hiufiger rezipierten Werk Totalitit und Unendlichkeit von 1961. Die titel-
gebenden Termini fithren ebenso tief in das Werk hinein wie die Kategorie der Exte-
rioritit, die der Metaphysik oder die des Anderen selbst. Levinas’ Verfeinerung sei-
ner urspriinglichen Methode der Einfithrung des Anderen besteht in der Kennzeich-
nung der Metaphysik als der Beschiftigung mit dem absolut anderen schlechthin. Es
sei die »absolute Exterioritit des metaphysischen Terminus, die Unreduzierbarkeit
der Bewegung auf ein internes Spiel, auf eine blofRe Gegenwart bei sich selbst, die
das transzendierende Wort behauptet, wenn nicht gar beweist.«”* Die Taktik ist klar
— Levinas mochte die neuartige Kategorie des Anderen einfithren und verweist zu
diesem Zweck darauf, dass die Metaphysik als solche bereits auf ein >absolut ande-

- am 14.02.2026, 19:33:34,



https://doi.org/10.14361/9783839471364-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Schweigen

res« zielt, dass sie eine Figur von Transzendenz, ja sogar von »Transaszendenz«*
sei. Der Ubergang vom traditionellen >anderen< der Metaphysik zum Anderen im Le-
vinas’schen Sinn geschieht nahezu unmerklich und einmal mehr durch den Rekurs
auf die Unverfiigbarkeit. Mir begegnet in der Welt vieles andere — Seiende, die nicht
ich sind —, doch sind diese nicht auf eine so radikale Art >anders¢, dass sie fiir die
Metaphysik taugten. Levinas fithrt diese intuitive Unterscheidung auf den Umstand
zuriick, dass ich all diese Dinge »besitzen«” kann — durchaus in einem weiten Sinn,
denn Levinas hilt fest, dass »selbst die Sterne [...] zu meiner Verfiigung [sind], wenn
ich nur rechne«.* In der Verfiigbarkeit der Welt, sei sie theoretisch oder technisch,
wird noch die scheinbare Unendlichkeit des Kosmos zu etwas mir eigenem, das Le-
vinas als »zu Hause«* deutet. Es handle sich um einen »Umschlag der Andersheit
der Welt in Identifikation des Selbst«.*® Und eben diese Kategorie ist es, die, was
Levinas >Totalitit« nennt, von der Unendlichkeit, die die Metaphysik sucht, unter-
scheidet. Ein transzendentes, unendliches, absolut anderes muss etwas sein, iiber
dasich prinzipiell nicht verfiigen kann — und hier fillt bei Levinas nahezu salopp die
Anmerkung: »Das absolut andere ist der [Herv. i. O.] Andere. [...] Uber ihn vermag
mein Vermdgen nichts.«*” Damit tritt nun der Andere, mein Gegeniiber, als Nachfol-
ger des Gegenstands der Metaphysik — oder wohl eher als ihr urspriinglicher Ge-
genstand — auf. Die Begegnung mit dem Anderen ist geeignet, die totalisierende
Bewegung des >Selbst« zu unterbrechen:

»Das Leere, das die Totalitat aufbricht, kann sich gegen das seiner Bestimmung
nach totalisierende und synoptische Denken nur halten, sofern sich das Denken
im Angesicht [Herv. i. 0.] eines Anderen findet, der der Kategorie widersteht. Statt
mit ihm wie mit einem Gegenstand ein Ganzes zu bilden, besteht das Denken im
Sprechen [Herv. i. 0.]. Das Band, das zwischen dem Selben und dem Anderen ent-
steht, schlagen wir vor, Religion zu nennen.«*®

Der Andere, dessen Angesicht mir begegnet, stellt ein so radikal anderes dar, dass
meine ureigene Weise ich zu sein — mir die Welt anzueignen, zu >totalisieren« — fehl-
schligt und damit ein >unendliches« in diese injiziert. Der Andere wird zum legiti-
men Gegenstand der Metaphysik und sehr konsequenter Weise nennt Levinas daher
das>Band« — ligare heifdt binden — zum Anderen Religion. Der Andere, mein Gegen-
tiber, tritt damit in gewisser Weise das Erbe Gottes an, der traditionell der ganz an-
dere gewesen war, mit dem das Selbst ein religiéses Band verband.

Die Kraft, die die Levinas’sche Theorie fiir sich reklamieren konnte, liegt natiir-
lich zum einen im phinomenologischen Bestand begriindet — die Erfahrung, dass
der Andere auf eine merkwiirdige Art und Weise ein ausgezeichnetes Ding in mei-
ner Erfahrungswelt darstellt, konnte selten einer von der Hand weisen. Andererseits
erdffnet sie jedoch eine radikal neue Strategie — denn durch die metaphysische Aus-
zeichnung des Anderen verschiebt sich das Verhiltnis von Ich zu Anderem genauso.

- am 14.02.2026, 19:33:34,



https://doi.org/10.14361/9783839471364-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

156

Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

Levinas hilt fest, dass »[wlenn das Selbst sich kraft des blofen Gegensatzes zum An-
deren identifizierte, [...] es schon Teil einer das Selbe und das Andere umfassenden
Totalitit [wire]«.” Damit lehnt er nahezu explizit die Strategie ab, die wir als ant-
agonistische bezeichnet hatten. Dies wird noch deutlicher, wenn er ausfithrt, dass
»[flir die philosophische Tradition [...] sich Konflikte zwischen dem Selben und dem
Anderen in der Theorie [l6sen], in der das Andere auf das Selbe reduziert wird; oder
sie l6sen sich konkret durch die Staatsgemeinschaft«.*® Die Freund-Feind-Theorien
der 20er-Jahre waren durch eine Reziprozitit gekennzeichnet, die sie von Levinas’
Strategie fundamental unterscheidet. Sie konzipierten die Gegeniiber einer Ausein-
andersetzung als prinzipiell gleichartig und daraus resultierte eine symmetrische
Relation von Antagonismus, die Levinas nicht ansetzen kann, da seine Beziehung
zum Anderen véllig asymmetrisch ist.*! Eine reziproke Auseinandersetzung mit ei-
nem absolut Anderen zu beginnen, scheint in sich widersinnig. »Die Idee des Un-
endlichen setzt die Trennung des Selben vom Anderen voraus. Aber diese Trennung
kann nicht auf einer Entgegensetzung zum Anderen beruhen; die Entgegensetzung
wire blofR antithetisch. [...] Eine absolute Transzendenz mufl sich in einer Weise er-
eignen, die sie unintegrierbar macht.«** Und ebenso wenig kann fiir Levinas die his-
toristische Losung tragen: »Eine Stellung des Ich gegeniiber dem Anderen [...] kennt
die Geschichte als Beziehung zwischen Menschen nicht.«*

Bezeichnenderweise fillt bei Levinas explizit das Wort der universalen Identi-
tit, die er ebenso charakteristisch mit dem Ich identifiziert: »Ich sein bedeutet, die
Identitit zum Inhalt zu haben [...] Die universale Identitit, die das Heterogene auf-
zunehmen vermag, hat die Gestalt eines Subjekts, die Gestalt der ersten Person.«**
Das Ich wird damit zur rein formalen universalen Identitit: Ich ist das, was bei aller
Verinderung gleich bleibt, damit ist es ein reines Abstraktum von allem konkreten
Inhalt. Die Materie wiederum findet sich — an dieser Stelle kaum mehr tiberraschend
- im Anderen:

»Schonjetzt missen die Termini angezeigt werden, die diesen scheinbar ganz lee-
ren Gedanken, nimlich die Idee des Unendlichen, entformalisieren oder konkreti-
sieren. Das Unendliche im Endlichen [..] ereignetsich als Begehren. [..] Im Gegen-
satz zur zeitgendssischen Ontologie bringt das Antlitz den Gedanken einer Wahr-
heit, die [...] ein Ausdruck [Herv.i. O.] ist: Das Seiende durchschldgt alle Hiillen, um
in dieser >sForm« das Ganze seines>Inhalts< auszubreiten, um am Ende die Unter-
scheidung von Form und Inhalt aufzuheben.«*

Wenn eine materiale universale Identitit gesucht ist, kann Levinas sie systematisch
nicht mehr bieten, da ihm bereits die Identitit des Ich formal wird, wihrend alle
Materie auf der anderen Seite einer uniiberwindbaren Trennung verortet zu sein
scheint. Eine transpersonale Identitit gar scheint ihm véllig unkonzipierbar, da der

- am 14.02.2026, 19:33:34,



https://doi.org/10.14361/9783839471364-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Schweigen

absolut Andere »keine Mehrzahl mit mir [bildet]. [...] Ich, Du sind nicht Individuen
eines gemeinsamen Begriffs.«*

Dies wirft die Frage auf, wie Levinas die Beziehung von Ich zu Du konzipiert:
welche Relation kann zwischen einem Subjekt und seinem absolut anderen bestehen?
Im obigen Zitat wurde bereits der >Ausdruck« des Antlitzes thematisch und auf die-
sem Ausdruck griindet Levinas die Relation zwischen Selbst und Anderem: diese
sei Rede®” — »Das Antlitz spricht.«*® Doch auch diese Rede kann freilich fiir Levinas
nach dem Gesagten kein Gesprich unter Gleichen sein. Konsequenterweise analy-
siert er diese Rede als »eine nicht-allergische Beziehung, eine ethische Beziehung,
aber diese empfangene Rede ist eine Unterweisung. [...] In der gewaltfreien Tran-
sitivitit der Unterweisung ereignet sich die eigentliche Epiphanie des Antlitzes.«*
Die Unterweisung Moses war strukturell von derselben Art wie jede Rede mit dem
absolut anderen. Das Antlitz des Gegeniibers spricht zu mir — und zwar auf eine
Art und Weise, die eine Relation zwischen uns etabliert, die mein Gegeniiber zum
»Meister«’® macht, und dies muss nach unseren Beobachtungen der Dilemmata der
Aufklirung Konsequenzen haben, die Levinas prompt zieht: »Endlich stellt das Un-
endliche, das die Idee des Unendlichen iiberschreitet, die spontane Freiheit in uns
in Frage. Es beherrscht sie und urteilt itber sie und fiihrt sie zu ihrer Wahrheit.«”
Diese Aufgabe des aufklirerischen Freiheitsgedankens zugunsten der radikalen Al-
teritit des Anderen, die sich mir als eine Unterweisung darstellt, stellt neben der
Asymmetrie der Relation die zweite Absage an die bekannten Strategien dar. Die
Konzeptionvon Auseinandersetzung ist eine, in der zwar zwei Gegeniiber auftreten,
jedoch in keiner symmetrischen Relation mehr zueinander stehen - vielmehr ist es
die uneinholbare Alteritit des Anderen, die den Einen bindet und ihn seiner Freiheit
enteignet. Daraus kann Levinas die These ableiten, dass die Moral sogar die Erste
Philosophie sei.” Denn freilich: wenn Levinas’ Analysen der Beziehung zum Ande-
ren zutreffen, dann ist die Ethik nichts begriindungsbediirftiges mehr, vielmehr ist
die Unmittelbarkeit des Anspruchs des Anderen eine unhintergehbare Forderung,
die jeder weiteren theoretischen Beobachtung vorweggeht. Die bauernschlaue The-
se, dass jeder sich selbst der Nichste sei, ist durch ihr radikales Gegenteil ersetzt
- und diese Strategie mag geeignet sein, die Ethik zu retten. Doch muss man nun
darauf achten, welchen Preis Levinas’ Strategie fordert.

Rekurrent in Levinas’ Modell sind die Begrifte Krieg und Frieden, denen er eine na-
hezu dialektische Relation zuweist. Eine Konsequenz der absoluten Alteritit des An-
deren, die erst die Moral begriindet, ist fiir ihn nimlich umgekehrt, dass es nur der
Andere ist, »den ich kann téten wollen.«”®> Denn: »Die Andersheit, die sich im Ant-
litz ausdriicke, liefert die einzig mégliche >Materie« fiir die totale Negation.«™ Dieser
Gedanke kann Hegel'sch anmuten. Wire der Andere nicht absolut anders, so lieRRe er
sich in die Totalitit meiner Welt einbinden, lief3e er sich stotalisieren<. Die Totung
in der Jagd ist kein Mord, sie ist Operieren im Wirkungsbereich des Selbst. Das T6-
ten des absolut Anderen ist Mord und wird erst durch dieselbe Durchbrechung der

- am 14.02.2026, 19:33:34,

157


https://doi.org/10.14361/9783839471364-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

158

Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

Totalitit ermoglicht, die umgekehrt die initiale Moralitit erforderte, die eine un-
widerstehliche Forderung an das Selbst stellte. Diese Relation intensiviert Levinas
durch die Formulierung, dass der Krieg den Frieden voraussetze.” Diesen Frieden de-
finiert er als die »vorgingige und nicht-allergische Gegenwart des Anderen«.”® Die
schiere Moglichkeit des Krieges setzt voraus, dass ein absolut Anderer in meinem Ge-
sichtskreis auftritt, dass sein Antlitz eine moralische Forderung an mich stellt. Und
diese Relation lisst sich einmal mehr umkehren, wie Levinas gen Ende seines Wer-
kes zeigt, indem er formuliert, der »Friede [konne] daher nicht ineins gesetzt wer-
den mit dem Ende der Schlachten; die Schlachten enden aufgrund eines Mangels
an Kimpfenden, dank der Niederlage der einen oder des Siegs der anderen, d.h.
sie enden mit den Friedhéfen oder den kiinftigen universalen Reichen.«”” Levinas’
Friede ist damit konstitutiv abhingig von dem, was er »Pluralismus« nennt, einem
Phinomen, das sich ereigne »in der Giite, die von mir zum Anderen geht«.”®

So kann, wo Frieden ist, auch prinzipiell Krieg sein, und der Krieg kann nur ver-
mieden werden durch die >Giite, die absolut asymmetrische Beziehung zum Ande-
ren, die diesen als den absolut anderen sein lisst.

Jacques Derrida hat 1967 in seiner Auseinandersetzung mit Levinas unter dem
Titel »Gewalt und Metaphysik« darauf hingewiesen, welche fundamentale Bedeu-
tung diese Asymmetrie fiir das Levinas’sche Argument hat. Der asymmetrische Be-
fehl, den das Antlitz des Anderen an mich richtet, lisst sich nicht invertieren: »Die
Asymmetrie, das Nicht-Licht, der Befehl wiren Gewalt und Ungerechtigkeit selbst
- und so werden sie auch gemeinhin verstanden —, wenn sie endliche Wesen in Be-
ziehung zueinander setzen witrden [...] Deshalb verhindert Gott allein, daf3 die Welt
von Levinas die der schlimmsten und reinsten Gewalt, die Welt der reinen Immora-
litit ist.«’® Wir hatten bereits gesehen, dass Levinas den Anderen quasi-theologisch
konzipiert: Wahrend das Selbst endlich ist, ist der Andere prinzipiell unendlich, er
ist, was die Metaphysik stets angezielt hat. Der Derrida’sche Hinweis ist klar: Die Be-
ziehung, in die das Selbst zum Anderen tritt, wire eine der grausamsten Ungerech-
tigkeit, wire der Andere etwas gleichartiges, wire der Andere nicht der gottihnli-
che absolut andere. Mit einem Gleichen in eine asymmetrische Beziehung zu treten
ist eine Figur von Gewalt. Doch der Levinas’sche absolut Andere kann diese gera-
de aufgrund seiner Gottidhnlichkeit fiir sich reklamieren. An dieser Qualitit hingt
viel:»Die Strukturen der lebendigen und nackten Erfahrung, die Levinas beschreibt,
sind die einer Welt, in der der Krieg wiiten wiirde — eigentiimlicher Konditiona-
lis —, wire das unendlich Andere nicht das Unendliche, wire es zufillig ein nackter,
endlicher und einsamer Mensch. In diesem Fall aber, wiirde Levinas wahrscheinlich
sagen, gibe es nicht einmal Krieg, denn es gibe auch kein Gesicht und keine wahr-
hafte Asymmetrie mehr.«% Letzteren Umstand hatten wir oben gesehen: die schiere
Moglichkeit des Krieges — wie des Mordes — beruht ebenso sehr auf der Anwesenheit
des Antlitzes des absolut anderen wie umgekehrt der Frieden durch dieses gefordert
wird. Dies bringt Derrida auf die paradoxe Formel: »Anderes ausgedriickt, in einer

- am 14.02.2026, 19:33:34,



https://doi.org/10.14361/9783839471364-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Schweigen

Welt, in der das Gesicht vollstindig geachtet wiirde [...], gibe es keinen Krieg mehr.
In einer Welt, in der das Gesicht absolut nicht anerkannt wiirde, [...] finde ebenso-
wenig Krieg statt. Gott ist daher in den Krieg verwickelt. [...] Mit oder ohne Gott gibe
eskeinen Krieg.«® Diese logische Konsequenz aus den Levinas’schen Uberlegungen
hat insbesondere kontrafaktische Implikationen, wie Derrida betonen muss: »denn
Krieg gibtes [Herv. i. 0.]«.®* Und zwar gibt es ihn genau da, méchte man erginzen, wo
Gott — der Andere — zwar ist, aber sein Befehl missachtet wird. Konsequenterweise
schliefdt Derrida sein Argument daher unter Verweis darauf, dass daher fiir Levinas
das Von-Angesicht-zu-Angesicht »nicht als das Gegeniiber zweier gleicher und auf-
rechter Menschen bestimmt«® sei. Die Wahrung des Friedens hingt von der Asym-
metrie der Relation zum Anderen ab, von der Inauguration des Anderen als Meister,
gar als Gott.

Nun st6t diese letzte Moglichkeit den Frieden zu wahren und die Gewalt zu
bannen jedoch auf eine ebenso finale Schwierigkeit, einen letzten Widerspruch: Le-
vinas hatte die Beziehung zum Anderen als Rede bestimmt. Derrida weist nun dar-
aufhin, dass Levinas damit im Kampf gegen die Prisenzmetaphysik »schon seine
beste Waffe aus der Hand gegeben [habe]: die Verachtung des Diskurses.«®* Dar-
in liegt natiirlich einerseits der Vorhalt, Levinas habe eben nicht bereits den Derri-
da’schen Gedanken der Dekonstruktion vorweggenommen. Doch lisst sich Derri-
das Argument auch inhirent nachvollziehen: er verweist darauf, dass etwa die ne-
gative Theologie »sich in einer Rede aus[driickte], die sie als gefallen, endlich und
minderwertig gegeniiber dem Logos als der Vernunft Gottes wufite. Insbesonde-
re war hier nicht die Rede von einem Diskurs mit Gott von Angesicht zu Angesicht
und in einem Atem zweier Reden, die trotz der Unterwiirfigkeit und Hohe frei sind,
den Austausch zu unterbrechen oder anheben zu lassen.«* Die negative Theologie,
die die Moglichkeit bestritten hatte, irgendwelche zutreffenden Aussagen iiber Gott
auszusprechen, da dieser sich durch die endliche Sprache schlicht nicht erfassen
liefs, ist eine relevante Referenzfolie fiir die Levinas’sche Konstruktion der Ande-
ren. Denn freilich: wenn der Andere absolut anders ist, wenn er gar unendlich ist, so
lasster sich nicht durch die endliche Rede erfassen, sodass zumindest Aussagen iiber
ihn unméglich werden, ihm niemals gerecht werden kénnen. Doch auch die Rede zu
dem Anderen wird dadurch tangiert: »Wenn der Diskurs allein, wie Levinas sagt, ge-
recht sein kann [...], und wenn andererseits jeder Diskurs wesentlich den Raum wie
auch das Selbst in sich zuriickbehilt, heif3t das nicht, daf$ der Diskurs urspriinglich
gewaltsam ist? [...] Die Unterscheidung zwischen Diskurs und Gewalt wire stets ein
unerreichbarer Horizont. Die Gewaltlosigkeit wire das Telos, nicht aber das Wesen
des Diskurses.«* Man kann das nachvollziehen: in der Rede zum Anderen wird stets
die endliche Sprache und wird stets mein endliches Selbst enthalten sein. Es ist un-
klar, wie auf dieser Grundlage eine Relation zum Anderen erhalten bleiben kann, die
diesen als den theologisiert absolut anderen erhilt. Wird nicht mein endliches Vo-
kabular, werden nicht meine Konzeptionen, werden nicht meine Selektion aus der

- am 14.02.2026, 19:33:34,

159


https://doi.org/10.14361/9783839471364-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

160

Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

Moglichkeit von zu Sagendem stets eine Form von Endlichkeit induzieren, die die
Absolutheit des Anderen in Frage stellt? Drohe ich nicht, in jedem Moment der Rede
den Anderen als ein zumindest gleiches Gegeniiber zu setzen — und ist dies nicht
nach Levinas’ eigener Konstruktion der Moment, in dem die Gewalt die Oberhand
gewinnt? Aus Derridas erster These, man kénne den Anderen nie zum Thema ma-
chen, »einzig und allein zum Fremden sprechen, ihn im Vokativ anrufen, der keine
Kategorie und kein Kasus der Sprache, sondern das Hervortreten, die Erhéhung der
Sprache selbstist«,*” wird damit noch eine radikalere Aussage. Lie bereits die abso-
lute Alteritit des Anderen vermuten, dass kein Reden iiber ihn moglich sei, nur mehr
der Vokativ bliebe, so legt Derridas zweites Argument nahe, dass die Gewaltlosigkeit
als Telos des Diskurses selbst nur »nicht-diskursiv« sein kénne: »der Frieden als eine
gewisse [Herv. i. O.] Stille, ein gewisses Jenseits des gesprochenen Wortes, eine ge-
wisse Moglichkeit, ein gewisser stiller Horizont der Rede. [...] Krieg gibt es nur mit
der Er6ffnung des Diskurses; er erldscht nur mit seinem Ende. Der Frieden, wie das
Schweigen ebenfalls, ist die eigentiimliche Vokation einer durch sich aufer sich ge-
rufenen Sprache.«® Damit ist der Frieden letztlich in eine Form der Rede verlagert,
die diese negiert: Frieden ist Rede, wo sie schweigt.

Man muss nicht Derridas eigenwilliger Argumentationsweise und zugrundelie-
gender Theorie folgen. Doch bleibt sein Argument valide: wenn der Andere zu konzi-
pierenist als der absolut andere, der unendlich andere, und gerade aus dieser Bestim-
mung die Situation des Von-Angesicht-zu-Angesicht ihre moralische Forderung be-
zieht; wenn ich den Anderen qua Anderen niemals einfach als meinesgleichen, als
endlichen Anderen begreifen darf, wie ist dann meine Rede zu ihm noch zu kon-
zipieren? Wahr ist sicher, dass ich nicht iiber ihn sprechen kann, dass keine meiner
Pridikationen ihm je gerecht werden kénnen — doch folgt daraus nicht, dass auch
unsere Rede zueinander, in der ja doch keiner von uns >aus seiner Haut kanns, eine
gewaltsame Struktur behalten wird? Die Relation, die Levinas zwischen dem Selbst
und dem Anderen postuliert, mag geeignet sein, die Ethik final zu bewahren, doch
scheint sie ebenfalls zu implizieren, dass die Auseinandersetzung mit dem Ande-
ren notgedrungen verstummen, in Schweigen enden muss. Die Inkommensurabili-
tit des Anderen mit mir stellt moralische Forderungen an mich, doch ist es auch
diese Inkommensurabilitit, die jede Kommunikation zwischen ihm und mir durch
Negation alles Gemeinsamen in Frage stellen muss. Levinas kann die Forderung, auf
metaphysische Bestimmungen wie auf Definitionen von Identitit zu verzichten,
moralisch begriinden, doch um den Preis, dass dabei die Moglichkeit der Ausein-
andersetzung selbst negiert wird. Levinas’ Konzeption von Auseinandersetzung ist
eine, in der jede Setzung von Identitit durch das Selbst durch die vorgingige Re-
lation zu einem absolut anderen verunméglicht wird, und dies scheint letztlich die
Auseinandersetzung selbst zu eliminieren. Ich kann keinen Kampf mit Gott fith-
ren. Hat freilich dieses Ende der Auseinandersetzung den Frieden zu Folge, so mag
das Schweigen kein zu hoher Preis sein. Doch scheint bereits Levinas’ eigene Dia-

- am 14.02.2026, 19:33:34,



https://doi.org/10.14361/9783839471364-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Schweigen

lektik nahezulegen, dass der Frieden hochstens als Ziel vorstellbar ist, keineswegs
als ein reales >Ende der Schlachtens, denn gerade da, wo keine Auseinandersetzung
mehr denkbar ist, da ist fiir Levinas auch die Moglichkeit des Friedens vergangen.
Der Pluralismus Levinas’ erscheint so als eine Strategie der silenten Koprisenz der
Gegeniiber, die die Auseinandersetzung um des Friedens willen suspendiert haben
und doch stets im Begriffe sind, in eine Welt zuriick zu fallen, deren Existenz erst
den Frieden erméglicht: die von Gewalt und Krieg.

Diese silente Strategie ist von Zygmunt Bauman als die Grundlage der >post-
modernen Ethik< herausgearbeitet worden. Post-modern sei diese Ethik insofern,
als sie auf die Illusion der Moderne verzichte, universale ethische Regeln ausarbei-
ten zukénnen, die den Individuen als Leitlinie gegen ihre ureigenen unmoralischen
Tendenzen dienen kénnten.® Sie prisentiert sich so in unserer Terminologie als
der Verzicht auf die Vision einer universalen Identitit, sei sie materialer oder for-
maler Natur. Bauman geht explizit von Levinas’ Konzeption einer urspriinglichen
Moralitit aus, die er als die der »moral party of two«*® bezeichnet. Uber Levinas
weit hinaus geht dabei jedoch seine Analyse der Formen, die in der Postmoderne
gewissermaflen >Auswege« aus der urspriinglichen moralischen Situation des Von-
Angesicht-zu-Angesicht darstellen. Er unterteilt diese in die Kategorien der »socia-
lisation« und der »socialty«, die man verstehen kann als das Aufgehen der Von-An-
gesicht-zu-Angesicht-Situationen in staatliche Strukturen und die >gegenstruktu-
rellen< spontanen Massen: »Socialisation floats responsibility off the agenda of the
decision-maker. Socialty of the crowd disposes of responsibility together with the
agenda and the decision-making.«’* Dabei scheint die Figur der socialisation fiir ihn
ein Uberbleibsel der Moderne darzustellen, wihrend die socialty of the crowd gewis-
sermafien deren postmodernes Aquivalent ausbilde: »The mass [...] seems to have an
inner tendency to assemble (and to disassemble again) local quasi-structures. [...]
The short-lived, restless products of such spontaneous structuration are the neo-
tribes.«”* Und diese neo-tribes, die postmodernen Nachfolger der Nationalstaaten,
figurieren nachfolgend geradezu als die Kehrseite der Levinas’schen Grundkonzep-
tion:

»Postmodernity has two faces: the >dissolution of the obligatory in the optional<
has two apparently opposite, yet closely related effects. On the one hand, the sec-
tarian fury of neotribal self-assertion, the resurgence of violence as the principal
instrument of order-building, the feverish search for home truths hope to fill the
void of the deserted agora [Herv. i. O.]. On the other, the refusal by yesterday’s
rhetors of the agora [Herv. i. O.] to judge, discriminate, choose between choices:
every choice goes, providing it is a choice«.”®

Diese einmal mehr geradezu unheimlich vertraute Schilderung zeitgendssischer
Phinomene suggeriert einen Zusammenhang der silenten Strategie und ihrer

- am 14.02.2026, 19:33:34,

161


https://doi.org/10.14361/9783839471364-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

162

Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

Ablehnung nicht nur jeder Figur universaler Identitit, sondern noch der Aus-
einandersetzung selbst, mit einer Kehrseite, die der Levinas’schen Konzeption
fundamental zu widersprechen scheint und doch bereits in Derridas Analyse als ihr
silentes negatum aufschien: Sublimierungen von und Limiten zu Gewalt.>*

§19 lIronie und Lebensform

Ein in mehrfacher Hinsicht einschligiges Phinomen ist die Ironie. Man kann, um
deren Einschligigkeit zu demonstrieren, zunachst auf deren >Vermischung mit der
Erkenntnis< hinweisen, wie Jankélévitch es getan hat, und wird hier unweigerlich
auf Sokrates verwiesen werden. Doch ist wichtig zu sehen, dass es zwei Formen
dieser Ironie gibt, die sich dhneln und doch unterschiedlicher kaum sein konnten.
Zunichst steht freilich ohnehin in Frage, ob oder ob nicht die >Sokratische Ironie«
vielmehr ernst gemeint gewesen sein konnte, doch ist diese Frage miiig. Das Pla-
tonische Konzept zumindest zielt auf eine Form von Ironie, die man verstehen kann
als einen Versuch, eine Antwort auf das Dilemma der Aufklirung zu finden. Es ist
diese Form, die sich so treffend durch die Spoerl’sche Phrase des >Da stelle mer uns
janz dumm. Also wat is en Dampfmaschin?« erfassen lisst. Die Platonische Inter-
pretation legte stets nahe, dass sein Sokrates selbst sehr wohl um die Antworten ge-
wusst habe, zu deren >selbststindiger< Entdeckung er das Gegeniiber im Dialog erst
leiten wollte. Nun steht und fillt die Ergebnisoffenheit des maieutischen Gesprichs
und damit seine Fihigkeit, die Freiheit des Anderen zu erhalten, mit der Ernsthaf-
tigkeit der Sokratischen Ironie. Garantiert sie ihre eigenen Ergebnisse, so wird der
Ironiker zum verkappten Lehrmeister, der sich nur einstweilen >janz dummx stellt.
Esist diese Form der Ironie, die das Gegeniiber in Wahrheit noch weiter erniedrigt,
als sie vorgibt es sich selbst gegeniiber zu tun. Die Maieutik als Unterrichtsform er-
weckt die Illusion, das Dilemma von Aufklirung zu umgehen, und negiert dabei die
Freiheit des Unterrichteten restloser als die meisten solcher Formen.

Nimmt man freilich die Ironie beim Wort, so fillt man, wie es nun einmal das
Wesen von Dilemmata ist, dem gegenteiligen Lemma zum Opfer. Man wird die Frei-
heit des Anderen erhalten, doch wird man einen Preis zu zahlen haben. Die sicher-
lich reflektierteste Form solcher Ironie ist die, die Richard Rorty in einem vielzitier-
ten Beitrag 1989 skizziert hat.” Er kontrastiert die Ironie explizit der sokratischen
Frageweise: »Wer sokratische Fragen stellt, ist natiirlich noch keine Ironikerin in
dem Sinn, in dem ich den Begrift brauche. Dadurch wird man erst Metaphysiker in
dem Wortsinn, den ich von Heidegger itbernehme.«*® Metaphysik nach Rorty ist ei-
ne Art von Verabsolutierung des gesunden Menschenverstandes. Der Metaphysiker
reagiert auf>Herausforderungen des gesunden Menschenverstandes< durch Defini-
tionen, die die Frage »was ist X2« abschliefSend beantworten sollen. Er sucht nach
»Essenz« und gelangt zu dem, was Rorty ein »abschlieftendes Vokabular«*® nennt.

- am 14.02.2026, 19:33:34,



https://doi.org/10.14361/9783839471364-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

