
152 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

Jahre verständlich als der Moment, in dem diese letzte Konstruktion ihre Überzeu-

gungskraft verlor und die beiden Extreme, die der Historismus hatte ausbalancie-

renwollen,–derAntagonismusundwaswir Silentismusnennenwollen–als eigen-

ständige Strategien erfasst wurden, die beide die Idee universaler Identität letzt-

lich aufgaben. Wir hatten im ersten Kapitel gesehen, dass im unmittelbaren An-

schluss die antagonistische Strategie geradezu zum Charakteristikum der 1920er-

Jahre wurde. Die silente Strategie wiederum war als Wiederaufgriff der romanti-

schen Tradition stets möglich, gelangte jedoch erst in den 1940er-Jahren zu einer

vergleichbar expliziten Form.

§ 18 Levinas

Es wird schwerlich überraschen, dass als prominentester Vertreter der letzten gro-

ßen Klasse von Konzeptionen von Auseinandersetzung Emmanuel Levinas figurie-

ren wird. Levinas’ Konzeption des Anderen ist offenkundig einschlägig für unseren

Kontext und stellt darüber hinaus eine Folie dar, von deren Hintergrund die Stra-

tegien, die wir im Folgenden als silente Strategien bezeichnen werden, eine klar er-

kennbare Form gewinnen.

Levinas’Werk stellt nun freilich zunächst einen Beitrag zur Ethik dar und unser

Forschungsinteresse ist kein ethisches. Dass jedoch die Ethik als Formation selbst

eine Relevanz für unseren Kontext aufweist, legt bereits RancièresThese nahe, dass

die Ethik »heute die letzte Form dieser Verwirklichung/Beseitigung [sc. der Politik]

[sei]. […] Die Philosophie wird also das Denken der Trauer […] Sie schlägt vor, das

Verschwinden der politischen Gestalten der Andersartigkeit mit der unendlichen

Andersartigkeit des Anderen wieder gutzumachen.«41Wir hatten bereits Rancières

Analyse einer völligen Suspendierung der Auseinandersetzung in der ›konsensuel-

len‹ Gesellschaft betrachtet. In der zitiertenThese verknüpft Rancière diese mit der

Idee einer Ethik, die die Idee der ›unendlichen Andersartigkeit des Anderen‹ an de-

renStelle setze.Er bezieht sichnicht explizit auf Levinas,doch ist derAnklangunwi-

derstehlich, da die Redeweise, die eine radikale Alterität des Anderen postuliert und

diese zum Ausgangspunkt der Ethik macht, im ersten Ausgang von Levinas Schule

machte.

Neben diesem Kontext gibt es jedoch einen weiteren Aspekt, aus dem das Le-

vinas’scheDenken für unserenZusammenhang relevant ist, und das ist der Charak-

terzug dieses Denkens, eben nicht nur eine Ethik zu skizzieren, sondern auch de-

renBegründung zu liefern.Das aufklärerisch-Kantische Postulat, dass die Vernunft

keine materialen Normen begründen könne, stellte die Möglichkeit einer materia-

len Ethik an sich in Frage. Antworten auf die Frage, wie eine Ethik an sich möglich

sei, die auch Begründungen für ihre Aussagen geben könne, pflegt man als ›proto-

ethisch‹ zu bezeichnen. Die Wirkungsmacht des Levinas’schen Denkens beruht zu

https://doi.org/10.14361/9783839471364-022 - am 14.02.2026, 19:33:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Schweigen 153

großen Teilen darauf, dass es eine neuartige Antwort auf die proto-ethische Frage-

stellung gab, die letztlich auf einer Rekonzeptualisierung von Auseinandersetzung

in unserem bekannten Sinne beruhte und eine letzte Strategie schuf, die wir in die-

sem Kapitel abschließend betrachten werden. Dass dabei die Levinas’sche Konzep-

tion in ungewöhnliche Nachbarschaft gerückt wird, ist Konsequenz der formalen

Betrachtungsweise und insbesondere die Kategorisierung als ›silent‹, ist dabei kei-

neswegs alsWertung zu verstehen. Sie ergibt sich aus der resultierenden Konzepti-

on von Auseinandersetzung als solcher, wie sogleich klar werden wird.

Levinas’ Denken kreist um die Idee des Anderen und diese Idee, die er in den

1940er-Jahren erstmals prominent präsentierte, hat sich von da an immer klarer

ausgebildet. In den Jahren 1946/47 hielt Levinas Vorlesungen unter dem Titel »Le

Temps et l’Autre«, die noch sehr stark von Heidegger’scher Terminologie geprägt

waren. Levinas ging von der Heidegger’schen Figur der ›ontologischen Differenz‹

– dem Unterschied von Sein und Seiendem – aus und bezeichnete das »Ereignis

[…], in dem das Existierende die Existenz übernimmt«42 als ›Hypostase‹. Diese Hy-

postase, die letztlich auchmeine Existenz, die Existenz des ›Subjekts‹ hervorbringt,

hat zur Charakteristik, dass »[d]as Existieren […] sich jeder Beziehung [verweigert],

jeder Vielfalt. Es betrifft niemand anderen als nur das Existierende. […] Die Ein-

samkeit besteht genau in der Tatsache, daß es Existierende gibt.«43 Heidegger hat-

te diesen Sachverhalt als ›Jemeinigkeit‹ bezeichnet: das Sein eines Seienden ist nur

seines und kann nicht geteilt werden. Daraus leitet Levinas die Lizenz ab, das ›es

gibt‹ von Existierendemmit der Einsamkeit zu identifizieren. Die phänomenologi-

schenWurzeln seinerAnalysenwerden anschließendoffenbar,wenner–analogder

Heidegger’schen ›Faktizität‹ etwa auf das Phänomen der Schlaflosigkeit verweist,

in dem das Seiende nun einmal faktisch es selbst ist und nicht darauf verzichten

kann zu sein. Diese »Wachsamkeit«44 in der Form der Ewigkeit, dem »Bewußtsein,

daß es nie mehr enden wird«,45 zeigt getreu der aus Sein und Zeit übernommenen

Grundintuition auf, dass »[d]as Ereignis der Hypostase […] die Gegenwart [ist]«.46

Das Übernehmen der Existenz ist Gegenwart, da alles, das ist [Herv. i. O.], gegen-

wärtig ist. Umgekehrt ist alles, das ist, nur es selbst [Herv. i. O.] – weder kann es

etwas anderes sein, noch kann etwas anderes sein Sein übernehmen. Damit kann

Levinas die beiden Phänomene der Einsamkeit und der Gegenwart zusammenbin-

den. Der Aufbruch beider – die Transzendenz der Gegenwart wie der Einsamkeit –

erfordert damit ein Ereignis, das etwas radikal neues in der einsamen Existenz dar-

stellenmuss.Heideggers Analysen hatten nahegelegt, dass dieses Ereignis die Figur

des Todes seinmüsse und Levinas folgt dieser Intuition zunächst, jedoch fokussiert

er auf die Eigenschaft des Todes, für das Seiende unverfügbar zu sein: ein Seien-

des ist nie gegenwärtig tot. Diese Struktur analogisiert Levinas zunächstmit der Zu-

kunft47 und hat dann alle Fäden zusammen, um zuletzt sein stärkstes Argument zu

führen: wenn nämlich alles Seiende immer gegenwärtig und je seines, daher ein-

sam ist, wenn die Figur, die diese einsame Gegenwart zu transzendieren geeignet

https://doi.org/10.14361/9783839471364-022 - am 14.02.2026, 19:33:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


154 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

ist, die eines Ereignisses ist, das dem Seienden gegenüber eine absolute Unverfüg-

barkeit aufweist – die der Zukunft oder des Todes –, dann begegnet zuletzt in der

phänomenologischen Analyse eine »Situation, in der das Ereignis einemSubjekt wi-

derfährt, das es nicht übernimmt, einem Subjekt, das hinsichtlich dieses Ereignis-

ses nichts können kann, in der es jedoch gleichwohl auf eine bestimme Weise die-

sem Ereignis gegenübersteht«.48 Gesucht ist also eine Situation, in der ein Ereignis

sich für das Seiende ereignet, dem es zwar gegenüberstehen kann, das es aber nicht

»übernehmen«, nicht sich aneignen oder verfügbarmachen kann, sowie es den Tod

nicht übernehmen kann – und Levinas postuliert, dieses Ereignis im »Von-Ange-

sicht-zu-Angesichtmit dem anderen«49 vorzufinden.Denn freilich –der Andere ist

nie im selben Sinne verfügbarwie ein anderes Seiendes und in der face-to-face-Situa-

tionmit demAnderen scheint etwas inmeinGesichtsfeld zu treten, das eine radikal

andere Struktur hat als all das Seiende, über das ich verfügen kann. Levinas fährt in

seinen Vorlesungen fort, diese radikale Alterität des Anderen anhand des Beispiels

der Geschlechtlichkeit zu analysieren und führt bereits hier die Idee ein, dass die

Fruchtbarkeit eine Figur von Vermittlung zwischen Subjekt und Anderem sei, die

allein durch die »Vaterschaft« ein »Verhältnis zu einem Fremden, der, obwohl er der

andere ist, Ich ist«,50 ermögliche. Man kann sich hier nicht des Eindrucks erweh-

ren, dass Levinas’ Intuition, dass der Andere und das radikal einschneidende Ereig-

nis seines Auftretens in der sonst so homogenen Erfahrungsfeld des Subjekts das

zentrale Element einer neuartigenTheorie sein könne, in diesen Vorlesungen noch

nicht zur reifen Gestalt gelangt war. Die fortwährende Orientierung an den Analy-

sen aus Sein und Zeit scheinen, so wichtig sie für die Entwicklung der Levinas’schen

Theorie gewesen sein werden, deren eigentümliche Stoßrichtung letztlich zu kon-

terkarieren. Doch hatten bereits diese Vorlesungen, die die neuartige Figur des An-

deren einführten,großeWirkungsmacht.Für uns ist auchbereits hier illustrativ,wie

Levinas die Heidegger’sche Figur desMitseins, die wir im Zuge unserer Analyse der

antagonistischen Strategie der 20er-Jahre betrachtet hatten, zugunsten einer neu-

artigen Konzeption transzendiert, die dem Anderen eine sehr viel zentralere Rolle

zugesteht, als Heidegger das hatte wollen können.

Zu ausgereifter Gestalt gelangte die Levinas’sche Theorie vom Anderen in sei-

nemungleichhäufiger rezipiertenWerkTotalitätundUnendlichkeit von 1961.Die titel-

gebendenTermini führen ebenso tief in dasWerk hineinwie dieKategorie der Exte-

riorität, die der Metaphysik oder die des Anderen selbst. Levinas’ Verfeinerung sei-

nerursprünglichenMethodederEinführungdesAnderenbesteht inderKennzeich-

nungderMetaphysik alsder Beschäftigungmitdemabsolut anderen schlechthin.Es

sei die »absolute Exteriorität des metaphysischen Terminus, die Unreduzierbarkeit

der Bewegung auf ein internes Spiel, auf eine bloße Gegenwart bei sich selbst, die

das transzendierendeWort behauptet,wennnicht gar beweist.«51 Die Taktik ist klar

– Levinas möchte die neuartige Kategorie des Anderen einführen und verweist zu

diesem Zweck darauf, dass die Metaphysik als solche bereits auf ein ›absolut ande-

https://doi.org/10.14361/9783839471364-022 - am 14.02.2026, 19:33:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Schweigen 155

res‹ zielt, dass sie eine Figur von Transzendenz, ja sogar von »Transaszendenz«52

sei. Der Übergang vom traditionellen ›anderen‹ derMetaphysik zum Anderen im Le-

vinas’schen Sinn geschieht nahezu unmerklich und einmal mehr durch den Rekurs

auf die Unverfügbarkeit.Mir begegnet in derWelt vieles andere –Seiende, die nicht

ich sind –, doch sind diese nicht auf eine so radikale Art ›anders‹, dass sie für die

Metaphysik taugten.Levinas führt diese intuitiveUnterscheidung auf denUmstand

zurück, dass ich all dieseDinge »besitzen«53 kann–durchaus in einemweiten Sinn,

denn Levinas hält fest, dass »selbst die Sterne […] zumeiner Verfügung [sind],wenn

ich nur rechne«.54 In der Verfügbarkeit derWelt, sei sie theoretisch oder technisch,

wird noch die scheinbare Unendlichkeit des Kosmos zu etwasmir eigenem, das Le-

vinas als »zu Hause«55 deutet. Es handle sich um einen »Umschlag der Andersheit

der Welt in Identifikation des Selbst«.56 Und eben diese Kategorie ist es, die, was

Levinas ›Totalität‹ nennt, von der Unendlichkeit, die die Metaphysik sucht, unter-

scheidet. Ein transzendentes, unendliches, absolut anderes muss etwas sein, über

das ich prinzipiell nicht verfügen kann–undhier fällt bei Levinas nahezu salopp die

Anmerkung: »Das absolut andere ist der [Herv. i. O.] Andere. […] Über ihn vermag

mein Vermögen nichts.«57 Damit tritt nun der Andere, mein Gegenüber, als Nachfol-

ger des Gegenstands der Metaphysik – oder wohl eher als ihr ursprünglicher Ge-

genstand – auf. Die Begegnung mit dem Anderen ist geeignet, die totalisierende

Bewegung des ›Selbst‹ zu unterbrechen:

»Das Leere, das die Totalität aufbricht, kann sich gegen das seiner Bestimmung

nach totalisierende und synoptische Denken nur halten, sofern sich das Denken

im Angesicht [Herv. i. O.] eines Anderen findet, der der Kategorie widersteht. Statt

mit ihm wie mit einem Gegenstand ein Ganzes zu bilden, besteht das Denken im

Sprechen [Herv. i. O.]. Das Band, das zwischen dem Selben und dem Anderen ent-

steht, schlagen wir vor, Religion zu nennen.«58

Der Andere, dessen Angesicht mir begegnet, stellt ein so radikal anderes dar, dass

meineureigeneWeise ich zu sein–mir dieWelt anzueignen, zu ›totalisieren‹ – fehl-

schlägt und damit ein ›unendliches‹ in diese injiziert. Der Andere wird zum legiti-

menGegenstandderMetaphysik und sehr konsequenterWeise nennt Levinas daher

das ›Band‹ – ligare heißt binden – zum Anderen Religion. Der Andere, mein Gegen-

über, tritt damit in gewisserWeise das Erbe Gottes an, der traditionell der ganz an-

dere gewesen war,mit dem das Selbst ein religiöses Band verband.

Die Kraft, die die Levinas’scheTheorie für sich reklamieren konnte, liegt natür-

lich zum einen im phänomenologischen Bestand begründet – die Erfahrung, dass

der Andere auf eine merkwürdige Art undWeise ein ausgezeichnetes Ding in mei-

nerErfahrungswelt darstellt, konnte selten einer vonderHandweisen.Andererseits

eröffnet sie jedoch eine radikal neue Strategie –denn durch diemetaphysische Aus-

zeichnung des Anderen verschiebt sich das Verhältnis von Ich zu Anderemgenauso.

https://doi.org/10.14361/9783839471364-022 - am 14.02.2026, 19:33:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


156 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

Levinas hält fest,dass »[w]enndas Selbst sich kraft des bloßenGegensatzes zumAn-

deren identifizierte, […] es schon Teil einer das Selbe und das Andere umfassenden

Totalität [wäre]«.59 Damit lehnt er nahezu explizit die Strategie ab, die wir als ant-

agonistische bezeichnet hatten. Dies wird noch deutlicher, wenn er ausführt, dass

»[f]ür die philosophische Tradition […] sich Konflikte zwischen dem Selben und dem

Anderen in derTheorie [lösen], in der das Andere auf das Selbe reduziert wird; oder

sie lösen sich konkret durch die Staatsgemeinschaft«.60 Die Freund-Feind-Theorien

der 20er-Jahre waren durch eine Reziprozität gekennzeichnet, die sie von Levinas’

Strategie fundamental unterscheidet.Sie konzipiertendieGegenüber einerAusein-

andersetzung als prinzipiell gleichartig und daraus resultierte eine symmetrische

Relation von Antagonismus, die Levinas nicht ansetzen kann, da seine Beziehung

zumAnderen völlig asymmetrisch ist.61 Eine reziproke Auseinandersetzungmit ei-

nem absolut Anderen zu beginnen, scheint in sich widersinnig. »Die Idee des Un-

endlichen setzt die Trennung des Selben vomAnderen voraus. Aber diese Trennung

kann nicht auf einer Entgegensetzung zumAnderen beruhen; die Entgegensetzung

wäre bloß antithetisch. […] Eine absolute Transzendenzmuß sich in einerWeise er-

eignen,die sie unintegrierbarmacht.«62Undebensowenig kann für Levinasdie his-

toristische Lösung tragen: »Eine Stellung des Ich gegenüber demAnderen […] kennt

die Geschichte als Beziehung zwischenMenschen nicht.«63

Bezeichnenderweise fällt bei Levinas explizit das Wort der universalen Identi-

tät, die er ebenso charakteristisch mit dem Ich identifiziert: »Ich sein bedeutet, die

Identität zum Inhalt zu haben […] Die universale Identität, die das Heterogene auf-

zunehmen vermag, hat die Gestalt eines Subjekts, die Gestalt der ersten Person.«64

Das Ichwird damit zur rein formalen universalen Identität: Ich ist das,was bei aller

Veränderung gleich bleibt, damit ist es ein reines Abstraktum von allem konkreten

Inhalt.DieMateriewiederumfindet sich–andieser Stelle kaummehrüberraschend

– im Anderen:

»Schon jetztmüssen die Termini angezeigtwerden, die diesen scheinbar ganz lee-

renGedanken, nämlich die Idee desUnendlichen, entformalisieren oder konkreti-

sieren. Das Unendliche im Endlichen […] ereignet sich als Begehren. […] ImGegen-

satz zur zeitgenössischen Ontologie bringt das Antlitz den Gedanken einerWahr-

heit, die […] ein Ausdruck [Herv. i. O.] ist: Das Seiende durchschlägt alle Hüllen, um

in dieser ›Form‹ das Ganze seines ›Inhalts‹ auszubreiten, um am Ende die Unter-

scheidung von Form und Inhalt aufzuheben.«65

Wenn einemateriale universale Identität gesucht ist, kann Levinas sie systematisch

nicht mehr bieten, da ihm bereits die Identität des Ich formal wird, während alle

Materie auf der anderen Seite einer unüberwindbaren Trennung verortet zu sein

scheint. Eine transpersonale Identität gar scheint ihm völlig unkonzipierbar, da der

https://doi.org/10.14361/9783839471364-022 - am 14.02.2026, 19:33:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Schweigen 157

absolut Andere »keine Mehrzahl mit mir [bildet]. […] Ich, Du sind nicht Individuen

eines gemeinsamen Begriffs.«66

Dies wirft die Frage auf, wie Levinas die Beziehung von Ich zu Du konzipiert:

welche Relation kann zwischen einemSubjekt und seinem absolut anderen bestehen?

Im obigen Zitat wurde bereits der ›Ausdruck‹ des Antlitzes thematisch und auf die-

sem Ausdruck gründet Levinas die Relation zwischen Selbst und Anderem: diese

sei Rede67 – »Das Antlitz spricht.«68 Doch auch diese Rede kann freilich für Levinas

nach dem Gesagten kein Gespräch unter Gleichen sein. Konsequenterweise analy-

siert er diese Rede als »eine nicht-allergische Beziehung, eine ethische Beziehung,

aber diese empfangene Rede ist eine Unterweisung. […] In der gewaltfreien Tran-

sitivität der Unterweisung ereignet sich die eigentliche Epiphanie des Antlitzes.«69

Die Unterweisung Moses war strukturell von derselben Art wie jede Rede mit dem

absolut anderen. Das Antlitz des Gegenübers spricht zu mir – und zwar auf eine

Art und Weise, die eine Relation zwischen uns etabliert, die mein Gegenüber zum

»Meister«70macht,unddiesmuss nach unserenBeobachtungenderDilemmata der

Aufklärung Konsequenzen haben, die Levinas prompt zieht: »Endlich stellt das Un-

endliche, das die Idee des Unendlichen überschreitet, die spontane Freiheit in uns

in Frage. Es beherrscht sie und urteilt über sie und führt sie zu ihrer Wahrheit.«71

Diese Aufgabe des aufklärerischen Freiheitsgedankens zugunsten der radikalen Al-

terität des Anderen, die sich mir als eine Unterweisung darstellt, stellt neben der

Asymmetrie der Relation die zweite Absage an die bekannten Strategien dar. Die

KonzeptionvonAuseinandersetzung ist eine, inder zwarzweiGegenüber auftreten,

jedoch in keiner symmetrischen Relationmehr zueinander stehen – vielmehr ist es

die uneinholbare Alterität des Anderen, die den Einen bindet und ihn seiner Freiheit

enteignet. Daraus kann Levinas die These ableiten, dass die Moral sogar die Erste

Philosophie sei.72 Denn freilich: wenn Levinas’ Analysen der Beziehung zum Ande-

ren zutreffen, dann ist die Ethik nichts begründungsbedürftigesmehr, vielmehr ist

die Unmittelbarkeit des Anspruchs des Anderen eine unhintergehbare Forderung,

die jeder weiteren theoretischen Beobachtung vorweggeht.Die bauernschlaueThe-

se, dass jeder sich selbst der Nächste sei, ist durch ihr radikales Gegenteil ersetzt

– und diese Strategie mag geeignet sein, die Ethik zu retten. Doch muss man nun

darauf achten, welchen Preis Levinas’ Strategie fordert.

Rekurrent inLevinas’Modell sinddieBegriffeKriegundFrieden,denener einena-

hezudialektischeRelationzuweist.EineKonsequenzder absolutenAlterität desAn-

deren, die erst die Moral begründet, ist für ihn nämlich umgekehrt, dass es nur der

Andere ist, »den ich kann töten wollen.«73 Denn: »Die Andersheit, die sich im Ant-

litz ausdrückt, liefert die einzigmögliche ›Materie‹ fürdie totaleNegation.«74Dieser

Gedanke kann Hegel’sch anmuten.Wäre der Andere nicht absolut anders, so ließe er

sich in die Totalität meiner Welt einbinden, ließe er sich ›totalisieren‹. Die Tötung

in der Jagd ist kein Mord, sie ist Operieren imWirkungsbereich des Selbst. Das Tö-

ten des absolut Anderen istMord und wird erst durch dieselbe Durchbrechung der

https://doi.org/10.14361/9783839471364-022 - am 14.02.2026, 19:33:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


158 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

Totalität ermöglicht, die umgekehrt die initiale Moralität erforderte, die eine un-

widerstehliche Forderung an das Selbst stellte. Diese Relation intensiviert Levinas

durch die Formulierung, dass der Krieg den Frieden voraussetze.75 Diesen Frieden de-

finiert er als die »vorgängige und nicht-allergische Gegenwart des Anderen«.76 Die

schiereMöglichkeit des Krieges setzt voraus, dass ein absolut Anderer inmeinemGe-

sichtskreis auftritt, dass sein Antlitz einemoralische Forderung anmich stellt. Und

diese Relation lässt sich einmal mehr umkehren, wie Levinas gen Ende seinesWer-

kes zeigt, indem er formuliert, der »Friede [könne] daher nicht ineins gesetzt wer-

den mit dem Ende der Schlachten; die Schlachten enden aufgrund eines Mangels

an Kämpfenden, dank der Niederlage der einen oder des Siegs der anderen, d.h.

sie enden mit den Friedhöfen oder den künftigen universalen Reichen.«77 Levinas’

Friede ist damit konstitutiv abhängig von dem, was er »Pluralismus« nennt, einem

Phänomen, das sich ereigne »in der Güte, die vonmir zum Anderen geht«.78

So kann,wo Frieden ist, auch prinzipiell Krieg sein, und der Krieg kann nur ver-

mieden werden durch die ›Güte‹, die absolut asymmetrische Beziehung zumAnde-

ren, die diesen als den absolut anderen sein lässt.

Jacques Derrida hat 1967 in seiner Auseinandersetzung mit Levinas unter dem

Titel »Gewalt und Metaphysik« darauf hingewiesen, welche fundamentale Bedeu-

tung diese Asymmetrie für das Levinas’sche Argument hat. Der asymmetrische Be-

fehl, den das Antlitz des Anderen an mich richtet, lässt sich nicht invertieren: »Die

Asymmetrie, das Nicht-Licht, der Befehl wären Gewalt und Ungerechtigkeit selbst

– und so werden sie auch gemeinhin verstanden –, wenn sie endlicheWesen in Be-

ziehung zueinander setzenwürden […] Deshalb verhindert Gott allein, daß dieWelt

von Levinas die der schlimmsten und reinsten Gewalt, dieWelt der reinen Immora-

lität ist.«79Wir hatten bereits gesehen, dass Levinas den Anderen quasi-theologisch

konzipiert: Während das Selbst endlich ist, ist der Andere prinzipiell unendlich, er

ist,wasdieMetaphysik stets angezielt hat.DerDerrida’scheHinweis ist klar:DieBe-

ziehung, in die das Selbst zumAnderen tritt, wäre eine der grausamstenUngerech-

tigkeit, wäre der Andere etwas gleichartiges, wäre der Andere nicht der gottähnli-

che absolut andere. Mit einem Gleichen in eine asymmetrische Beziehung zu treten

ist eine Figur von Gewalt. Doch der Levinas’sche absolut Andere kann diese gera-

de aufgrund seiner Gottähnlichkeit für sich reklamieren. An dieser Qualität hängt

viel: »DieStrukturender lebendigenundnacktenErfahrung,dieLevinasbeschreibt,

sind die einer Welt, in der der Krieg wüten würde – eigentümlicher Konditiona-

lis –, wäre das unendlich Andere nicht das Unendliche, wäre es zufällig ein nackter,

endlicher und einsamerMensch. In diesemFall aber,würde Levinaswahrscheinlich

sagen, gäbe es nicht einmal Krieg, denn es gäbe auch kein Gesicht und keine wahr-

hafteAsymmetriemehr.«80 LetzterenUmstandhattenwir obengesehen: die schiere

Möglichkeit desKrieges–wiedesMordes–beruht ebenso sehr auf derAnwesenheit

desAntlitzes des absolut anderenwie umgekehrt der Friedendurchdieses gefordert

wird. Dies bringt Derrida auf die paradoxe Formel: »Anderes ausgedrückt, in einer

https://doi.org/10.14361/9783839471364-022 - am 14.02.2026, 19:33:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Schweigen 159

Welt, in der das Gesicht vollständig geachtet würde […], gäbe es keinen Kriegmehr.

In einer Welt, in der das Gesicht absolut nicht anerkannt würde, […] fände ebenso-

wenigKrieg statt.Gott ist daher indenKrieg verwickelt. […]Mit oder ohneGott gäbe

es keinenKrieg.«81Diese logischeKonsequenz aus den Levinas’schenÜberlegungen

hat insbesondere kontrafaktische Implikationen, wie Derrida betonen muss: »denn

Krieg gibt es [Herv. i.O.]«.82 Und zwar gibt es ihn genauda,möchteman ergänzen,wo

Gott – der Andere – zwar ist, aber sein Befehl missachtet wird. Konsequenterweise

schließt Derrida sein Argument daher unter Verweis darauf, dass daher für Levinas

das Von-Angesicht-zu-Angesicht »nicht als das Gegenüber zweier gleicher und auf-

rechterMenschen bestimmt«83 sei.DieWahrung des Friedens hängt von der Asym-

metrie der Relation zumAnderen ab, von der Inauguration des Anderen alsMeister,

gar als Gott.

Nun stößt diese letzte Möglichkeit den Frieden zu wahren und die Gewalt zu

bannen jedoch auf eine ebenso finale Schwierigkeit, einen letztenWiderspruch: Le-

vinas hatte die Beziehung zum Anderen als Rede bestimmt. Derrida weist nun dar-

aufhin, dass Levinas damit im Kampf gegen die Präsenzmetaphysik »schon seine

beste Waffe aus der Hand gegeben [habe]: die Verachtung des Diskurses.«84 Dar-

in liegt natürlich einerseits der Vorhalt, Levinas habe eben nicht bereits den Derri-

da’schen Gedanken der Dekonstruktion vorweggenommen. Doch lässt sich Derri-

das Argument auch inhärent nachvollziehen: er verweist darauf, dass etwa die ne-

gative Theologie »sich in einer Rede aus[drückte], die sie als gefallen, endlich und

minderwertig gegenüber dem Logos als der Vernunft Gottes wußte. Insbesonde-

re war hier nicht die Rede von einem Diskurs mit Gott von Angesicht zu Angesicht

und in einemAtem zweier Reden, die trotz der Unterwürfigkeit undHöhe frei sind,

den Austausch zu unterbrechen oder anheben zu lassen.«85 Die negativeTheologie,

die die Möglichkeit bestritten hatte, irgendwelche zutreffenden Aussagen über Gott

auszusprechen, da dieser sich durch die endliche Sprache schlicht nicht erfassen

ließ, ist eine relevante Referenzfolie für die Levinas’sche Konstruktion der Ande-

ren. Denn freilich: wenn der Andere absolut anders ist, wenn er gar unendlich ist, so

lässt er sichnicht durchdie endlicheRede erfassen, sodass zumindestAussagenüber

ihn unmöglichwerden, ihmniemals gerechtwerden können.Doch auch die Rede zu

demAnderenwirddadurch tangiert: »WennderDiskurs allein,wie Levinas sagt,ge-

recht sein kann […], und wenn andererseits jeder Diskurs wesentlich den Raumwie

auch das Selbst in sich zurückbehält, heißt das nicht, daß der Diskurs ursprünglich

gewaltsam ist? […] Die Unterscheidung zwischenDiskurs undGewalt wäre stets ein

unerreichbarer Horizont. Die Gewaltlosigkeit wäre das Telos, nicht aber dasWesen

desDiskurses.«86Mankanndasnachvollziehen: in derRede zumAnderenwird stets

die endliche Sprache undwird stetsmein endliches Selbst enthalten sein. Es ist un-

klar,wie auf dieserGrundlage eineRelation zumAnderen erhalten bleiben kann,die

diesen als den theologisiert absolut anderen erhält. Wird nicht mein endliches Vo-

kabular, werden nicht meine Konzeptionen, werden nicht meine Selektion aus der

https://doi.org/10.14361/9783839471364-022 - am 14.02.2026, 19:33:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


160 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

Möglichkeit von zu Sagendem stets eine Form von Endlichkeit induzieren, die die

Absolutheit des Anderen in Frage stellt? Drohe ich nicht, in jedemMoment der Rede

den Anderen als ein zumindest gleiches Gegenüber zu setzen – und ist dies nicht

nach Levinas’ eigener Konstruktion der Moment, in dem die Gewalt die Oberhand

gewinnt? Aus Derridas erster These, man könne den Anderen nie zumThema ma-

chen, »einzig und allein zum Fremden sprechen, ihn im Vokativ anrufen, der keine

Kategorie und keinKasus der Sprache, sondern das Hervortreten, die Erhöhung der

Sprache selbst ist«,87wirddamitnocheine radikalereAussage.Ließbereitsdie abso-

lute Alterität des Anderen vermuten, dass kein Reden über ihnmöglich sei, nurmehr

derVokativ bliebe, so legtDerridas zweites Argument nahe,dass dieGewaltlosigkeit

als Telos desDiskurses selbst nur »nicht-diskursiv« sein könne: »der Frieden als eine

gewisse [Herv. i. O.] Stille, ein gewisses Jenseits des gesprochenen Wortes, eine ge-

wisse Möglichkeit, ein gewisser stiller Horizont der Rede. […] Krieg gibt es nur mit

der Eröffnung desDiskurses; er erlöscht nurmit seinemEnde.Der Frieden,wie das

Schweigen ebenfalls, ist die eigentümliche Vokation einer durch sich außer sich ge-

rufenen Sprache.«88 Damit ist der Frieden letztlich in eine Form der Rede verlagert,

die diese negiert: Frieden ist Rede, wo sie schweigt.

Manmuss nichtDerridas eigenwilliger Argumentationsweise und zugrundelie-

genderTheorie folgen.Dochbleibt seinArgument valide:wennderAndere zukonzi-

pieren ist als der absolut andere, der unendlich andere,undgerade aus dieserBestim-

mungdie SituationdesVon-Angesicht-zu-Angesicht ihremoralischeForderungbe-

zieht; wenn ich den Anderen qua Anderen niemals einfach als meinesgleichen, als

endlichen Anderen begreifen darf, wie ist dann meine Rede zu ihm noch zu kon-

zipieren?Wahr ist sicher, dass ich nicht über ihn sprechen kann, dass keine meiner

Prädikationen ihm je gerecht werden können – doch folgt daraus nicht, dass auch

unsere Rede zueinander, in der ja doch keiner von uns ›aus seiner Haut kann‹, eine

gewaltsame Struktur behalten wird? Die Relation, die Levinas zwischen dem Selbst

und dem Anderen postuliert, mag geeignet sein, die Ethik final zu bewahren, doch

scheint sie ebenfalls zu implizieren, dass die Auseinandersetzung mit dem Ande-

ren notgedrungen verstummen, in Schweigen enden muss. Die Inkommensurabili-

tät des Anderen mit mir stellt moralische Forderungen an mich, doch ist es auch

diese Inkommensurabilität, die jede Kommunikation zwischen ihm und mir durch

Negation alles Gemeinsamen in Frage stellen muss. Levinas kann die Forderung, auf

metaphysische Bestimmungen wie auf Definitionen von Identität zu verzichten,

moralisch begründen, doch um den Preis, dass dabei die Möglichkeit der Ausein-

andersetzung selbst negiert wird. Levinas’ Konzeption von Auseinandersetzung ist

eine, in der jede Setzung von Identität durch das Selbst durch die vorgängige Re-

lation zu einem absolut anderen verunmöglicht wird, und dies scheint letztlich die

Auseinandersetzung selbst zu eliminieren. Ich kann keinen Kampf mit Gott füh-

ren. Hat freilich dieses Ende der Auseinandersetzung den Frieden zu Folge, so mag

das Schweigen kein zu hoher Preis sein. Doch scheint bereits Levinas’ eigene Dia-

https://doi.org/10.14361/9783839471364-022 - am 14.02.2026, 19:33:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Schweigen 161

lektik nahezulegen, dass der Frieden höchstens als Ziel vorstellbar ist, keineswegs

als ein reales ›Ende der Schlachten‹, denn gerade da, wo keine Auseinandersetzung

mehr denkbar ist, da ist für Levinas auch die Möglichkeit des Friedens vergangen.

Der Pluralismus Levinas’ erscheint so als eine Strategie der silenten Kopräsenz der

Gegenüber, die die Auseinandersetzung um des Friedens willen suspendiert haben

und doch stets im Begriffe sind, in eine Welt zurück zu fallen, deren Existenz erst

den Frieden ermöglicht: die von Gewalt und Krieg.

Diese silente Strategie ist von Zygmunt Bauman als die Grundlage der ›post-

modernen Ethik‹ herausgearbeitet worden. Post-modern sei diese Ethik insofern,

als sie auf die Illusion der Moderne verzichte, universale ethische Regeln ausarbei-

ten zu können,die den Individuen als Leitlinie gegen ihre ureigenen unmoralischen

Tendenzen dienen könnten.89 Sie präsentiert sich so in unserer Terminologie als

der Verzicht auf die Vision einer universalen Identität, sei sie materialer oder for-

maler Natur. Bauman geht explizit von Levinas’ Konzeption einer ursprünglichen

Moralität aus, die er als die der »moral party of two«90 bezeichnet. Über Levinas

weit hinaus geht dabei jedoch seine Analyse der Formen, die in der Postmoderne

gewissermaßen ›Auswege‹ aus der ursprünglichen moralischen Situation des Von-

Angesicht-zu-Angesicht darstellen. Er unterteilt diese in die Kategorien der »socia-

lisation« und der »socialty«, die man verstehen kann als das Aufgehen der Von-An-

gesicht-zu-Angesicht-Situationen in staatliche Strukturen und die ›gegenstruktu-

rellen‹ spontanen Massen: »Socialisation floats responsibility off the agenda of the

decision-maker. Socialty of the crowd disposes of responsibility together with the

agenda and the decision-making.«91 Dabei scheint die Figur der socialisation für ihn

ein Überbleibsel der Moderne darzustellen, während die socialty of the crowd gewis-

sermaßenderen postmodernes Äquivalent ausbilde: »Themass […] seems to have an

inner tendency to assemble (and to disassemble again) local quasi-structures. […]

The short-lived, restless products of such spontaneous structuration are the neo-

tribes.«92 Und diese neo-tribes, die postmodernen Nachfolger der Nationalstaaten,

figurieren nachfolgend geradezu als die Kehrseite der Levinas’schenGrundkonzep-

tion:

»Postmodernity has two faces: the ›dissolution of the obligatory in the optional‹

has two apparently opposite, yet closely related effects. On the one hand, the sec-

tarian fury of neotribal self-assertion, the resurgence of violence as the principal

instrument of order-building, the feverish search for home truths hope to fill the

void of the deserted agora [Herv. i. O.]. On the other, the refusal by yesterday’s

rhetors of the agora [Herv. i. O.] to judge, discriminate, choose between choices:

every choice goes, providing it is a choice«.93

Diese einmal mehr geradezu unheimlich vertraute Schilderung zeitgenössischer

Phänomene suggeriert einen Zusammenhang der silenten Strategie und ihrer

https://doi.org/10.14361/9783839471364-022 - am 14.02.2026, 19:33:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


162 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

Ablehnung nicht nur jeder Figur universaler Identität, sondern noch der Aus-

einandersetzung selbst, mit einer Kehrseite, die der Levinas’schen Konzeption

fundamental zu widersprechen scheint und doch bereits in Derridas Analyse als ihr

silentes negatum aufschien: Sublimierungen von und Limiten zu Gewalt.94

§ 19 Ironie und Lebensform

Ein in mehrfacher Hinsicht einschlägiges Phänomen ist die Ironie. Man kann, um

deren Einschlägigkeit zu demonstrieren, zunächst auf deren ›Vermischungmit der

Erkenntnis‹ hinweisen, wie Jankélévitch es getan hat, und wird hier unweigerlich

auf Sokrates verwiesen werden. Doch ist wichtig zu sehen, dass es zwei Formen

dieser Ironie gibt, die sich ähneln und doch unterschiedlicher kaum sein könnten.

Zunächst steht freilich ohnehin in Frage, ob oder ob nicht die ›Sokratische Ironie‹

vielmehr ernst gemeint gewesen sein könnte, doch ist diese Frage müßig. Das Pla-

tonische Konzept zumindest zielt auf eine Form von Ironie, dieman verstehen kann

als einen Versuch, eine Antwort auf das Dilemma der Aufklärung zu finden. Es ist

diese Form, die sich so treffend durch die Spoerl’sche Phrase des ›Da stelle mer uns

janz dumm. Also wat is en Dampfmaschin?‹ erfassen lässt. Die Platonische Inter-

pretation legte stets nahe, dass sein Sokrates selbst sehr wohl umdie Antworten ge-

wusst habe, zu deren ›selbstständiger‹ Entdeckung er das Gegenüber imDialog erst

leitenwollte.Nun steht und fällt die Ergebnisoffenheit desmaieutischenGesprächs

und damit seine Fähigkeit, die Freiheit des Anderen zu erhalten, mit der Ernsthaf-

tigkeit der Sokratischen Ironie. Garantiert sie ihre eigenen Ergebnisse, so wird der

Ironiker zum verkappten Lehrmeister, der sich nur einstweilen ›janz dumm‹ stellt.

Es ist diese Form der Ironie, die das Gegenüber inWahrheit noch weiter erniedrigt,

als sie vorgibt es sich selbst gegenüber zu tun.DieMaieutik als Unterrichtsform er-

weckt die Illusion, dasDilemma von Aufklärung zu umgehen, und negiert dabei die

Freiheit des Unterrichteten restloser als die meisten solcher Formen.

Nimmt man freilich die Ironie beim Wort, so fällt man, wie es nun einmal das

WesenvonDilemmata ist,demgegenteiligenLemmazumOpfer.Manwirddie Frei-

heit des Anderen erhalten, doch wird man einen Preis zu zahlen haben. Die sicher-

lich reflektierteste Form solcher Ironie ist die, die Richard Rorty in einem vielzitier-

ten Beitrag 1989 skizziert hat.95 Er kontrastiert die Ironie explizit der sokratischen

Frageweise: »Wer sokratische Fragen stellt, ist natürlich noch keine Ironikerin in

dem Sinn, in dem ich den Begriff brauche. Dadurch wirdman erst Metaphysiker in

demWortsinn, den ich vonHeidegger übernehme.«96Metaphysik nach Rorty ist ei-

ne Art von Verabsolutierung des gesundenMenschenverstandes. DerMetaphysiker

reagiert auf ›Herausforderungen des gesundenMenschenverstandes‹ durchDefini-

tionen, die die Frage »›was ist X?‹«97 abschließend beantworten sollen. Er sucht nach

›Essenz‹ und gelangt zu dem, was Rorty ein »abschließendes Vokabular«98 nennt.

https://doi.org/10.14361/9783839471364-022 - am 14.02.2026, 19:33:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

