Katastrophe und Souveranitat

Zur Genese eines asthetisch-politischen Paradigmas

LEON HEMPEL, THOMAS MARKWART

ZURUCK ZUR KATASTROPHE

Bestindig und scheinbar zunehmend dréngt sich der Begriff Katastro-
phe vor und in die Wahrnehmung von Ereignissen, ersetzt er alterna-
tive Wirklichkeitsbeschreibungen und okkupiert beinahe alle schreck-
lichen Ereignisse. Diese Priasenz der Katastrophe vor allem in media-
len und politischen Verlautbarungen weckt nicht nur kultur-, sondern
auch begriffshistorisches Interesse; inzwischen sieht sich der Begriff
gar in die Annalen deutscher Begriffsgeschichte beférdert. Im Archiv
fur Begriffsgeschichte von 2009 wundern sich Timo Giinter und Olaf
Briese eingangs ihres Artikels, dass, trotz ubiquitiren Gebrauchs, der
Katastrophenbegriff bislang keine entsprechende ,,begriffsanalytische*
Wiirdigung erfahren habe. Entsprechend dieses Desiderats werden die
historischen Quellen von der Antike bis in die Gegenwart nach dem
Begriff abgesucht, allerdings ohne die geforderte analytische Schérfe
zu erreichen. Die Autoren schiitten Material auf, treiben es gleichsam
in einen Katarakt', ohne dass es zur Losung kdme; und es bleibt ihnen
nichts anderes {ibrig, als der Gegenwart die sukzessive Abnutzung des
Begriffs zu konstatieren. IThre panoptische Geschichtsschau beschlie-

1 Walter Benjamin bezeichnet mit diesem Bild eine teleologische wie tra-
gische Praxis im Barock: Katarakt als Sturzfall heillos aufgetiirmter,
sinnfreier Stofflichkeit, die zur erlosenden Katastrophe fithren muss.
Heute dagegen erscheint Stoffaufschiittung selbst als Katastrophe. Vgl.
Walter Benjamin: Ursprung des deutschen Trauerspiels, Frankfurt a. M.:
Suhrkamp 1963, S. 56.

- am 14.02.2026, 16:17:04.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417720.141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

142 | LEON HEMPEL, THOMAS MARKWART

Ben sie mit der Behauptung, der Gehalt des Katastrophenbegriffs sei
heute entwertet, seine Brisanz in permanenter Anwendung erloschen.
Die allgegenwirtigen Beschworungen hebe die einzelne Katastrophe
auf,2 und der Begriff, reduziert auf das dauernde Skandalon, auf das
evokativ emotionale Signal, finde keine Moglichkeiten zu erneuter
semantischer Fiillung. ,,Die Apostrophierungen von sich wandelnden
Bevolkerungsstrukturen, von militdrischen oder sogenannten terroristi-
schen Bedrohungen als ,Katastrophe‘, als ,katastrophal® oder als ,ka-
tastrophisch® dementiert sich zunehmend selbst“, heifit es am Ende des
Aufsatzes. ,,A'uﬁerlich-kommunikativ entwertet sie ein zunehmender
inflationdrer Gebrauch; erkenntnisintern verlieren diese Bezeichnun-
gen, da sie inhaltlich nicht mehr intensivierbar sind, ihren Wert.
Doch die Klage tiber die prekédre Semantik, den in kommunikativen
Formen aufgelosten Wirklichkeitsbezug weist implizit auf eine alter-
native Deutung, auf das Politische in der Kommunikation, auf einen
Begriff mit Potenz.

Anstatt von der Spannung zwischen Begriffsgeschichte und aktu-
eller Wirklichkeit zu zehren," anstatt die Geschichte nach der Gegen-

2 Implizit wird hier auf Agambens aus Benjamin-Lektiire gewonnener Idee
des permanenten Ausnahmezustands angespielt, ohne allerdings dessen
Konsequenzen nachzuvollziehen. Vgl. Giorgio Agamben: Homo sacer.
Die souverdne Macht und das nackte Leben, Frankfurt a. M.: Suhrkamp
2002.

3 Olaf Briese/Timo Gtinter: ,Katastrophe. Terminologische Vergangen-
heit, Gegenwart und Zukunft”, in: Archiv fiir Begriffsgeschichte 51
(2009), S. 194.

4 Wie Koselleck exemplarisch vorfiihrt: ,,Es gehort zum Vorzug der Be-
griffsgeschichte, im Wechsel synchronischer und diachronischer Analy-
sen die Dauer vergangener Theorien aufschliisseln zu helfen. Im Wechsel
der Perspektive konnen Verwerfungen sichtbar werden, die zwischen al-
ten Wortbedeutungen, die auf einen entschwindenden Sachverhalt zielen,
und neuen Gehalten desselben Wortes auftauchen. Dann kénnen Bedeu-
tungsiiberhidnge beachtet werden, denen keine Wirklichkeit mehr ent-
spricht, oder Wirklichkeiten scheinen durch einen Begriff hindurch, de-
ren Bedeutung unbewuflt bleibt. Gerade der diachronische Riickblick
kann Schichten freilegen, die im spontanen Sprachgebrauch verdeckt
sind.”“ Koselleck: Vergangene Zukunft. Zur Semantik geschichtlicher
Zeiten, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1989, S. 125.

- am 14.02.2026, 16:17:04.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417720.141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KATASTROPHE UND SOUVERANITAT | 143

wart zu befragen, halten die Autoren dem Leichnam eine Totenrede,
und verschlieBen das Archiv. In dieser Lesart erscheint der gegenwiér-
tige Begriffsgebrauch geradezu selbst als Katastrophe, die aktuelle
Verwendung als Ausloschung des Begriffs oder zumindest seines ex-
klusiven Anspruchs. Exemplifiziert wird hier ein Modell, das dem Ka-
tastrophendiskurs selbst eingeschrieben ist. Die Autoren unterwerfen
sich der von ihnen apostrophierten Katastrophe, indem sie sich von der
Wissenschaft, namentlich von der Katastrophensoziologie, ,,einen rela-
tiv stabilen semantischen Kern von Katastrophe®, eine semantische
Kehre in der Begriffsgeschichte also, vorsichtig erhoffen.

Doch wire der Begriff tatsdchlich entleert, so liee sich aus sei-
ner Verwendung heute kein Profit mehr schlagen. Das Gegenteil ist
augenscheinlich der Fall: ,,Die Katastrophe, so widersinnig das auf den
ersten Blick erscheinen mag, ist das einzige, was uns in der zerbre-
chenden Welt einigt®, stellen Georg SeeBlen und Markus Metz fest’,
sogleich eine politische Funktion andeutend. Es gilt also, die perma-
nente Ausrufung von Katastrophen nicht nur auf eine skandalierende
Wirkung zu reduzieren, sondern den Akt der Erkldrung, der Wirklich-
keit als Erscheinung formt, dessen Zweck und Funktion zu betrachten.
Wo diese konstitutive Intention unterschlagen wird, droht der semanti-
sche Kern von Katastrophe, der den Begriff durch die Geschichte tragt,
verfehlt zu werden, sich zu verfliichtigen. Wird — wie heute {iblich —
die Katastrophe mit einem Ereignis restlos identifiziert, so ist sogleich
dieser Kern tberschrieben durch ein versicherungs- wie ingenieurs-
technisches Risikokalkiil, das Ereignis Anlass und Objekt statistischer
Berechnung und Analysen. Dieses rationale Versicherungsmodell ver-
schattet den politischen Akt der Erkldrung. Ohne zwar auf den politi-
schen Aspekt der Erkldrung dezidiert einzugehen, formulieren die
Kommunikationswissenschaftler Georg Ruhrmann und Matthias Koh-
ring, 1996 dagegen in einem Band der Reihe Zivilschutzforschung:

Ein Ereignis ist nicht an sich katastrophenhaft: Es hingt immer von ge-
sellschaftlichen Kommunikationsprozessen ab, welches Ereignis als Ka-
tastrophe gilt — und welches nicht. [...] Diese Erkenntnis wird jedoch

haufig vernachléssigt, sowohl in der soziologischen und kommunikati-

5 Markus Metz/Georg SeeBlen: ,,Tsunamis am Rande des Nervenzusam-
menbruchs. Die Katastrophe und ihre Bilder”, in: Jungle World vom
15.04.2011.

- am 14.02.2026, 16:17:04.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417720.141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

144 | LEON HEMPEL, THOMAS MARKWART

onswissenschaftlichen Forschung als auch in der staatlichen Kommuni-

kation.®

Der folgende Beitrag verfolgt nicht die Begriffsgeschichte, sucht nicht
allein kulturhistorische Bedeutungsschichten und Funktionsweisen in
der Praxis des Katastrophenbegriffs freizulegen, sondern vielmehr eine
inhérente politische Konstante zu fixieren. Zu diesem Zweck werden
insbesondere Geschichtsschreibung und Theatertexte untersucht.
Durch die Geschichte, durch seine vielfach aktualisierten historischen
Schichten hindurch bleibt der Begriff seiner &sthetisch-theatralischen
Herkunft verpflichtet — und verbindet sich zugleich mit der Frage nach
Souverdnitit. Nicht das Ende des Begriffs gilt es zu erkldren, sondern
vielmehr seine Verwendung zu verstehen — seine politische Praxis. Es
ist nicht die Frage, ob die kiinftige Geschichte des Begriffes stabile
semantische Dimensionen noch aufzuschichten vermag. Im Gegensatz
zu Ereignisbeschreibungen wie Sturmflut, Vulkanausbruch oder Atom-
unfall, die gemeinhin bedenkenlos mit Katastrophe identifiziert wer-
den, leistet der hiervon zu unterscheidende Begriff ein Doppeltes: Er
sondert und klassifiziert ein Ereignis, um die normativen Institutionen
alltdglichen Handelns auszusetzen und gleichzeitig einen besonderen
Akt der Souverénitit zu induzieren. Dem Ereignis heftet er das Kenn-
zeichen der Ausnahme wie des Irrationalen zu dem Zweck an, aufer-
gewohnliches Handeln zu rechtfertigen. Durch Katastrophenerklérun-
gen setzt souverdnes Tun ein, das, hergebrachte Sicherheit aufhebend,
nominierte Bedrohung tberfiihrt in einen neuen Status der Einheit,
Macht wie auch der Sicherheit.” Gerade in diesem Sinne ist der Kata-
strophenbegriff heute vielleicht der einzig verbliebene Wirklichkeits-

6 Georg Ruhrmann/Matthias Kohring: Staatliche Risikokommunikation bei
Katastrophen. Informationspolitik und Akzeptanz, Bonn: Bundesamt fiir
Zivilschutz 1996, S. 20.

7 Die von Carl Schmitt konstatierte Verbindung von Ausnahmezustand
und Souverdnitit, die auch noch fiir Agamben eine Rolle spielt, bezieht
sich nicht nur auf die verschollene Tradition, Katastrophe und Souveréni-
tdt zu verkniipfen, tibersetzt in und verschleiert durch juristische For-
meln, sondern iibertréigt gar die Legitimation des absoluten Souverins im
Ancien Regime auf die Gegenwart. Carl Schmitt: Politische Theologie.
Vier Kapitel zur Lehre von der Souverénitit, Berlin: Duncker & Humblot
2009.

- am 14.02.2026, 16:17:04.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417720.141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KATASTROPHE UND SOUVERANITAT | 145

begriff. Der Begriff zeigt sich als Instrument einer Politik, die, unge-
stort von Regeln und Disputen, Wirklichkeit zu formen sucht, und
nicht zuletzt als Herrschaftsdispositiv.

VON DER DOPPELTEN GEWALT DER KATASTROPHE.
HERODOTS BEGRUNDUNG SOUVERANEN HANDELNS

Aus dem Griechischen kommend, zerflie8t das Wort ,Katastrophe® in
der Antike zur begrifflichen Unschérfe. Der Althistoriker Mischa Mei-
er verweist auf den unbestimmten etymologischen Grund: das Wort
katastrophé ist aus dem Verbum kata-stréphein, ,,vollig umdrehen®,
»auf den Kopf stellen”, ,,zugrunde richten“, ,,zu einem Ende hin-
drehen®, abgeleitet, und nennt nicht weniger als sieben mogliche Kon-
notationen, die eher einen komplexen Zusammenhang als Unterschie-
de betonen: ,,Umsturz®, ,,Unterwerfung® und ,,Unterjochung® stecken
ein politisches Assoziationsfeld ab. Das ,,Zuriickschwingen einer an-
geschlagenen Saite in die Ausgangsposition” deutet auf Wendung, wie
aus der Dramentheorien bekannt. ,,Abschluss®, ,,Ende®, ,,Untergang®
und ,,Tod“ bezeichnen, die Wendung aufnehmend, eine theatralischen
Handlungseinheit wie auch eine existenzielle Situation. Schlielich
gibt Meier noch eine letzte, seltsame Bedeutung an: ,,Kran®, der, wo-
moglich Theatermaschine, auf den Zusammenhang von Katastrophe
und Technik weist.® Es ergibt sich ein semantisches Gefiige, das Poli-
tik, Asthetik, Technik und Existenz zusammenstellt.

Entstanden ist der Begriff der Katastrophe aus einer bestimmten
historischen Situation und politischen Erfahrung. Herodots Ge-
schichtsschreibung offenbart diesen Zusammenhang: In den um 425 v.
Chr. abgeschlossenen Historien errichtet er aus der Perspektive der
gegen die Perser siegreichen Griechen das politisch-geografische
Raumbild einer Teilung. Griechenlands postulierte ,nationale‘ Einheit
griindet auf einem zugleich erzeugten Aullen: Die Perser geraten zur
Reflexions- und Konstitutionsinstanz der Hellenen. Erzidhlt Herodot,

8 Mischa Meier: ,,Zur Terminologie der (Natur-)Katastrophe in der grie-
chischen Historiographie®, in: in: Gerrit Jasper Schenk/Jens Ivo Engels
(Hgg.), Historical Disaster Research. Concepts, Methods and Case Stud-
ies — Historische Katastrophenforschung. Begriffe, Konzepte und Fall-
beispiele, Koln 2007 (= Historical Social Research 32.3 [2007]), S. 47f.

- am 14.02.2026, 16:17:04.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417720.141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

146 | LEON HEMPEL, THOMAS MARKWART

wie das Perserreich sich sukzessive ausdehnt, Vélker und Reiche un-
terwirft, so werden Eskalationsstufen einer Katastrophe registriert. Mit
der vollstindigen Einnahme der Levante durch die Perser drohe Grie-
chenland die endgiiltige Einkreisung und Vernichtung. Die herauf-
ziehende Gefahr zum Vorzeichen einer ,nationalen‘ Katastrophe zu
erkldren, erweist sich nun als souverdner Akt des im Namen der Grie-
chen sprechenden Erzdhlers; ein Akt, der die Zwietracht und 6konomi-
sche Konkurrenz der griechischen Stidte substituiert durch das postu-
lierte gemeinsame politische Interesse. Aus dieser — mit den Historien
gleichsam vollzogenen — Erkldrung folgt die absolute Dichotomie ei-
ner neuen nationalen Souverénitit, entweder gemeinsam unterzugehen
oder als politische Einheit sich gegen die Gefahr zu behaupten. Fortan
markiert der Hellespont eine — von den Griechen gezogene — politisch-
geografische Grenzlinie zwischen Europa und Asien als rdumliche
Teilung, die zugleich eine ethisch-anthropologische ist.” Sofern es den
griechischen Stimmen nicht gelingt, bestimmte Zeichen, die histori-
schen wie auch die natiirlichen, zu lesen und in souverine Akte umzu-
setzen, werde sie die un-erklérte Katastrophe ereilen. Beispielhaft fiihrt
Herodot dieses Katastrophendispositiv an den Eroberungen der Perser
bzw. dem Untergang einzelner Stimme und Volker vor. Die Unterwer-
fung der griechischen Thessalier gipfelt in einer demonstrativen Erkla-
rung, die er so ironisch wie konsequent dem persischen GroBkénig Xe-
rxes in Mund legt. Nichts zeigt so ausdriicklich den Zusammenhang
von Katastrophenerkldrung und Souverénitétsbehauptung:

Die Thessaler sind kluge Leute. Sie haben das Sichere gewéhlt und sich
langst eines Besseren besonnen; und sie haben sich alle Umstdande wohl
iiberlegt, zumal daB ihr Land leicht und schnell zu erobern ist. Man hat ja

nichts weiter notig, als dem Peneios durch einen Damm den Weg durch

9 Die Teilung intensiviert und politisiert den bereits bekannten Gegensatz
zwischen Barbaren und Hellenen, wobei Herodot den Barbarenbegriff
durchaus relativiert, wenn er zeigt, dass ihn auch die Agypter benutzen
zur Kennzeichnung anderer, fremder Volker. (vgl. Koselleck: Vergange-
ne Zukunft, S. 218-229; Wilfried Nippel: Griechen, Barbaren und ,,Wil-
de“. Alte Geschichte und Sozialanthropologie, Frankfurt a. M.: Fischer
1990, S. 36).

- am 14.02.2026, 16:17:04.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417720.141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KATASTROPHE UND SOUVERANITAT | 147

die Schlucht zu versperren und in das thessalische Land miinden zu las-

sen, so steht ganz Thessalien bis ans Gebirge unter Wasser.'®

Es sind zwei Untergangsbilder, die Herodot ineinanderfiigt und gleich-
zeitig gegeneinander ausspielt: Nicht das angedrohte Ereignis der
Uberschwemmung, die physische Katastrophe, wie es uns heute schei-
nen mag, stellt sich aus Sicht des antiken Geschichtsschreibers als Ka-
tastrophe dar. In Gestalt einer politischen Parabel wird die physische
gegen die politische Katastrophe, die Unterwerfung, gewendet. Hero-
dot ldsst Xerxes fiir die Thessalier sprechen, weil diese ihre Stimme,
politische Vernehmbarkeit'', also ihre Souverénitit aufgegeben haben.
Die von Xerxes unterstellte Klugheit der Thessalier beruht auf Angst —
und dem strategischen Spiel mit dieser Angst. Den Thessaliern er-
scheint die angedrohte physische Vernichtung alternativlos, weil sie
sich einer bestimmten Deutung der natiirlich-geografischen Gegeben-
heiten beugen, Zeichen mit Tatsédchlichem verwechseln. Nicht blof die
persische Heeresmacht, sondern vielmehr die furchtsam interpretierten
Naturbedingungen notigen sie zur Unterwerfung. Unfihig, jene natlir-
lichen Zeichen in eine rationale Praxis politischer Herrschaft zu iiber-
setzen, ohne eigene Strategie und mithin Katastrophenerklarung, die
souverdne Aktion initiiert, verwandelt sich ihnen die thessalische

10 Herodot: Historien, Stuttgart: Kréner 1971, Buch 7, Kap. 130, S. 481.

11 Die Thessalier sind— nach Ranciére — unvernehmbar, ihre Argumente, ih-
re Stimme wird nicht gehort, weil der politische Entschluss, den Herodot
verkiindet, diese nicht umfasst, keine Vokabeln kennt fiir die thessali-
schen Bediirfnisse. Sie sind unhérbar im ausgehandelten Rahmen einer
Sprache iiber Gemeinsamkeit. Thre Unterwerfung schliefit sie mithin aus
der politischen wie dsthetischen Sichtbarkeit aus. Das Unvernehmen be-
ruht ,nicht einzig auf den Wortern [...]. Es beruht auf der Situation der
Sprechenden selbst. [...] Das Unvernehmen betrifft weniger die Argu-
mentation als das Argumentierbare, die An- oder Abwesenheit eines ge-
meinsamen Gegenstandes zwischen einem X und einem Y. Es betrifft
das sinnliche Darstellen dieses Gemeinsamen, die Eigenschaft der Ge-
sprachspartner selbst, es darzustellen. Die Extremsituation des Unver-
nehmens ist jene, bei der X nicht den gemeinsamen Gegenstand sieht
[...]1 Diese Extremsituation betrifft ,,in erster Linie die Politik“. Jacques
Ranciére: Das Unvernehmen. Politik und Philosophie, Frankfurt a. M.:
Suhrkamp 2002, S. 11.

- am 14.02.2026, 16:17:04.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417720.141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

148 | LEON HEMPEL, THOMAS MARKWART

Landschaft in einen Angstraum, selbstbewusstes Handeln in Kapitula-
tion. Thre letzte Entscheidung inauguriert die persische Souverénitit,
weil sie jegliche Entscheidungsfihigkeit, jedes mogliche Tun aufhebt.
Der politische Tod, die Unterwerfung unter die Stimme des Persers,
markiert eine Katastrophe, die der Suprematie jenes Anderen dient, der
sie erkldrt; ein absolutes Ende, weil sie jeden anderen Tod in sich ein-
schlief3t.

Diese Parabel kommentiert Herodot mit einer weiteren symboli-
schen Erzéhlung, die sich ebenso als performative, auf das Theater
weisende Szene prisentiert. Fiir die Alternative, sich entweder zu be-
haupten oder auszuliefern, findet der Geschichtenerzéhler ein einpréig-
sames Bild: Nachdem die persischen Herolde die griechischen Stadte
zur Kapitulation aufgefordert hatten, kehren sie zuriick zum Heer des
Xerxes, ,,einige mit leeren Hénden, andere brachten Erde und Wasser

it“'*. Symbolisiert die ritualisierte Ubergabe von Erde und Wasser

m
Unterwerfung, so demonstrieren die Gesten der gefiillten und der lee-
ren Hinde, dass einige griechische Stamme sich den Forderungen der
Perser gebeugt haben, andere nicht. Die mit Erde gefiillten Hénde sind
Zeichen der aufgegebenen Souverénitit, die leeren allerdings der be-
haupteten Entscheidungsfahigkeit. Der Unterwerfung sich verwei-
gernd, besetzen die widerspenstigen Griechen diese Leere im politi-
schen Zeichenhandel gleichsam mit einer lauernden Potenz; die
nackten Hiande bezeichnen und versprechen ihre kiinftiges souveréines
Handeln, ihr souverdnes Vermogen. Herodot beschreibt dieses Ritual
als sichtbares Symbol einer Aufteilung zwischen zwei politischen
Wahlmoglichkeiten, als dsthetische Schaltstelle zwischen der einen
und der anderen Entscheidung, zwischen den Stimmen, die sich erge-
ben und den anderen, die ihre politische Entscheidungsfihigkeit nicht
nur erhalten, sondern potenzieren, indem sie sich als politisches Volk
rechtlich konstituieren:

Gegen diese Stamme und Stidte schlossen die {ibrigen Hellenen, die den
Kampf mit den Barbaren aufnehmen wollten, einen Vertrag. Dieser Ver-
trag besagte, da} jedes hellenische Gemeinwesen, das sich den Persern

ohne Kampf und ohne durch eine Niederlage gezwungen zu sein, ergibe,

12 Herodot: Historien, 7, 131, S. 481.

- am 14.02.2026, 16:17:04.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417720.141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KATASTROPHE UND SOUVERANITAT | 149

als Buf3e an den Gott in Delphi den Zehnten zu entrichten habe. Das war

der Vertrag, zu dem die Hellenen sich verpflichteten."

Berichtet Herodot von den groflen Schlachten, von Thermopylai, Sa-
lamis und schlieBlich Plataiai, wo die Griechen endgiiltig iiber die Per-
ser triumphieren, so zeigt er insbesondere, mit welchen rationalen, po-
litischen und militdrischen Strategien der persische Riickzug aus
Griechenland erzwungen wird. Die Katastrophe ist proklamiert — und
zugleich abgewendet, indem sich ein Teil der griechischen Stimme
verbiinden. Thre Stirke besteht nicht allein im gemeinsamen und iden-
titdtsstiftenden Kampf, als vielmehr in kalkulierter Praxis, der Ent-
wicklung und Ausfithrung rationaler Verfahren. An der Katastrophen-
erklarung wie dem darin eingeschlossenen Handeln scheidet sich fur
Herodot Rationalitit von Barbarei. Mithin folgt der persische Unter-
gang nicht nur aus dem Missverstehen griechischer Strategien und
Taktiken, weil sie selbst nur eine einzige kennen, als vielmehr aus dem
der eigenen Lage. Die Perser werden Opfer ihrer Angst-Strategie, de-
ren Resultat sie irrttimlich in der vermeintlichen Flucht der Griechen
wihrend der Schlacht zu erkennen meinen. Mit der Fehldeutung des
persischen Feldherrn Mardonios, der Festlegung auf ,,shock and awe*
deutet sich die endgiiltige Niederlage bei Plataiai an. Ungeordnet stiir-
zen die Perser den angeblich Flichenden hinterher ,,ohne die Ordnung
zu bewahren und sich im Gliede zu halten. Also ging es mit Geschrei
und Getiimmel davon, um die Hellenen zu fangen“."* Dieser Mangel
an rationalem Handel bezeugt fiir Herodot den Barbaren, und aus dem
ausfiihrlich erzihlten Befund leiten die Griechen fortan ihre kulturelle
wie politische Superioritit ab."”> Aus einem politischen, kalkulierten
Aktionsplan rithrt die abendldndische Zivilisationsidee als Herr-
schaftsanspruch tiber sich selbst und tiber andere, scheidet sich iiber-

13 Ebd, 7,132, S. 481f.

14 Ebd, 9,59, S. 608.

15 ,,Die von den Perserkonigen aufgebotenen Heere erschienen den Grie-
chen als Massen willenloser Sklaven [...] Hieraus konnte sich ein Uber-
legenheitsgefiihl aufgrund der eigenen spezifisch politischen Strukturen
entwickeln [...]. Aus der Knechtsnatur der Barbaren wurde dann auch
abgeleitet, dass die Griechen tiber sie herrschen sollten. (W. Nippel:
Griechen, Barbaren und ,,Wilde®, S. 36)

- am 14.02.2026, 16:17:04.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417720.141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

150 | LEON HEMPEL, THOMAS MARKWART

heblich der Westen vom Osten, alle Verbindungs- und Herkunftslinien
kappend.

Weniger als schreckliches Ereignis beschreibt Herodot den Heer-
zug der Perser gegen Griechenland, sondern als einen Deutungsakt,
der Interpretation, Handeln und politische Macht miteinander ver-
schlieft. Dieser Akt bekundet die doppelte Potenz des adressierten Er-
eignisses, die sogleich auf das politische Handeln bezogen wird. Denn
auf die Erkldrung sowohl der drohenden Potenzialitit wie auch der
faktischen Gewalt der ,Katastrophe® griindet der Sprechakt seine poli-
tische Macht und Vehemenz. Weisen die deutbaren Zeichen zunichst
nur auf mogliches kiinftiges Geschehen, auf ein (noch nicht durch den
Akt bestimmtes) Vermogen als den einen Aspekt der Potenz — von den
Thessaliern entkriftet, indem sie die Zeichen ins unausweichliche Fak-
tum festsetzen —, so zeigt die Wendung in die Tat hingegen die zweite
Seite der Potenz. Wo Vermdgen und Aktion sich verbinden, vollzieht
sich die Katastrophenerkldrung als Akt der Souveridnitit. In ihr fligt
sich der Potenzbegriff als Ganzes, aus der moglichen Gewalt wird rea-
le politische Gewalt ohne sich als Potenzialitdt, als Vermdgen zur
Macht aufzuheben. Entsprechend heiflt es bei Agamben: ,,Potenz und
Akt [sind] nur die beiden Aspekte des Prozesses der souverdnen
Selbstbegriindung des Seins.«'®
die Ambivalenz von Féhigkeit und Gewalt, demonstriert musterhaft
die Aspekte der Souverdnitdt: Wenn die Griechen die persischen Ge-
sandten mit leeren Hénden zuriickschicken, also ihr Vermdgen zum

Das Katastrophendispositiv, verfugt in

politischen Handeln zur Schau stellen, so ist ihre gleichsam nationale
Souverénitit begriindet.

Aber nicht nur die sukzessive Unterwerfung der Volker und ein-
zelner griechischer Stimme durch die Perser erkldrt Herodot zu Vor-
zeichen der Katastrophe. In einzelnen Episoden der Historien erweisen
sich auch Naturereignisse als Zeichen. Doch Geltung erlangen sie
nicht in Bezug auf ein Ereignis, sondern nur als Teil einer Katastro-

16  Agamben: Homo sacer, S. 57. ,,Die Souverdnitit ist immer doppelt, weil
das Sein sich selbst aufhebt, indem als Potenz mit sich selbst in der Be-
ziehung des Banns [bando] (oder der Verlassenheit [abbandono]) ver-
bunden bleibt, um sich dann als absoluter Akt zu verwirklichen (der mit-
hin nichts weiter voraussetzt als die eigene Potenz). Die reine Potenz und
der reine Akt sind letztlich nicht auseinanderzuhalten, und genau diese

Zone der Ununterscheidbarkeit ist der Souverén [...].“ S. 57f.

- am 14.02.2026, 16:17:04.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417720.141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KATASTROPHE UND SOUVERANITAT | 151

phenerkldrung, wie sie Herodot im 6. Buch am Untergang der Bewoh-
ner von Chios vorfiihrt. Haben sich die Chier nicht wie die Thessalier
dem Schicksal ergeben, werden sie vielmehr iiberwiltigt, so stellt sich
die Frage, wie sich hier Katastrophe und souveriner Akt verbinden,
inwiefern und warum Handlungsméglichkeiten eine Grenze gesetzt
wird?

Doch pflegen schwere Schicksalsschldge, die eine Stadt oder ein Volk
treffen sollen, durch Vorzeichen sich anzukiindigen. Auch den Chiern
waren sehr deutliche Vorzeichen zuteil geworden. Von einem Chor von
hundert Jiinglingen, den sie nach Delphi schickten, kehrten nur zwei nach
Hause zurtick; achtundneunzig raffte eine Seuche dahin. Und in der Stadt
selber fiel um dieselbe Zeit, kurz vor der Seeschlacht, die Decke auf die
lernenden Kinder in der Schule herab, so dafl von hundertundzwanzig
Knaben nur einer mit dem Leben davonkam. Solche Vorzeichen hatte der
Gott geschickt, und dann kam die Seeschlacht und warf die Stadt darnie-
der, und jetzt kam noch Histiaios mit den Lesbiern. Die so geschwichten

Chier konnte er ohne Miihe unterwerfen.!”

Mischa Meier konstatiert, dass hier ,,die verhdngnisvollen Ereignisse —
Seuche, Hauseinsturz, verlorene Seeschlacht — [...] zunédchst einmal
nur als Vorzeichen fiir das eigentlich katastrophale GroBereignis, die
Unterwerfung der Polis* fungieren, die ,,prinzipiell neutral[en]* Ereig-
nisse lassen sich erst durch den Untergang als Zeichen der Katastrophe
deuten.'® Ohne das konkrete Ende blieben sie beliebig, und nur in Be-
zug auf die Unterwerfung werden sie zu Katastrophenzeichen. Obwohl
Herodot nicht erkennen lasst, ob die Chier sich dem Schicksal ergeben
oder kdmpfen, weist ihre Vernichtung auf den besonderen Fall einer
tragischen Ausweglosigkeit. Gleichsam als Parabel erzdhlt Herodot,
dass souverine Akte — wie das zuletzt ausweglose Ringen der Chier —
die unbegreifliche Gewalt des Schicksals, mithin das Mythische, nicht
absolut aufzuheben vermogen; dass Potenz und Mythos sich ver-
schranken. Die Potenz der adressierten Ereignisse kann sich nicht nur
als Gewalt des souverdnen Akts, sondern auch als uniiberwindbar er-
weisen. In diesem Moment wird diese Potenz als sowohl Mythos er-
fahren wie auch reale Begriindung souverinen Handelns — als Gefahr.

17 Herodot: Historien, 6, 27,S. 389.
18 Mischa Meier: Zur Terminologie der (Natur-)Katastrophe, S. 53.

- am 14.02.2026, 16:17:04.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417720.141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

152 | LEON HEMPEL, THOMAS MARKWART

Wenn die Katastrophenerklarung Potenzialitit beschwort, die
mogliche Wendung zum Guten wie zum Schlechten, so erzwingt erst
das Bewusstsein eines moglichen Scheiterns die rationale Praxis,
driingt sich erst aus Not der verniinftige Plan. Unwigbarkeit' weist
dem Handeln moralisches Mal} wie rationalen Anlass. Die aus der ein-
fachen Potenz als Gewalt, aus scheinbar absoluter Herrschaft aus-
schlagende Hybris, markiert, Grundmotiv antiker Dramatik, umge-
kehrt den Umschlag in die Irrationalitidt. Die Katastrophenerkldrung
zieht somit eine Linie zwischen rationalem Handeln, das die M6glich-
keit des Scheiterns einrechnet, und irrationalem Handeln, das diese
Moglichkeit in der Selbstiiberschitzung verkennt. Darin scheint der
padagogische Sinn der Historien Herodots auf; am Katastrophenbe-
griff entwickeln diese ihr dialektisches Ethos: Auf der praktischen Sei-
te ist rationale Aktion dem Untergang entgegengesetzt, auf der morali-
schen Seite werden dieser Souverinitit, insbesondere wenn sie absolut
wird, Grenzen gesetzt durch die stete Gefahr des Scheiterns. Bedarf
Rationalitdt mithin der Katastrophe, um sich — aus der Not — als refle-
xives Handeln zu begriinden, gegen die stets drohende Irrationalitit zu
bewahren, so bindet andererseits die griechische Katastrophenerkla-
rung Rationales an Mythisches, um jenem Mal} wie Grund zu setzen.
Wo sich Zeichen und Ereignis unausweichlich verbinden, wie im Fall
der Chier, wird die Katastrophe zur moralischen Mahnung einer
gleichsam hoheren Gewalt, des Rationalitit begriindenden Mythos.

19 Diese wird bei den Rémern wie auch bei Niccolo Machiavelli, dem poli-
tischen Katastrophentheoretiker, als ,,Fortuna® bezeichnet, die Rationali-
tdat fordert: ,,Doch da wir einen freien Willen haben, halte ich es nichts-
destoweniger fiir moglich, da8 Fortuna zur Hilfte Herrin iiber unsere
Taten ist, daf} sie aber die andere Hilfte oder beinahe soviel uns selber
iberldBt. Ich vergleiche sie mit einem reiBenden Strom, der bei Hoch-
wasser das Land iiberschwemmt, Bdume und H&user niederreif3it, hier
Land forttrégt und dort anschwemmt; alles ergreift vor ihm die Flucht,
jeder weicht seinem Ungestiimen aus, ohne nur den geringsten Wider-
stand leisten zu konnen. Obwohl die Dinge so liegen, bleibt doch nichts
anderes {ibrig, als da3 die Menschen in ruhigen Zeiten durch den Bau
von Deichen und Ddmmen Vorkehrungen treffen, und zwar derart, daf3
die steigenden Fluten entweder durch einen Kanal abgeleitet werden oder
ihre Wucht gehemmt wird, damit sie nicht so rasend und verheerend
wird.” Machiavelli: Der Furst, Stuttgart: Kroner 1978, S. 102f.

- am 14.02.2026, 16:17:04.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417720.141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KATASTROPHE UND SOUVERANITAT | 153

Die Geschichtsschreibung Herodots hebt an mit der episch zur
Katastrophe erkliarten Bedrohung Griechenlands, vor allem jedoch in-
auguriert sie ,Katastrophe® zuerst als politischen Begriff. Am Ende je-
doch steht die Erkldrung der persischen Katastrophe, um griechische
Souverdnitét zu substanziieren. Herodots Historien erzéhlen exempla-
rische Geschichten, die zwar historische Faktizitdt beanspruchen, aber
vielmehr noch ein politisches Ethos veranschaulichen, das, indem es
die Griechen von den als Barbaren apostrophierten Persern scheidet,
die Einheit Hellas begriindet und bestimmte Inklusionsmerkmale be-
reitstellt. Herodot demonstriert die politische wie rationale Praxis und
die Religion als die beiden wechselseitig sich bedingenden Pole grie-
chischer Einheit. Im griechischen Katastrophendispositiv ist der Zu-
sammenhang zwischen souverdnem Akt und Mythos konstitutiv, es in-
tegriert den Dualismus von Griechen und Persern. Dieses Dispositiv
bedarf des Schicksals wie der Barbaren, (dsthetisch) anschauliche und
zugleich abstrakte Verkérperung irrationalen Handelns, um Souverd-
nitét zu behaupten.

Wo das Innen-AuBlenverhiltnis sich auflost, die abgedrdngten
Barbaren gleichsam unsichtbar werden, entblof8t sich die Schwiche
dieses gemeinsamen politischen Fundaments und der zum common
sense erhirtete Gegensatz von Freund und Feind wendet sich nach in-
nen: Die Zwistigkeiten zwischen den griechischen Stidten und Stim-
men beginnen unmittelbar im Anschluss an die Vertreibung der Perser.
Die eskalierenden kriegerischen Streitigkeiten, die fiinfzig Jahre nach
der Persischen Niederlage zum Peloponnesischen Krieg fiithren sollten,
haben Herodot zu seiner historische Erzdhlung getrieben: ,,[...] denn
Zwietracht im eigenen Volke ist ebensoviel schlimmer als Krieg, wie
Krieg schlimmer ist als Friede.“”” Aus diesem politischen Grund er-
zdhlt er die Historien als Katastrophen. Dabei verfolgt er durchaus
vergleichbare Wirkungsabsichten wie das Drama seiner Zeit, stofit
aber an eine dsthetische Grenze, die erst das Drama zu iiberwinden
vermochte.

20  Herodot: Historien, 8, 3, S. 527.

- am 14.02.2026, 16:17:04.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417720.141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

154 | LEON HEMPEL, THOMAS MARKWART

DAS DRAMA ALS RETTUNG DES POLITISCHEN.
DIE VERGEGENWARTIGUNG DER KATASTROPHE

In der griechischen Tragodie wird der Katastrophenbegriff in der Un-
mittelbarkeit des auf die Bithne gebrachten Leidens anschaulich, die
katastrophische Gewalt vor der gesamten, im Theaterraum versam-
melten Polis wirksam. Das politisch-ethische Moment der Katastro-
phe, wie es bei Herodot vorbereitet ist, erfihrt hier seine Zuspitzung.
Unmittelbar nach der Vertreibung der Perser zur Bliite gelangend, ver-
gegenwirtigt die attische Tragodie die iiberstandene Bedrohung. Sie
rekurriert zunéchst auf das Innen-AuBenverhéltnis von Griechen und
Persern, bevor aus den iiberlieferten Sagen die Potenz des Mythischen
aus griechischer Vorzeit reaktiviert wird. Der Gegensatz von affekti-
ven und rationalen Handeln wird vom konkret historischen Freund-
Feind-Verhiltnis abgezogen und gleichsam verinnerlicht, um Motiv
und Mal rationalen politischen Handelns aufzufiihren. Die unter-
schiedlichen Sagen werden als gemeinsames Repertoire der Griechen
auf der Biihne eingesetzt. Vorgefiihrt werden paradigmatische Ent-
scheidungssituationen, katastrophische Wendungen von Einzel- und
Familienschicksalen, an denen sich politisches Denken manifestiert.
Knapp zwei Generationen vor Herodot geboren, erlebt Aischylos
den Krieg gegen die Perser; er kimpft bei Marathon und Salamis, jener
Seeschlacht im Jahre 480, wo die Griechen — nach Christian Meier —
ihre Einheit und Gleichheit jenseits sozialer Unterschieden erstmals
radikal erfahren.”’ Hier gewinnt Aischylos jene Anschauung, die sein
Drama als politisches begriindet. Die ilteste der tiberlieferten Trago-
dien des Aischylos, Die Perser, bedient sich nicht nur des gleichen
historischen Stoffes wie die Historien des Herodot; aufgefiihrt 472 v.
Chr., sondern verfolgt auch die gleiche politisch-ethische Intention.
Das Drama reflektiert die persische Niederlage, indem es die Konse-
quenzen der Entscheidung des GroBkonigs Xerxes, Griechenland an-
greifen und unterwerfen zu wollen, veranschaulicht. Dessen Hybris,

21 Die Triére — auf der Ruderbank begegnen sich unterschiedslos Handwer-
ker und Adlige — wird zum eigentlichen politischen Ort der demokrati-
schen Polis, dem auf dem Lande nur das Theater korrespondiert. Vgl.
Christian Meier: Athen. Ein Neubeginn der Weltgeschichte, Berlin: Sied-
ler 1993, S. 17ft.

- am 14.02.2026, 16:17:04.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417720.141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KATASTROPHE UND SOUVERANITAT | 155

den ,heiligen Hellespontos“** mit einer Briicke zu iiberspannen und
damit die durch die Griechen gesetzte kosmisch politische Ordnung,
die Grenze zwischen Asien und Europa, zu iiberschreiten, kiindigt sich
an als signifikantes Vorzeichen der Katastrophe. Liegt diese Ereignisse
vor der Dramenhandlung, so werden sie von Dareios, Vater des Xer-
xes, zur Katastrophe erklédrt. Bereitete die Grenziiberschreitung die
Niederlage vor, so erscheint sie in der Deutung des Vaters, sozusagen
Sprachrohr griechischer Ordnungsvorstellungen, als Uberhebung, ,,des

23 .
“~. Aus dem Totenreich empor

stolzen Sinnes gottvergefnen Ubermut
gestiegen, vergleicht Dareios die ruhmreiche Vergangenheit Persiens
mit der Gegenwart und spricht seinem Sohn jegliche Souverénitét ab.
Diese Deutung verlangt nach einer sichtbaren Konsequenz: Der sei-
nem Schmerz unterworfene Xerxes exemplifiziert noch einmal affek-
tives, irrationales Handeln, beweist mithin seine Unféhigkeit zur Sou-
verdnitdt. Das Drama schlieft mit Gestammel, dem Wehgeschrei des
Konigs und seines Volkes*. Ausgewiesen als Barbaren, haben die Per-
ser — wie die Thessalier bei Herodot — mit ihrer Souverénitét auch ihre
Sprache verloren. Die Perser etablieren eine Tradition, nach welcher
der Abschluss einer Tragodie, wie bis heute im franzosischen Sprach-
gebrauch, Katastrophe heif3t.

Erscheinen die Perser auf der Szene im griechischen Gewand, um
dem athenischen Zuschauer die Warnung vor der Hybris einzuschir-
fen, so bleibt durch die demonstrierte historische Faktizitit eine Dis-
tanz, die die Ubertragung des persischen Leids auf die Griechen, die
katastrophische Wirkung auf die Zuschauer, fraglich macht. Nicht als
Sieger gilt es die Griechen in diesem einzig erhaltenen Teil der Tetra-

22 Aischylos: ,,Die Perser*, 745, in: ders.: Tragodien und Fragmente, Stutt-
gart: Kroner 1957, S. 44.

23 Ebd, 830, S. 47.

24 Ebd., 906-1077, S. 49-56. Dagegen begegnet griechisches Ethos Leid mit
Standhaftigkeit, wie in den Versen des frithgriechischen Dichters Archi-
lochos: ,,Doch es geben die Gétter, mein Freund, ein linderndes Mittel
fiir den unheilbaren Schmerz: Thn zu ertragen die Kraft. Bald erfa3t das
Leid diesen, bald jenen; nun traf es uns selber. Unter dem blutigen
Schlag stohnen wir auf; andere wird es zu anderer Zeit treffen. Doch rafft
euch zusammen, es zu ertragen und wehrt dem weibischen Jammern.“
(Zit. nach Mischa Meier: Zur Terminologie der (Natur-)Katastrophe,
S. 161).

- am 14.02.2026, 16:17:04.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417720.141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

156 | LEON HEMPEL, THOMAS MARKWART

logie zu zeigen, sondern die im griechischen Sieg enthaltene Gefahr
der Hybris anzumahnen, wie sie sich in Athen zeigt”. Aischylos ver-
sucht dieses Problem zu 16sen, indem er sich dem Mythos zuwendet.
Erfahrt sich die Polis im Theater leibhaftig als Gemeinschaft, so erlebt
sie zugleich ihre Geféhrdung auf der Szene durch die Verstrickungen
der Akteure in das unausweichliche Schicksal, durch die Hybris
machtbesessener Helden. Der dem Theater aufbereitete Mythos ist
weniger Gottesdienst als vielmehr Vehikel des politischen wie auch
des individuellen Ethos. In der Tragodie kollidiert jene doppelte Po-
tenz der Katastrophe, ist der konstitutive Zwiespalt von Vermogen und
Macht, von Wissen und Tat dramatisch aufgerissen. Und die ahisto-
risch-mythische Welt erméglicht eine &sthetische Ndhe und Allge-
meingiiltigkeit, wie sie durch keine historische Faktizitdt sich errei-
chen lief3e.

Es sind bestimmte griechische Mythen, vor allem der Sagenkreis
um die mykenische Herrscherfamilie der Atriden, die in Aischylos’
folgenden Tragddien den Konflikt zwischen Schicksal und Tat in im-
mer neuer Variation aufbereiten. Diese Mythen liefern die Narrative
des Katastrophischen, grundieren die Basis der Katastrophenerkldrung.
Enthiillen sie den inneren Konflikt der Souverinitit, so sind sie der
ideale Stoff der Theaterkatastrophe, sind Lehrbuch und Warntafel zu-
gleich. In seiner Tragodie Agamemnon formuliert Aischylos das poe-
tologische Prinzip der Katastrophe als ,Gesetz des Zeus®, das zum the-
atralischen Rezeptionsgesetz gerit: ,,lhn, der uns des Denkens Weg /
Fiihrt zum Lernen durch das Leid, / Unter dies Gesetz uns stellt!“*
Nicht durch ein — aufwendig inszeniertes — Ereignis soll das Publikum
iberwiltigt, vielmehr in den Konflikt der Protagonisten versetzt wer-
den, was Aristoteles spater mit dem Begriff der Katharsis bezeichnen
wird. Mithin wird Sichtbarkeit ausgespart, werden die Ereignisse dis-
tanziert durch Botenbericht und Mauerschau. Denn auf die ethischen
Konsequenzen, den Lernprozess der Protagonisten wie auch des Pub-
likums zweckt die Dramenhandlung. Nicht das Ereignis, sondern die

25  Unmittelbar nach dem Sieg tiber die Perser gefihrden die Heerfiihrer
Pausanias und Themistokles, jeweils die Alleinherrschaft tiber Griechen-
land anstrebend, die errungene Einheit. Vgl. Thukydides: Peloponnesi-
scher Krieg, Stuttgart: Reclam 1966, Buch 1, 135-139, S. 101-104.

26  Aischylos: Agamemnon, 176ff, in: ders.: Tragddien und Fragmente,
S. 204.

- am 14.02.2026, 16:17:04.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417720.141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KATASTROPHE UND SOUVERANITAT | 157

Reaktion entscheidet dariiber, ob sich die Katastrophe als Wendung
zum Besseren erweist oder in den Untergang fiihrt. Die Katastrophe,
die als ethische Herausforderung neutral bleibt, gewinnt nur Bedeu-
tung, weil sie in die pddagogische Konstellation von mythischem Kon-
flikt, Publikum und Theater als politischer Institution eingebunden ist.
Indem das dramatische Dispositiv den Mythos einhegt, zielt die Kata-
strophenerklarung auf die ethische Korrektur und Rechtfertigung der
attischen Polis. Das Theater besteht als Schule der Souverinitit, hier
hat politisches Handeln seine Gesetze zu erfahren.

Exemplarisch zeigt die Orestie des Aischylos, wie die Tragodie
am Mythos die Moglichkeit gewinnt, menschliche AnmafBungen in
konkreten, gegenwértigen Situationen darzustellen, wobei im letzten
Stiick der Trilogie, Die Eumeniden, dem katastrophischen Katarakt ei-
ne alternative Richtung gewiesen wird, die Riickkehr in die politische
Praxis. Nicht an einem mythischen, sondern an einer dem athenischen
Publikums bekannten Institution, dem Areopag, l16sen sich die Kon-
flikte und Widerspriiche, die die Geschichte des Orestes und damit
auch des Atridengeschlechts beherrschten. Auf einem irdischen Ge-
richtsplatz haben sich die Protagonisten zu verantworten: Neben Ores-
tes miissen Apollon, Gott des delphischen Orakels, der Orestes zum
Muttermord angestiftet und damit dem Fluch der Atriden eine weitere
Episode beschert hatte, und selbst die Orestes eifrig verfolgenden
Erinnyen, die alten chthonischen Rachegéttinnen, ihre Verteidigungen
und Anklagen vor die athenischen Richter bringen, denen die Repra-
sentantin der Stadt, Athene, vorsteht. Demonstriert die G6ttin ihre rati-
onalen, moderierenden und politischen Féhigkeiten, so bezeugt diese
symbolische Personifikation das politische Programm Athens. Diese
Symbolfigur propagiert die Bedeutung fiir und mehr noch den Macht-
anspruch der Stadt iiber Griechenland — als Garant und Schutz der
Einheit.

Nicht nur entscheidet Athenes Stimme fiir den Freispruch Ores-
tes, es gelingt ihr ebenso, die Erinnyen zu verséhnen, welche einst ar-
chaische Ordnung verhédngten iiber den ihren Trieben, chaotischer Na-
tur unterworfenen Menschen. Drohen die Rachegéttinnen, dass, wenn
ein irdischer Beschluss auf dem Areopag ihre Macht einschrénkte,
Anarchie ausbreche, so begegnet Athene diesem Zorn mit einem In-

- am 14.02.2026, 16:17:04.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417720.141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

158 | LEON HEMPEL, THOMAS MARKWART

klusionsgebot, ,,an throneshellem Herde heimisch hier zu sein“?’. Sie
hegt die alte numinose Macht in den Mauern der Polis; aus den unheil-
vollen Erinnyen werden segensreiche Eumeniden, wobei der auf der
Aeropag ausgehandelte Vertrag ihre mythische Potenz als Drohung
aufbewahrt. Athenes Vernunft erweist sich gerade darin, der Vernunft
eine irrationale Drohung als Mal3 zu setzen. Im Unterschied zu den
Historien Herodots, in denen der Vertrag der Griechen nur drohender
Eroberung entgegengesetzt ist, fiihrt dieser hier unter Federfiihrung der
gottlichen Représentantin zu einer Garantie der politischen Ordnung,
indem sie den Eumeniden die Macht iiber die attische Okonomie zu-
weist. Als Strafgottinnen brachten die Erinnyen Katastrophen tiber den
Menschen. Als paradoxe Schutzgdttinnen sollen sie diese sowohl als
Potenz bewahren als auch abwehren, fiir das Wohl der Familien, der
kleinsten sozialen Einheit der Polis, sorgen, solange ihnen Verehrung
entgegengebracht wird. Das idyllische Bild der Sicherheit wird gegen
die Schreckbilder der Katastrophe gewendet; die in Eumeniden ver-
wandelten Erinnyen versprechen nun eine Sicherheit, in der die Schre-
cken drohend noch aufleuchten:

Wehen soll waldverwiistend Wetter nie / — Das ist mein Geschenk dem
Land — / Brand nie, Pflanzenauge sengend, suchen / Dieses Landes Auen
heim; / Nie ersticken Milwachs jammervoll der Saaten Bliihn; / Schafe,
froh in Sattigkeit, / Zwillingslimmer um sie her, / Erndhr’ dies Feld zu
seiner Zeit; des Berges Schatz / Strom ,erzreich, sei der Arbeit Frucht, /

Gétter Segen froher Fund!™®

Das durch die Erinnyen drohende Ungliick wird zum Anlass politi-
scher Konstitution, in deren Rahmen die einstigen Rachegéttinnen,
mithin Instanzen des Katastrophischen, institutionalisiert werden. Als
Eumeniden stellen sie nun gewissermaf3en eine Form des Polizeilichen
ante litteram dar, in deren Keim die Potenz des Katastrophischen als
nunmehr konstitutionell gebindigte Gewalt aber prisent bleibt. So sol-
len sie die Frevler wie Unkraut ,,ausjaten”. Wer den Vertrag bricht,
dem droht Strafe der reaktualisierten mythischen Gewalt: ,,[...] nicht
weil} er, woher / Ihn treffen die Schldge des Lebens.“ Der Vertragsbre-

27 Aischylos: ,,Die Eumeniden®, 806, in: ders.: Tragodien und Fragmente,
S.331.
28 Ebd., 937-946, S. 335.

- am 14.02.2026, 16:17:04.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417720.141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KATASTROPHE UND SOUVERANITAT | 159

. . . 29 . .
cher wird zum ,,Prahler im wortlosen Grimme*“”, er verliert seine

Stimme und verwirkt somit sein Biirgerrecht. Indem Athene also die
mythische Gewalt der katastrophischen Gottheiten integriert, bewah-
ren diese ihre urspriingliche Macht, die alte rechtliche Ordnung der
Gaia jenseits positiver juristisch rationaler Modelle zu exekutieren. So
lassen sich die Erinnyen einerseits von Athene besénftigen, anderer-
seits begriindet ihre vertraglich gefesselte Gewalt doch erst das MaB,
an dem sich die Polis erhélt und vor menschlicher Anmafung schiitzt.
Sie sind Ausdruck und Gewihr athenischer Souverénitat.

DAS ENDE DER POLIS ALS KATASTROPHE

In seinen Tragddien steckt Aischylos das politische Ideenfeld der
athenischen Polis am Begriff der Katastrophe ab. Aus dem seiner
Kriegserfahrung abgewonnenen optimistischen Modell sowohl grie-
chischer Einheit wie Demokratie bezieht er die Rechtfertigung fiir
Athens Suprematie. Nur Athen vermag, wie er glaubt, die Gegensitze
der griechischen Stiddte auszugleichen. Aber dieses Postulat wird zer-
trimmert durch eine Realitidt, in der unmittelbar nach dem persischen
Krieg durch den Hegemonialanspruch Athens, die 6konomische Kon-
kurrenz mit Korinth und die politische mit Sparta innergriechische
Streitigkeiten toben, die im Peloponnesische Krieg zwischen 431 und
404 v. Ch. eskalieren. Thukydides ist der Chronist dieses Krieges, ei-
ner katastrophalen Realitét:

Von den vergangenen Taten war die grofite der Perserkrieg, doch auch er
fand in zwei Seeschlachten und zwei zu Lande eine rasche Entscheidung.
Dieser Krieg dagegen dauerte sehr lange und Leiden brachen in ihm tiber
Hellas herein wie kaum sonst in gleicher Zeit. Nie wurden so viele Stidte
erobert und entvolkert, teils von Barbaren, teils von den kdmpfenden
Gegnern selbst — einige erhielten sogar nach der Eroberung eine véllig
neue Bevolkerung —, nie gab es so viele Verbannungen, so viel Blutver-
giefen, sei es im Krieg selbst, sei es in den Parteikdmpfen. Was man frii-
her nur vom Horensagen kannte, in der Wirklichkeit aber nur selten be-
stitigt fand, das erschien jetzt nicht mehr unglaublich: Erdbeben, die
weite Landstriche mit ungeahnter Stirke heimsuchten, Sonnenfinsternis-

se, die in dichterer Folge eintraten als es von frither her berichtet wurde,

29 Ebd., 931-935, S. 335.

- am 14.02.2026, 16:17:04.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417720.141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

160 | LEON HEMPEL, THOMAS MARKWART

auflerdem an manchen Orten gewaltige Diirre und in der Folge dann
Hungersnot und schlieBlich, der hérteste Schlag, ja zum Teil auch die

Vernichtung: die Pest — all das brach im Gefolge des Krieges herein.*’

Kehrt die durch die politische Ordnung gebannt geglaubte Katastrophe
in voller Wucht zuriick, so werden die Ereignisse nicht wie bei Hero-
dot als Vorzeichen, sondern als Folgeerscheinungen des innergriechi-
schen Krieges gelesen. Gleichsam entlassen aus dem integrierenden
Vertrag, rdcht nun die mythisch strafende Gewalt der Erinnyen die
ibermiitig verletzte Ordnung, erscheint diese Gewalt als Suspendie-
rung der institutionellen Krifte zur Abwehr der Katastrophe, mehr
noch exemplarisch als Auflosung der athenischen Polis. Erdbeben,
Sonnenfinsternisse, Diirren und schlielich die Pest, an der auch Peri-
kles, oberster Kriegsherr der Athener, zugrunde geht, weisen auf den
drohenden vollstindigen Verlust des bei Aischylos und Herodot be-
schworenen Ideals politischer Souverénitit. Im Unterschied zum élte-
ren Historiografen erscheint Thukydides als Chronist der Verzweif-
lung. Auf den depravierten Postulaten beruht die Griindlichkeit seiner
historischen Methoden sowie seines Stils. Die Enttauschung gerdt zum
treibenden Motiv, die Griinde des griechischen Biirgerkrieges in den
historischen Einzelheiten zu fixieren, die Katastrophe als politischen
Souverénititsakt im Stofflichen aufzulésen — als Verlust hellenischer
Souverdnitit zu beklagen. Weil Zukunft sich Thukydides durch fort-
dauernde Schrecken verschlief3t, ist er eher noch als Herodot Begriin-
der der Geschichtsschreibung.

Thukydides verweigert den Geschichten exemplarischen An-
spruch, ringt um Faktizitit, der er pessimistisch sich ausliefert. Ge-
zeichnet von der moralisch-politischen Enttduschung, entkleidet er die
schrecklichen Ereignisse der pddagogischen Funktion des Katastrophi-
schen, wie Aischylos und Herodot sie noch intendierten. Die Pest, an
der der Chronist selbst zeitweilig erkrankt war, wird nach ihren Ursa-
chen und sozialen Wirkungen befragt. Thre Herkunft und ihr Verlauf
werden am Detail geschildert, jedoch aus den Ereignissen keine politi-
schen Lehren gezogen. Das Ethos wendet sich vom Politischen ab; der
entscheidende Unterschied zu den optimistischen Vorgéangern besteht
vor allem darin, dass die Schrecken, die Toten und Gemordeten, jetzt
explizit, gewissermafen sichtbar vorgefiihrt werden. ,,Tote und Ster-

30  Thukydides: Der Peloponnesische Krieg, 1, 23, S. 24.

- am 14.02.2026, 16:17:04.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417720.141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KATASTROPHE UND SOUVERANITAT | 161

bende lagen iibereinander, halbtot wilzten sie sich auf den Straf3en und
bei allen Brunnen, in wildem Verlangen nach Wasser. Die Tempel, in
denen sie hausten, lagen voller Leichen der dort Verstorbenen.«®' An-
stelle des Terrors® tritt der Horror des Sichtbaren, die Schrecken des
Tatsdchlichen. Die unsichtbare Latenz scheint depotenziert, aufge-
braucht das nur in Zeichen sich symbolisierende Vermogen, welches
einst Katastrophe und Souverin aufeinander bezog. Die sich hier voll-
ziehende Wendung fiihrt von der Polis zum Einzelnen, der, sozusagen
Autokrat, sich angesichts der sozialen Anarchie selbst zu behaupten
hat. Das Ubel der Pest zeigt sich dem Historiker vor allem in ihrer
ethischen Konsequenz, der Mutlosigkeit”; sie fuhrt, wie Thukydides
die Katastrophe erklart, zur Unterwerfung unter das Leid, zum radika-
len Wandel der sozialen Verhiltnisse von Arm und Reich, zur Sitten-
losigkeit. ,,Vollig tiberwiéltigt vom Leid und ratlos, was aus ihnen wer-
den solle, kehrten sie sich nicht mehr an gottliches und menschliches
Gebot.«*

Die Pesterfahrung Thukydides’ ist das Aquivalent zur Kriegser-
fahrung Aischylos’, diese fiihrt in die radikale Sozialitdt der Polis und
zur Verteidigung demokratischer Institutionen, jene aus der Sozialitét
hinaus in Anarchie und Diktatur. Beide behandeln jedoch die Erfah-
rung von Egalitdt. Thukydides verschmilzt die Bedeutungsschichten
des Katastrophischen, Unterwerfung und permanenten Wandel, ohne
dass er eine Aussicht auf Erlosung eroffnet jenseits der reinen, indivi-
duellen Selbstbehauptung. Angesichts der Schrecken erzieht sich

31 Ebd, 2,52,S. 149.

32 In der berihmten Unterscheidung von Ann Radcliffe bezeichnet ,, Terror*
unsichtbare Schrecken, lauernde Potenzialitit, vor allem aber weist der
Begriff auf die Entfaltung von Souverinitit. ,,Terror and horror are so far
opposite, that the first expand the soul, and awakens the faculties to a
high degree of life; the other contracts, freezes, and nearly annihilates
them.” Vgl. Ann Radcliffe: ,,On the Supernatural in Poetry, in: New
Monthly Magazine 16, 1 (1826), S. 145-152, hier S. 150. Thukydides da-
gegen gewinnt aus dem Stofflichen die Bestétigung als Historiker.

33, Das Furchtbarste an dem ganzen Ubel aber war die Mutlosigkeit, sobald
sich einer krank fiihlte — denn sie iiberlieBen sich gleich der Verzweif-
lung, gaben sich vollends auf und leisteten keinen Widerstand [...].“
Thukydides: Der Peloponnesische Krieg, 2, 51, S. 148.

34 Ebd, 2,52, S. 149.

- am 14.02.2026, 16:17:04.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417720.141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

162 | LEON HEMPEL, THOMAS MARKWART

Thukydides zum kalten Beobachter, zum Souverin seiner selbst. Die
von Thukydides geschilderten Ereignisse weisen auf das attische Ethos
als abwesendes; kaum noch grundiert es Praxis und Institutionen der
Polis. Die Ereignisse, die ihn unmittelbar umgeben, werden von ihm
gewissermaflen theatralisiert, in Szene gesetzt und ausgerichtet auf ein
Thema: der Held in seinen Taten und Reden. Auf die Biihne seiner
Geschichtserzidhlung erscheint ein souverdnes Paar: er selbst als niich-
terner Chronist und Perikles als das verbliebene politisch-moralische
Vorbild, als einziger Akteur der athenischen Polis. In dieser Verbin-
dung von Chronist und Politiker begriindet Thukydides eine Ge-
schichtspolitik”, die sich allein auf den einzelnen Souverin, auf Perik-
les bezieht, geradezu Panegyrik betreibt. Als rationales Unterfangen,
das standig nach Griinden fahndet und dabei strengen Ordnungsprinzi-
pien folgt, ist die Historiografie Leistung und Resultat der Souveréni-
tatsbehauptung. Wihrend Perikles zum Vorbild politischer Souveri-
nitédt aushértet, prasentiert sich Thukydides als Muster individuell-mo-
ralischer Selbstbehauptung in der Katastrophe. Vorgefiihrt wird eine
postulierte Koinzidenz von politischer und individueller Souverénitét
angesichts der erklédrten Katastrophe des Peloponnesischen Kriegs.
Wihrend im Laufe des Krieges die Giiltigkeit des Nomos in der
Stadt zusehends schwindet, dringeln sich reprisentative Gebdude auf
der Akropolis und anderen Hiigeln der Stadt. Die Institutionen, Areo-
pag (Gericht), Ekklesia (Volksversammlung), Dionysostheater36 und
Tempel, verschlieBen den Nomos in die biirokratisch-polizeilichen
Regeln des Gemeinwesens, in die architektonisch symbolische, recht-
liche, politische und religiose Praxis. Topografisch verankert in der
Polis, findet der Nomos nicht zuletzt im Theater seinen Ort, das dsthe-
tisch verdoppelt den Zusammenhang zwischen Gesetz und politischer
Gemeinschaft der athenischen Gegenwart sichtbar zu machen hat, ar-
chitektonisch représentiert jedoch wird er vor allem auf der Akropolis.
Im Laufe des 5. Jahrhunderts wandelt sich jedoch die Semantik ihrer

35 Vgl. dazu Aleida Assmann: Der lange Schatten der Vergangenheit. Erin-
nerungskultur und Geschichtspolitik, Bonn: Beck 2007; Edgar Wolfrum:
Geschichtspolitik in der Bundesrepublik Deutschland. Der Weg zur bun-
desrepublikanischen Erinnerung, Darmstadt: WBG 1999.

36 Seit dem spiten 4. Jahrhundert v. Chr. fand die athenische Ekklesia im
Dionysos-Theater statt, was den engen Zusammenhang von Polis und

Theater demonstriert.

- am 14.02.2026, 16:17:04.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417720.141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KATASTROPHE UND SOUVERANITAT | 163

Bauten, zundchst noch Zeichen des Sieges und damit der sittlichen
Uberlegenheit Athens werden diese angesichts der Wirren und des
Biirgerkrieges zunehmend zu hellenistischen Baudenkmilern, zu
Symbolen der Absenz, des gescheiterten Ethos’. Aufgebraucht hat sich
der Nomos im versteinerten Ritual. Auf Initiative des Perikles erbaut,
listig gegen die unwilligen Biirger durchgesetzt,”” erscheinen Erech-
theion, Propylden, Parthenon- und Niketempel als architektonische
Fortsetzung der Perikleischen Rhetorik, die, gegen den Verlust, dro-
henden Untergang athenischer Macht gestemmt, vor allem sich selbst
représentieren. Doch die gleichsam verwaiste Symbolik der Tempel ist
in der politischen Praxis ldngst verhallt. Am Ausgang des flinften
Jahrhunderts ist der Parthenontempel weniger Gotteshaus als vielmehr
rational funktionalisierte Uberzeugungsarchitektur, Souverinititsbe-
hauptung eines athenischen Staatsmanns, worin sie dem literarischen
Werk des Thukydides gleicht. Die Katastrophenerkldrungen finden
sich gleichsam eingemeiflelt in Gedenksteinen, die sowohl memento
mori von vergangener politischer Praxis als auch vom Anspruch, der
rhetorisch-politischen Gewalt des Perikles kiinden.

Die in sowohl Thukydides’ Geschichtsschreibung wie auch Peri-
kles’ politischer Architektur sich vollziehende Souverénitdtsbehaup-
tung des Einzelnen in der Katastrophe scheint ebenso im Drama des
Euripides auf. Im Gegensatz zu den dlteren Dramatikern Aischylos
und Sophokles stellt er den zerbrochenen Zusammenhalt von Nomos —
als mythisches Gesetz — und Polis dar. Die Souverinitétserkldrung er-
folgt als willkiirliche theatralische Geste, um den einmal entfesselten
dramatische Konflikt entsprechend des Mythos’ 16sen zu konnen.
Wenn in der spiten Tragddie Orestes von 408 v. Chr. die in unver-
sohnlicher Parteiung zerrissene Volksversammlung iiber Orests Mut-
termord abstimmt und er schlieBlich durch erkaufte sophistische De-
magogie zum Tode verurteilt wird, widerspricht diese Entscheidung

37  Plutarchs Perikles-Biografie, voller Zweifel, ob Perikles Demokrat oder
nicht doch eher Tyrann sei, beschreibt, wie er, um die Prunkbauten
durchzusetzen, die Eitelkeit der Athener gegen diese selbst ausspielt, und
die Bauarbeiten als KonjunkturmafBnahme. Vgl. Plutarch: Grofle Grie-
chen und Rémer, 6 Bd., Ziirich/Stuttgart: Artemis & Winkler 1955, Bd.
2, S. 121-123. Vgl. auch Luciano Canfora: ,,Der Biirger", in: Jean-Pierre
Vernant (Hg.), Der Mensch der griechischen Antike. Frankfurt a. M.:
Campus 1993, S. 140-179.

- am 14.02.2026, 16:17:04.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417720.141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

164 | LEON HEMPEL, THOMAS MARKWART

dem apollinischen Gesetz, das Orest Straffreiheit zusichert. Der Zwie-
spalt zwischen demokratischer Versammlung und goéttlichem Gesetz
gerdt zum Zeichen des institutionellen Scheiterns. Lassen sich die Par-
teien nicht mehr verséhnen, so fiihrt das Urteil zum rasenden Terror
des Orests, der auf Verblindete wie Gegner libergreift. Aufgehalten
wird diese Raserei nur durch ein Mittel extremer Willkiir, das, nicht
aus der Handlung legitimiert, in seiner Kiinstlichkeit umso deutlicher
wird: Apollon erscheint am Ende der Tragddie als Deus ex machina
(mit Hilfe eines Krans) mit der Forderung, die entfesselte Mordlust,
die rasenden Leidenschaften zu bindigen.” Weil die irdischen Akteure
unmiindig, in ihrer Ohnmacht stimmlos geworden sind, entscheidet der
Maschinen-Gott iiber das Schicksal der Figuren.

Erneut besteht die Katastrophe im Souverénitétsverlust der Ak-
teure und zugleich im drohenden Souverénititsgewinn eines Tyrannen;
doch das Theater will keine plausible Losung mehr anbieten. Euripides
kiindigt die Depotenzierung des politisch-ethischen Katastrophenbe-
griffs auf dem Theater an, indem seine Tragddie die Trennung von
Theater und Polis, die politische wie auch sittliche Grenze des Thea-
ters sichtbar vorfiihrt. Apollon erscheint ostentativ als Theaterfigur wie
andererseits als (dsthetisch) illegitimer Tyrann, der, wenn Nomos erst
dort giiltig, wo géttliches und menschliches, Schicksal und politischer
Wille sich verbinden, nun auBerhalb des Gesetzes agiert. Figuriert
Apollon als kiinstliche Theaterfigur und Tyrann, so entmachtet Euripi-
des nicht nur den Mythos, sondern iiberantwortet das Souverdnitéts-
problem dem Publikum; die Katastrophe wird zur bloen Theaterkata-
strophe, und Politik entscheidet sich nicht mehr im Theater, resp. in
der Volksversammlung. Der Mythos garantiert nicht mehr die Giiltig-
keit des Nomos, reicht als Demonstrationsmodell des Katastrophischen
nicht mehr hin. Wenn die katastrophische Ausnahme, die als Uber-
schreitung im Mythos das Mal} setzt, zur Normalitdt geworden ist und
folglich keine MaBstibe mehr existieren, setzt die Wirklichkeit den
Mythos aufler Kraft. Angesichts der untauglichen Volksversammlung
und des willkiirlichen Gottes ist das Publikum oder vielmehr noch der
Einzelne aufgefordert, in der Katastrophe sich jenseits der Institutio-
nen als ausschlieBlicher Souverin zu behaupten. Die schier ausweg-
lose Situation der Katastrophe, in der traditionelle Institutionen und

38  Vgl. Euripides: ,,Orestes, 1625-1691, in: ders.: Tragddien, Ziirich und
Miinchen: Artemis 1990, S. 500-502.

- am 14.02.2026, 16:17:04.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417720.141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KATASTROPHE UND SOUVERANITAT | 165

Deutungsmuster versagen, fordert die Vernunft und Stimme des ein-
zelnen Zuschauers diesseits von Theater und Tempel.

Als sentimentaler wie konservativer Theaterdichter erweist sich
dagegen Aristophanes, wenn in seiner Komdodie Die Frosche vom
Theatergott Dionysos nicht wie geplant Euripides, sondern Aischylos
als Représentant der goldenen Zeit und die Polis rettende Autoritét aus
der Unterwelt geholt wird.”> Auf dem Hohenpunkt der athenischen
Krise mochte Aristophanes den alten institutionellen Anspruch des
Theaters restaurieren, er beharrt im Gegensatz zu Euripides auf die Ri-
tuale und Reprisentationen der symbolischen Ordnung.

DER ZORN ALS KATASTROPHE.
SENECAS STOISCHE SOUVERANITATSINSZENIERUNG

In der theatralischen Inszenierung des Euripides erscheint die Kata-
strophe depotenziert, die Sorge um das Gesetz allein dem Publikum
aufgebiirdet; verstummt ist die Stimme des Nomos auf der Biihne.
Dieser Verlust der theatralen Souverédnitit hinterldsst den ratlosen Zu-
schauer und erfordert gewissermallen emanzipierte Individuen. An die
Tragodien des Euripides unmittelbar ankniipfend, schreibt Seneca —
ungefihr 450 Jahre spiter — diese Ablosung von den alten symboli-
schen Reprisentationssystemen des Mythos fort. Allein das Rom der
Kaiserzeit kennt das Theater nicht mehr als politische Institution, son-
dern als Ort der Unterhaltung, in der der mythische Stoff nur noch die
Destinktionsbediirfnisse einer grikophilen Elite befriedigt. Dies zeigt
sich am bildungsgesittigten Aufwand der Stiicke.*” Im Gebrauch artis-
tischer Sprachmittel offenbart sich ihr aristokratischer Charakter; das
dechiffrierte Zitat entscheidet iiber Inklusion und Exklusion, iiber die
Zugehorigkeit zum erwéhlten Zirkel. Dabei dienen die Stiicke nicht
nur der Exemplifikation der philosophischen Schriften, sie verdeutli-
chen vielmehr, dass Senecas stoisches Erziehungsprogramm insgesamt
ein theatralisches ist; es bedarf der Vergegenwirtigung durch exempla-
rische Ereignisse und Muster. Die stoischen Vorbilder verlangen den

39 Vgl. Aristophanes: ,,Die Frosche®, in: ders.: Komddien, Miinchen: Wink-
ler 1976, S. 463-524, hier S. 522.
40  Am angehduften gelehrten Eklektizismus Senecas hat sich immer wieder

die Diskussion um die Auffiihrbarkeit der Stiicke entziindet.

- am 14.02.2026, 16:17:04.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417720.141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

166 | LEON HEMPEL, THOMAS MARKWART

erprobenden Schrecken wie andererseits den Zuschauer, auf den sie
mustergiiltig wirken sollen. So présentiert sich die Welt Seneca als
moralisches Theater. Seine Stiicke wiederholen fiir den Zuschauer,
was dem Stoiker zunéchst als Natur erscheint: Schrecken als morali-
sche Herausforderung und Probe. In der Natur wie im Theater hat sich
mithin Souverénitdt zu bewidhren. Anders als die philosophischen
Schriften Senecas, die, didtetische Ratgeber fiir fingierte hilfesuchende
Fragesteller, erortern, wie auf duBlere Schicksalsschlige zu reagieren
sei, fokussieren die Dramen auf die seelische Aufgabe der Handeln-
den, schreckliche Proben zu bestehen, auf psychische Entscheidungssi-
tuationen.

Senecas Stiicke sind gleichsam Seelendramen, die nicht ein De-
mos ansprechen, sondern das Individuum, das erst, wo es sich selbst
beherrscht, iiber andere zu herrschen vermag. An seelischen Katastro-
phen, wie sie Seneca bevorzugt in den euripideischen Tragodien vor-
findet, in der Medea, im Thyestes, im Herkules demonstriert er die
Giiltigkeit seines seelendidtetischen Programms. Aus dem Extremis-
mus psychischer Ausnahmezustinde gewinnt er die Krankheitsszenen
des Zorns, um Scheitern oder Bew#hrung in schreckenerregenden
Herausforderungen zu demonstrieren. So erscheint im Ensemble pa-
thologischer Muster Thyestes als klassische Schreckens- wie Leidens-
figur. Dem heuchlerischen Friedensangebot des Bruders Atreus zu fol-
gen, die Macht in Argos zu teilen und den Bruderzwist zu begraben,
zogert er aus Furcht. Er zaudert, die politische Macht erneut zu ergrei-
fen, indem er Gewinn und Verlust abwigt. Thyestes steht vor der Ent-
scheidung, entweder die vermeintlichen Leiden der Verbannung oder
das ebenso vermeintliche Gliick geteilter Herrschaft auf sich zu neh-
men.*

Nicht nur ist Herrschaft unteilbar, wie Thyestes als einstiger
Throninhaber sich auskennt, sondern Macht besteht in der Selbstbe-
herrschung, wie das Exil ihn lehrte: ,,Unbezwingbar ist Macht, die
auskommt ganz ohne Macht.“ Mehr noch, die Riicknahme der Bedirf-
nisse bedeutete die vollkommene Anerkennung des Anderen: ,,Keinem
im Weg zu stehn — / Das ist das Gliick.“** So ist Thyestes Sprachrohr
des stoischen Ideals zwar, doch er scheitert, weil er die Lehre nicht in
die Praxis iibersetzen kann, Wissen nicht in Weisheit. Die Formel wird

41 Vgl Seneca: Thyestes, dt. v. Durs Griinbein, Frankfurt a. M.: Insel 2002.
42 Seneca: Thyestes, 43. 450f.

- am 14.02.2026, 16:17:04.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417720.141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KATASTROPHE UND SOUVERANITAT | 167

ihm zur Katastrophe, die Interpretation zur Falle, wenn er sie auf seine
prekére Situation anwendet. Indem er sich dem Schicksal und der Fiih-
rung seiner Sohne iibereignet, gibt er die Macht iiber sich selbst auf.
Sein tragischer Irrtum besteht in der Verwechselung von dulerem und
innerem Machtverzicht. So erweist sich als letzter Souverénititsakt des
Thyestes, die Souverinitdt aufzugeben. Vom Bruder wird er als
Weichling vorgefiihrt, der erschlafft und widerstandslos alles frisst,
was man ihm vorsetzt, selbst die eigenen Kinder. Das versprochene
Gliick, im blinden Fressrausch zwanghaft sich vergewissernd, verkehrt
sich in maBloses Leid. Angesichts dieser radikalen Wendung erweist
sich das scheinbare Ungliick der Verbannung als wahres Gliick.
Wihrend Thyestes Krankheitsbild als depressive Passivitét, ohn-
michtiger Fatalismus vorgefiihrt ist, sucht Atreus im Machtrausch sich
zu behaupten. In der manisch verfolgten Rache am Bruder agiert der
Zorn des Atreus als Wahnsinn. Ebenso wenig ,,Herr iiber sich selbst*
vergisst der Zornige ,,alle Verwandtschaftsbande, hilt starr und steif an
seinem Vorsatz fest, verschliet sich jeder verniinftigen und heilsamen
Uberlegung®.* Souverinitit im Sinne stoischer Selbstbeherrschung ist
hier aufgegeben. In der Uberbietung der kriminellen Vorfahren, des
Tantalos, im katastrophischen Wettbewerb misst sich Atreus’ Gro-
Benwahn. Die eigenen Machtmotive dem Bruder unterstellend, 16scht
er diesen als Gegeniiber aus, feiert seinen Sieg als absolute Alleinherr-
schaft: Atreus setzt seinen malllosen Zorn als manisches Mal3. Beider
Krankheitsbilder, Passivitdt und Zorn, sind durch Unvernunft gekenn-
zeichnet. Doch der Zorn erweist sich als die absolute Katastrophe, die
nur Unterwerfung unter die Triebe oder Affekte, keine Selbst- wie so-
ziale Bewusstheit mehr kennt. Der Zorn ist das radikale Gegenbild
zum stoischen Souverdnitdts- und Vernunftideal. Seneca zeigt Kata-
strophen als seelische Krankheiten, die sich nur durch verniinftige dia-
tische Maflnahmen vermeiden lassen. Er iiberantwortet den die grie-
chische Tragodie bestimmenden politischen Konflikt radikal der
individuellen Moral, der keine Polis, keine Institution oder gottliche
Autoritit zur Seite steht Er verlagert den Konflikt auf eine universelle
und zugleich abstraktere Ebene: die Natur, welche Seneca als ,,Schau-

43 Seneca: ,,Vom Zom“, 1, 1, in: ders.: Philosophische Schriften, Hamburg:
Meiner 1993, Bd. 1, S. 66.

- am 14.02.2026, 16:17:04.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417720.141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

168 | LEON HEMPEL, THOMAS MARKWART

spiel“** gottlicher, dem Menschen sein MaB weisenden Vorsehung er-
scheint.*’

Der Mythos hat seine Rationalitdt und Irrationalitdt vermittelnde
politische Funktion bei Seneca verloren. Er taugt nur noch als panda-
monisches Archiv anthropologischer wie seelischer Dispositionen. In
seiner Tragodie Hercules furens’, das eine intensive Rezeptionsge-
schichte erfahren sollte, dient er zur exemplarischen Errichtung des
stoischen Herrscherideals. Die beiden Extreme, Leid und Zorn, repri-
sentiert in den Figuren des Thyestes und des Atreus, werden in Her-
kules zusammengefiigt. Juno treibt Herkules in seine letzte und grofte
Aufgabe, die alle anderen Taten tiberbieten muss. Indem sie ihn gegen
sich selbst antreten ldsst, erhofft die gekrinkte Gottin seinen Unter-
gang nicht nur aus eifersiichtiger Rache. Vielmehr droht den Géttern
Herrschaftsverlust durch die dem Herkules aufgegebenen Taten.!” Die
Grenze von Leben und Tod aufhebend, hat Herkules die moralische
Funktion der Unterwelt entschérft, die polizeiliche Instanz des Hades
eliminiert, was die Gotterwelt, kosmische Ordnung erzittern lasst.*®
Sind die Autoritdten zerbrochen, der Tod als letzter Maf3stab und rich-
tende Instanz zerstort, so kann Herkules nur an sich selbst die letzte
Aufgabe finden. ,,Du suchst dem Alkiden einen Ebenbiirtigen?*,

44 Seneca: Trostschrift an seine Mutter Helvia, in: ders.: Philosophische
Schriften, Bd. 2, S. 227.

45 Paul Veyne: Weisheit und Altruismus. Eine Einfithrung in die Philoso-
phie Senecas, Frankfurt a. M.: Fischer, S. 65.

46 Seneca: Hercules Furens, in: ders.: Samtliche Tragddien, Bd. 1, Ziirich
und Miinchen: Artemis 1961, S. 65-155.

47  Herkules® Taten zerstoren das alte Fundament géttlicher Autoritdt und
Ordnung, indem sie die Stufen der Angst von der kindlichen bis hin zur
existenziellen vor dem Tod ausloschen. Sukzessive steigern sich diese
zum Skandal: Schlachtet er zunéchst furchterregende Monster, gewinnt
Herkules am Tragen der Erdkugel und des Himmels maBloses Selbstbe-
wusstsein, so tiberschreitet er mit dem Abstieg in den Hades, der Beftei-
ung des Theseus und der Entfiihrung des Hollenhundes Cerberus endgiil-
tig das kosmische Maf.

48  Die Holle ist entschirft. Die Entfiihrung des Cerberus erweist sich als
Bedingung des christlichen Wiederauferstehungsgedankens. In den
Grenziiberschreitungen und der eigenen Himmelfahrt des Herkules kiin-

digt sich die Passion Christi topologisch an.

- am 14.02.2026, 16:17:04.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417720.141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KATASTROPHE UND SOUVERANITAT | 169

spricht Juno, ,,Keiner ist es auBer ihm selbst: so fiihre er fortan Kriege
mit sich selbst.«*
zu erlegen ihm einst auferlegt, blindlings schlachtet er Frau und Kin-

Im Wahn wird Herkules zu einem jener Monster, die

der. Seiner Tat bewusst werdend, rast er in seinem Leid wie Zorn und
will Rache an sich selbst nehmen. Herkules wird sich selbst zur Her-
ausforderung und Probe, indem das Leid ihn zur Passivitdt, der Zorn
zur Aktion treibt. Kehren sich seine Schrecken bewiltigenden Waffen
gegen ihn selbst, werden diese anti-katastrophischen Instrumente nun
zu Mitteln drohender Katastrophe, der Unterwerfung unter den Wahn.
Im Leid richtet sich sein Zorn gegen die Waffen, im Zorn hingegen
seine Waffen gegen sich selbst. ,,Noch nicht frei von bestiirzendem
Aufruhr, hat sein Herz nur das Ziel seines Zornes gedndert und, was
der Raserei eigentiimlich ist: sie wiitet gegen sich selbst.«

Aus morderischer Tat erwdchst Herkules’ Aufgabe: Rache (an
sich selbst) in Gnade zu wenden, die ihm nicht, wie alle bisherigen Ta-
ten, befohlen ist, sondern zur individuellen sittlichen Pflicht sich selbst
und anderen gegeniiber wird. Jene individuelle Katastrophe, das Ab-
schlachten von Frau und Kindern, muss er zur Souverinitit {iber sich
selbst wenden. Am enthemmten, gegen sich selbst gerichteten Zorn hat
sich das stoische Ideal zu bewéhren. Erkennt Atreus blind vor Zorn
niemand anderen mehr als sich selbst, so vermag Herkules der eigenen
Rache zu entkommen — durch die Hilfe anderer. Gnade ist die Forde-
rung Senecas an die wahre Herrschaft. Sie setzt MaBigung voraus und
beinhaltet zugleich ein aus sich selbst heraus gewonnenes ethisches
MaB, indem sie Strafe authebt, ohne die Untat zu vergessen. Sie setzt
sich auflerhalb der institutionalisierten Rechtlichkeit und verldsst den
Zirkel der Rache, den mythischen Zusammenhang, wie ihn die grie-
chische Tragodie zeigte. ,,Glite ist MaBigung der Leidenschaft in der
Macht, sich zu richen [...] Giite ist MaBigung, die etwas von verdien-
ter und geschuldeter Strafe nachlaft [...]“, schreibt Seneca in der pas-
senderweise an Nero gerichteten Schrift De clementia.”'

Herkules fiihrt die Macht der Gnade im Ringen um Selbstbestra-
fung vor. Sich selbst begnadigend, mildert er Todesstrafe in Verban-

49  Seneca: ,,Hercules Furens®, 84f., in: Samtliche Tragddien, Bd. 1, Ziirich
und Miinchen: Artemis 1961, S. 71.

50  Ebd., 1119ff, S. 147.

51  Seneca: De clementia. Uber die Giite, Stuttgart: Reclam 1970, II, 3,
S.77.

- am 14.02.2026, 16:17:04.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417720.141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

170 | LEON HEMPEL, THOMAS MARKWART

nung zunichst, um sich nicht als Téter begegnen zu miissen. Doch
Verbannung ist noch nicht wiedergewonnene Selbstbeherrschung,
Vergessen nicht Souverdnitdt. Weil jeder Ort, selbst der Hades, ihn
schon als Téter kennt, findet Herkules nicht die Selbstvergessenheit,
die er sucht. Um den Zirkel der Leidenschaften zu entkommen, bedarf
es vorbildhafter exemplarischer Figuren, die Herkules beistehen. Pri-
ventiv kann der Zorn nicht allein durch Selbstbeherrschung gebandigt
werden. Wo Leidenschaft keine Grenze mehr findet, setzt Freund-
schaft ein MaB: ,,Wir miissen sie [die Freunde] zu Hilfe rufen [...], so-

2 oo
S Fiir

lange wir bei Sinnen sind, solange wir uns in der Gewalt haben.
Seneca ist es eine Frage der Vernunft, Sozialitdt zu fordern. Diese be-
gegnet Herkules in Amphitryon, dem Vater, und Theseus, dem Freund,
der dessen Ausweglosigkeit einen Ort verspricht: Athen, das nicht als
Polis, sondern als Heimat der Weisheit, philosophisch-moralischer
Muster wie Sokrates und Platon, wie auch als Geburtsort der Stoa auf-
scheint.

Herkules ist fiir Seneca — wie fiir das absolutistische Ancien Ré-
gime — die exemplarische Gestalt, an der sich die Frage nach Herr-
schaft stellt. Als wahrer Herrscher zeigt sich derjenige, der sich selbst
zu beherrschen weil. Gnade als hochster Souverdnitidtsausweis muss
sich darin zeigen, wie mit eigener Schuld umgegangen wird. Ange-
sichts der Schreckensherrschaft eines Caligulas oder Neros formuliert
Seneca ein Herrschaftsprogramm, das auf individueller Selbstbeherr-
schung beruht. Entsprechend besteht die Katastrophe fiir Seneca im
Verlust dieser individuellen Selbstbeherrschung. Die fehlende Souve-
ranitdt den eigenen Leidenschaften gegeniiber fithrt zu Tyrannei. Der
Zorn erweist sich als das anthropologische Ereignis, das Seneca zur
Katastrophe erklért; in emblematischen Bildern gibt es sich zu erken-
nen. Um die Katastrophen abzuwenden, fordert Seneca die Schrecken-
sereignisse der Natur wie auch des Menschen in den Blick zu nehmen:

Dabei wird aber nichts niitzlicher sein, als den Blick zuerst zu richten auf
das Hissliche und Entstellende der Sache, sodann auf das Gef#hrliche
derselben. Keine Leidenschaft aber zeigt ein Bild groBerer Stérung und
Verworrenheit als der Zorn. [...] Wie mag es drinnen in der Seele ausse-
hen, wenn die duBlere Erscheinung einen so abstoBenden Eindruck macht!

Wie viel entsetzlicher noch wird sich das Innere ausnehmen mit dem ge-

52 Seneca: Vom Zorn, III. 13, S. 165.

- am 14.02.2026, 16:17:04.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417720.141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KATASTROPHE UND SOUVERANITAT | 171

steigerten Atem, der ungestiimeren Leidenschaft, die bersten muss, wenn

sie nicht ausbricht.>®

Das Interesse des Stoikers gilt dem Hisslichen, Entstellenden und Ge-
fahrlichen; Schrecken erscheinen als eskalierte Natur, ob es sich um
Kriege oder Uberschwemmungen, um Pest oder Feuersbriinste han-
delt. Die gestorte Seele wie auch die Schrecknisse der Natur werden
ihm Anlass, Katastrophen zu erkldren und zu inszenieren und vor al-
lem — das ist der Zweck der Katastrophenerklarung —, sich als stoi-
sches Ich zu behaupten. In der Betrachtung der Natur und der Seele
findet Seneca das Therapeutikum, gegen politische Willkiir und des-
potischen Wahnsinn sich abzuhérten, die das eigene Leben und die
Wiirde stéindig bedrohen. Er erklédrt Katastrophen, um sie sogleich zu
depotenzieren, in den Schrecknissen die gottliche Vorsehung der Natur
zu erkennen. Es bedarf der effektvollen Katastrophe, um als Stoiker,
vorbildliches Muster, auf dem Welttheater zu erscheinen. Seneca pragt
dem Katastrophenbegriff eine Ambivalenz ein: Einerseits verneint der
stoische Weise Katastrophen, weil jegliche Erscheinungen der natiirli-
chen Ordnung entsprechen, es keine Ausnahme gibt, andererseits miis-
sen Katastrophen immer wieder zur stoischen Selbstvergewisserung
gleichsam theatralisch aufgefiihrt werden. Folgenreich wird dem Kata-
strophenbegriff ein Doppeltes eingeschrieben, die Potenzierung und
Depotenzierung des Ereignisses.

Seneca geht gleichsam einen Vertrag mit der Natur ein. Sie hat
Katastrophen zu fingieren als Proben, an denen sich Gelassenheit be-
wihren muss. In diesem gegenseitigen Vertragsverhéltnis bindet sich
Seneca an die eigens inszenierten Katastrophen, um sich als Souverin
seiner selbst zu konstituieren und umgekehrt die Natur als géttlich und
geordnet anzuerkennen. Doch die Vergéttlichung der Natur dient letzt-
lich nur wie im Falle des im Mythos vergéttlichten Herkules der eige-
nen Apotheose. ,,Hier hat [der Stoiker] vor der Gottheit etwas voraus:
fur sie gibt es iiberhaupt kein Dulden von Ungliick, [er ist] dartiber er-
haben.*>* Im Blick auf die Natur hat der Stoiker nur sich im Blick: Die
natiirlichen Ubel sind ihm Distinktionszeichen gegeniiber den unver-

53 Seneca: ,,Vom Zorn“, II, 35, in: ders., Philosophische Schriften, Ham-
burg: Meiner 1993, S. 142f.

54  Seneca: ,,Von der Vorsechung®, 6, in: ders., Philosophische Schriften,
S. 26.

- am 14.02.2026, 16:17:04.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417720.141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

172 | LEON HEMPEL, THOMAS MARKWART

niinftigen Massen oder Tyrannen, narzisstische Spiegel seiner Souve-
ranitdt. Die naturwissenschaftlichen Untersuchungen Senecas stellen
wie die Tragodien Szenenanweisung fiir die Selbstinszenierung des
Weisen dar. Die natiirlichen Ubel fokussierend, ist dieser zugleich Zu-
schauer des Schreckens als auch stoischer Akteur, er befindet sich in-
nerhalb wie auflerhalb der designierten Katastrophe:

In aller Ruhe wird er das unheimliche Schauspiel einer von Blitzen
durchzuckten Atmosphére betrachten, selbst wenn das Himmelgewdlbe
bricht und alle seine Feuer auf die Vernichtung der Welt und an erster
Stelle auf Selbstvernichtung konzentriert. In aller Ruhe wird er zusehen,
wie die Erde in allen Fugen kracht und der Boden autbricht, selbst wenn
dabei die Unterwelt freigelegt wird. Unerschrocken stellt er sich sogar an
den Rand dieses Abgrundes, und vielleicht springt er von sich aus in die

. . . . . 55
Tiefe, in die er sowieso doch einmal fallen muf3.

DER VERLUST DES POLITISCHEN.
DIE UNIVERSALISIERUNG DES KATASTROPHISCHEN
IM CHRISTLICHEN DENKEN

Findet bei Seneca die Katastrophe ihren Zweck und Ort im Individu-
ellen, so stellen natiirliche wie politische Ereignisse, Vulkanausbriiche
oder Erdbeben, Krieg oder tyrannische Willkiir, Priifungen des Seeli-
schen dar. Seneca fordert, den Priifungen sich zu stellen und aus den
Ereignissen die richtige Erkenntnis zu ziehen: zum einen die natur-
philosophische, dass die Natur keine Katastrophen kennt, weil sie in
ihrem ewig gleichen Ablauf verniinftig und von géttlichen Prinzipien
durchherrscht sei, zum anderen die ethische, dass kein Anlass bestehe,
sich angesichts der Ubel von seinen Leidenschaften wie Zorn oder
Angst beherrschen zu lassen. Katastrophen, die als Leidenschaften die
Souverdnitdt unterwerfen, beruhen auf dem Missdeuten der Zeichen,
wobei im Gegensatz zu den griechischen Tragikern und Historikern
hier das Politische in Bezug auf einen souverdnen Demos verschwun-
den ist. In der aristokratischen Philosophie Senecas thront das indivi-
duelle Selbst iiber die Natur. Sie dient seiner Weisheit als Folie, indem
er ihre Zeichen nach dem personlichen ethischen Programm deutet.

55 Seneca: Naturales quaestiones. Naturwissenschaftliche Untersuchungen,
6, 32, 4, Stuttgart: Reclam 1998; S. 391.

- am 14.02.2026, 16:17:04.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417720.141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KATASTROPHE UND SOUVERANITAT | 173

Aus diesem hermeneutischen Verfahren, die Natur als verniinftig zu
betrachten, gewinnt der stoische Weise die Macht, die Angst und das
Leid innerweltlich vollstdndig zu 16sen; er herrscht symbolisch iiber
die Geschichte, die ihm die Gewissheit seiner Selbst verleiht, aus ih-
rem zirkuldren, immer gleichen Ablauf bezieht er Trost, Rechtferti-
gung und Sicherheit.’® Natur und Geschichte sind eins, Geschichte
nichts anderes als der innerweltliche, nicht transzendente Modus der
Natur.

Christliches Denken dagegen verurteilt die stoische Weise, sich
iiber Geschichte zu erheben und von den Leiden durch Erkenntnis zu
erlosen, als superbia, als Hochmut. Entsprechend entzieht Augustinus
von Hippo den nicht-christlichen Romern die Securitas als Zeichen der
Pax Romana, welches das individuelle stoische Ideal als imperiale
Reichsidee verdufBerlicht und anwendet. Augustinus transzendiert die
Securitas, verwandelt sie in einen teleologischen Begriff, ohne jedoch
dessen politische Idee aufzugeben. Er verlagert den Begriff auf eine
metaphysische Ebene, die ihn des realen Scheiterns, der Weltlichkeit
enthebt. Erweist er angesichts des sukzessiven Zerfalls Roms sich als
obsolet, sein Absolutheitsanspruch als entleert, so versichert Augusti-
nus sich seiner Schlagkraft. Securitas, die zundchst innerweltlich und
individuell formulierte Idee des stoischen Weisen wie dann politisches
Symbol des rémischen Staates, wird zu einem tiberweltlichen Leitbe-
griff sowohl der menschlichen Existenz wie der Weltgeschichte. Sein
Offenbarungserlebnis schildernd, beruft sich Augustinus in seinen
Confessiones auf das Licht der Securitas, ,,luce securitatis“57, das ihn
vom Zweifel an sich selbst befreit. Vor diesem Hintergrund verwan-
delt sich die beschworene Katastrophe Roms in theologische Beruhi-

56 ,,Man gelangt in den Genuf3 der Sicherheit, indem man sich durch standi-
ges Uben die Uberzeugung aneignet, daB Ungliick, Demiitigung und Tod
nichts sind [...]. Man geniefit dasselbe Gliick wie die Gétter, das voll-
kommen und durch nichts zu erschiittern ist. So entsteht das erhabene
Bild des Weisen; denn die Menschen, die auf diese Art, buchstiblich,
sterbliche Gotter werden, heillen Weise. Der Stoizismus ist eine Methode
der Selbstverwandlung.” Paul Veyne: Weisheit und Altruismus, S. 55f.

57 Vgl Augustinus: Bekenntnisse, Confessiones, VIII, 12, 29, Frankfurt a.
M./Leipzig: Insel 1987, S. 416. Da ,,stromte mir Gewillheit als ein Licht
ins kummervolle Herz, daB alle Nacht des Zweifeln hin und her ver-
schwand.“ S. 417.

- am 14.02.2026, 16:17:04.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417720.141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

174 | LEON HEMPEL, THOMAS MARKWART

gung, die romischer Politik Securitas abspricht und zu einem welt- und
heilsgeschichtlichen Begriff befordert. Ist diese Technik der Beruhi-
gung noch der Stoa entnommen, so transzendiert sich dagegen das sto-
ische Ziel: Vollkommene Sicherheit und mithin Souverénitit konne
nur im tberirdischen Jenseits, bei Gott, gefunden werden.

Integriert nun einerseits das Christentum stoische Ethik, indem es
sich im moralischen Anspruch auf deren individuelle Lebenspraxis be-
zieht, so unterscheidet es sich andererseits radikal in seinem Funda-
ment.

Es gehort zu den Beriihrungspunkten der stoischen und der christlichen
Ethik, daf3 die Selbststindigkeit des Gewissens dem Angewiesensein auf
das Urteil der Gesellschaft vorgezogen wird. Freilich unterscheidet sich
die christliche Moraltheologie von der stoischen Moralphilosophie
dadurch, da3 die Unabhingigkeit der personlichen Motivation einge-
schrankt wird durch den hoheren Rang Gottes und seiner Heiligen
Schrift

Was in der stoischen Moralphilosophie als Affekt erscheint, wird in
der christlichen Moraltheologie zur Siinde. Erscheint in Senecas Apo-
logie des Selbstmords die Angst vor dem Tod tiberwunden, indem
durch die Wahl des Zeitpunkts Sicherheit als Ausweis hochster Frei-
heit und Autonomie gewonnen wird, so weist Augustinus die stoische
Verteidigung des Freitods zuriick, verstofe dieser doch gegen das
fiinften Gebot Du sollst nicht téten. Wihrend der antike Philosoph sich
auf Sichtbarkeit und rationale Evidenz beruft, so bezieht sich der ein-
flussreichste aller Kirchenviter auf den Glauben und die Unsichtbar-
keit. Entsprechend kontrastiert Karl Lowith antikes und christliches
Denken:

Die griechische theoria ist wirklich eine Welt-Schau oder Kontemplation
des Sichtbaren und kann daher aufgewiesen und daher gezeigt werden
[wie Seneca in seinen Tragddien], wohingegen der christliche Glauben,
die pistis, eine gewisse Zuversicht oder ein unbedingtes Vertrauen in Un-
sichtbares und daher Unbeweisbares ist. Geglaubtes 14t sich nicht theo-

retisch erkennen, man muB sich praktisch zu ihm bekennen. Da Gott an

58  Rudolf Schottlaender: Augustins moraltheologische Katastrophendeu-
tung als Geschichtsfaktor, in: Klio. Beitridge zur alten Geschichte 60
(1978), S. 383-388, hier S. 386.

- am 14.02.2026, 16:17:04.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417720.141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KATASTROPHE UND SOUVERANITAT | 175

Sein und Macht unendlich iiber seiner Schopfung steht, kann er nicht von
der Welt her begriffen werden. [...] Der einzig authentische Zeuge der
sichtbaren Welt ist der unsichtbare Gott, der dem Menschen sein Schop-

fertum in der Schrift bezeugt.”

Nicht auf das Sichtbare, sondern das Unsichtbare griindet Augustinus
sein Denken. Konfrontiert mit der zeitgenossischen politischen Er-
schiitterung schlechthin, der Eroberung Roms durch Alarichs Goten im
Jahre 410, hat sich seine Theologie des unsichtbaren christlichen Got-
tes zu bewihren. Es ist dieses Ereignis, das polemisch die romischen
Altgldubigen, aber ebenso die Christen auf den christlichen Gott be-
ziehen. Thre zahlreichen Vorwiirfe bilden den Anlass fiir Augustinus*
monumentale Apologie De Civitatis Dei. Wie konnte Gott die Erobe-
rung der ewigen Stadt zulassen, wo die beiden Apostel Petrus und Pau-
lus begraben liegen, wie zulassen, dass ,,gottgeweihte Jungfrauen® von
Barbaren vergewaltigt wurden und ihnen nichts anderes iibrig blieb als
der Selbstmord? Die Vorstellung, dass die Einfithrung des Christen-
tums als Staatsreligion die Existenz Roms bedrohe, wie die Partei der
Nicht-Christen wettert, indem es die alten Tugenden und damit die
Gotter als Grundlage der romischen Macht und Herrschaft zerstort und
zum Untergang gefiihrt habe, wird von Augustinus demontiert. Au-
gustinus widerspricht der Katastrophenerkldrung, nimmt gerade den
Nicht-Christen das Recht zur katastrophischen Rede. Denn die politi-
sche Souverinitit der Romer sei nur eine scheinbare, weil sich ihre
Tugenden rein innerweltlich begriinden und damit einen vollkommen
unzureichenden Grund fiir die beanspruchte aeternitas darstellten.
Selbst die alten Gotter seien nur Zeichen irdischer Triebe und zeigten
in der Triebhaftigkeit einen vollstindigen Mangel an Souverénitét.
Augustins apologetische Rhetorik, die vehemente Zuritickweisung
der Vorwiirfe und Zweifel, verdeutlicht wie kaum ein zweites Mal in
der Geschichte des Katastrophenbegriffs, dass es sich bei Katastrophen
um Sprechakte handelt, die die Deutungsmacht iiber die Ereignisse
und damit Souverénitit beanspruchen. Wie schon Seneca gegen ver-
meintliche Naturkatastrophen, so erhebt auch der einflussreichste Kir-
chenvater in seiner Gottesstadt eine Anti-Katastrophenrede, nach der
,Verwistung, Mord, Raub, Brand und sonstige Ubeltaten” ,,dem

59 Karl Lowith: Weltgeschichte und Heilsgeschehen, Stuttgart: Metzler
1983, S. 174.

- am 14.02.2026, 16:17:04.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417720.141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

176 | LEON HEMPEL, THOMAS MARKWART

Kriegsbrauch“® zuzuschreiben seien, um freilich seine Deutung der
Ereignisse umso mehr in den Dienst der eigenen Sache zu stellen. Mit
stoischer Gelassenheit spendet Augustinus den verwirrten Christen
Trost, die den Sinn der Ereignisse nicht zu lesen verstehen. Im Gegen-
satz zu Seneca deuten die Schicksalsschldge nur auf eins: auf das Un-
verlierbare der Glaubensgewissheit. ,,Du sagst: Aber sie haben doch
alles verloren. Nun, etwa auch ihren Glauben? Oder ihre Frommig-
keit? Oder die Giite des inneren Menschen, der reich vor Gott ist? Das
sind die Schitze des Christen [...].“" Augustinus relativiert die be-
hauptete Singularitit der Plinderung Roms, indem er sie als eine von
vielen Strafen Gottes auffithrt und damit gleichsam mit stoischen Mus-
tern sich nicht zuletzt dem stoischen Rationalismus widersetzt. Die
Katastrophe wird demontiert, gewendet zu einem typologischen Ereig-
nis auf dem Schauplatz der Geschichte, in der gefallene und goéttliche
Natur miteinander ringen. ,,Die beiden Symbole, die himmlische und
die irdische Gemeinschaft, erlauben zwingende Zuweisungen jegli-
chen Geschehens“.*” Der Fall Roms wird gedeutet als typisches Ereig-
nis im Kampf beider Gemeinschaften, der civitatis terrena und der
civitatis dei. ,,Denn ineinandergeschoben sind die beiden Staaten in
dieser Weltzeit und miteinander verwirrt, bis sie beim letzten Gericht

“3 Augustinus demonstriert am Fall Roms, wie Welt-

getrennt werden.
geschichte theologisch richtig zu lesen und allegorisch nach den bei-
den civitatis-Typen auszulegen sei. Die Weltgeschichte erweist sich
als Zeichensystem, in dem die einzige unsichtbare Souverénitdt immer
wieder gesucht und erkannt werden muss.

Gleichzeitig bewahrt sich die Ambivalenz stoischer Katastro-
phensetzung, indem die Ereignisse einerseits iterative Typen der Ge-
schichte sind, andererseits aber Exempla christlicher Glaubensverge-
wisserung. Zeigt der Gotensturm einerseits die Vergénglichkeit der
Ewigkeit beanspruchenden Stadt, so andererseits das Bleibende der
Glaubensgewissheit. Polemisch gegen den Herrschaftsanspruchs Roms
gewendet, weist Augustinus auf die von den Goten verschonten Rau-

60  Augustinus: De civitate dei, Vom Gottesstaat, 1, 7, 12, Diisseldorf: Ar-
temis & Winkler 1995.

61 Ebd, 1,10, 18.

62 Manfred Fuhrmann: Rom in der Spéatantike. Portrit einer Epoche, Miin-
chen: Artemis & Winkler 1994, S. 206.

63 Augustinus: De civitate dei, 1, 35, 57.

- am 14.02.2026, 16:17:04.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417720.141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KATASTROPHE UND SOUVERANITAT | 177

me, auf die christlichen Kirchen als Zufluchtsstitten, in denen sich
Gnade nicht als irdische, sondern als gottliche zeigt. Die romische
Herrschertugend der Gnade, die clementia, die Augustinus Vergils
Aneas entnimmt: ,,Unterworfene schont und Ubermiit'ge zerbricht

4
man“()

, beruhe hingegen nicht auf echter Souverinitdt, sondern auf
siindhafter Herrschsucht, der rémischen /ibido dominandi. Die christli-
chen Goten hingegen demonstrierten mit ihrer Verschonung weniger
ihre Souverénitdt. Vielmehr wird fiir Augustinus an den unversehrten
heiligen Orten Gott und dessen Herrschaftsanspruch sichtbar. ,,Wer
das nicht sieht, muf3 blind, wer es sieht und nicht lobt, undankbar, wer
den Lobe widerspricht, unsinnig sein“, appelliert Augustinus, stoi-
schen mit neoplatonischem Einfluss verschmelzend. Durch die Goten,
die, als historisch empirische Figuren verschwindend, auf der Textfl4-
che zu allegorischen Zeichen gerinnen, spreche die Gnade Gottes:
,,Kein Verstdndiger konnte dies der Wildheit der Barbaren zutrauen.
Nein, ihren blutdiirstigen und grausamen Sinn hat einer, nur einer zu-
riickgeschreckt, geziigelt und wunderbar besinftigt, er, der so lange
vorher durch den Propheten sprach: ,Ich will ihre Stinde mit der Rute
heimsuchen und ihre Missetat mit Plagen. Aber meine Gnade will ich
nicht von ihnen wenden‘.“® Augustinus streitet also die vergilsche
Souverinititsformel vom ,Schonen und Zerbrechen® den rémischen
Herrschern ab und teilt sie Gott, letztlich dem kirchlichen Vollzugsor-
gan zu. Fir den Kirchenvater erweist sich der Gotensturm als Instru-
ment gottlicher Gnade wie Strafe, als Zuchtrute fiir die romische /ibido
dominandi. Liegt die wahre Gnade nicht bei den romischen Herr-
schern, sondern bei Gott, so zeigt sich Augustinus in den historischen
Ereignissen stets nur diese jenseitige Gnade an.

Wihrend die nicht-christlichen Gegner die Katastrophe erkléren,
um ihrer Forderung nach Wiedereinsetzung der alten ethischen , reli-
giosen und politischen Institutionen Roms Nachdruck zu verleihen, so
bedient sich Augustinus der Ereignisse, um die Herrschaft Gottes zu
bezeugen. Nicht die Souverinitit einzelner Weiser, sondern die Souve-
ranitdtserklarung Gottes ist das Ziel seines polemisch-apologetischen
Werkes, dem der spitantike Wettstreit um die politische Deu-
tungshoheit eingeprégt ist. Gerade der Verweis auf die irrationale, un-

64  Vgl. Vergil: Aeneis, 6, 851f., Diisseldorf: Patmos, Artemis & Winkler
2007, S. 147.
65  Augustinus: De civitate dei, 1, 7, 12.

- am 14.02.2026, 16:17:04.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417720.141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

178 | LEON HEMPEL, THOMAS MARKWART

einsehbare gottliche Instanz macht die argumentative Strategie Au-
gustins in diesem Kampf unangreifbar, er beendet jeden Diskurses —
gegebenenfalls mit Gewalt. Der ewige Herrschaftsanspruch Roms wird
in die transzendente Macht des Christentums verwandelt, mithin in ei-
ne kirchenpolitische Formel; der Kirchenvater macht sich unter Beru-
fung auf den Glauben zum Vertreter einer neuen Herrschaftsin-
stitution, der einen katholischen Kirche. Gerade indem diese den alten
imperialen Anspruch der Roma aeterna transzendiert, hebt sie samtli-
che politische wie natiirliche Grenzen im totalen Inklusionsgebot ihrer
Herrschaft auf. Ist Macht bei Seneca nur dem Selbst verpflichtet, so
starkt Augustinus das Individuum gegen die weltlichen Institutionen,
zugleich unterwirft er es aber einem tiiberindividuellen Souverén, des-
sen ,,gebietender Wille selbst einige Ausnahmen von jener Anordnung,
keinen Menschen zu toten, verﬁigt““. Gott ist souverdn, denn nur er
kann die Gesetze im Ausnahmefall immer wieder reformulieren.

Der christlichen Weltsicht wird das Theater zur Welt, weil die
Welt zur Bithne geworden ist. Auf ihr sind Katastrophen die insze-
nierten Zeichen der jenseitigen Gnade. Insofern erweist sich Augusti-
nus als die entscheidende Zésur in der Geschichte des Katastrophen-
begriffs. Sprengt hier christliche Weltsicht endgiiltig die Beschrénkung
des Katastrophenbegriffs auf das Drama, so erlaubt die Potenzierung
und Erweiterung die nominelle Einsetzung des Katastrophenbegriffs
auch jenseits des tradierten theatralen wie historiographischen Hori-
zonts. Augustinus verdammt das Theater in platonischer Tradition, es
reproduziere nur die Oberflache der irdischen Welt. Deren Zeichen
sollen auf das Weltenende gelesen und entritselt werden. Doch das
Welttheater verlangt nicht das Studium der Natur und der Phanomene,
als vielmehr das der heiligen Biicher und Schriften; nicht die Erschei-
nung, nur das Schriftzeichen erlaubt, den die Geschichte beherrschen-
den Konflikt typologisch zu lesen. Scheint Augustinus’ Kommentar
das historische Ereignis dem Text der Civitates Dei zu unterwerfen, so
erweist sich dieses emblematische Verfahren wiederum als ambiva-
lent. Das Verhiltnis von Kommentar und Ereignis ist ein wechselseitig
sich bedingendes von Text und Bildlichkeit, ohne dass die Bildebene
in ihrem auch irrationalen Gehalt vollkommen aufgehoben werden
konnte.

66  Ebd., 1,21, 39.

- am 14.02.2026, 16:17:04.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417720.141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KATASTROPHE UND SOUVERANITAT | 179

Im Auftrag Augustinus’ durchforscht Paulus Orosius die Quellen
und Texte der Geschichte, die ,,verfiigbaren Aufzeichnungen der His-
torien und Annalen aus den vergangenen Jahrhunderten®. Allenthalben
durchforstet er die Archive nach Ereignissen, an denen sich gottliche
Gnade offenbart, ist er bestrebt den von Augustinus konstatierten ty-
pologischen Zeichencharakter von Geschichte zu belegen; hierdurch
wird er zum ersten christlichen Historiographen. Jedem Ereignis ein
Kommentar zuweisend, wird Geschichte zur Chronologie von Kata-
strophen:

Beschwernisse durch Kriege, Verderbnisse durch Krankheiten, Trauriges
durch Hunger, Schrecken durch Erdbeben, Ungewohntes durch Uber-
schwemmungen, Befiirchtungen durch Vulkanausbriiche, furchtbaren
Folgen von Blitzschlag und Hagel oder auch Elend durch Verwandten-
morde und Verbrechen.”’

Doch Orosius bestitigt Augustinus nicht nur, er wandelt dessen ty-
pologische Geschichte zur irdischen Heilsgeschichte um, indem er im
augustinischen Zeichentheater irdischen Fortschritt konstatiert, gleich-
sam einen Heilsplan, der sich bereits innerweltlich zu verwirklichen
scheint. So weicht der gelehrige Schiiler den strengen Dualismus des
Kirchenvaters wieder auf. Orosius héngt die Katastrophe an das Ereig-
nis, befestigt Heilsgeschichte im aufgefiihrten Nachweis, dass Fort-
schritt sich im sukzessiven Verschwinden von Katastrophen vollzdge.
So verdufBerlicht Orosius im Bild, was Augustinus verinnerlicht hatte:
die Glaubensgewissheit der Seele im Zeichen. ,Ich habe mit Hilfe
Christi gemidf3 deinem Befehl, gliickseliger Vater Augustinus, vom An-
fang der Welt bis zum gegenwiértigen Zeitpunkt, also 5618 Jahre lang,
die Begierden und Bestrafungen der siindigen Menschen, die Kiampfe
der Welt und die Urteile Gottes dargestellt, so kurz und so einfach ich
konnte®, resiimiert er seinen Auftrag und fiigt hinzu: ,,Dabei habe ich
jedoch die christlichen Zeiten wegen der verstirkt gegenwdrtigen
Gnade von jenen Zeiten der Verwirrung durch Unglauben getrennt.“®
Geschichte ist ihm nicht mehr nur ein metaphysisches Zeichensystem,
sondern ein gottliche Gnade akkumulierender Prozess, ein Wirklich-
keitstheater, in dem sich das Himmelreich bereits auf Erden ankiindigt.

67  Paulus Orosius: Die antike Weltgeschichte in christlicher Sicht, 2 Bd.,
Ziirich u. a.: Artemis 1985 und 1986, Bd. 1, S. 60f.
68  Ebd., S.232.

- am 14.02.2026, 16:17:04.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417720.141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

180 | LEON HEMPEL, THOMAS MARKWART

Bewirkt die Katastrophe bei Seneca Seelenruhe, bei Augustinus Glau-
bensgewissheit, so weist sie Orosius auf irdische Heilserwartung. Mit
der Katastrophe verbinden sich somit drei Geschichtsmodelle: ein zir-
kuldres, ein typologisches und ein teleologisches.

DIE ESKALATION DES STOFFLICHEN

Der Dualismus Augustinus’ treibt dem Begriff der Katastrophe end-
giiltig Ambivalenz ein. Die naturwissenschaftlichen Gnostiker der
Neuzeit deuten sie nur um. Einerseits erscheinen ihnen Katastrophen
als Ausnahme von den natiirlichen Gesetzen, andererseits als Mangel
der eigenen Erkenntnismittel, was sie in Stellung gegen die Theologie
bringt, und die Perfektionierung dieser Mittel bis heute rechtfertigt.
Gleichzeitig schniirt sich das 17. Jahrhundert in Politik und Asthetik
wieder an die pessimistisch-dualistische Weltsicht des Augustinus.
Gezeichnet von den Religionskriegen, erscheint dem Zeitalter der Ver-
trag zwischen Immanenz und Transzendenz, zwischen Geschichte und
Heilsplan zerbrochen, der sich bei Orosius angedeutet und — im 12.
Jahrhundert — in Joachim von Fiores (die Renaissance initiierenden)
optimistischen Chiliasmus radikalisiert hatte. Auf den Untergang der
mittelalterlich-christlichen Einheit, die als rdumlich-politischer Zu-
sammenhang und religiése Legitimierung von Politik durch die katho-
lische Kirche verbiirgt war, reagiert die politisch-juristische Theorie.
Sie begriindet rationale Politik allein aus der Immanenz, verweist den
Glauben in das Private und spricht der Geschichte jedes Eschaton ab.
Der weltanschaulich theologische Dualismus wird — wie bei Hobbes —
in ein politisches Postulat verwandelt. Der Dualismus des Barocks, der
sich vor allem in der Kunst zeigt, zieht die Grenze zwischen irdischer
und himmlischer Welt nachdriicklich: allegorisiert trennt und verbin-
det der Tod irdisches Ubel und jenseitige Erlosung.

Nichts ist insofern mehr verbunden mit dem barocken Verging-
lichkeitstopos der vanitas als Katastrophenbilder, in denen sich irdi-
sche Stofflichkeit wie auch deren Vernichtung aufschichtet und ver-
dichtet und die Ideologie des Barocks, das die Welt nur Schein,
Theater sei, versichert. Die Katastrophen erscheinen als Allegorien ir-
discher Existenz. In emblematischen Dechiffrierungen werden die
Exaltationen des Stofflichen ihrer irdischen Schrecken vollkommen
entkleidet und in sukzessiver allegorischer Auslegung zu Zeichen
transzendenten Heilsgeschehens. Benjamin konstatiert mithin, dass al-

- am 14.02.2026, 16:17:04.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417720.141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KATASTROPHE UND SOUVERANITAT | 181

les Weltliche befleckt, jeder Ausdruck abgeldst von Spiritualitdt und
damit der Himmel als Ort der Erlosung gerettet ist:

Das Jenseits wird entleert von alledem, worin auch nur der leiseste Atem
von Welt webt und eine Fiille von Dingen, welche jeder Gestaltung sich
zu entzichen pflegten, gewinnt das Barock ihm ab, und fordert sie auf
seinem Hohepunkt in drastischer Gestalt zu Tag, um einen letzten Him-
mel zu rdumen und als Vakuum ihn in den Stand zu setzen, mit katastro-

phaler Gewalt dereinst die Erde in sich zu vernichten.”

Ist die Grenze zwischen Immanenz und Transzendenz radikal gezogen,
so gibt es innerweltlich keine Ausnahme vom Sichtbaren. Der Totalitét
des aufgeschiitteten Stoffes korreliert die Totalitdt der Transzendenz,
das der Sichtbarkeit absolut entzogen ist. ,,Die exaltierten Formen des
barocken Byzantinismus verleugnen denn auch nicht die Spannung
«" Auf dieser Idee griinden die
Wunderkammern und Naturalienkabinette, die Sammelwut und die

zwischen Welt und Transzendenz.

Verwaltungstechniken, wie sie im 17.Jahrhundert allenthalben an den
europdischen Hofen entstehen. In radikaler Immanenz sind sdmtliche
innerweltliche Dinge der Asthetik unterworfen, was den Gebrauch der
Welttheatermetapher erst begriindet. Unter anderen auf den Kriegs-
schaupldtzen, dem theatrum belli, zeigt sich ostentativ, dass Politik
stets dsthetisches Handeln ist. Dieses erschopft sich nicht in Herrscher-
reprasentation, sondern demonstriert sich vielmehr in den souveriner
Akten rdumlicher und sozialer Aufteilungen. Als Protagonisten des
Welttheaters gestalten die Souverdne den politischen Stoff, sie be-
greifen sich als Architekten und Regisseure ihrer Territorien. Wo das
Material in ,,Katarakten“, wie Benjamin sagt”, sich verdichtet, auf-
schiittet und zerstorerisch entlddt, beginnt ihre Macht, und aus der ds-
thetisch-politischen Stoffanordnung gewinnt sie Legitimitidt — die ba-
rocke Gartenanlage veranschaulicht das Prinzip.

Hatte Seneca Souverinitit nicht auf das demokratische Publikum,
sondern aus der Katastrophe auf den Einzelnen bezogen, so findet das

69  W. Benjamin: Ursprung des deutschen Trauerspiels, S. 246.

70  Ebd., S. 247.

71 ,.Der religiose Mensch des Barock hilt an der Welt so fest, weil er mit ihr
sich einem Katarakt entgegentreiben fithlt. Es gibt keine barocke Escha-
tologie; und eben darum einen Mechanismus, der alles Erdgeborene héuft
und exaltiert, bevor es sich dem Ende tiberliefert.” Ebd., S. 246.

- am 14.02.2026, 16:17:04.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417720.141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

182 | LEON HEMPEL, THOMAS MARKWART

barocke Trauerspiel beim romischen Philosophen und Politiker einen
Ankniipfungspunkt. Als Protagonist erscheint der Souverdn auf der
Biihne, dessen Macht aus den stdndig androhenden katastrophischen
Ausnahmezustinden, den formlosen und zerstorerischen Stoffauf-
schiittungen — wie den Alpen als Katastrophenlandschaft® — sich legi-
timiert. Seine Gewalt ist nicht ldnger metaphysisch begriindet. Er ist
absoluter Herrscher, weil er den Naturzustand als Katastrophe benennt,
entsprechend (ordnend) handelt und sich auBlerhalb ihrer stellt. Exemp-
larisch zeigt sich hier politisches Handeln als dsthetisches. Indem der
absolutistische Herrscher ein Ereignis zur Katastrophe erklért und sich
der Bedrohung als einzelner Mensch existenziell aussetzt, erhebt er
sich gleichzeitig als Souverén dariiber. Sein Handeln kreiert die Kata-
strophe, durch die er das Ereignis auf sich selbst existenziell bezieht
und zugleich bekampft. Fiir den Souverin ist insofern der Ausnahme-
zustand stindig prasent, dieser bedingt ihn.

Andreas Gryphius hat die Metapher des Welttheaters in Deutsch-
land als erster ins Drama tiibersetzt. ,,In dem unser gantzes Vatterland
sich nuhmehr in seine eigene Aschen verscharret / und in einen
Schawplatz der Eitelkeit verwandelt;” heifit es in der Vorrede zu sei-
nem ersten Trauerspiel, dem kurz vor Ende des DreiBligjéhrigen Krie-
ges 1646 entstandenen Leo Armenius, ,,bin ich geflissen dir die ver-
génglichkeit menschlicher sachen in gegenwertigem / und etlich fol-
genden Trawerspielen vorzustellen.“”® In nuce fithrt Gryphius sein
Souverdnitéitsidee hier vor: Das beherrschende Ereignis des Krieges
wird in der dsthetischen Metapher ,,Schawplatz der Eitelkeit* fixiert
und sogleich moralisch kommentiert, worauf das konkrete Handlungs-
programm folgt. Der zitierte Vorsatz erscheint als Motto, das konsti-
tuierend sogleich durch das Stiick illustriert wird. Die Herrschaft des
byzantinischen Kaisers Leo Armenius hilt nur so lange, als dieser
handelt. Demgegeniiber wird der kiinftige Usurpator vor der Last der
Herrschaft gewarnt, vor der Sorge, die souverines Handeln antreibt:
,,Bedenck auch was es sey / vor so viel tausend sorgen // Stets alf} ge-
fangen gehn; wenn der bestiirtzte morgen // Die angst der welt ent-
deckt.” (Gryphius: Leo Armenius, S. 519).

72 Ruth und Dieter Groh: Weltbild und Naturaneignung. Zur Kulturge-
schichte der Natur, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1991.S. 92-150.

73 Andreas Gryphius: ,,Leo Armenius®, in: Albrecht Schone (Hg.): Das
Zeitalter des Barock, Miinchen: Beck 1988, S. 508.

- am 14.02.2026, 16:17:04.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417720.141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KATASTROPHE UND SOUVERANITAT | 183

In diesem historischen Schauspiel ist der Souveréin der Katastro-
phe exemplarisch ausgeliefert wie auch entgegengestellt. Er ist der
Sklave der Katastrophen, die er selbst als Herr erklart. Auf der Biihne
des Welttheaters bilden diese den Hintergrund, vor dem sich seine Fi-
gur tragisch abhebt und auszeichnet. Die barocke Tragddientheorie
kennt entsprechend das Gesetz der Fallhohe gleichsam als poetischer
Ausweis einer Katastrophe, die samtliche klassischen Wortbedeutun-
gen des Katastrophenbegriffs konnotiert und auf die Herrscherproble-
matik hin zuspitzt. Der Fiirst benennt die Katastrophe und muss sie
zugleich fiirchten, weil sein mit ihr verbundenes Handeln ihn zwar auf
seine Position hebt, zugleich aber mit dem Sturz bedroht. Martin Opitz
hat in seinem Buch von der Deutschen Poeterey von 1624 diesen Zu-
sammenhang zwischen Herrschaft und Katastrophe herausgestellt:

Die Tragedie ist an der maiestet dem Heroischen getichte gemefle / ohne
das sie selten leidet / das man geringen standes personen und schlechte
sachen einfithre: weil sie nur von Kéniglichem willen / todtschlidgen /
verzweiffelungen / Kinder- und Vitermorden / brande / blutschanden /
kriege / und auffruhr / klagen / heulen / seuffzen und dergleichen han-
delt.”

Stellen Katastrophe und Souveridnitit komplementére Begriffe dar, so
ist Angst Folge wie auch Antrieb des souverdnen Handelns. Als Herr-
scher scheitert Leo Arminius in Gryphius’ Trauerspiel an seiner — an
Hamlet gemahnenden — Entschlussunfihigkeit”. Er hort nicht auf die
Katastrophenszenarien seiner Berater, sondern folgt dem Wunsch sei-
ner Frau Theodosia, den Feind zu begnadigen. Dem christlich-stoi-
schen Gnadenbegriff folgend, gibt Leo seine politische Souverinitit
auf, indem er — wie Gnade es fordert — nicht handelt. Demonstriert
wird hier der neue Dualismus, der das Religidse ins Private verbannt

74 Martin Opitz: Buch von der Deutschen Poeterey, Stuttgart: Reclam 1970,
S. 27. Martin Opitz stiitzt sich in seiner Regelpoetik vor allem auf Julius
Caesars Scaliger, der, antike Theatertheorie reaktualisierend, in seinen
Poetices libri septem von 1561 den Begriff der Katastrophe wieder mit
der dramatischen Gattung und hier insbesondere mit dessen Ausgang und
der Wendung verbunden hatte.

75 ,,Der Fiirst, bei dem die Entscheidung iiber den Ausnahmezustand ruht,
erweist in der erstbesten Situation, daf} ein Entschlufl ihm fast unmoglich

ist.“ W. Benjamin: Ursprung des deutschen Trauerspiels, S. 62.

- am 14.02.2026, 16:17:04.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417720.141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

184 | LEON HEMPEL, THOMAS MARKWART

und dem Politischen als Sache des Offentlichen entgegensetzt. Be-
griindet der Herrscher sein Handeln aus dem Religidsen, endet seine
Souverinitit. Wo kein Zusammenhang mehr Heil und Geschichte
schlieft, erweist sich durch Nicht-Handeln der immanente Legitima-
tionszusammenhang der politischen Souverdnitdt unmittelbar aufge-
16st.

Entsprechend gehen die Insignien der Macht und Legitimitét im
Traum des Kaisers auf den Usurpator Michael Balbus tiber, worauf die
ihm zugehorige, auf ihn lauernde Katastrophe des Umsturzes in Gry-
phius’ Drama ihren Lauf nimmt. Ist Souverédnitit hier nur durch sub-
jektives Handeln gekennzeichnet, kennt Leo kein anderes Gesetz als
das eigene, so wird er von seinem Widersacher als Tyrann bezeichnet,
um dessen Illegitimitédt herauszustellen und den eigenen Herrschafts-
anspruch zu beglaubigen. Wéhrend der Weihnachtsmesse wird Leo
iiberfallen; er widersetzt sich, und sterbend am Kreuz, das als originale
Reliquie erscheint, sich festhaltend, vermischt sich symbolisch wie
leibhaftig sein Blut mit dem Christi. Der Mirtyrer erscheint jetzt als
die andere Seite des Tyrannen. Auf dem Weg zum Kreuz, zur Marter
wie Erlosung, handelt Leo ,,als ein erhitzter Léw®, doch ,,umbsonst*.”®
Die existenzielle Bedrohung tritt ihm nun deutlich entgegen. Leos stoi-
sche Souveranitit, sich dem Schicksal im Augenblick der Todesgefahr
zu stellen, zeigt, dass er als politischer Souverdn aus fehlender Angst
jene missachtet hatte. Aus religiosen Motiven verkannte er die dro-
hende Katastrophe, dass der Freund zum lebensbedrohenden Feind
wurde. Sein Verhalten demonstriert den horizontalen Dualismus zwi-
schen offentlicher und privater Sphire. Indem ihn der umstiirzlerische
Anschlag der christliches Friedensgebot brechenden Verschworer
wihrend der Weihnachtsmesse tiberwiltigt, wird er zum Martyrer. Im
Tod heiligt er sein Menschsein mit der Geste des Ecce homo, ohne
dass er dabei der Immanenz entkommt. Die Eskalation ist maximal.
Erst der sich anhdufende Leichenberg bietet das Bild der Stofflichkeit,
die in den endgiiltigen Untergang weist. In der Vision der Gattin The-

76 A. Gryphius: Leo Armenius, S. 566f. Als Mairtyrer erscheint Leo
Armenius in konstitutiver Aporie, weil er als Herrscher dort scheitert, wo
er im Ausnahmezustand nicht angemessen handelt, und als Mensch, in-
dem sein Mitleid nur in den eigenen Tod fiihrt; er stiirzt in den uniiber-
windbaren Abgrund zwischen tibermenschlichem Herrscher- und physi-

scher Existenz.

- am 14.02.2026, 16:17:04.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417720.141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KATASTROPHE UND SOUVERANITAT | 185

odosia vollendet sich schlieBlich das Messias-Bild, indem ihr Leo wie-
derauferstanden erscheint und sich die andere Seite der vertikalen
Dualitit allegorisch anzeigt.

Das barocke Drama des Gryphius erscheint als politische Theorie
wie auch religioser Trost. Es setzt der Katastrophe einen immanenten
rationalen Zweck, Erhaltung der Macht und der Herrschaft. Wiederum
zeigt sich ein wechselseitiges Bedingungsverhiltnis zwischen Souve-
ranitdt und Katastrophe. Einerseits rechtfertigt sich politisches Han-
deln durch die Katastrophe, andererseits konstituieren die souverdnen
Akte die Katastrophen. Die herausgehobene Stellung des Fiirsten kor-
respondiert mit der Exzeptionalitdt der Katastrophe. Dieser tragische
Konflikt macht den Fiirsten christologisch zum exemplarischen Men-
schen, heiligt die Figur des Souverdns gewissermallen, ohne aber dass
der Souverdn auBlerweltlich durch religiése Institutionen legitimiert
sein miisse. Vielmehr entsteht aus der immanenten Begriindung von
Souverdnitit eine Positivitdt des Rechts. Wahrend am Anfang der
Epoche der Fiirst die eigene Person mit der Souverinitit identifiziert,
Physis sublimiert, so Ludwig XIV. mit seinem beriichtigten L 'éfat
¢’est moi, so erkldrt er sich am Ende der Epoche Friedrich II. zum ers-
ten Diener des Staates, in dem seine Handlungen und Entscheidungen
kodifiziert sind. Was als Katastrophe erscheint, wird im Rahmen eines
Verwaltungsstaats, Aktenkatarakte disziplinieren das ,,rohe” Gemein-
wesen zum Staat, festgelegt, losgelost von der Willkiir des Fiirsten.
Selbst der Notstand wird in die Rechtsordnung integriert, wird ,,wahr-
hafter Rechts ,,zustand“,“ wie Agamben festhdlt, wobei iibersehen
wird, ,,da Not, weit davon entfernt, sich als ein objektiv Gegebenes
zu verstehen, ganz offensichtlich ein subjektives Urteil enthélt und daf3
nur solche Umsténde notigend sind und Ausnahmecharakter haben, die
dazu erklirt worden sind*.”’

DIE MASKIERTE KATASTROPHE

Im Gegensatz zum absolutistischen Staat ist der aufgeklirte Ge-
setzesstaat eingebettet in eine neuerliche Geschichtsteleologie, die auf
der Méglichkeit offenbarer Vernunft griindet und — auf Basis der Er-
kenntnis — absolute Sicherung und Befriedung verspricht. Was als Ka-

77 G. Agamben: Homo sacer, S. 39.

- am 14.02.2026, 16:17:04.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417720.141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

186 | LEON HEMPEL, THOMAS MARKWART

tastrophe sich darstellt, erscheint nur als Missverstindnis, ist Resultat
der von der Vernunft noch nicht erkannten Naturgesetze. So betrachtet
Rousseau das Erdbeben von Lissabon weniger als eine Naturkatastro-
phe, sondern vielmehr als eine menschliche, auf Unvernunft beruhen-
de, als eine Abwendung von der Natur. In einem Brief von 18. August
1756 scheibt er an Voltaire:

Ohne Thren Gegenstand Lissabon zu verlassen, gestehen Sie mir zum
Beispiel zu, daB nicht die Natur dort zwanzigtausend Hauser von sechs
bis sieben Stockwerken versammelt hatte und daf3, wenn die Einwohner
dieser groBen Stadt gleichméBiger zerstreut und leichter beherbergt ge-
wesen wiren, die Verheerung weit geringer gewesen und vielleicht gar

. s T8
nicht geschehen wire.

Lost Rousseau einerseits die Katastrophe aus dem Naturzusammen-
hang, so enthilt seine auf der Beobachtung der Ruinen beruhende Hy-
pothese andererseits die Forderung, die Naturgegebenheiten zu erken-
nen und sich ihnen anzupassen. Nicht mehr wie die barocke Theologie,
die die Natur als eine katastrophische Theaterlandschaft, vollkommen
abgeschieden von sinnhafter Transzendenz, zur moralischen Besse-
rung vorstellt, verfihrt der Schweizer Aufklédrer. Vielmehr kehrt er den
Blick um, richtet ihn auf die Natur und proklamiert ihre Sinnhaftigkeit:
Denn ihre Erkenntnis fiihre zur moralischen wie auch zur ékonomi-
schen Besserung. Fordert Rousseau in seinem Werk bestindig die
Emanzipation von theologischen wie politischen Konventionen, so
impliziert die postuliert Befreiung zugleich die Unterwerfung unter
den neuen Souveridn: die Natur bzw. das Naturgesetz. Ist der Mensch
von Natur aus frei, so muss er — sofern noch unfrei — durch kiinstliche
(politische wie religiose) Bedingungen, zur Freiheit gezwungen wer-
den, wie es im Gesellschaftsvertrag heiBt”. In einer von der Vernunft
regierten Welt, wie Rousseau sie ertrdumt, sind Katastrophenerkldrun-
gen nicht mehr moglich, weil es den willkiirlichen Souverén, eine poli-
tische Existenz auBlerhalb der Naturgesetzlichkeit nicht mehr geben
kann. Indem Rousseau die Natur als verniinftig und damit sinnhaft be-

78  Jean-Jacques Rousseau: ,,Brief an Herrn von Voltaire (Brief {iber die
Vorsehung)®, in: ders., Schriften Bd. 1, Miinchen/Wien: Hanser 1978,
S.317.

79 Vgl. Jean-Jacques Rousseau: Vom Gesellschaftsvertrag, Wiesbaden: Ma-
rix 2006, S. 16.

- am 14.02.2026, 16:17:04.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417720.141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KATASTROPHE UND SOUVERANITAT | 187

trachtet, erweist er sich als ein Erbe der Physikotheologie, die im 17.
Jahrhundert einem theologischen Streit um die Existenz Gottes in der
Natur entsprang und nicht zuletzt moderne Naturwissenschaft mitbe-
griindete.*

Die Erforschung der Naturgesetzlichkeit, des neuen unbestritte-
nen, weil ,objektiven‘ Souverins, lasst den Katastrophenbegriff als po-
litischen Souverinititsbegriff, wie ihn noch das Barock verwendete,
verschwinden. Erhalten bleibt er nur mehr, abgeldst von politischer,
subjektiver Entscheidung, als epistemologisches Mall der Wissen-
schaft, an dem sich der Fortschritt der Vernunft gleichsam misst. Wiah-
rend die Natur ihre moralisch-theologische Emblematik verliert, kann
die Naturwissenschaft keine Katastrophe mehr konstatieren aufler als
Storung, als Einbruch in den Erkenntnisstrom. Katastrophen sind ihr
Ausdruck des Nichtwissens, das eine Differenz markiert zwischen Ge-
genstand und Beobachter. Jenes wird zum Anlass, das bestehende oder
abrupt erkannte Erkenntnisdefizit zu beseitigen, wobei es zu Paradig-
menwechsel kommen kann. So demonstrieren ,Katastrophen® dem

80  Der Streit zwischen den Vertretern der orthodoxen decay- oder Verfalls-
Theorie und andererseits der modernen design-Theorie um den positiven
Sinn von Natur richtete sich auf eine Landschaft, die am heftigsten den
theologischen Verdikten ausgesetzt war, wo schier unendlich mannich-
faltige Perspektiven die wissenschaftliche Beobachtung verwirrte, den
Alpen. Fiir die Vertreter der so genannten Verfalls- oder decay-Theorie
sind die schroffen Berge stete Mahnung an den Stindenfall. Die Alpen, so
formuliert es Thomas Burnet in seiner Sacred Theory of the Earth von
1688, seien Folge der Sintflut, die Katastrophenlandschaft schlechthin,
dramatisch aufgefiihrt, um die Macht der Kirche und der absolutistischen
Herrscher zu begriinden (vgl., ausfiihrlich Stephen Jay Gould: Die Ent-
deckung der Tiefenzeit. Zeitpfeil und Zeitzyklus in der Geschichte unse-
rer Erde, Miinchen: Hanser 1990). Findet diese Auffassung ihre Fortset-
zung noch in Georges Cuviers Kataklysmentheorie, wenngleich ohne die
alten politisch-moralischen Implikationen, so widersetzen sich die Ver-
treter der so genannten design-Theorie, dass die Erde nur Verfallsprodukt
sei. Nicht sinnlos, sondern dem Menschen niitzlich sei die Natur, postu-
liert der Schweizer Arzt und Naturforscher Johann Jakob Scheuchzer. In
ihrer Entdeckung habe sich der verniinftige Bauplan der gottlichen Natur
zu offenbaren. Dem Katastrophenbegriff samt seiner politischen Implika-

tionen wird die Vernunft entgegengesetzt.

- am 14.02.2026, 16:17:04.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417720.141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

188 | LEON HEMPEL, THOMAS MARKWART

Aufkldrer wie noch dem Ingenieur den Stand der humanitiren Ver-
vollkommnung, zeigen den politischen, sozialen oder technischen
Fortschritt an. Der Zivilisations- wird als Erkenntnisprozess verstan-
den, technische Unfille und Storfille wie auch so genannte gescheiter-
te Staaten als Hindernis einer — immer wieder neu definierten — Mo-
derne. Noch vor Jahrzehnten galt zum Beispiel die Atomtechnik als
hochmodern und sauber, als emanzipatorisches Versprechen, sich von
fossilen Rohstoffen unabhidngig zu machen, von Umweltverschmut-
zung zu befreien.

Die Katastrophenerkldrungen definieren hingegen den Fortschritt
neu, richten ihn aus auf verdnderte Interessen sowie soziale und 6ko-
nomische Bedingungen, so wenn etwa das ,grine’ Biirgertum zwar
Energie, aber das Ende der Atomkraft fordert. Erscheinen Katastro-
phen als Storungen auf dem Weg des Fortschritts, so nutzen politische
Institutionen und Akteure den Katastrophenbegriff einerseits im na-
turwissenschaftlichen Sinn und kehren ihn andererseits gegen diesen
selbst. Wiahrend der objektivistische Wirklichkeitsanspruch der Na-
turwissenschaft akzentuiert wird, Fakten und Zahlen verabsolutiert
werden, so verschwindet zugleich der epistemologische Zweck der
Katastrophe. Die politische Praxis verschweigt die komplexen Zu-
sammenhinge, reduziert sie zu einem Argument, das Handeln legiti-
miert. Jedoch das behauptete Faktum, die durch politisch-instrumenta-
lisierte Wissenschaft bestitigte Naturhaftigkeit der Katastrophe ver-
schleiern noch das politische Handeln. Als deklariertes Faktum dient
sie der politischen Praxis als Maske. Die objektiviert-naturhafte
Katastrophe verhiillt eine Souverénitit, die in den heutigen Deklara-
tionen noch immer aufscheint.

Wird der mythische Anteil der erklarten Katastrophe u. a. darin
offenbar, Angst und Schrecken zu erzeugen, so gewinnt sie aus diesen
ihre ,kathartischen* Zwecke: Ruhe und Sicherheit als politisches Ziel
zu etablieren. Dass die vielen Katastrophen, wie Briese und Glinter
behaupten, den Katastrophenbegriff seiner semantischen Substanz be-
rauben, verkennt dessen politische Funktion und den polyphonen
Wettstreit um die Katastrophenerkldrung. Mag in die Klage tiber die
vielen Katastrophenreden sich eine Sehnsucht mischen nach der einen
Erklarung, dem einen Souverén, so ist andererseits Kritik berechtigt an
dem politischen Zustand einer Gesellschaft, die tibertont wird von Ka-
tastrophenerkldrungen zur Legitimation exzeptionellen Handelns, zur
Depotenzierung rechtlicher und sozialer Institutionen.

- am 14.02.2026, 16:17:04.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417720.141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KATASTROPHE UND SOUVERANITAT | 189

LITERATUR

Agamben, Giorgio: Homo sacer. Die souverdne Macht und das nackte
Leben, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2002.

Aischylos: Tragddien und Fragmente, Stuttgart: Kréner 1957.

Aristophanes: ,,Die Frosche®, in: ders., Komdodien, Miinchen: Winkler
1976, S. 463-524.

Assmann, Aleida: Der lange Schatten der Vergangenheit. Erinne-
rungskultur und Geschichtspolitik, Bonn: Beck 2007.

Augustinus: Bekenntnisse, Frankfurt a. M./Leipzig: Insel 1987.

Augustinus: De civitate dei, Vom Gottesstaat, Diisseldorf: Artemis &
Winkler 1995.

Benjamin, Walter: Ursprung des deutschen Trauerspiels, Frankfurt a.
M.: Suhrkamp 1963.

Breidert, Wolfgang: Die Erschiitterung der vollkommenen Welt. Die
Wirkung des Erdbebens von Lissabon im Spiegel europdischer
Zeitgenossen, Darmstadt: WBG 1994.

Briese, Olaf/Giinter, Timo: ,,Katastrophe. Terminologische Vergan-
genheit, Gegenwart und Zukunft“, in: Archiv fiir Begriffsge-
schichte 51 (2009), S. 155-195.

Canfora, Luciano: ,,.Der Biirger”, in: Jean-Pierre Vernant (Hg.), Der
Mensch der griechischen Antike. Frankfurt a. M.: Campus 1993,
S. 140-179.

Euripides: Tragodien, Ziirich und Miinchen: Artemis 1990.

Fuhrmann, Manfred: Rom in der Spitantike. Portrit einer Epoche,
Miinchen: Artemis & Winkler 1994.

Gould, Stephen Jay: Die Entdeckung der Tiefenzeit. Zeitpfeil und
Zeitzyklus in der Geschichte unserer Erde, Miinchen: Hanser
1990.

Groh, Ruth und Dieter: Weltbild und Naturaneignung. Zur Kulturge-
schichte der Natur, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1991.

Groh, Dieter/Kempe, Michael/Mauelshagen, Franz: (Hgg.): Naturkata-
strophen. Beitrdge zu ihrer Deutung, Wahrnehmung und Darstel-
lung in Text und Bild von der Antike bis ins 20. Jahrhundert, Tii-
bingen: Narr 2003.

Gryphius, Andreas: ,,Leo Armenius“ (Trauerspiel), in: Albrecht Scho-
ne (Hg.), Das Zeitalter des Barock. Texte und Zeugnisse, Miin-
chen: C. H. Beck 1988, S. 508-576.

Herodot: Historien, Stuttgart: Kréner 1971.

- am 14.02.2026, 16:17:04.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417720.141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

190 | LEON HEMPEL, THOMAS MARKWART

Koschorke, Albrecht/Liidemann, Susanne/Frank, Thomas/Matala de
Mazza, Ethel: Der fiktive Staat. Konstruktionen des politischen
Korpers in der Geschichte Europas, Frankfurt a. M.: Fischer
2007.

Koselleck, Reinhart: Vergangene Zukunft. Zur Semantik geschichtli-
cher Zeiten, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1989.

Lowith, Karl: Weltgeschichte und Heilsgeschehen, Stuttgart: Metzler
1983.

Machiavelli, Niccolo: Der Fiirst, Stuttgart: Kréner 1978.

Meier, Christian: Athen. Ein Neubeginn der Weltgeschichte, Berlin:
Siedler 1993

Meier, Mischa: ,,Zur Terminologie der (Natur-)Katastrophe in der
griechischen Historiographie — einige einleitende Anmerkungen®,
in: G. J. Schenk/J. I. Engels (Hgg.), Historical Disaster Research.
Concepts, Methods and Case Studies — Historische Katastrophen-
forschung. Begriffe, Konzepte und Fallbeispiele, Kéln 2007 (=
Historical Social Research 32.3 [2007]), 44-56.

Meier, Mischa: ,,,Die grofite Erschiitterung fiir die Griechen® — Krieg
und Naturkatastrophen im Geschichtswerk des Thukydides®, in:
Klio 87 (2005), S. 329-345.

Metz, Markus/SeeBlen, Georg, Tsunamis am Rande des Nervenzu-
sammenbruchs. Die Katastrophe und ihre Bilder, in: Jungle
World vom 15. April 2011.

Nippel, Wilfried: Griechen, Barbaren und ,,Wilde*. Alte Geschichte
und Sozialanthropologie, Frankfurt a. M.: Fischer 1990.

Opitz, Martin: Buch von der Deutschen Poeterey (1624). Stuttgart:
Reclam 1970.

Orosius, Paulus: Die antike Weltgeschichte in christlicher Sicht, 2 Bd.,
Zirich u. a.: Artemis 1985 und 1986.

Plutarch: Grofle Griechen und Romer, 6 Bd., Ziirich/Stuttgart: Artemis
& Winkler 1955.

Radcliffe, Ann: ,,On the Supernatural in Poetry*, New Monthly Maga-
zine 16, 1 (1826), S. 145-152.

Ranciére, Jacques: Das Unvernehmen. Politik und Philosophie, Frank-
furt a. M.: Suhrkamp 2002.

Ranciére, Jacques: Die Aufteilung des Sinnlichen. Die Politik der
Kunst und ihre Paradoxien, Berlin: b_books 2008.

- am 14.02.2026, 16:17:04.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417720.141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KATASTROPHE UND SOUVERANITAT | 191

Rousseau, Jean-Jacques: ,,Brief an Herrn Voltaire (Brief iiber die Vor-
sehung)®, in: ders., Schriften Bd. 1, Miinchen — Wien: Hanser
1978, S. 315-332.

Rousseau; Jean-Jacques: Der Gesellschaftsvertrag, Wiesbaden 2006.

Ruhrmann, Georg/Kohring, Matthias: Staatliche Risikokommunikation
bei Katastrophen. Informationspolitik und Akzeptanz, Bonn:
Bundesamt fiir Zivilschutz 1996.

Schifer, Armin: ,,Der Souverin, die clementia und die Aporien der Po-
litik. Uberlegungen zu Daniel Casper von Lohensteins Trauer-
spielen®, in: Erika Fischer-Lichte (Hg.), Theatralitit und die Kri-
sen der Représentation, Stuttgart: Metzler 2001, S. 101-124.

Schmitt, Carl: Politische Theologie. Vier Kapitel zur Lehre von der
Souverinitit, Berlin: Duncker & Humblot 2009.

Seneca: Thyestes, dt. v. Durs Griinbein, Frankfurt a. M.: Insel 2002.

Seneca: Naturales quaestiones. Naturwissenschaftliche Untersuchun-
gen, Stuttgart: Reclam 1998.

Seneca: Philosophische Schriften, Hamburg: Meiner 1993.

Seneca: Uber die Giite (De clementia), Stuttgart: Reclam 1970.

Seneca: Samtliche Tragodien, Bd. 1, Ziirich/Miinchen: Artemis 1961.

Schottlaender, Rudolf: ,,Augustins moraltheologische Katastrophen-
deutung als Geschichtsfaktor”, in: Klio. Beitrdge zur alten Ge-
schichte, 60 (1978), S. 383-388.

Thukydides: Der Peloponnesische Krieg. Stuttgart: Reclam 1966.

Vergil: Aeneis, Diisseldorf: Patmos, Artemis & Winkler 2007.

Veyne, Paul: Weisheit und Altruismus, eine Einfithrung in die Philo-
sophie Senecas, Frankfurt a. M.: Fischer 1993.

Wolfrum, Edgar: Geschichtspolitik in der Bundesrepublik Deutsch-
land. Darmstadt: WBG 1999.

- am 14.02.2026, 16:17:04.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417720.141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- am14.02.2028, 16:17:04.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417720.141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

