
SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT 61 

etwas zu wählen (muḍṭarr fī iḫtiyārih). Es gebe aber weder Zwang (ǧabr) noch Er-
mächtigung (tafwīḍ), sondern etwas dazwischen (amr bayn amrayn; amr naṣaf)246. 
Nābulusī bestätigt ausdrücklich, dass in dieser Hinsicht überhaupt kein Unter-
schied zwischen den Ašʿariten und Māturīditen bestehe247.  

8. Abū ʿUḏba (gest. nach 1172/1759)

Abū ʿUḏba und – der unter Punkt 5. behandelte – Isbirī sind von den hier vorge-
stellten Autoren die am wenigsten erforschten. Zwar ist Abū ʿUḏbas theologi-
sches Werk ar-Rawḍa al-bahiyya bereits 1322/1904 in Ḥaydarābād erschienen,248 
doch taucht kaum etwas über ihn in den einschlägigen Nachschlagewerken auf. 
Wenn überhaupt, dann wird er als Theologe erwähnt249. 

8.1  Biographie und Werk 

Die EI2 widmet Abū ʿUḏba keinen Eintrag. Kurze Angaben zu ihm finden sich 
jedoch bei Ziriklī und Kaḥḥāla250. Ziriklī bezeichnet ihn als Ḥasan b. ʿAbd- 
almuḥsin Abū ʿAḏaba, einen Theologen (mutakallim), der nach 1172/1759 ge-
storben ist251. Des Weiteren listet er folgende Werktitel von ihm auf: ar-Rawḍa al-
bahiyya fīmā bayna al-Ašāʿira wa-l-Māturīdiyya, welches er im Jahr 1172/1759 fer-
tig gestellt hatte, ferner Bahǧat ahl as-sunna ʿalā ʿaqīdat Ibn aš-Šiḥna, einen Kom-
mentar über ein Gedicht theologischen Inhalts von Ibn aš-Šiḥna, welches auf „b“ 
reimt und drittens al-Maṭāliʿ as-saʿīda fī šarḥ al-qaṣīda li-s-Sanūsī252 („Glückliche 
Anfänge über die Erläuterung des Lehrgedichts von Sanūsī“), eine Abhandlung 
über die Glaubenslehre. 

246  Dies wird an verschiedenen Stellen des Sendschreibens erwähnt und aus mehreren Quellen 
zitiert. S. z.B. Taḥqīq al-intiṣār, 7a, 8b, 15b.  

247  Nābulusī weist auf Subkīs Nūniyya und die dort erwähnten unwesentlichen Unterschiede 
zwischen Ašʿariyya und Māturīdiyya hin. Taḥqīq al-intiṣār, 7b. 

248  Es gibt eine von ʿAbdarraḥmān ʿUmayra edierte, 1409/1989 in Beirut, ʿĀlam al-Kutub, er-
schienene Ausgabe, in der das Vorwort Abū ʿUḏbas fehlt. Der Herausgeber schweigt über 
seine Vorlage und bietet weder Einleitung noch Vorwort.  

249  Vgl. Rudolph, Māturīdī, 10 u. Anm. 34. 
250  Kaḥḥāla, Muʿǧam al-muʾallifīn, Bd. 3, 243. 
251  Ziriklī, Ḫayraddīn, Al-Aʿlām: Qāmūs tarāǧim li-ašhar ar-riǧāl wa-n-nisāʾ min al-ʿarab wa-l-

mustaʿribīn wa-l-mustašriqīn, Bd. 2, 198. In der Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, 
Bd. 10, 101, wird er Ebû Azbe Hasan b. Abdilmuhsin genannt und ansonsten lediglich als 
Verfasser von ar-Rawḍa al-bahiyya bezeichnet, ein Buch, zu dem ein eigener Eintrag vorge-
sehen ist.  

252  Bei Kaḥḥāla, Muʿǧam al-muʾallifīn, Bd. 3, 243, taucht diese Schrift auch als al-Maṭāliʿ as-
saʿīda ʿalā matn al-qaṣīda fī at-tawḥīd auf. 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-61 - am 22.01.2026, 06:23:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-61
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT 62 

8.2  ar-Rawḍa al-bahiyya fīmā bayna l-Ašāʿira wa-l-Māturīdiyya 

In der Einleitung berichtet der Verfasser, er sei am 9. Ramaḍān 1125/29. Septem-
ber 1713 in Mekka eingetroffen. Dort habe ihn „ein Bruder“ gebeten, ein Werk 
über die Differenzpunkte zwischen den Ašʿariten  und den Māturīditen  zu schrei-
ben. Der so entstandenen Schrift habe er den Namen gegeben: „Der prächtige 
Garten: Was zwischen Ašʿariten  und Māturīditen [an Differenzpunkten] be-
steht“253 (ar-Rawḍa al-bahiyya fīmā bayna al-Ašāʿira wa-l-Māturīdiyya)254. Nachweis- 
lich sind folgende Punkte in ar-Rawḍa zu finden: 

1. Auf Seite 64 lesen wir: „qāla šāriḥuhū al-Imām aš-Šīrāzī“, was darauf hinweist,
dass Abū ʿUḏba Šīrāzī zitiert und ihn beim Namen nennt.

2. Auf Seite 14 steht: „wa-naqala as-Subkī fī Ṭabaqātihi ʿan Ibn Fūrak …“. Die
Ṭabaqāt wurden nach dem Kommentar zur Nūniyya geschrieben, denn so-
wohl der Kommentar als auch die Nūniyya werden dort erwähnt255.

In der gedruckt vorliegenden Version von 1904 finden sich eine Einleitung, zwei 
Hauptteile, ein Schlusswort und zwei Anhänge. Letztere enthalten einen Lebens-
lauf von Faḫraddīn ar-Rāzī sowie eine Erörterung der Frage, ob der Glaube ge-
schaffen oder ungeschaffen sei. 

Die Einleitung trägt die Überschrift: „Über die zwei Imāme der Sunniten (ahl 
as-sunna) und diejenigen, die von ihnen übernahmen“. Darin führt Abū ‘Uḏba 
aus, dass sich alle Glaubenslehren der Sunniten um zwei Pole (quṭbān) drehen: 
Abū l-Ḥasan al-Ašʿarī und Abū Manṣūr al-Māturīdī. Wer einem der beiden nach-
folge, der erlange Rechtleitung (ihtadā).  

Abū ʿUḏba nennt folgende Bücher und Autoritäten der Ašʿariten: Ġīd al-abkār 
(sic)256 von Sayfaddīn al-Āmidī (gest. 629/1229), Faḫraddīn ar-Rāzīs (gest. 606/ 
1209) Nihāyat al-ʿuqūl sowie dessen al-Arbaʿīn [fī uṣūl ad-dīn], ʿAḍudaddīn al-Īǧīs 
(gest. 756/1355) al-Mawāqif [fī ʿilm al-kalām], Saʿdaddīn at-Taftāzānīs (gest. 793/ 
1391) al-Maqāṣid [fī ʿilm al-kalām] sowie dessen Šarḥ.  

253  Madelung meint, Abū ʿUḏba habe Nūraddīn aš-Šīrāzīs Kommentar zu Subkīs Nūniyya fast 
wörtlich abgeschrieben. GAP, Bd. 2, 335 f. So schon Spiro 1904. Vgl. folgende Anmer-
kung. 

254  „Der blühende (glänzende) Garten, handelnd über die Streitigkeiten zwischen den Schulen 
des Aschari und Maturídi“, M. Horten, Die philosophischen Systeme der spekulativen Theologen 
im Islam, Bonn 1912, S. 531. Abū ʿUḏbas ar-Rawḍa al-bahiyya, diente Horten als Haupt-
quelle für die Erörterung der Streitfragen zwischen den Schulen des Māturīdī und Ašʿarī. 
Ebd. 531-535. Die dreizehn Differenzpunkte sind auch von MacDonald (1936), Klein 
(1940), Tritton (1947) und Gardet-Anawati (1948) als Beleg benutzt worden. In Europa hat 
Spitta (1876) auf Abū ʿUḏbas ar-Rawḍa al-Bahiyya aufmerksam gemacht. Spiro (1904) 
konnte beweisen, dass Abū ʿUḏba ein später Kompilator war und dass er eine Verbindung 
zu Subkī hinsichtlich der Analogie der beiden Systeme von Ašʿarī und Māturīdī haben 
muss. Diese Angaben und deren Belege sind bei Rudolph, Māturīdī, 13 u. Anm. 47 bis 54 
dort, zu finden. 

255  Subkī, Ṭabaqāt, 3, 379. 
256  Wahrscheinlich ist Abkār al-afkār gemeint, vgl. D. Sourdel, Āmidī, in EI2, Bd. 1, 434. 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-61 - am 22.01.2026, 06:23:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-61
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT 63 

Für den Osten der islamischen Welt nennt er dagegen nur eine kleine Anzahl 
wirklich bekannter ḥanafitischer kalām-Bücher wie das Abū Ḥanīfa zugeschrie-
bene al-Fiqh al-akbar257, ein Lehrgedicht mit dem Titel al-Lāmiyya258 sowie [Abū 
Ḥafṣ ʿUmar b. Muḥammad an-] Nasafīs (gest. 537/1142) Matn259. 

Abū ‘Uḏba stellt fest, dass, während Taftāzānī Chorasan, Irak und Grosssyrien 
noch in der Hand ašʿaritischer Sunniten wähnte bzw. Transoxanien als unter 
māturīdītischer Prägung stehend ansah, sich die Landschaft zu seiner Zeit als 
deutlich verändert darstellt. So hält er ganz Chorasan – ausgenommen Balḫ – für 
von extremistischen Šīʿiten (rawāfiḍ) beherrscht. In Nordafrika dagegen überwie-
gen seiner Meinung nach wegen des dort bestehenden mālikitischen Einflusses 
ašʿaritische Glaubenslehren. Māturīditen fänden sich in Indien und Kleinasien. 
Auch für Abū ʿUḏba gelten Ašʿariten  und Māturīditen  als einig in Bezug auf den 
Grundstock sunnitischer Orthodoxie (aṣl ʿaqīdat ahl as-sunna wa-l-ǧamāʿa). Er-
kennbare Unterschiede würden nicht zu einer gegenseitigen Bezichtigung uner-
laubter Neuerung (bidʿa) führen. 

Es folgt die Auflistung von 13 Streitfragen, die Abū ʿUḏba in ar-Rawḍa al-
bahiyya anführt: 

1.  Ašʿarī legt Wert darauf, dass ein Muslim nicht bloss sagt: „Ich bin gläubig“ 
(anā muʾmin), sondern dies mit dem Zusatz „so Gott will“ (in šāʾa Allāh) ver-
sieht. Abū Ḥanīfa und die Mehrheit der Gelehrten teilen diese Meinung 
nicht. Es wurde von ihm überliefert: „Am Glauben ist nicht zu zweifeln“ (lā 
šakka fī l-īmān). 

2.  Nach Ašʿarī kann ein Paradiesanwärter (saʿīd) nicht zu einem Anwärter auf 
die Hölle (šaqiyy) werden und umgekehrt. Abū Ḥanīfa meint, dies könne 
sehr wohl geschehen. 

3.  Dass einem Ungläubigen (kāfir) Gottes Huld zuteil werden kann (yunʿam 
ʿalayhi), ist nach Ašʿarī weder im Diesseits noch im Jenseits möglich. Qāḍī 
Abū Bakr [al-Bāqillānī?] meint, dass ein Ungläubiger bloss eine irdische 
Huld (niʿma dunyawiyya) bekomme. Die Qadariten  glauben, er erhalte auch 
eine „religiöse“ (dīniyya) Huld, wie etwa das „Sehvermögen“ (al-qudra ʿalā n-
naẓar), welches zur Gotteserkenntnis (maʿrifat Allāh) führt. 

4.  Ašʿarī habe die Lehre vertreten, dass dem Propheten Muḥammad nach des-
sen Tod keine Gesandschaft (risāla) mehr zukomme. Dies sei eine Lüge, 
denn alle Propheten seien ja in den Gräbern lebendig. 

                                                                                          
257  Gemeint ist wohl, was Wensinck als Fiqh Akbar II bezeichnet.  
258  Es handelt sich um Sirāǧaddīn ʿAlī b. ʿUṯmān al-Ūšīs (gest. 569/1173) al-Lāmiyya fī at-

tawḥīd, welche manchmal den Titel Badʾ al-amālī trägt, s. W. Madelung, Māturīdiyya, in 
EI2, Bd. 6, 847 und Ūshī, in EI2, Bd. 10, 916. Diese Lāmiyya ist unter dem Titel: Badʾ al-
amālī zu finden: Maǧmūʿ muhimmāt al-mutūn, 19-23. 

259  Gemeint ist wahrscheinlich der Text (matn) von Nasafīs Buch al-ʿAqāʾid. Vgl. hier, Anm. 76. 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-61 - am 22.01.2026, 06:23:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-61
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT 64 

5. Wenn man bestimmte menschliche Handlungen betrachtet, so können –
nach Ašʿarī – Gottes Wohlgefallen (riḍā) und Wille (irāda) auseinandertre-
ten. Abū Ḥanīfa dagegen betrachtet beide als gekoppelt.

6. Ašʿarī wurde in den Mund gelegt, dass der Glaube eines Nachahmers (īmān
al-muqallid) nicht akzeptabel sei (lā yaṣiḥḥ). Abū Ḥanīfa ist der Meinung,
dass der Glaube auch dann anerkannt werde, wenn man nicht den Grund-
pfeilern gemäss handelt (w. al-īmān iqrār bi-l-lisān wa-taṣdīq bi-l-ǧanān wa-in
lam yaʿmal bi-l-arkān).

7. Ašʿarī definiert die Handlung eines Menschen als blossen „Erwerb“ (kasb)
und grenzt sie ab von Schöpfung (ḫalq). Die Ḥanafiten bezeichnen dies als
freie „Wahl“ (iḫtiyār).

8. Gott darf laut Ašʿarī und Māturīdī einen Gehorsamen peinigen (taʿḏīb al-
muṭīʿ). Abū Ḥanīfa lehnt dies ab.

9. Nach Ašʿarī kann man Gott nur durch die Šarīʿa erkennen, nicht aber durch
den Verstand. Verstandesmässige Gotteserkenntnis wird von Māturīdī vertre-
ten.

10. Die Handlungseigenschaften (ṣifāt al-afʿāl) Gottes sind für Ašʿarī erst in der
Zeit auftretend (ḥādiṯa). Die Handlungseigenschaften Gottes gelten den
Ḥanafiten als urewig.

11. Kann man die Rede Gottes hören? Nach Ašʿarī ist dies möglich. Nach
Māturīdī ist dies unmöglich.

12. Für die Ašʿariten  ist die „Verpflichtung zu etwas Undurchführbarem“ (taklīf
mā lā yuṭāq) möglich. Die Ḥanafiten sind dagegen.

13. Einige Ašʿariten  halten es für möglich, dass ein Prophet kleine Sünden be-
gehen kann. Die Ḥanafiten meinen, ein Prophet begehe nicht einmal kleine
Sünden (ṣaġāʾir).

Als Ergänzung (tatimma) fügt er hinzu: Manche Ašʿariten  unterscheiden zwi-
schen Signifikant (ism), Signifikat (musammā) und Signifizierung (tasmiya). Der 
Signifikant und das Signifikat sind bei den Ḥanafiten-Māturīditen   (w. ʿindanā, 
„bei uns“) ein und dasselbe. 

8.3  Fazit 

In Bezug auf die Differenzpunkte zwischen Ašʿarī und Māturīdī bringt uns Abū 
ʿUḏba nicht weiter als Subkī. Es scheint sogar, dass er sowohl die Punkte als auch 
die Argumentationen aus Subkīs Nūniyya und Ṭabaqāt sowie Šīrāzīs Kommentar 
dazu bezieht. Mit beeindruckender Selbstverständlichkeit stellt Abū ʿUḏba fest, 
dass ein Muslim die Rechtleitung erlange, wenn er einem der beiden Scheiche, 
nämlich Ašʿarī oder Māturīdī, nachfolge. Auch Abū ʿUḏba bleibt der Tradition 
Subkīs treu, indem er keine erkennbaren Unterschiede zwischen Ašʿarī und 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-61 - am 22.01.2026, 06:23:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-61
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT 65 

Māturīdī sieht, die zu einer gegenseitigen Bezichtigung unerlaubter Neuerung 
(bidʿa) führen würden. 

Von besonderem Interesse in der Einleitung der Rawḍa ist Abū ʿUḏbas Aufli-
stung zahlreicher Namen und Buchtitel, die als massgebliche Vertreter beider 
theologischen Grundrichtungen zu seiner Zeit gelten können. 

Ausführlich diskutiert er in seiner Monographie eine Vielzahl von Unterthe-
men, welche bereits von Subkī u.a. erörtert worden waren, bereichert diese aber 
um zahlreiche Details, wobei er zusätzlich zu einigen der oben genannten Werke 
folgende Titel erwähnt: Subkīs Nūniyya, den Kommentar dazu (Šarḥ260), Subkīs 
Ṭabaqāt, Qāḍī Abū Bakrs261 Īǧāz262, Imām [Ǧuwaynīs]263 Iršād, Šahrastānīs Nihā- 
yat al-aqdām264, Nasafīs al-Iʿtimād fī l-iʿtiqād und Matn al-ʿUmda [fī uṣūl ad-dīn], Ibn 
al-Humāms Taḥrīr und Musāyara, Iṣfahānīs265 Šarḥ aṭ-Ṭawāliʿ266, Māturīdīs Kitāb 
at-Tawḥīd, Ašʿarīs Kitāb al-Ibāna fī uṣūl ad-diyāna267, Qāḍī ʿIyāḍs aš-Šifāʾ fī sīrat al-
Muṣṭafā268, Abū Bakr [al-Wāsiṭīs] Iʿǧāz269. 

9. Die Texte im Vergleich

Die Schriften, die hier vorgestellt werden, sind zwischen dem 8./14. und dem 
12./18. Jahrhundert entstanden. Ihr gemeinsames Ziel besteht darin, eine sunni-
tische Theologie zu formulieren, die trotz einiger unbestreitbarer Differenzpunk-
te zwischen der ḥanafitisch-māturīditischen und der šāfiʿitisch-ašʿaritischen Rich-
tung in den Grundlinien übereinstimmt und für alle wohlmeinenden Gläubigen 
akzeptabel ist. 

Um diese gemeinsame Grundhaltung zu dokumentieren, werden die wichtig-
sten Argumente im Folgenden noch einmal vergleichend aufgeführt. Dabei bildet 
die Darstellung Subkīs (bzw. ihre Adaptation durch Abū ʿUḏba) den Ausgangs-

260  Ohne den Namen des Verfassers anzugeben. 
261  Aḥmad b. Muḥammad b. Isḥāq b. Ibrāhīm (gest. 364/974-975), bekannt als Ibn as-Sunnī, 

ein Schüler Nasāʾīs (gest. 303/915-916). GAS, Bd. 1, 198. 
262  Al-Īǧāz fī l-ḥadīṯ. Ḥāǧǧī Ḫalīfa, Kašf aẓ-ẓunūn, Bd. 1, 205. 
263  Imām al-Ḥaramayn Ḍiyāʾaddīn Abū l-Maʿālī ʿAbdalmalik b. ʿAbdallāh b. Yūsuf b. 

Muḥammad al-Ǧuwaynī (gest. 478/1058). Zu ihm s. C. Brockelmann/L. Gardet, Djuwaynī, 
in EI2, Bd. 2, 605. 

264  Nihāyat al-aqdām fī ʿilm al-kalām von Abū l-Fatḥ Tāǧaddīn Muḥammad b. ʿAbdalkarīm b. 
Aḥmad aš-Šahrastānī (gest. 548/1153). Zu ihm s. G. Monnot, Shahrastānī, in EI2, Bd. 9, 
214-216. 

265  Abū ṯ-Ṯanāʾ Šamsaddīn Maḥmūd b. ʿAbdarraḥmān al-Iṣfahānī (gest. 749/1348). ʿAsqalānī, 
ad-Durra al-kāmina, Bd. 4, 327. 

266  aṭ-Ṭawāliʿ, d.h. Ṭawāliʿ al-anwār von Qāḍī ʿAbdallāh b. ʿUmar al-Bayḍāwī. Ḥāǧǧī Ḫalīfa, 
Kašf aẓ-ẓunūn, Bd. 2, 1116. 

267  In GAS, Bd. 1, 604 steht: al-Ibāna ʿan uṣūl ad-diyāna. 
268  Kitāb aš-Šifāʾ bi-taʿrīf ḥuqūq al-Muṣṭafā. Vgl. M. Talbī, ʿIyāḍ b. Mūsā, in EI2, Bd. 4, 290. 
269 Kitāb Iʿǧāz al-qurʾān von Abū ʿAbdarraḥmān Muḥammad b. Zayd al-Wāsiṭī (gest. 306/918). 

Den Kommentar dazu schrieb ʿAbdalqāhir al-Ǧurǧānī (gest. 474/1081-1082). Ḥāǧǧī Ḫalīfa, 
Kašf aẓ-ẓunūn, Bd. 1, 120. 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-61 - am 22.01.2026, 06:23:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-61
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

