48

Justus Potzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft

1.2 Der Anthropozentrismus des Anthropozan: Was bedeutet
ein neues Erdzeitalter des Menschen?

»There appears to be a common thread
across the Anthropocene’s more creative
interpretations: the Anthropocene as crisis.
A crisis of nature, a crisis of humanity, a crisis
of meaning, a crisis of knowledge, and above
all, a crisis of action. The Anthropocene
demands action.«

Erle C. Ellis (2018): Anthropocene, S. 143

Die radikale Transformation des Klimas, das Schmelzen arktischen Eises, der Anstieg
und die Versauerung der Ozeane, zunehmende Extremwetterereignisse, das Aussterben
beinahe unzihlbarer Spezies, der massive Riickgang von Biodiversitit und Populatio-
nen, die sich akkumulierende Umweltverschmutzung, das Erschépfen natiirlicher Res-
sourcen fir Energie, Nahrungsmittel und Produktionsprozesse, ... diese und viele wei-
tere existenzbedrohende Verinderungen prigen gegenwirtig die Lebensumstinde al-
ler Bewohner:innen der Erde — wenn auch in sehr unterschiedlichem Ausmaf3. Diese
umfassenden terrestrischen Erschiitterungen haben deswegen, wie im vorherigen Kapi-
tel angedeutet, zu einer grundsitzlichen Infragestellung des bisherigen Weltbildes ge-
fithrt. Die moderne Vorstellung der irdischen Natur als passiver Hintergrund lisst sich
im Angesicht der geosystemischen Krise nicht linger aufrechthalten. Vielmehr erschei-
nen menschliche und irdische Wirklichkeitsbereiche als strukturell gekoppelt und die
Entwicklungen in der Welt der Menschen nicht mehr von denen der Natur zu trennen.
Diese kaum zu ignorierenden, disruptiven Verinderungen irdischer Lebenswirk-
lichkeit leiteten mit dem Beginn des dritten Jahrtausends auch einen bedeutungs-
schweren, ja einen epochalen Wandel der epistemischen Ordnungsstrukturen ein.
Das eskalierende Mensch/Welt-Verhiltnis wurde mit einem neuen Begriff zu rahmen
versucht, welcher die globalen Transformationen adressierte: »Welcome to the Anthro-
pocene«. In Folge hitziger Debatten auf einer Konferenz des International Geosphere-
Biosphere Programmes (IGBP) im Jahr 2000 riefen die Erdsystemwissenschaftler Paul
Crutzen und Eugene Stoermer ein neues Erdzeitalter aus, welches dem menschlichen
Einfluss auf die geosystemischen Prozesse Rechnung tragen sollte.®* Damit wiirde nicht
nur die letzte erdgeschichtliche Epoche — das Holozin, welches vor 11.700 Jahren begann
(sieche Abbildung 1) — enden, sondern auch ein Bruch in der menschlichen Geschichts-
schreibung ausgeldst, was letztlich dem Ende der Neuzeit gleichkommt.® In ihrem
gemeinsamen Artikel schreiben Crutzen und Stoermer: »Considering these and many
other major and still growing impacts of human activities on earth and atmosphere, and

63  Bonneuil/Fressoz 2017, S. 3. Herv. ].P

64  Die Reflexion iiber den menschlichen Einfluss auf planetare Prozesse und die Verbindung von
menschlichen und irdischen Zeitsystemen ist dabei jedoch schon weitaus &lter. Vorlauferanthro-
pozanen Denkens< kdnnen mindestens bis ins 19. Jhd. zuriickverfolgt werden (vgl. Steffen et al.
2011, S. 843f,; Lewis/Maslin 2015, S. 172f)).

65  Vgl. Latour 2017, S.194.

https://dol.org/10,14361/9783839475492-009 - am 14.02.2028, 07:59:51. /de/e - [



https://doi.org/10.14361/9783839475492-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Auftakt: Das Anthropozén

at all, including global, scales, it seems to us more than appropriate to emphasize the
central role of mankind in geology and ecology by proposing to use the term »anthropocene«
for the current geological epoch.«*® In einem zwei Jahre spiter verdffentlichten Text
meint Crutzen: »It seems appropriate to assign the term >Anthropocene« to the present,
in many ways human-dominated, geological epoch, supplementing the Holocene [...].«*
Dieser Neologismus — >Anthropozin« — fugt sich damit in die lange Liste geochronolo-
gischer Epochenbegriffe zur Datierung radikaler Verinderungen der geosystemischen
Verhiltnisse ein (wie vorher etwa bei Eiszeiten, massiven Vulkanausbriichen oder Me-
teoriteneinschligen) und stellt dennoch eine Revolution sowohl in geologischen wie
humangeschichtlichen Skalen dar. Denn, wie Historiker Dipesh Chakrarbarty her-
vorhebt, werden hier erstmals menschliche Ereignisse und Zeitverliufe auf der Ebene
planetarer Prozesse verhandelt und vice versa: »[Flor the first time ever, we consciously
connect events that happen on vast, geological scales — such as changes to the whole
climate system of the planet — with what we might do in the everyday lives of individuals,
collectivities, institutions, and nations (such as burning fossil fuels).«*® Der Beginn des
Anthropozin markiert damit eine bedeutsame Verinderung im Lauf der Geschichte,
menschlicher wie irdischer.

IUGS/ICS time scale with Anthropocene added
o

% Anthropogenic
System / Period Series / Epoch Stage / Age 0] GSSP primary guide episode
present

Anthropocene Crawfordian -
i A 1952 cE 4—— (GAevent array) ————

Meghalayan
R 4250 yr b2k 4— (Paleoclimate: 4.2 ka event)

Holocene  Northgrippian
JiIge ) 8236 yrb2k  g——— (Paleoclimate: 8.2 ka event)

uaterna Greenlandian
Q ry A 11,700 yr b2k 4——— (Paleoclimate: abrupt warming)
Stage 4 4
. ~129 ka 4— (Paleoclimate: Termination 11?)
. Chibanian ¢
Pleistocene - 0.774 Ma 4— (Paleomagnetic: Matuyama-Brunhes)
Calabrian
2 1.80 Ma 44— (Paleomagnetic: top Olduvai)
Gelasian 4 !
2.58 Ma 4— (Paleomagnetic: Gauss—Matuyama)

Abbildung 1: Vorschlag laut finalem Antrag der AWG zur Aufnahme des Anthropozin in die of-
fizielle internationale geologische Zeitskala. Das Anthropozin wiirde hier die erdgeschichtliche
Epoche des Holozins ablosen und das kleine >Crawfordische Alter< (benannt nach Lake Crawford)
umfassen. Der entsprechende GSSP-Nagel (>Golden Spike<) markiert den Beginn im Jahr 1952,
parallel zur Entfaltung der >Great Acceleration (GA)-<.

66  Crutzen/Stoermer 2000, S.17. Herv. ].P.
67  Crutzen 2002, S. 23. Herv. J.P.
68  Chakrabarty 2018, S. 6.

https://dol.org/10,14361/9783839475492-009 - am 14.02.2028, 07:59:51. /de/e - [

49


https://doi.org/10.14361/9783839475492-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

50

Justus Pétzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft
Das Anthropozan - Bruch oder Kontinuitat eines anthropozentrischen Weltbildes?

Aber wie wird diese neue Epoche nun genau ausgedeutet? Seit 2009 versuchte die Anthro-
pocene Working Group (AWG) geologisch belastbare Beweise fiir den Beginn dieser neuen
Zeitordnung zusammenzutragen. Dabei stellt sich insbesondere die Frage nach dem ex-
akten Beginn, den eindeutigen Markierungen und damit den eigentlichen Definitions-
kriterien fiir einen neuen Abschnitt der Geohistorie.*’

Auch wenn diesbeziiglich harte Deutungskimpfe gefithrt werden und der erste Vor-
schlag zur Formalisierung der Epoche durch ein entsprechendes geochronologisches
Fachgremium im Frithjahr 2024 abgelehnt wurde, scheinen sich jedoch der Name und
damit eine weitreichende Deutung in den anderen Natur-, Kultur- und Geisteswissen-
schaften bereits durchgesetzt zu haben — wir befinden uns im Zeitalter des Anthropos.”
Umwelthistoriker Christoph Bonneuil und Jean-Babtiste Fressoz buchstabieren das
namensgebende Element dieses neuen Zeitalters wie folgt aus: »From the ancient greek
words anthropos meaning shuman being« and kainos meaning >recent, news, the Anthro-
pocene is then the new epoch of humans.«” Die anthropozine Zeitrechnung wird also
als eine >neue Epoche der Menschen«verstanden. Dabei ist es so bedeutsam wie bezeich-
nend, worauf diese neue Chronologik qua ihres Namens verweist. Das Zusammenfallen
von menschlicher und irdischer Geschichte bedeutet nimlich, im Geiste dieser Na-
mensgebung, vielleicht gar keine wirkliche Revision neuzeitlicher Wissensordnungen.
Denn mit der Anerkennung des Anthropozin wird zwar ein Ende der modernen Di-
chotomie — eine Uberwindung der Trennung von Kultur und Natur, Mensch und Erde,
Subjekt und Welt — angedeutet, aber dieses neue Verstindnis irdischer Wirklichkeit
wird qua ihrer Bezeichnung unter die Definitionsmacht des Anthropos gestellt, eben
jenes Menschen, welcher schon in der Moderne den Ausgangspunkt und Maf3stab des
Realititsverstandnisses darstellte.

Die Erdwissenschaftlerin Jill Schneiderman meint deshalb zur Benennung: »The
proposal to name an Anthropocene epoch contrasts with earlier discoveries in science,
such as the Copernican revolution and Darwin’s evolution by natural selection, that have
shifted views away from the notion that humanity occupies the center of the universe
and the highest rung on a ladder of evolution.«”* Die Namenswahl impliziert so pa-
radoxerweise eher eine Rezentrierung statt Dezentrierung im Angesicht der Erosion
modernistischer Weltdeutungen. So weist auch Chakrabarty auf den Umstand hin, dass
obwohl die geosystemischen Verinderungen eine Neuverhandlung »between human-

69  Die Konstruktion wissenschaftlicher Faktizitat, die Herstellung eines wissenschaftlich fundierten
Weltverstehens wird in der Beobachtung der Debatten und Widerstande, dem Zusammentragen
»objektiver« Beweise, den Kongressen, Berichten und Abstimmungen, welche den Prozess der For-
malisierung des Anthropozins begleiten, so sichtbar wie in kaum einem Gegenstand der jiingsten
Wissenschaftsgeschichte.

70  Vgl. Zalasiewicz et al. 2021. Insbesondere die geologischen Kritiker:innen des AWG-Vorschlags
nutzen selbst auch den Begriff und das Konzept, sind sich aber ob seiner genauen Datierung und
Rahmung uneins.

71 Bonneuil/Fressoz 2017, S. 3f.

72 Schneiderman 2017, S.187. Herv. ).P.

https://dol.org/10,14361/9783839475492-009 - am 14.02.2028, 07:59:51. /de/e - [



https://doi.org/10.14361/9783839475492-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Auftakt: Das Anthropozan

centered and planet-centered thinking« anstofRen, dennoch »questions of geological
time fall out of view and the time of human world history comes to predominate.«”

Trotz der Tatsache, dass es also die dufiere, als fremd und eigenlogisch erlebte
Welt ist, welche den Bruch mit den althergebrachten Vorstellungen und Sinnsetzun-
gen hervorruft, ist es doch der altbekannte humane Akteur, welcher hier im Fokus des
Geschehens bleibt und welchem weiterhin die entscheidende Handlungs- und Definiti-
onsmacht in der Entfaltung irdischer Wirklichkeit zugeschrieben wird. Die dichotome
und hierarchische Kosmologie der Moderne wird dabei keinesfalls diversifiziert, aus-
balanciert oder eingeebnet, sondern scheinbar in einer Art Riickwirtsbewegung wieder
aufden Menschen orientiert. Denn die Erschiitterungen der neuzeitlichen Weltordnung
in Gestalt der geologischen, klimatischen, biologischen, also allgemein 6kologischen
Veranderungen fithren nach anthropoziner Logik nicht zu einem starker terrestrischen
Denken, sondern sind letztlich nur Ausdruck eines (noch) unzureichenden anthro-
pogenen Steuerungsgeschehens. So erklirt Latour die hier naheliegende Deutung:
»[Dlas ganze Erdsystem [...], diese riesige Maschine [... ist] nur deswegen gestort [...],
weil wir sie nicht vollstindig genug kontrolliert haben.«”* Indem Klimawandel, Okosys-
temtransformation, Biodiversititsreduktion und die vielen anderen geosystemischen
Veranderungen unter dem Anthropozinkonzept zusammengefasst werden, entsteht also
kein neues und komplexeres Weltbild, sondern es dringt sich der Eindruck auf, dass hier
vielmehr der Gipfel einer anthropozentrischen Geschichts- und Wirklichkeitsvorstellung
in Sichtweite gerit. Was Donna Haraway schon fiir den Gendiskurs und die Decodierung
des >Code of Life< Ende des 20. Jhd. festgestellt hatte, gilt auch fiir die Phantasien, wel-
che sich jetzt um ein >neues Zeitalter des Menschen« ranken: »[W]ir (wer?) sind unsere
selbst-beherrschten Produkte in dieser Apotheose des technologischen Humanismus.
Es gibt nur einen Akteur, nimlich Uns. Natur verwandelt sich in ihr binires Gegenteil:
Kultur (und umgekehrt) [...].«”

Um moglichen Missverstindnissen vorzubeugen: es geht bei der, im folgenden
Unterkapitel noch stirker ausgebreiteten, Irritation oder Kritik an dem Konzept des
Anthropozin nicht um ein Verleugnen der menschlichen Rolle in den aktuellen Verin-
derungen des Planeten. Ganz im Gegenteil stellt die Anerkennung der menschlichen
Involvierung und Zugehorigkeit zur Welt ja gerade die Abwehr von klimaskeptischen
oder anderen, die geosystemischen Transformationen leugnenden, Positionen dar.”®
Aber die multiplen irdischen Transformationen, also die in Atmo-, Hydro-, Bio-, Li-
tho-, Pedo- und anderen Geosphiren (ganz zu schweigen von den in technologischen
Systemen) stattfindenden Wandlungen, welche zu radikal differenten Verhiltnissen
auf der Erde fithren, nun komplett unter einem einzigen menschlichen Faktor zu sub-
summieren, scheint doch erstaunlich verkiirzt. Zwar ist die Inklusion menschlicher
Agentialitit seitens der traditionellen Naturwissenschaften auf der Ebene »that it rivals
some of the great forces of Nature«” sicherlich ein Novum, doch reaktiviert diese Idee

73 Chakrabarty 2018, S. 6.

74  latour 2017, S.28. Herv.i.0.
75  Haraway 2017, S.168.

76  Vgl. Latour 2018, S. off.

77  Steffenetal. 2011, S. 842.

https://dol.org/10,14361/9783839475492-009 - am 14.02.2028, 07:59:51. /de/e - [



https://doi.org/10.14361/9783839475492-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

52

Justus Potzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft

nur allzu bekannte Bilder einer transzendental-humanistischen Phantasie géttlicher
Ebenbiirtigkeit, welche den Humanwissenschaften stets immanent war.”

Gerade in den Geistes- und Sozialwissenschaften, also den Kerndisziplinen vom
Menschen, sollte die Deklarierung eines neuen Zeitalters unter menschlicher Vorherr-
schaft mindestens Skepsis beziiglich eines deklarierten Bruchs oder gar Endes der
Moderne hervorrufen. Viel eher scheint sich im dominierenden Dikurs einer anthropo-
zinen Wirklichkeitsordnung die Erschiitterung humanistischer Gewissheiten in eine
Uberaffirmation und Uberschitzung des eigentlich prekiren menschlichen Status zu
wandeln. Was im Angesicht von Klimakrise und Erdsystemkollaps bedroht oder verloren
zu sein scheint, muss nun um jeden Preis wiedergewonnen werden. Anstatt die Kontin-
genz des Menschlichen sowie Komplexitit des Nicht-Menschlichen anzuerkennen, ziele
das »anthropocenologists’ official narrative«”” und damit auch die Agenda fithrender
westlicher wissenschaftlicher wie politischer Institutionen in letzter Konsequenz auf
die Utopie einer totalen Humanherrschaft, wie Bonneuil und Fressoz meinen. Auf die
Infragestellung anthropozentrischer Paradigmen durch geologische und 6kologische
Krifte wird folglich mit Climate- oder Geoengineering und so schlussendlich einer
»totale[n] Beherrschung [d]er Natur«*® geantwortet.

Das Anthropozin erscheint damit, in einer ersten Deutung, tatsichlich als der Erfiil-
lungsmoment des langgehegten humanistischen Traums menschlicher Emanzipation
und Selbstermichtigung, hier scheint die sikulare Heilserzihlung von menschlichem
Fortschritt und Perfektionierung endlich eingeldst zu werden. Dies zeigt sich nicht
nur in den obigen Zitaten von Crutzen und Stoermer, welche die >zentrale menschliche
Rolle« und >menschliche Dominanz« auf der Erde hervorheben. Auch der Ausblick auf
eine »global research and engineering community to guide mankind towards global,
sustainable, environmental management«® oder mogliche »large-scale geo-enginee-
ring projects, for instance to optimize« climate«®* reproduzieren typische Phantasien
menschlicher Steuerungs- und gottgleicher Schopfungsmacht. Eine derartige Ver-
bindung von Anthropo- und Geosphire fithrt so nur zu einer Ausweitung eines nun
die gesamte Erde umfassenden menschlichen Herrschaftsgebiets und der ersehnten
Aquivalenz mit den gewaltigen Naturkriften.

Doch wenn im Ausruf des Anthropozins tatsichlich nun eine Erklirung menschli-
cher Signifikanz in planetarem Maf3stab, quasi eine titanische Ebenbiirtigkeit, als neues
Definitionskriterium der Gegenwart proklamiert wird, stellt sich umso dringender die
Frage nach der genauen Bedeutung dieses Namensgebers. Im Anschluss an Bonneuil und
Fressoz muss fiir eine Ausdeutung der (dann vielleicht gar nicht so) neuen terrestrischen
Situation gefragt werden: »But what is this anthropos, the generic human being of the An-
thropocene?«®

78  Vgl. Harari 2017.

79  Bonneuil/Fressoz 2017, S. 70.
80 Llatour2017,S.28.

81  Crutzen/Stoermer 2000, S.18.
82  Crutzen 2002, S. 23.

83  Bonneuil/Fressoz 2017, S. 70.

https://dol.org/10,14361/9783839475492-009 - am 14.02.2028, 07:59:51. /de/e - [



https://doi.org/10.14361/9783839475492-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Auftakt: Das Anthropozan
Wer oder was ist der Anthropos (nicht)?

Seit dem Beginn des dritten Jahrtausends finden wir mit dem Anthropozin einen neuen
Begriff und damit auch ein neues Bild der irdischen Situation vor. Die Vorstellung aber,
dass eine Handvoll oder gar nur ein Geosystemwissenschaftler allein tiber das Ende so-
wohl der letzten erdgeschichtlichen wie auch humangeschichtlichen Epoche bestimmen
kann, tiberschitzt nicht nur aus soziohistorischer Perspektive die Rolle des einzelnen
menschlichen Subjekts. Die Geschwindigkeit und Durchschlagskraft mit der sich die-
ser neue Begriff in beinahe allen Natur-, Geistes- und Sozialwissenschaften, der Kunst
und Politik sowie im Alltagsgebrauch durchsetzen konnte, liegt dabei vielmehr an dem
aktuellen kollektiven Erlebnishorizont. Sinngemif titelt auch ein US-amerikanisches
Medienhaus nach der Ablehnung im Frithjahr 2024: »This word was rejected by geolo-
gists. But it’s already taken over the world.«3 Denn einerseits kann das Anthropozin-
konzept an lebensweltliche Erfahrungen, also an das Gefithl struktureller Verunsiche-
rung und die permanenten Beschwiérungen einer wie auch immer gearteten »Zeiten-
wende«® anschlieflen, aber andererseits kniipft es eben auch an tradierte Wissensbe-
stinde und Weltbilder an:

»[Tlhe concept took flight. Environmental scientists latched on to what they saw as a
useful catch-all term for the changes to the natural world — retreating sea ice, accel-
erating species extinction, bleached coral reefs — that they were already attributing
to human activity. Academic articles began to appear with sAnthropocenecin the title,
followed by entire journals dedicated to the topic. Soon the idea jumped to the hu-
manities, then newspapers and magazines, and then to the arts, becoming a subject
of photography, poetry, opera and a song by Nick Cave.«&

Die Popularitit des Konzepts erklirt sich so wahrscheinlich auch aus der Tatsache, dass
— trotz einer von der Klimakrise ausgelosten Irritation — in der Idee einer anthropo-
zinen Erdepoche, also einer menschengemachten planetaren Wirklichkeit, das zentra-
le Motiv der neuzeitlichen Weltordnung bestehen bleibt. Die Figur und Deutungsmacht
des Menschen als Ursprung, Ausgangs- und Endpunkt, universeller Maf3stab und letztes
Begriindungsargument bleiben hierbei unangetastet, ja werden sogar noch zementiert.
Doch wer oder was genau ist dieser »Menschs, der im Anthropozin erneut als Anker und
Fokuspunkt der raumzeitlichen Ordnung beschworen wird und inwieweit ist die Anru-
fung jener Zentralfigur so problematisch?

Die Anrufung des Menschen bzw. der Menschheit vereint dabei verschiedene Facet-
ten bzw. Bedeutungsebenen, welche je nach Kontext unterschiedlich stark akzentuiert
werden. Doch wer auch immer die Figur des Menschen in Stellung bringt, aktiviert da-
mit stets einen gewissen Exzeptionalitits- und Uberlegenheitsanspruch gegeniiber der

84  Grandoni2024.

85 Scholz 2022; Friedman/Welzer 2020.

86  Davison 2019. Mittlerweile ist der Begriff zum universellen Rahmen der Gegenwartssituation
avanciert: »Across the media, the Anthropocene is now used to frame everything from fiction re-
views to discussions of the Donald Trump presidency.« (Blasdel 2017.)

https://dol.org/10,14361/9783839475492-009 - am 14.02.2028, 07:59:51. /de/e - [

53


https://doi.org/10.14361/9783839475492-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

54

Justus Potzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft

undifferenzierten Masse nicht-menschlicher Entititen. Sylvia Wynter setzt bei ihrer his-
torischen Rekonstruktion vor circa fiinfhundert Jahren an und beobachtet hierbei ein
Ubergang von erst theologischen dann politischen/zivilisatorischen zu letztlich biolo-
gischen Begriindungen menschlicher Identitit sowie seinem nicht-menschlichen Ge-
geniiber .¥” Dabei werden diese fritheren Begriindungszusammenhinge einer mensch-
licher Sonderstellung jedoch nie wirklich aufgegeben, sondern beanspruchen in der Ge-
genwart, je nach Situation und Diskursfeld, immer noch ihre jeweilige Giiltigkeit. Auch
Walter Mignolo zeichnet in seiner Vorstellung dekolonialer Theorie die Urspriinge »of the
model/human in the European Renaissance«® nach und verortet die >Erfindung des Men-
schen<an den Anfang der neuzeitlichen westlichen und damit auch kolonialen Weltord-
nung. Mignolo hebt dabei hervor, dass die »description and explanation of the human spe-
cies (a species of living organism) in recent history and specific languages (Greek anthro-
pos, Latin humanus)«® zwar auf noch ilteren Ideen fuft, sich aber in ihrer gegenwirtig
geltenden Form, vor allem in den urbanen, zivilisierten und christlichen Gesellschafts-
schichten des aufgeklirten Europas entwickelte. Die altgriechischen oder lateinischen
Waurzeln verweisen also nur noch mittelbar auf die heutige Verwendung und Verstind-
nis des Begriffs. Etymologisch wird >das Menschliche« bzw. >der Mensch« folglich auf

»human (adj.)

mid-15c., humain, humaine, shuman,< from Old French humain, umain (adj.) >of or be-
longing to man< (12c.), from Latin humanus >of man, human,< also shumane, philan-
thropic, kind, gentle, polite; learned, refined, civilized.<

This is in part from PIE *(dh)ghomon-, literally >earthling, earthly being,< as opposed
to the gods (see homunculus). Compare Hebrew adam sman,<from adamah >ground.«
Cognate with Old Lithuanian zmuo (accusative zmuni) sman, male person.<[...]
human (n.)

»a human being,<1530s, from human (adj.). [... and]

man (n.)

Old English man, mann>human being, person (male or female); brave man, hero; ser-
vant, vassal,« from Proto-Germanic *manwaz [...].«*°

zuriickgefithrt. Worauf Mignolo durch diese etymologischen Erklirungen abzielt (was
aus diesen tatsichlich aber nur teilweise hervorgeht), ist die radikale Differenz, welche bei
der Ausbildung der Vorstellung vom Menschen zum Tragen kommt. Als Kernbotschaft
der sprach- und ideengeschichtlichen Herleitung gilt, dass das Menschenbild des Re-
naissance-Humanismus »needed to draw on differences with entities that were lesser
than or nonhuman.«’* Die wichtigsten Abgrenzungen richten sich so gegen weibliche*
(bzw. nicht-minnliche), gegen unzivilisierte (insbesondere nicht-christliche und nicht
aus der polis stammende) Andere sowie gegen die Natur®* (als eine der Kultursphire ent-

87  Vgl. Wynter 2003.

88  Mignolo/Walsh 2018, S.153.

89 Ebd., S.153.

90 Ebd, S.156f.

91  Ebd., S.157. Herv.].P

92  Die Erfindung der Natur als menschlichen Antagonismus fithrt Mignolo ebenfalls etymologisch
aus: »nature (n.) Late 13c., srestorative powers of the body, bodily processes; powers of growth;«

https://dol.org/10,14361/9783839475492-009 - am 14.02.2028, 07:59:51. /de/e - [



https://doi.org/10.14361/9783839475492-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Auftakt: Das Anthropozan

gegengesetzte Urspriinglichkeit und Lebenskraft). Die Erfindung des Menschen sieht
Mignolo damit in einer dreifachen Abgrenzung des Nicht-Menschlichen, den »Three Pil-
lars of the Colonial Matrix of Power«*, also einer Abwehr und Abwertung vergeschlecht-
lichter, rassifizierter und naturalisierter Anderer. Die intra- und interhumane Differenz, die
Exklusion weiblicher und nicht-europiischer Menschen sowie der Natursphire, machen
so den Kern des westlichen Verstindnisses des Menschen aus.

Neben dieser wichtigen lateinischen Referenz rekonstruiert Neni Panourgia die noch
iltere griechische Traditionslinie des modernen Menschenbildes. Dem anthropos wird
dabei sprach- und ideengeschichtlich ein sichtlich zirkulires Wesen zugesprochen. An-
thropos von andrés (altgriech. menschliches Wesen) und ops (altgriech. Gesicht, Erschei-
nung, Aussehen) erklart sich als »the one who looks like oneself, the being that looks like
itself«®*. Jene positive, wenn auch wenig gehaltvolle, Selbstbezeichnung verweist gleich-
sam nach Panourgia bereits auf die negative Bestimmung durch die Benennung einer
»radical alterity - the non-human.«” Diese Abgrenzung zu den nicht-menschlichen We-
sen verortet den Anthropos in der griechischen Geistesgeschichte in einer noch bis in
die Gegenwart nachwirkenden Mittel- bzw. Zentralposition, denn ihr liegt eine »wesent-
lich altere Vorstellung zugrunde: der M[ensch] als ein zwischen Tier und Gott stehendes
Wesen.«*® In jener Differenz und dadurch dem Spannungsverhiltnis zwischen nonhu-
manen Tieren und dem itbermenschlich Géttlichen erklirt sich dann auch der Grund-
konflikt neuzeitlicher Daseinsbestimmungen des humanen Subjekts. Ohne eindeutig
definierte Stellung und positive Wesensmerkmale grenzt sich das menschliche Wesen
nach humanistischer Selbstbeschreibung zwangsliufig nach unten, gegen eine unheil-
volle Animalitit ab und strebt gleichzeitig nach oben, in Richtung einer unerreichba-
ren Transzendenz. Der humanistische Griindungstext des Renaissance-Philosophen Pi-
co della Mirandola iiber die »Wiirde des Menschen«”” macht diese Sonderstellung an-
schaulich:

»Also nahm er den Menschen hin als Schépfung eines Gebildes ohne besondere Eigen-
art, stellte ihn in den Mittelpunkt der Welt und redete ihn so an: >Keinen bestimmten
Platz habe ich dir zugewiesen, auch keine bestimmte duflere Erscheinung und auch
nicht irgendeine besondere Gabe habe ich dir verliehen, Adam, damit du den Platz,
das Aussehen und alle die Gaben, die du dir selber wiinschst, nach deinem eigenen

from Old French nature >nature, being, principle of life; character, essence,« from Latin natura
»course of things; natural character, constitution, quality; the universe,«literally>birth,«<from natus
>born,«past participle of nasci>to be born,«from PIE *gene-<to give birth, beget« (see genus). From
late 14c. as>creation, the universes; also >heredity, birth, hereditary circumstance; essential quali-
ties, innate disposition« (as in human nature); »nature personified, Mother Nature.« Specifically as
>material world beyond human civilization or society«from 1660s [...].« (Ebd., S.162.) Insbesondere
die Lesart der Natur als Ursprung, als weiblich gelesene Sphire des Gebarens und der Materia-
litdt wird kontinuierlich gegenlber einer mannlich/menschlich verstandenen Zivilisiertheit und
Idealitat in Stellung gebracht.

93  Ebd., S.153.

94  Panourgia 2018, S. 54.

95 Ebd,S.s5s.

96 Grawe etal.1980.

97  Pico della Mirandola 2009.

https://dol.org/10,14361/9783839475492-009 - am 14.02.2028, 07:59:51. /de/e - [

55


https://doi.org/10.14361/9783839475492-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

56

Justus Potzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft

Willen und Entschluss erhalten und besitzen kannst. Die fest umrissene Natur der iib-
rigen Geschopfe entfaltet sich nurinnerhalb der von mirvorgeschriebenen Gesetze. Du
wirst von allen Einschrankungen frei nach deinem eigenen freien Willen, demich dich
tberlassen habe, dir selbst deine Natur bestimmen. [...] Weder als einen Himmlischen,
noch einen Irdischen habe ich dich geschaffen, und weder sterblich noch unsterblich
dich gemacht, damit du wie ein Former und Bildner deiner selbst nach eigenem Be-
lieben und aus eigener Macht zu der Gestalt dich ausbilden kannst, die du bevorzugst.
Du kannst nach unten hin ins Tierische entarten, du kannst aus eigenem Willen wie-
dergeboren werden nach oben ins Gottliche.«®®

In diesem Zitat, welches den Beginn der neuzeitlichen Beschiftigung mit dem Men-
schen einliutet, werden bereits der charakteristische Sonderstatus sowie entscheiden-
de, bis in die Gegenwart persistierende, Motive deutlich: die menschliche Exzeptionali-
tat scheint qua gottlicher Gabe verbiirgt, sein Wesen ist potent doch vervollkommnungs-
wiirdig, seine Stellung oszillierend zwischen allsichtiger Zentralperspektive und vakuo-
sem Zwischenraum, sein Verhiltnis zu Natur und Mitgeschépfen wird im Modus hierar-
chischer Uberlegenheit gehalten, er wird von einer dufReren Kraft in die Welt geworfen,
doch der Zwang zur Eigenkreation ist schicksalhaft, die daraus resultierende Selbstver-
antwortung wirkt tragisch oder heroisch. Pico della Mirandolas nachhaltig wirksamer
Definitionsversuch ist dabei Ausdruck der besonderen soziohistorischen Bedingungen,
welche eine Befragung der Eigenschaften des Menschen und seiner Position iberhaupt
erst auslosen. So sind es zu Picos Zeit, am Beginn der Moderne, aber eben auch in der
Gegenwart Krisenerfahrungen und kollektive Umbriiche, welche Fragen nach dem Status
des anthropogenen Wesens wie seiner Verortung virulent werden lassen. War es zu Be-
ginn der Neuzeit die Erosion theologischer Prinzipien, so dringen um die letzte Jahr-
tausendwende 6kologische Transformationen auf eine Neudefinition der conditio huma-
na. So resiimiert auch der Eintrag zu Mensch (M.) aus dem historischen Worterbuch der
Philosophie: »Vor allem in Krisenzeiten, in denen das Selbstverstindnis des M. unsicher
und damit zum Problem wird, beginnt er nach seinem Wesen zu fragen, um neue An-
haltspunkte fiir sein Weltverhalten zu gewinnen. [..] Es ist auffallend, dass gerade in
solchen Situationen immer auch die Fihigkeit des M. zur variierenden Selbstauslegung
und Lebensgestaltung entdeckt wird (Renaissance, Sturm und Drang, 20. Jh.).<** Die
Bedingung und vermeintliche Besonderheit des Menschen gerade jetzt infrage zu stel-
len, scheint also auch vor dem tieferen humangeschichtlichen Hintergrund ungemein
zeitgemaf.

Der leidvolle Kampf um einen humanen Status -
Menschwerdung und Entmenschlichung

Bei der Betrachtung lingerer Zeitverliufe wird aber auch klar, dass der Verlust von
Deutungsmacht einer ehemaligen haltgebenden Begriindungsinstanz nicht notwen-
digerweise die tatsichlich vollzogene Abkehr oder das Verschwinden des vorherigen
Ordnungssystems (sei es religios, politisch oder eben humanistisch) nach sich zieht.

98 Ebd,S.9.
99  Grawe etal.1980.

https://dol.org/10,14361/9783839475492-009 - am 14.02.2028, 07:59:51. /de/e - [



https://doi.org/10.14361/9783839475492-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Auftakt: Das Anthropozan

Vielmehr zeigt sich auch in der historischen Riickschau auf die variierenden Definiti-
onsversuche des Menschen, dass sich eher eine Transformation der alten ordnungs- und
sinnstiftenden Prinzipien vollzieht, welche durch die Proklamation eines Neuanfangs
oder einer Revolution — mittels der Geste, »die Zeiger der Uhr auf Null zuriickzustellen,
reinen Tisch zu machen und aufeinen Schlag eine neue Ara und eine neue Periodisierung
einzufithren«®® — als schirfere Grenzziehungen darstellen, als sie es in Wirklichkeit
sind. So expliziert in iiberzeugender Weise auch der linkshegelianer Max Stirner, wie
statt der Uberwindung >totalitirer theologischer Anspriiche®* der Vormoderne selbige
Anspriiche tatsichlich in moderne humanistische Welt- und Menschenbilder iiber-
fithrt werden, die so zu einem nicht minder fanatischen Glaubenseifer auffordern. Die
Kontinuitit christlicher Uberhdhungslogik scheint auch in sikular-liberalen Menschen-
bildern auf, welche den religiés motivierten Essenzialismus eines >gottlichen Wesens«
in Gestalt der ebenfalls aufgeladenen und nicht weniger fiir Instrumentalisierungs- und
Herrschaftsanspriiche nutzbaren Kategorie eines smenschlichen Wesens« fortfithren:

»Die menschliche Religion ist nur die letzte Metamorphose der christlichen Religion.
Denn Religion ist der Liberalismus darum, weil er mein Wesen von Mir trennt und tiber
Mich stellt, weil er>den Menschen<in demselben Mafie erhéht, wie irgend eine ande-
re Religion ihren Cott oder Gétzen, weil er das Meinige zu einem Jenseitigen, weil er
Uberhaupt aus dem Meinigen, aus meinen Eigenschaften und meinem Eigentum, ein
Fremdes, namlich ein>Wesen<macht, kurz, weil er Mich unter den Menschen stellt und
Mir dadurch einen >Berufc schafft; aber auch der Form nach erklart sich der Liberalis-
mus als Religion, wenn er fiir dies hochste Wesen, den Menschen, einen Claubenseifer
fordert, >einen Glauben, der endlich auch einmal seinen Feuereifer beweisen wird, ei-
nen Eifer, der uniiberwindlich sein wird.«'°?

Stirners Kritik des Humanismus als smenschliche Religion< begriindet sich hier in der
quasi-theologischen Logik, nach der der Mensch als Ideal bzw. transzendente Idee
iiber alle Einzelnen (nach Stirner insbesondere >den Egoistenc) gestellt werden kann.
Der Fanatismus und die Unnachgiebigkeit mit der ein solches >hochstes Wesen< auch
immer wieder gegeniiber abweichenden, vermeintlich weniger und nicht-menschlichen
Wesen beschworen wurde, macht diese Humanismuskritik umso nachvollziehbarer.
Zu Stirners Zeiten, im 19. Jhd., lieflen sich so etwa die Kolonialverbrechen anfiithren,
welche eine europiische Expansion wie die Ausbeutung, Versklavung und den Genozid
an der afrikanischen Bevolkerung umfassten und aufgrund des vermeintlich nicht-
oder kaum-menschlichen Status dieser Bevolkerung gerechtfertigt wurde. Fiir das 20.
Jhd. zeigt insbesondere der Holocaust die schreckliche und methodische Vernichtung

100 Lyotard 2014a, S. 39.

101 »Western Christian philosophers of the European Middle Ages formulated their own local totality
interms of universals. Universals, then, are a philosophical formulation within one specific cosmol-
ogy (Christian) of the totality, for which this cosmology, as any other cosmology, aims. The problem
with universals is that, in aiming at the totality, they became totalitarian. What this means is that
totalities are totalitarian if they succeed in overpowering or disavowing similar claims in other
cosmologies. When that happened in the historical period we here describe as modern/colonial, a
totalitarian totality provides a frame for coloniality of knowledge.« (Mignolo/Walsh 2018, S.164.)

102 Stirner1924, S.174.

https://dol.org/10,14361/9783839475492-009 - am 14.02.2028, 07:59:51. /de/e - [

57


https://doi.org/10.14361/9783839475492-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

58

Justus Potzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft

dehumanisierter Bevolkerungsteile, wie Jid:innen, Sint:izze und Rom:nja oder von
anderen als Nicht- bzw. sUntermenschenc klassifizierten Personen-/Gruppen auf. Tony
Davies schreibt deshalb begriindetermafen: »It is almost impossible to think of a crime
that has not been committed in the name of humanity [..].<'® In diesem Sinne weist
auch Panourgid durch aktuellere Zeugnisse, wie das eines politischen Gefangenen in
den nationalistischen griechischen Konzentrationslagern — »You don't have to torture
us any more — we are already human.«'** —, sowie von Schwarzen Aktivist:innen wie
Malcolm X - »[O]ur fight is to see that every Black man, woman, and child in this country
is respected and recognized as a human being.«'* - auf die Gewalt hin, welche in Ver-
gangenheit und Gegenwart im Prozess des Erkimpfens menschlicher Rechte sichtbar
oder erneut, durch ihre Aberkennung, die Entmenschlichung, hervorgerufen wird.

Nach der Vergegenwirtigung dieser leidvollen Geschichten dringt sich die Frage auf:
Warum iiberhaupt an der Idee eines superioren humanen Subjekts festhalten? In einem
posthumanistischen Anschluss an Stirner oder mittels dekolonialer Kritik von Mignolo,
die das Ausgrenzungs-, Gefahren- und das Gewaltpotential eines essenzialistisch ver-
standenen Menschenbildes sichtbar machen, liefRe sich so auch fiir eine generelle Uber-
windung der humanistischen Kategorie eintreten. Anstelle der problematischen Bestre-
bungen, sich weiterhin an eine idealisierte doch hochgradig ideologisierte und exklu-
dierende Phantasie zu klammern, kénnte auch »the historical decline of Humanism«*°®
akzeptiert und die Exploration neuer Denk- und Daseinsformen begonnen werden. An-
statt der Vorhaben, einen prekiren Status (welcher auch all jene, die ihn zu erkimpfen
versuchen, in gewissem Maf3e nur zur Reproduktion eines gewaltvollen hierarchischen
Systems zwingt) aufrecht zu erhalten, lief3e sich woméglich auch ein Raum auflerhalb
der hochproblematischen Dichotomie zwischen Menschen und Nichtmenschen anstre-

103 Davies in Braidotti 20133, S.15.

104 Panourgia 2017, S. 1160. Die Worte des Gefolterten waren eine Reaktion auf die Anordnung seines
Folterers: »You will become human or you will die here.« (Ebd., S.1160.) Diese Form der Gewalt ist
wohl die krasseste Auspragung der Inhumanitdt, welche jedem Prozess der Menschwerdung inne-
wohnt. So weist Lyotard darauf hin, dass jedem Prozess der Humanisierung, vor allem dem Uber-
gang von einem kindlichen (als quasi vormenschlichen) in einen vollwertig menschlichen Status,
auch stets eine unmenschliche Gewaltanwendung immanent ist. »Doch der Erwachsene, der mit
den Mitteln des Wissens und des Wissenlassens, des Handelns und des Handelnlassens ausgestat-
tet ist und die Interessen und Werte der Zivilisation verinnerlicht hat, kann seinerseits Anspruch
auf volle Humanitat, auf die effektive Realisierung des Ceistes als Bewusstsein, Erkenntnis und
Wille erheben. Dass er sich beim Erfiillen des Versprechens immer wieder von der dunklen Wild-
heit seiner Kindheit befreien muss, ist gerade die Bedingung des Menschen. [..] Jede Erziehung
istinhuman, weil sie nicht ohne Zwang und Terror vor sich geht [...].« Lyotard 2014b, S. 14. Die his-
torische Gewalt, welche im Namen >des Menschenc« veriibt wurde, kann im vermeintlichen Zivi-
lisierungsprozess gegeniiber prahumanen, also noch-nicht menschlichen, Anderen (insbesonde-
re den vormenschlichen sPrimitiven<) dabei dhnliche Grausamkeiten annehmen, wie gegeniiber
denjenigen, welche sich nie Hoffnung auf einen menschengleichen Status machen konnten (vgl.
Schittpelz et al. 2022.).

105 Panourgia 2017, S.1157.

106 Braidotti 2013a, S. 37.

https://dol.org/10,14361/9783839475492-009 - am 14.02.2028, 07:59:51. /de/e - [



https://doi.org/10.14361/9783839475492-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Auftakt: Das Anthropozan

ben.*” Schlieflich basiert diese Logik nun schon seit Jahrhunderten auf einem Prinzip
struktureller Ausgrenzung und fortgefithrter Unterdriickung:

»Human and humanity are not only concepts; they are concepts created by agents who
considered themselves humans and who were in a position to project their own image
of themselves as humanity. Racial and sexual [as well as theological and many other]
norms excluded from this territory all thosesentities<that were less human or not quite
human.«mg

Auch deshalb sagt sich Walter Mignolo, als Vertreter eines dekolonialen Denkens: »I
do not want to be human.«®® Und in gleicher Weise kann Haraways Plidoyer fiir »hu-
musities instead of humanities« verstanden werden, »[... since hJuman as humus has
potential, if we could chop and shred human as Homo, the detumescing project of a

° Dies sind nur stellvertretend genannte

self-making and planet-destroying CEO.«
Personen und Positionen einer viel breiteren Bewegung, welche sich der Verfithrungs-
und Deutungsmacht eines destruktiven Menschenbildes zu entziehen versucht. In
Gestalt neu(besetzt)er Begriffe wie >Humus«< oder >Posthuman« versuchen diese und
andere Kritiker:innen stattdessen den Denk- und Existenzraum fiir eine positive und
grundlegende Redefinierung und Reperspektivierung des Nicht- oder Unmenschli-
chen (verstanden eher als Pluralisierung der Daseinsformen und weniger als Kategorie
moralischen Handelns) zu 6ffnen. Diese notwendige Abwehr und Abkehr von der Lei-
densgeschichte eines essenzialistischen und sakralen Humanismus wird auch bei einem
letzten hier vorgestellten Bedeutungsaspekt >des Menschenc sichtbar. Das Non-, In- und
Posthumane wird nimlich auch in der Bestimmung der menschlichen Spezies, des
Menschen als homo sapiens relevant.

Die menschliche Spezies in ihrem anthropozanen Lebensraum

Auch als biologischer Artvertreter und damit Teil der Natur ldsst sich der Mensch keines-
falls frei von exklusiven und exkludierenden Anspriichen verstehen. So ruft das Anthro-

107 Hierbeiisteswichtig, hervorzuheben und zu differenzieren, wer iiberhaupt zur Pluralisierung und
Neubesetzung der Kategorie >des Menschen<bzw. sNicht-Menschen«<beitragen kann. Denn bei der
Benennung kommen strukturelle Machtverhiltnisse zum Tragen, insbesondere die Frage der Deu-
tungsmacht. Wenn also das Erkampfen grundlegender Existenzrechte in einem westlichen System
des hegemonialen Humanismus nur iber das Erstreiten des menschlichen Status funktioniert,
bringt es unterdriickten Minderheiten so womadglich wenig, sich selbst positiv und in anderen Ka-
tegorien zu verorten, wenn ein dominierendes System diese gleichsam immer in das»alte Schemac
presst und als >nicht- bzw. weniger menschlich< ansieht. Gleichwohl ist dies der Ursprung allen
sozialen Wandels in hochgradig stratifizierten Gesellschaften (vgl. Loick 2024.). Auch deswegen
sieht Mignolo die Versuche der Neubestimmung des Menschen durch den Posthumanismus als
primar und immer noch»interneceuropdische und humanistische Probleme an: »Posthuman[ism]
is a Eurocentric critique of European humanism, while [...] decolonial critique [aims at] both the
concepts of humanism and posthuman[ism].« (Mignolo/Walsh 2018, S.171.)

108 Ebd., S.168.

109 Ebd., S.171.

110 Haraway 2016, S. 32.

https://dol.org/10,14361/9783839475492-009 - am 14.02.2028, 07:59:51. /de/e - [

59


https://doi.org/10.14361/9783839475492-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

60

Justus Potzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft

pozin als originir naturwissenschaftliches Konzept vor allem eine Betrachtungsweise
des Menschen als ebenfalls der Natursphire entstammendes Wesen auf. Doch war und
ist die Verortung des homo sapiens zwischen den anderen Mitgeschopfen nicht weniger
von dem Beharren auf einer (theologisch, humanistisch oder anderweitig begriindeten)
Sonderrolle gepragt. Francesca Ferrando macht durch eine Riickschau auf die Urspriin-
ge der biologischen Klassifikation durch Carl von Linné im 18. Jhd. deutlich, wie sich
auch hier die »religious and ideological coordinates in which science was located at that
time«™ auf das Verstindnis des menschlichen Wesens auswirkten. Und ebenso kon-
statiert Haraway: »Biological sciences have been especially potent in fermenting notions
about all the mortal inhabitants of the earth since the imperializing eighteenth century.
Homo sapiens — the Human as species, the Anthropos as the human species, Modern Man
— was a chief product of these knowledge practices.«"* Obwohl die Eingliederung des
anthropogenen Geschopfs in den grofleren Kosmos aus Fauna und Flora eine Nivellie-
rung und spiter, mit Charles Darwin, sogar eine Verwandtschaft mit anderen Spezies
nahe legt, bleibt der Mensch einzigartig und lasst sich als ungekronter Konig des Tier-
und Pflanzenreichs verstehen.

Denn begriffs- und ideengeschichtlich offenbart eine Aufschliisselung der taxo-
nomischen Bezeichnung, also der biologischen Systematik, des Menschen dabei ganz
dhnliche zirkulire wie gleichzeitig rassistische und sexistische Imprignierungen die
auch in humanus und anthropos prisent sind. So charakterisiert Linné den Menschen
in seiner Systema Naturae von der ersten bis zur zehnten Auflage mit der lateinischen
Maxime »Nosce te ipsum (that is >know yourself)«™ und fithrt dadurch die menschliche
Selbsterkenntnis als traditionelles Alleinstellungsmerkmal auf. Aber auch die spitere
Spezifizierung homo sapiens »Latin for >knowing humanc [... or] sknowledgable« speci-

"4 weist menschliche Wesen insbesondere als jene mit selbstreferenzieller Wissens-

€8«
und Erkenntnisfihigkeit aus. Ferrando mach dabei deutlich, dass dieses »>Sich-selber-
erkennenc nur iiber die Spiegelung in anderen Mitgeschépfen vollzogen wurde und die
so erfolgte Selbstreflexion erschreckende Diffraktionen des eigenen wie fremden Bildes
hervorbrachte. »[Tlhis self-recognition was still located in the hegemonic reflections
of the concave mirror, according to which some humans would be considered more
human than others. [... Flor instance, Europeans were granted the human primacy, in
comparison to Africans and Asians.«™ Andere Menschen, ganz zu schweigen von ande-
ren Tieren, waren so hochstens Zerrbilder des strahlenden europiischen Artvertreters.
Linné teilte die menschliche Spezies nimlich in fiinf Unterkategorien ein, wobei er den
europdischen Typus mit den Merkmalen »weif3, sanguinisch und muskulés« von dem
amerikanischen (»rot, cholerisch, aufrecht«), asiatischen (»gelb, melancholisch, steif«),
afrikanischen (»schwarz, phlegmatisch, schlaft«) sowie von vielgestaltlichen monstrosen
Sub-/Typen unterschied."® Hierbei kommt nicht nur ein eurozentrisches und rassis-

11 Ferrando 2020, S. 93.

112 Haraway 2016, S. 30.

113 Linné1758, S. 20; Vgl. Ferrando 2020, S. 96.
114 Ferrando 2020, S. 93, 96.

115 Ebd., S. 97.

116  Linné 1758, S. 20—22. Ubers. J.P.

https://dol.org/10,14361/9783839475492-009 - am 14.02.2028, 07:59:51. /de/e - [



https://doi.org/10.14361/9783839475492-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Auftakt: Das Anthropozan

tisches Menschenbild zum Vorschein, die Inklusion diverser Monstren (wie auch der
Troglodyten, mythischer Hohlenbewohner, als homo nocturnus, also des nachtaktiven
Menschen) zeigen eine noch erstaunlich unaufgeklirte, weil stark an Fabelwesen und
marchenhaften Reiseberichten orientierte Einteilung von Linnés Naturwelt auf.

Diese nur vermeintliche Neutralitit und objektive Bewertung, welche sich als Beginn
einer modernen biologischen Taxonomie und Naturbeschreibung begreift, wird auch
bei der hoheren Kategorisierung der Menschen in der Systema Naturae als Siugetiere,
Mammalia, deutlich. Linné wihlt hierbei nimlich eine keinesfalls naheliegende Bezeich-
nung fiir eine der sechs Klassen des Tierreiches, indem er diese nach der laktierenden
Brust (lat. mammae, Briiste) benennt. Schneiderman sowie Ferrando heben beide mit
Verweis auf die Wissenschaftshistorikerin Londa Schiebinger hervor, dass dieser Name
fiir Siugetiere eher soziohistorische und politische statt >taxonomisch saubere« Griinde
habe, da »milk-producing mammae function only in half of these animals (the females),
and only then for part of the time when they are lactating.«"” Linné soll in dieser Klas-
sifizierung eher seinen eigenen politischen Uberzeugungen gefolgt sein, da er als sie-
benfacher Familienvater, Arzt und Kimpfer gegen das Stillen durch Lohn-/Ammen die
milchgebende miitterliche Brust in den Fokus seiner biologischen Ordnung riickte, ob-
wohl »Linnaeus could have chosen hair, three ear bones, or a four-chambered heart [...]
as the defining feature of this group«*®

klassistischen) Hintergriinde spiegeln sich in der Entscheidung, »to mafk]e the female
119

. Diese patriarchalen und sexistischen (wie auch
mammae the icon of the group«'”?, welche so bis in die Gegenwart laktierende Briiste und
das Stillen mit erfiillter Mutterschaft< und »natiirlicher Weiblichkeit< assoziieren. Diese
Rekonstruktion der besonderen Benennungsumstinde, welche die Klasse der Siugetiere
(auch) als Ausdruck der spezifischen soziohistorischen und politischen Rahmenbedin-
gungen nachvollziehbar macht, veranlasst dann Schneidermann zu fragen: »Learning
from Linnaeus and Schiebinger, we are right to ask, in my opinion, why choose Anthropos
(Greek for human) as the namesake of a new epoch in geologic time? What do we obscure

and what do we privilege with such a choice?«*°

Formalisierung des menschlichen Zeitalters - Anthropozéne Ge/Schichten

Wie bereits erwihnt, ist der fast 15 Jahre laufende Formalisierungsprozess, welcher das
Anthropozin offiziell als geologische Zeiteinheit definieren sollte, vorerst — zu Unguns-
ten des AWG-Vorschlags — abgeschlossen. Diese geochronologische Einteilung obliegt

117 Schneiderman 2017, S.175.

118 Ebd., S.175. Das zur damaligen Zeit verbreitete Stillen von Kindern aus mittleren und héheren
Klassen durch drmere Lohn-/Ammen fithrte aufgrund der gesundheitlich problematischen Le-
bensbedingungen der Ammen zu einer hohen Kindersterblichkeit. Linné und Andere setzten sich
deshalb fiireine Kampagne ein, welche das Stillen der eigenen Kinder durch ihre leiblichen Miitter
bewarb, wodurch gerade nicht die soziale und gesundheitliche Benachteiligung drmerer Bevolke-
rungsschichten behoben, sondern (biirgerliche) Frauen in eine zunehmend hausliche und >natu-
ralisierte< Rolle gedrangt wurden (vgl. Ferrando 2020, S. 95f.).

119  Schneiderman 2017, S.175.

120 Ebd., S.176.

https://dol.org/10,14361/9783839475492-009 - am 14.02.2028, 07:59:51. /de/e - [



https://doi.org/10.14361/9783839475492-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

62

Justus Potzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft

hierbei den »stratigraphers, [who] are the keepers of geologic time.«*" Die Stratigra-
phen verdanken ihren Namen den Straten, also den horizontal und itbereinander gela-
gerten Schichten, welche im Sedimentationsprozess die geologische Vergangenheit des
Planeten ausbilden. Die Geschichte der Erde formt sich nimlich in einem kontinuierli-
chen Ablagerungsprozess, bei dem sich jiingere tiber iltere Boden- bzw. Gesteinshori-
zonte aufschichten. Fir die Bestimmung des jiingsten, anthropozinen Stratums ist es nun
erforderlich, die obersten Erdhorizonte zu untersuchen und hier nach eindeutigen und
ubiquitiren Zeichen zu suchen, welche auf einen signifikanten Wandel des Erdsystems
hinweisen. Es stellt sich also die Frage, ob und welche Markierungen in den irdischen
Straten auf einen manifesten menschlichen Einfluss hindeuten, der sich von den bishe-
rigen geologischen Ablagerungsprozessen des Holozins abhebt (siehe Abbildung 2).
Anfang des Jahres 2024 kam es dann zu dem entscheidenden Beurteilungs- und Ab-
stimmungsprozess innerhalb der geologischen Fachgremien. Die Subcommission on Qua-
ternary Stratigraphy (SQS), quasi die Dachorganisation der Anthropocene Working Group
(AWG), musste sich mit dem Vorschlag der Erdsystemwissenschaftler:innen befassen,
ob das Anthropozin als chronostratigraphische Einheit in die offizielle geologische Zeitska-
la aufgenommen werden sollte. Die AWG hatte neben dem Bohrkern aus dem Lake Craw-
ford weltweit noch elf weitere reprisentative Standorte fiir Probenentnahmen identifi-
ziert, welche belastbare Nachweise fiir ein eindeutiges und global anzutreffendes Signal
in den Schichten der Erde zutage férdern sollten.”* Die Identifikation aussagekriftiger
Markierungen in den jingsten Straten bilden hierbei den Kern fiir die Definition dieser
neuen geologischen Zeitgrenze. Die AWG konnte dabei mehr als 100 verschiedene stra-
tigraphische Marker in den irdischen Sedimenten finden, welche auf einen Wandel der
erdsystemischen Bedingungen hinweisen.””® Neben Flugasche von fossilen Brennstof-
fen wurden Plastik, Beton und zahlreiche weitere kiinstliche »Minerale< und synthetische
Materialien gefunden. Aber auch die Verinderung elementarer Kreisliufe, wie von Koh-
lenstoft, Stickstoft und Phosphor zeigen radikale Verinderungen an. Insbesondere der
Nachweis von Diinger, aber auch von Pestiziden und anderen organischen Schadstoffen
weisen auf den menschlichen Einfluss iiberall auf dem Globus hin. Die globale Erwir-
mung, der Anstieg der Ozeane und die massiven Einbriiche der irdischen Biodiversitit
lassen sich ebenfalls weltweit in den Schichten der Erde ablesen.” Anthropogene Zei-
chen sind faktisch omniprisent in allen irdischen Umweltmedien und schlagen sich in
entsprechenden Sedimenten der Béden, Seen, Meere und Gletscher nieder.

121 Ellis 2018, S. 35.

122 Diese zwolf Standorte reprisentieren verschiedene Orte und Ablagerungsformen, die sich unter
anderem aus einem Eisbohrkern aus der antarktischen Halbinsel, Seesedimenten von Ost-China,
einem Torfstich an der tschechisch/polnischen Grenze und Ablagerungen von einer Flussmiindung
in San Francisco zusammensetzen (vgl. Turner/Waters 2020.). Relevant fiir die Bestimmung eines
eindeutigen anthropozanen Signals ist nun dessen slsochronizitat, »representing a chronostrati-
graphicunitthat can be identified at multiple sites around the world at the same time, rather than
asdiachronous<unit varying in age from place to place.« (Ellis 2018, S. 43.)

123 Vgl. Waters et al. 2024a, S. 6.

124 Vgl.ebd., S.3-6.

https://dol.org/10,14361/9783839475492-009 - am 14.02.2028, 07:59:51. /de/e - [



https://doi.org/10.14361/9783839475492-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Depth  CRA22-1FR-3

ocm

Subsection 1

Subsection 2

Subsection 3

5 O I S T S R S O O I (T O I O

Varve years

1. Auftakt: Das Anthropozén

CRA23-BC-1F-B

1867-Present

Canadian Zone:

Post-Indigenous
Agriculture
~1500 CE -1867 CE

Zone: ~1300 CE - 1500 CE

Depth

-
3

°

3

N
3

8

38 2

3

LI R S 2 R L i ST U 2 I S O N L L L L R o P R e 2
a
8

3

Abbildung 2: Bohrkerne entnommen aus Seesediment des Lake Crawford, Kana-
da. Hier zeigen sich besonders deutlich die horizontalen Ablagerungen, welche
eine Rekonstruktion der spezifischen Umwelteinfliisse erlauben, die sich in den
jeweiligen Jahresschichten konservieren. Die rote gestrichelte Linie markiert da-
bei das entscheidende Jahr 1952, welches die AWG als Beginn des Anthropozin

annimmt.

Zentral fiir die offizielle Aufnahme einer neuen Zeiteinheit in die Erdgeschichte ist
dabei aber die Auswahl und Definierung eines primiren Signals (primary marker<), wel-
ches im Zusammenhang mit einem sogenannten >Golden Spike, also eines markanten
Anzeigers und Umschlagpunktes innerhalb der erdhistorischen Schichtung (der Global
Boundary Stratotype Sections and Points, GSSP) steht.” Der Vorschlag fiir das Anthropozin
als offizielle Epoche innerhalb der geologischen Zeitskala gipfelt also in der Festlegung

125 Vgl Ellis 2018, S. 42—45.

htps:/idot.

- am 14.02.2026, 07:59:51.

63


https://doi.org/10.14361/9783839475492-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

64

Justus Potzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft

eines besonders aussagekriftigen Signals, welches sich iiberall auf der Erde finden lasst.
Dieses Zeichen markiert dann den strahlenden Beginn eines neuen Zeitalters mensch-
licher Dominanz auf dem Planeten. Die AWG hat sich festgelegt und kommt in ihrem
Abschlussbericht nun zu folgendem Urteil:

»The sharpest chemostratigraphic signal so far identified is from artificial radionu-
clides such as plutonium and isotopes of caesium, americium etc. [...], which appeared
on Earth as a result of the nuclear weapons testing programme, and dispersed
(together with >excess«< radiocarbon) regionally by above-ground atomic bomb det-
onations from 1945, and from 1952 globally by the more powerful thermonuclear
(H-bomb9) tests [..]. The relatively long-lived plutonium-239 isotope (detectable for
~100,000 years) is suggested as the primary marker for the Anthropocene.«'*

Das schirfste und global einheitliche Signal, welches laut AWG unzweideutig den
menschlichen Einfluss auf der Erde reprisentiert, ist so der radioaktive Fallout, der sich
nach der Entwicklung und dem Einsatz nuklearer Waffen iiber den Planeten verteilte und
in den irdischen Schichten niederschligt. Die radioaktiven Plutonium-Isotope, welche
durch Atomwaffentests in die Atmosphire getragen und sich dann global ausgebreitet
haben, fungieren offenbar als aussagekriftigstes Zeichen humaner Prisenz auf der
Erde. Was hier so niichtern und forschungspragmatisch als primires anthropogenes
Signal vorgestellt wird, riickt damit einer Technologie der maximalen Zerstérung, der
totalen Ausléschung von Leben und Landschaften, der instantanen und doch iiber
Jahrhunderte nachwirkenden Vernichtung irdischer Existenzgrundlagen in den Vorder-
grund. Im Sinne einer kritischen Wissenschaftsgeschichte miissen wir uns damit aber
fragen, wer oder was erhilt durch eine solche Entscheidung besondere Sichtbarkeit und
was gerit gleichzeitig aus dem Blick? Es ist also wirklich in mehrfacher Hinsicht bezeich-
nend, welches Signal den glorreichen Eintritt in ein Zeitalter, »[when] human beings are
now operating as a major geological agent at the planetary scale«'””, markieren soll.

Die AWG hat mit ihrer Entscheidung eines geeigneten Startdatums und der ent-
sprechend assoziierten geologischen Marker in jedem Fall eine Interpretation des neuen
menschlichen Zeitalters vorgezeichnet, das formlich nach sozialer und politischer Kon-
textualisierung schreit. Was fiir ein Verstindnis miissen wir uns von der menschlichen
Rolle auf der Erde machen, wenn es nukleare Waffen sind, die »humanity as an overwhel-

128 3nkiin-

ming Earth System force (albeit a force that is neither unified nor uniform)«
digen? Im Abschlussbericht der AWG heif3t es noch einmal prizisiert: »A nominal start
for the Anthropocene is proposed to be 1st November 1952 coincident with detonation
of first thermonuclear device (the Ivy Mike detonation) [...].«** Es wird damit vorgeschla-
gen, die Explosion der ersten Wasserstoftbombe, einer der stirksten vom US-amerika-
nischen Militir im Pazifik durchgefithrten Kernwaffentests, zum Symbol und reprasen-

tativen Zeichen der Menschheit zu machen. Es ist folglich die Zeit und Logik des Kalten

126 Waters etal. 20244, S. 4.

127 Zalasiewicz etal. 20173, S. 59.
128 Watersetal. 2024b, S. 8.

129 Ebd., S.95.

https://dol.org/10,14361/9783839475492-009 - am 14.02.2028, 07:59:51. /de/e - [


https://doi.org/10.14361/9783839475492-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Auftakt: Das Anthropozan

Krieges, der ausufernde geopolitische Wettstreit von Supermichten, welcher den Pla-
neten zum umkimpften Territorium um Weltherrschaft machte, der nun den Beginn
eines neuen menschlichen Zeitalters markieren soll. Eine solche Definition des Anthro-
pozin ruft wahrscheinlich Unbehagen, aber mindestens Fragen nach Reprisentativitit,
Verantwortung und Gerechtigkeit auf. Der finale Vorschlag der AWG legt so eine Deutung
des anthropozinen Menschen nahe, welche Paul Crutzen im Jahre 2000 wohl nicht an-
tizipierte. Die Entscheidung, nuklearen Fallout als definierendes Zeichen menschlicher
Dominanz auf der Erde anzunehmen, ruft so am ehesten die Worte Robert Oppenhei-
mers, welcher der Explosion der ersten Atombombe beiwohnte, ins Gedichtnis »Now, I
am become death, the destroyer of worlds.«"°

1.3 Eine post-anthropozane Perspektive auf den Planeten: Auf der Suche
nach alternativen Vorstellungen von Welt und Wirklichkeit

»The mourning of humanity, the accusations
that>we<have not attended sufficiently to
our inhuman others, the extension of
human rights or personhood to nonhumans:
all these Anthropocene gestures are modes
of generating a humanity that never was. [...]
Humanity comes into being, late in the day,
when it declares itself to no longer exist, and
when it looks wistfully, in an all too human
way, at a world without humans. The human
is an effect of a declaration of nonbeing: >l
do not exist; therefore | am.«

Tom Cohen and Claire Colebrook (2016): Preface.
Twilight of the Anthropocene Idols, S. 11f.

Das Anthropozin scheint also als geologische Epoche kurz vor der offiziellen Aufnah-
me in die erdhistorische Zeitskala erst einmal gestoppt worden zu sein. Dennoch ist
es seit der Jahrtausendwende jenseits dieser strengen chrono-stratigraphischen Bedeu-
tung zum gefliigelten Wort und vielseitig genutzten Konzept fiir die Beschreibung unse-
rer planetaren Gegenwart avanciert. Auch wenn die exakte Formalisierung in der Geolo-
gie noch aussteht, so wird die Idee einer anthropogenen Erdgeschichte diszipliniiber-
greifend bereitwillig aufgegriffen: »Perhaps even more enthusiastically, the idea of the
Anthropocene has caught fire in the imagination of artists, humanists, and social scien-
tists, for whom it has provided a powerful framework through which to account for and

130 Hijia 2000, S.123. Oppenheimer, welcher selber mafigeblich an der Entwicklung der Atombombe
beteiligt war, wird mit diesem Satz aus der hinduistischen Bhagavad-Gita zitiert, der sich ihm im
Moment der Explosion aufdrangte. In leicht abgewandelter Form verweist Oppenheimer spater
auf diese ihm geldufige Passage aus der Gita, welche die gottgleiche Zerstérungsmacht im Ange-
sicht nuklearer Detonation widerspiegelt: »If the radiance of a thousand suns/were to burst into
the sky,/that would be like/the splendor of the Mighty One-/[..] | am become Death, the shatterer
of worlds.« (Ebd., S.124.)

https://dol.org/10,14361/9783839475492-009 - am 14.02.2028, 07:59:51. /de/e - [

65


https://doi.org/10.14361/9783839475492-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

