
48 Justus Pötzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft 

1.2 Der Anthropozentrismus des Anthropozän: Was bedeutet 
ein neues Erdzeitalter des Menschen? 

»There appears to be a common thread 
across the Anthropocene’s more creative 
interpretations: the Anthropocene as crisis. 
A crisis of nature, a crisis of humanity, a crisis 
of meaning, a crisis of knowledge, and above 
all, a crisis of action. The Anthropocene 
demands action.« 
Erle C. Ellis (2018): Anthropocene, S. 143 

Die radikale Transformation des Klimas, das Schmelzen arktischen Eises, der Anstieg 
und die Versauerung der Ozeane, zunehmende Extremwetterereignisse, das Aussterben 
beinahe unzählbarer Spezies, der massive Rückgang von Biodiversität und Populatio
nen, die sich akkumulierende Umweltverschmutzung, das Erschöpfen natürlicher Res
sourcen für Energie, Nahrungsmittel und Produktionsprozesse, … diese und viele wei
tere existenzbedrohende Veränderungen prägen gegenwärtig die Lebensumstände al
ler Bewohner:innen der Erde – wenn auch in sehr unterschiedlichem Ausmaß. Diese 
umfassenden terrestrischen Erschütterungen haben deswegen, wie im vorherigen Kapi
tel angedeutet, zu einer grundsätzlichen Infragestellung des bisherigen Weltbildes ge
führt. Die moderne Vorstellung der irdischen Natur als passiver Hintergrund lässt sich 
im Angesicht der geosystemischen Krise nicht länger aufrechthalten. Vielmehr erschei
nen menschliche und irdische Wirklichkeitsbereiche als strukturell gekoppelt und die 
Entwicklungen in der Welt der Menschen nicht mehr von denen der Natur zu trennen. 

Diese kaum zu ignorierenden, disruptiven Veränderungen irdischer Lebenswirk
lichkeit leiteten mit dem Beginn des dritten Jahrtausends auch einen bedeutungs
schweren, ja einen epochalen Wandel der epistemischen Ordnungsstrukturen ein. 
Das eskalierende Mensch/Welt-Verhältnis wurde mit einem neuen Begriff zu rahmen 
versucht, welcher die globalen Transformationen adressierte: »Welcome to the Anthro
pocene«63. In Folge hitziger Debatten auf einer Konferenz des International Geosphere- 
Biosphere Programmes (IGBP) im Jahr 2000 riefen die Erdsystemwissenschaftler Paul 
Crutzen und Eugene Stoermer ein neues Erdzeitalter aus, welches dem menschlichen 
Einfluss auf die geosystemischen Prozesse Rechnung tragen sollte.64 Damit würde nicht 
nur die letzte erdgeschichtliche Epoche – das Holozän, welches vor 11.700 Jahren begann 
(siehe Abbildung 1) – enden, sondern auch ein Bruch in der menschlichen Geschichts
schreibung ausgelöst, was letztlich dem Ende der Neuzeit gleichkommt.65 In ihrem 
gemeinsamen Artikel schreiben Crutzen und Stoermer: »Considering these and many 
other major and still growing impacts of human activities on earth and atmosphere, and 

63 Bonneuil/Fressoz 2017, S. 3. Herv. J.P. 
64 Die Reflexion über den menschlichen Einfluss auf planetare Prozesse und die Verbindung von 

menschlichen und irdischen Zeitsystemen ist dabei jedoch schon weitaus älter. Vorläufer ›anthro
pozänen Denkens‹ können mindestens bis ins 19. Jhd. zurückverfolgt werden (vgl. Steffen et al. 
2011, S. 843f.; Lewis/Maslin 2015, S. 172f.). 

65 Vgl. Latour 2017, S. 194. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-009 - am 14.02.2026, 07:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Auftakt: Das Anthropozän 49 

at all, including global, scales, it seems to us more than appropriate to emphasize the 
central role of mankind in geology and ecology by proposing to use the term ›anthropocene‹ 
for the current geological epoch.«66 In einem zwei Jahre später veröffentlichten Text 
meint Crutzen: »It seems appropriate to assign the term ›Anthropocene‹ to the present, 
in many ways human-dominated, geological epoch, supplementing the Holocene […].«67 
Dieser Neologismus – ›Anthropozän‹ – fügt sich damit in die lange Liste geochronolo
gischer Epochenbegriffe zur Datierung radikaler Veränderungen der geosystemischen 
Verhältnisse ein (wie vorher etwa bei Eiszeiten, massiven Vulkanausbrüchen oder Me
teoriteneinschlägen) und stellt dennoch eine Revolution sowohl in geologischen wie 
humangeschichtlichen Skalen dar. Denn, wie Historiker Dipesh Chakrarbarty her
vorhebt, werden hier erstmals menschliche Ereignisse und Zeitverläufe auf der Ebene 
planetarer Prozesse verhandelt und vice versa: »[F]or the first time ever, we consciously 
connect events that happen on vast, geological scales – such as changes to the whole 
climate system of the planet – with what we might do in the everyday lives of individuals, 
collectivities, institutions, and nations (such as burning fossil fuels).«68 Der Beginn des 
Anthropozän markiert damit eine bedeutsame Veränderung im Lauf der Geschichte, 
menschlicher wie irdischer. 

Abbildung 1: Vorschlag laut finalem Antrag der AWG zur Aufnahme des Anthropozän in die of
fizielle internationale geologische Zeitskala. Das Anthropozän würde hier die erdgeschichtliche 
Epoche des Holozäns ablösen und das kleine ›Crawfordische Alter‹ (benannt nach Lake Crawford) 
umfassen. Der entsprechende GSSP-Nagel (›Golden Spike‹) markiert den Beginn im Jahr 1952, 
parallel zur Entfaltung der ›Great Acceleration (GA)‹. 

66 Crutzen/Stoermer 2000, S. 17. Herv. J.P. 
67 Crutzen 2002, S. 23. Herv. J.P. 
68 Chakrabarty 2018, S. 6. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-009 - am 14.02.2026, 07:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


50 Justus Pötzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft 

Das Anthropozän – Bruch oder Kontinuität eines anthropozentrischen Weltbildes? 

Aber wie wird diese neue Epoche nun genau ausgedeutet? Seit 2009 versuchte die Anthro
pocene Working Group (AWG) geologisch belastbare Beweise für den Beginn dieser neuen 
Zeitordnung zusammenzutragen. Dabei stellt sich insbesondere die Frage nach dem ex
akten Beginn, den eindeutigen Markierungen und damit den eigentlichen Definitions
kriterien für einen neuen Abschnitt der Geohistorie.69 

Auch wenn diesbezüglich harte Deutungskämpfe geführt werden und der erste Vor
schlag zur Formalisierung der Epoche durch ein entsprechendes geochronologisches 
Fachgremium im Frühjahr 2024 abgelehnt wurde, scheinen sich jedoch der Name und 
damit eine weitreichende Deutung in den anderen Natur-, Kultur- und Geisteswissen
schaften bereits durchgesetzt zu haben – wir befinden uns im Zeitalter des Anthropos.70 
Umwelthistoriker Christoph Bonneuil und Jean-Babtiste Fressoz buchstabieren das 
namensgebende Element dieses neuen Zeitalters wie folgt aus: »From the ancient greek 
words anthropos meaning ›human being‹ and kainos meaning ›recent, new‹, the Anthro
pocene is then the new epoch of humans.«71 Die anthropozäne Zeitrechnung wird also 
als eine ›neue Epoche der Menschen‹ verstanden. Dabei ist es so bedeutsam wie bezeich
nend, worauf diese neue Chronologik qua ihres Namens verweist. Das Zusammenfallen 
von menschlicher und irdischer Geschichte bedeutet nämlich, im Geiste dieser Na
mensgebung, vielleicht gar keine wirkliche Revision neuzeitlicher Wissensordnungen. 
Denn mit der Anerkennung des Anthropozän wird zwar ein Ende der modernen Di
chotomie – eine Überwindung der Trennung von Kultur und Natur, Mensch und Erde, 
Subjekt und Welt – angedeutet, aber dieses neue Verständnis irdischer Wirklichkeit 
wird qua ihrer Bezeichnung unter die Definitionsmacht des Anthropos gestellt, eben 
jenes Menschen, welcher schon in der Moderne den Ausgangspunkt und Maßstab des 
Realitätsverständnisses darstellte. 

Die Erdwissenschaftlerin Jill Schneiderman meint deshalb zur Benennung: »The 
proposal to name an Anthropocene epoch contrasts with earlier discoveries in science, 
such as the Copernican revolution and Darwin’s evolution by natural selection, that have 
shifted views away from the notion that humanity occupies the center of the universe 
and the highest rung on a ladder of evolution.«72 Die Namenswahl impliziert so pa
radoxerweise eher eine Rezentrierung statt Dezentrierung im Angesicht der Erosion 
modernistischer Weltdeutungen. So weist auch Chakrabarty auf den Umstand hin, dass 
obwohl die geosystemischen Veränderungen eine Neuverhandlung »between human- 

69 Die Konstruktion wissenschaftlicher Faktizität, die Herstellung eines wissenschaftlich fundierten 
Weltverstehens wird in der Beobachtung der Debatten und Widerstände, dem Zusammentragen 
›objektiver‹ Beweise, den Kongressen, Berichten und Abstimmungen, welche den Prozess der For
malisierung des Anthropozäns begleiten, so sichtbar wie in kaum einem Gegenstand der jüngsten 
Wissenschaftsgeschichte. 

70 Vgl. Zalasiewicz et al. 2021. Insbesondere die geologischen Kritiker:innen des AWG-Vorschlags 
nutzen selbst auch den Begriff und das Konzept, sind sich aber ob seiner genauen Datierung und 
Rahmung uneins. 

71 Bonneuil/Fressoz 2017, S. 3f. 
72 Schneiderman 2017, S. 187. Herv. J.P. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-009 - am 14.02.2026, 07:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Auftakt: Das Anthropozän 51 

centered and planet-centered thinking« anstoßen, dennoch »questions of geological 
time fall out of view and the time of human world history comes to predominate.«73 

Trotz der Tatsache, dass es also die äußere, als fremd und eigenlogisch erlebte 
Welt ist, welche den Bruch mit den althergebrachten Vorstellungen und Sinnsetzun
gen hervorruft, ist es doch der altbekannte humane Akteur, welcher hier im Fokus des 
Geschehens bleibt und welchem weiterhin die entscheidende Handlungs- und Definiti
onsmacht in der Entfaltung irdischer Wirklichkeit zugeschrieben wird. Die dichotome 
und hierarchische Kosmologie der Moderne wird dabei keinesfalls diversifiziert, aus
balanciert oder eingeebnet, sondern scheinbar in einer Art Rückwärtsbewegung wieder 
auf den Menschen orientiert. Denn die Erschütterungen der neuzeitlichen Weltordnung 
in Gestalt der geologischen, klimatischen, biologischen, also allgemein ökologischen 
Veränderungen führen nach anthropozäner Logik nicht zu einem stärker terrestrischen 
Denken, sondern sind letztlich nur Ausdruck eines (noch) unzureichenden anthro
pogenen Steuerungsgeschehens. So erklärt Latour die hier naheliegende Deutung: 
»[D]as ganze Erdsystem […], diese riesige Maschine [… ist] nur deswegen gestört […], 
weil wir sie nicht vollständig genug kontrolliert haben.«74 Indem Klimawandel, Ökosys
temtransformation, Biodiversitätsreduktion und die vielen anderen geosystemischen 
Veränderungen unter dem Anthropozänkonzept zusammengefasst werden, entsteht also 
kein neues und komplexeres Weltbild, sondern es drängt sich der Eindruck auf, dass hier 
vielmehr der Gipfel einer anthropozentrischen Geschichts- und Wirklichkeitsvorstellung 
in Sichtweite gerät. Was Donna Haraway schon für den Gendiskurs und die Decodierung 
des ›Code of Life‹ Ende des 20. Jhd. festgestellt hatte, gilt auch für die Phantasien, wel
che sich jetzt um ein ›neues Zeitalter des Menschen‹ ranken: »[W]ir (wer?) sind unsere 
selbst-beherrschten Produkte in dieser Apotheose des technologischen Humanismus. 
Es gibt nur einen Akteur, nämlich Uns. Natur verwandelt sich in ihr binäres Gegenteil: 
Kultur (und umgekehrt) […].«75 

Um möglichen Missverständnissen vorzubeugen: es geht bei der, im folgenden 
Unterkapitel noch stärker ausgebreiteten, Irritation oder Kritik an dem Konzept des 
Anthropozän nicht um ein Verleugnen der menschlichen Rolle in den aktuellen Verän
derungen des Planeten. Ganz im Gegenteil stellt die Anerkennung der menschlichen 
Involvierung und Zugehörigkeit zur Welt ja gerade die Abwehr von klimaskeptischen 
oder anderen, die geosystemischen Transformationen leugnenden, Positionen dar.76 
Aber die multiplen irdischen Transformationen, also die in Atmo-, Hydro-, Bio-, Li
tho-, Pedo- und anderen Geosphären (ganz zu schweigen von den in technologischen 
Systemen) stattfindenden Wandlungen, welche zu radikal differenten Verhältnissen 
auf der Erde führen, nun komplett unter einem einzigen menschlichen Faktor zu sub
summieren, scheint doch erstaunlich verkürzt. Zwar ist die Inklusion menschlicher 
Agentialität seitens der traditionellen Naturwissenschaften auf der Ebene »that it rivals 
some of the great forces of Nature«77 sicherlich ein Novum, doch reaktiviert diese Idee 

73 Chakrabarty 2018, S. 6. 
74 Latour 2017, S. 28. Herv. i.O. 
75 Haraway 2017, S. 168. 
76 Vgl. Latour 2018, S. 9ff. 
77 Steffen et al. 2011, S. 842. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-009 - am 14.02.2026, 07:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


52 Justus Pötzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft 

nur allzu bekannte Bilder einer transzendental-humanistischen Phantasie göttlicher 
Ebenbürtigkeit, welche den Humanwissenschaften stets immanent war.78 

Gerade in den Geistes- und Sozialwissenschaften, also den Kerndisziplinen vom 
Menschen, sollte die Deklarierung eines neuen Zeitalters unter menschlicher Vorherr
schaft mindestens Skepsis bezüglich eines deklarierten Bruchs oder gar Endes der 
Moderne hervorrufen. Viel eher scheint sich im dominierenden Dikurs einer anthropo
zänen Wirklichkeitsordnung die Erschütterung humanistischer Gewissheiten in eine 
Überaffirmation und Überschätzung des eigentlich prekären menschlichen Status zu 
wandeln. Was im Angesicht von Klimakrise und Erdsystemkollaps bedroht oder verloren 
zu sein scheint, muss nun um jeden Preis wiedergewonnen werden. Anstatt die Kontin
genz des Menschlichen sowie Komplexität des Nicht-Menschlichen anzuerkennen, ziele 
das »anthropocenologists’ official narrative«79 und damit auch die Agenda führender 
westlicher wissenschaftlicher wie politischer Institutionen in letzter Konsequenz auf 
die Utopie einer totalen Humanherrschaft, wie Bonneuil und Fressoz meinen. Auf die 
Infragestellung anthropozentrischer Paradigmen durch geologische und ökologische 
Kräfte wird folglich mit Climate- oder Geoengineering und so schlussendlich einer 
»totale[n] Beherrschung [d]er Natur«80 geantwortet. 

Das Anthropozän erscheint damit, in einer ersten Deutung, tatsächlich als der Erfül
lungsmoment des langgehegten humanistischen Traums menschlicher Emanzipation 
und Selbstermächtigung, hier scheint die säkulare Heilserzählung von menschlichem 
Fortschritt und Perfektionierung endlich eingelöst zu werden. Dies zeigt sich nicht 
nur in den obigen Zitaten von Crutzen und Stoermer, welche die ›zentrale menschliche 
Rolle‹ und ›menschliche Dominanz‹ auf der Erde hervorheben. Auch der Ausblick auf 
eine »global research and engineering community to guide mankind towards global, 
sustainable, environmental management«81 oder mögliche »large-scale geo-enginee
ring projects, for instance to ›optimize‹ climate«82 reproduzieren typische Phantasien 
menschlicher Steuerungs- und gottgleicher Schöpfungsmacht. Eine derartige Ver
bindung von Anthropo- und Geosphäre führt so nur zu einer Ausweitung eines nun 
die gesamte Erde umfassenden menschlichen Herrschaftsgebiets und der ersehnten 
Äquivalenz mit den gewaltigen Naturkräften. 

Doch wenn im Ausruf des Anthropozäns tatsächlich nun eine Erklärung menschli
cher Signifikanz in planetarem Maßstab, quasi eine titanische Ebenbürtigkeit, als neues 
Definitionskriterium der Gegenwart proklamiert wird, stellt sich umso dringender die 
Frage nach der genauen Bedeutung dieses Namensgebers. Im Anschluss an Bonneuil und 
Fressoz muss für eine Ausdeutung der (dann vielleicht gar nicht so) neuen terrestrischen 
Situation gefragt werden: »But what is this anthropos, the generic human being of the An
thropocene?«83 

78 Vgl. Harari 2017. 
79 Bonneuil/Fressoz 2017, S. 70. 
80 Latour 2017, S. 28. 
81 Crutzen/Stoermer 2000, S. 18. 
82 Crutzen 2002, S. 23. 
83 Bonneuil/Fressoz 2017, S. 70. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-009 - am 14.02.2026, 07:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Auftakt: Das Anthropozän 53 

Wer oder was ist der Anthropos (nicht)? 

Seit dem Beginn des dritten Jahrtausends finden wir mit dem Anthropozän einen neuen 
Begriff und damit auch ein neues Bild der irdischen Situation vor. Die Vorstellung aber, 
dass eine Handvoll oder gar nur ein Geosystemwissenschaftler allein über das Ende so
wohl der letzten erdgeschichtlichen wie auch humangeschichtlichen Epoche bestimmen 
kann, überschätzt nicht nur aus soziohistorischer Perspektive die Rolle des einzelnen 
menschlichen Subjekts. Die Geschwindigkeit und Durchschlagskraft mit der sich die
ser neue Begriff in beinahe allen Natur-, Geistes- und Sozialwissenschaften, der Kunst 
und Politik sowie im Alltagsgebrauch durchsetzen konnte, liegt dabei vielmehr an dem 
aktuellen kollektiven Erlebnishorizont. Sinngemäß titelt auch ein US-amerikanisches 
Medienhaus nach der Ablehnung im Frühjahr 2024: »This word was rejected by geolo
gists. But it’s already taken over the world.«84 Denn einerseits kann das Anthropozän
konzept an lebensweltliche Erfahrungen, also an das Gefühl struktureller Verunsiche
rung und die permanenten Beschwörungen einer wie auch immer gearteten »Zeiten
wende«85 anschließen, aber andererseits knüpft es eben auch an tradierte Wissensbe
stände und Weltbilder an: 

»[T]he concept took flight. Environmental scientists latched on to what they saw as a 
useful catch-all term for the changes to the natural world – retreating sea ice, accel
erating species extinction, bleached coral reefs – that they were already attributing 
to human activity. Academic articles began to appear with ›Anthropocene‹ in the title, 
followed by entire journals dedicated to the topic. Soon the idea jumped to the hu
manities, then newspapers and magazines, and then to the arts, becoming a subject 
of photography, poetry, opera and a song by Nick Cave.«86 

Die Popularität des Konzepts erklärt sich so wahrscheinlich auch aus der Tatsache, dass 
– trotz einer von der Klimakrise ausgelösten Irritation – in der Idee einer anthropo
zänen Erdepoche, also einer menschengemachten planetaren Wirklichkeit, das zentra
le Motiv der neuzeitlichen Weltordnung bestehen bleibt. Die Figur und Deutungsmacht 
des Menschen als Ursprung, Ausgangs- und Endpunkt, universeller Maßstab und letztes 
Begründungsargument bleiben hierbei unangetastet, ja werden sogar noch zementiert. 
Doch wer oder was genau ist dieser ›Mensch‹, der im Anthropozän erneut als Anker und 
Fokuspunkt der raumzeitlichen Ordnung beschworen wird und inwieweit ist die Anru
fung jener Zentralfigur so problematisch? 

Die Anrufung des Menschen bzw. der Menschheit vereint dabei verschiedene Facet
ten bzw. Bedeutungsebenen, welche je nach Kontext unterschiedlich stark akzentuiert 
werden. Doch wer auch immer die Figur des Menschen in Stellung bringt, aktiviert da
mit stets einen gewissen Exzeptionalitäts- und Überlegenheitsanspruch gegenüber der 

84 Grandoni 2024. 
85 Scholz 2022; Friedman/Welzer 2020. 
86 Davison 2019. Mittlerweile ist der Begriff zum universellen Rahmen der Gegenwartssituation 

avanciert: »Across the media, the Anthropocene is now used to frame everything from fiction re
views to discussions of the Donald Trump presidency.« (Blasdel 2017.) 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-009 - am 14.02.2026, 07:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


54 Justus Pötzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft 

undifferenzierten Masse nicht-menschlicher Entitäten. Sylvia Wynter setzt bei ihrer his
torischen Rekonstruktion vor circa fünfhundert Jahren an und beobachtet hierbei ein 
Übergang von erst theologischen dann politischen/zivilisatorischen zu letztlich biolo
gischen Begründungen menschlicher Identität sowie seinem nicht-menschlichen Ge
genüber .87 Dabei werden diese früheren Begründungszusammenhänge einer mensch
licher Sonderstellung jedoch nie wirklich aufgegeben, sondern beanspruchen in der Ge
genwart, je nach Situation und Diskursfeld, immer noch ihre jeweilige Gültigkeit. Auch 
Walter Mignolo zeichnet in seiner Vorstellung dekolonialer Theorie die Ursprünge »of the 
model/human in the European Renaissance«88 nach und verortet die ›Erfindung des Men
schen‹ an den Anfang der neuzeitlichen westlichen und damit auch kolonialen Weltord
nung. Mignolo hebt dabei hervor, dass die »description and explanation of the human spe
cies (a species of living organism) in recent history and specific languages (Greek anthro
pos, Latin humanus)«89 zwar auf noch älteren Ideen fußt, sich aber in ihrer gegenwärtig 
geltenden Form, vor allem in den urbanen, zivilisierten und christlichen Gesellschafts
schichten des aufgeklärten Europas entwickelte. Die altgriechischen oder lateinischen 
Wurzeln verweisen also nur noch mittelbar auf die heutige Verwendung und Verständ
nis des Begriffs. Etymologisch wird ›das Menschliche‹ bzw. ›der Mensch‹ folglich auf 

»human (adj.) 
mid-15c., humain, humaine, ›human,‹ from Old French humain, umain (adj.) ›of or be
longing to man‹ (12c.), from Latin humanus ›of man, human,‹ also ›humane, philan
thropic, kind, gentle, polite; learned, refined, civilized.‹ 
This is in part from PIE *(dh)ghomon-, literally ›earthling, earthly being,‹ as opposed 
to the gods (see homunculus). Compare Hebrew adam ›man,‹ from adamah ›ground.‹ 
Cognate with Old Lithuanian zmuo (accusative zmuni) ›man, male person.‹ […] 
human (n.) 
›a human being,‹ 1530s, from human (adj.). [… and] 
man (n.) 
Old English man, mann ›human being, person (male or female); brave man, hero; ser
vant, vassal,‹ from Proto-Germanic *manwaz […].«90 

zurückgeführt. Worauf Mignolo durch diese etymologischen Erklärungen abzielt (was 
aus diesen tatsächlich aber nur teilweise hervorgeht), ist die radikale Differenz, welche bei 
der Ausbildung der Vorstellung vom Menschen zum Tragen kommt. Als Kernbotschaft 
der sprach- und ideengeschichtlichen Herleitung gilt, dass das Menschenbild des Re
naissance-Humanismus »needed to draw on differences with entities that were lesser 
than or nonhuman.«91 Die wichtigsten Abgrenzungen richten sich so gegen weibliche* 
(bzw. nicht-männliche), gegen unzivilisierte (insbesondere nicht-christliche und nicht 
aus der polis stammende) Andere sowie gegen die Natur92 (als eine der Kultursphäre ent

87 Vgl. Wynter 2003. 
88 Mignolo/Walsh 2018, S. 153. 
89 Ebd., S. 153. 
90 Ebd., S. 156f. 
91 Ebd., S. 157. Herv. J.P. 
92 Die Erfindung der Natur als menschlichen Antagonismus führt Mignolo ebenfalls etymologisch 

aus: »nature (n.) Late 13c., ›restorative powers of the body, bodily processes; powers of growth;‹ 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-009 - am 14.02.2026, 07:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Auftakt: Das Anthropozän 55 

gegengesetzte Ursprünglichkeit und Lebenskraft). Die Erfindung des Menschen sieht 
Mignolo damit in einer dreifachen Abgrenzung des Nicht-Menschlichen, den »Three Pil
lars of the Colonial Matrix of Power«93, also einer Abwehr und Abwertung vergeschlecht
lichter, rassifizierter und naturalisierter Anderer. Die intra- und interhumane Differenz, die 
Exklusion weiblicher und nicht-europäischer Menschen sowie der Natursphäre, machen 
so den Kern des westlichen Verständnisses des Menschen aus. 

Neben dieser wichtigen lateinischen Referenz rekonstruiert Neni Panourgiá die noch 
ältere griechische Traditionslinie des modernen Menschenbildes. Dem ánthropos wird 
dabei sprach- und ideengeschichtlich ein sichtlich zirkuläres Wesen zugesprochen. An
thropos von andrós (altgriech. menschliches Wesen) und ōps (altgriech. Gesicht, Erschei
nung, Aussehen) erklärt sich als »the one who looks like oneself, the being that looks like 
itself«94. Jene positive, wenn auch wenig gehaltvolle, Selbstbezeichnung verweist gleich
sam nach Panourgiá bereits auf die negative Bestimmung durch die Benennung einer 
»radical alterity – the non-human.«95 Diese Abgrenzung zu den nicht-menschlichen We
sen verortet den Anthropos in der griechischen Geistesgeschichte in einer noch bis in 
die Gegenwart nachwirkenden Mittel- bzw. Zentralposition, denn ihr liegt eine »wesent
lich ältere Vorstellung zugrunde: der M[ensch] als ein zwischen Tier und Gott stehendes 
Wesen.«96 In jener Differenz und dadurch dem Spannungsverhältnis zwischen nonhu
manen Tieren und dem übermenschlich Göttlichen erklärt sich dann auch der Grund
konflikt neuzeitlicher Daseinsbestimmungen des humanen Subjekts. Ohne eindeutig 
definierte Stellung und positive Wesensmerkmale grenzt sich das menschliche Wesen 
nach humanistischer Selbstbeschreibung zwangsläufig nach unten, gegen eine unheil
volle Animalität ab und strebt gleichzeitig nach oben, in Richtung einer unerreichba
ren Transzendenz. Der humanistische Gründungstext des Renaissance-Philosophen Pi
co della Mirandola über die »Würde des Menschen«97 macht diese Sonderstellung an
schaulich: 

»Also nahm er den Menschen hin als Schöpfung eines Gebildes ohne besondere Eigen
art, stellte ihn in den Mittelpunkt der Welt und redete ihn so an: ›Keinen bestimmten 
Platz habe ich dir zugewiesen, auch keine bestimmte äußere Erscheinung und auch 
nicht irgendeine besondere Gabe habe ich dir verliehen, Adam, damit du den Platz, 
das Aussehen und alle die Gaben, die du dir selber wünschst, nach deinem eigenen 

from Old French nature ›nature, being, principle of life; character, essence,‹ from Latin natura 
›course of things; natural character, constitution, quality; the universe,‹ literally ›birth,‹ from natus 
›born,‹ past participle of nasci ›to be born,‹ from PIE *gene-‹ to give birth, beget‹ (see genus). From 
late 14c. as ›creation, the universe‹; also ›heredity, birth, hereditary circumstance; essential quali
ties, innate disposition‹ (as in human nature); ›nature personified, Mother Nature.‹ Specifically as 
›material world beyond human civilization or society‹ from 1660s […].« (Ebd., S. 162.) Insbesondere 
die Lesart der Natur als Ursprung, als weiblich gelesene Sphäre des Gebärens und der Materia

lität wird kontinuierlich gegenüber einer männlich/menschlich verstandenen Zivilisiertheit und 
Idealität in Stellung gebracht. 

93 Ebd., S. 153. 
94 Panourgiá 2018, S. 54. 
95 Ebd., S. 55. 
96 Grawe et al. 1980. 
97 Pico della Mirandola 2009. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-009 - am 14.02.2026, 07:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


56 Justus Pötzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft 

Willen und Entschluss erhalten und besitzen kannst. Die fest umrissene Natur der üb
rigen Geschöpfe entfaltet sich nur innerhalb der von mir vorgeschriebenen Gesetze. Du 
wirst von allen Einschränkungen frei nach deinem eigenen freien Willen, dem ich dich 
überlassen habe, dir selbst deine Natur bestimmen. […] Weder als einen Himmlischen, 
noch einen Irdischen habe ich dich geschaffen, und weder sterblich noch unsterblich 
dich gemacht, damit du wie ein Former und Bildner deiner selbst nach eigenem Be
lieben und aus eigener Macht zu der Gestalt dich ausbilden kannst, die du bevorzugst. 
Du kannst nach unten hin ins Tierische entarten, du kannst aus eigenem Willen wie
dergeboren werden nach oben ins Göttliche.‹«98 

In diesem Zitat, welches den Beginn der neuzeitlichen Beschäftigung mit dem Men
schen einläutet, werden bereits der charakteristische Sonderstatus sowie entscheiden
de, bis in die Gegenwart persistierende, Motive deutlich: die menschliche Exzeptionali
tät scheint qua göttlicher Gabe verbürgt, sein Wesen ist potent doch vervollkommnungs
würdig, seine Stellung oszillierend zwischen allsichtiger Zentralperspektive und vakuö
sem Zwischenraum, sein Verhältnis zu Natur und Mitgeschöpfen wird im Modus hierar
chischer Überlegenheit gehalten, er wird von einer äußeren Kraft in die Welt geworfen, 
doch der Zwang zur Eigenkreation ist schicksalhaft, die daraus resultierende Selbstver
antwortung wirkt tragisch oder heroisch. Pico della Mirandolas nachhaltig wirksamer 
Definitionsversuch ist dabei Ausdruck der besonderen soziohistorischen Bedingungen, 
welche eine Befragung der Eigenschaften des Menschen und seiner Position überhaupt 
erst auslösen. So sind es zu Picos Zeit, am Beginn der Moderne, aber eben auch in der 
Gegenwart Krisenerfahrungen und kollektive Umbrüche, welche Fragen nach dem Status 
des anthropogenen Wesens wie seiner Verortung virulent werden lassen. War es zu Be
ginn der Neuzeit die Erosion theologischer Prinzipien, so drängen um die letzte Jahr
tausendwende ökologische Transformationen auf eine Neudefinition der conditio huma
na. So resümiert auch der Eintrag zu Mensch (M.) aus dem historischen Wörterbuch der 
Philosophie: »Vor allem in Krisenzeiten, in denen das Selbstverständnis des M. unsicher 
und damit zum Problem wird, beginnt er nach seinem Wesen zu fragen, um neue An
haltspunkte für sein Weltverhalten zu gewinnen. […] Es ist auffallend, dass gerade in 
solchen Situationen immer auch die Fähigkeit des M. zur variierenden Selbstauslegung 
und Lebensgestaltung entdeckt wird (Renaissance, Sturm und Drang, 20. Jh.).«99 Die 
Bedingung und vermeintliche Besonderheit des Menschen gerade jetzt infrage zu stel
len, scheint also auch vor dem tieferen humangeschichtlichen Hintergrund ungemein 
zeitgemäß. 

Der leidvolle Kampf um einen humanen Status – 
Menschwerdung und Entmenschlichung 

Bei der Betrachtung längerer Zeitverläufe wird aber auch klar, dass der Verlust von 
Deutungsmacht einer ehemaligen haltgebenden Begründungsinstanz nicht notwen
digerweise die tatsächlich vollzogene Abkehr oder das Verschwinden des vorherigen 
Ordnungssystems (sei es religiös, politisch oder eben humanistisch) nach sich zieht. 

98 Ebd., S. 9. 
99 Grawe et al. 1980. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-009 - am 14.02.2026, 07:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Auftakt: Das Anthropozän 57 

Vielmehr zeigt sich auch in der historischen Rückschau auf die variierenden Definiti
onsversuche des Menschen, dass sich eher eine Transformation der alten ordnungs- und 
sinnstiftenden Prinzipien vollzieht, welche durch die Proklamation eines Neuanfangs 
oder einer Revolution – mittels der Geste, »die Zeiger der Uhr auf Null zurückzustellen, 
reinen Tisch zu machen und auf einen Schlag eine neue Ära und eine neue Periodisierung 
einzuführen«100 – als schärfere Grenzziehungen darstellen, als sie es in Wirklichkeit 
sind. So expliziert in überzeugender Weise auch der linkshegelianer Max Stirner, wie 
statt der Überwindung ›totalitärer theologischer Ansprüche‹101 der Vormoderne selbige 
Ansprüche tatsächlich in moderne humanistische Welt- und Menschenbilder über
führt werden, die so zu einem nicht minder fanatischen Glaubenseifer auffordern. Die 
Kontinuität christlicher Überhöhungslogik scheint auch in säkular-liberalen Menschen
bildern auf, welche den religiös motivierten Essenzialismus eines ›göttlichen Wesens‹ 
in Gestalt der ebenfalls aufgeladenen und nicht weniger für Instrumentalisierungs- und 
Herrschaftsansprüche nutzbaren Kategorie eines ›menschlichen Wesens‹ fortführen: 

»Die menschliche Religion ist nur die letzte Metamorphose der christlichen Religion. 
Denn Religion ist der Liberalismus darum, weil er mein Wesen von Mir trennt und über 
Mich stellt, weil er ›den Menschen‹ in demselben Maße erhöht, wie irgend eine ande
re Religion ihren Gott oder Götzen, weil er das Meinige zu einem Jenseitigen, weil er 
überhaupt aus dem Meinigen, aus meinen Eigenschaften und meinem Eigentum, ein 
Fremdes, nämlich ein ›Wesen‹ macht, kurz, weil er Mich unter den Menschen stellt und 
Mir dadurch einen ›Beruf‹ schafft; aber auch der Form nach erklärt sich der Liberalis
mus als Religion, wenn er für dies höchste Wesen, den Menschen, einen Glaubenseifer 
fordert, ›einen Glauben, der endlich auch einmal seinen Feuereifer beweisen wird, ei
nen Eifer, der unüberwindlich sein wird.‹«102 

Stirners Kritik des Humanismus als ›menschliche Religion‹ begründet sich hier in der 
quasi-theologischen Logik, nach der der Mensch als Ideal bzw. transzendente Idee 
über alle Einzelnen (nach Stirner insbesondere ›den Egoisten‹) gestellt werden kann. 
Der Fanatismus und die Unnachgiebigkeit mit der ein solches ›höchstes Wesen‹ auch 
immer wieder gegenüber abweichenden, vermeintlich weniger und nicht-menschlichen 
Wesen beschworen wurde, macht diese Humanismuskritik umso nachvollziehbarer. 
Zu Stirners Zeiten, im 19. Jhd., ließen sich so etwa die Kolonialverbrechen anführen, 
welche eine europäische Expansion wie die Ausbeutung, Versklavung und den Genozid 
an der afrikanischen Bevölkerung umfassten und aufgrund des vermeintlich nicht- 
oder kaum-menschlichen Status dieser Bevölkerung gerechtfertigt wurde. Für das 20. 
Jhd. zeigt insbesondere der Holocaust die schreckliche und methodische Vernichtung 

100 Lyotard 2014a, S. 39. 
101 »Western Christian philosophers of the European Middle Ages formulated their own local totality 

in terms of universals. Universals, then, are a philosophical formulation within one specific cosmol

ogy (Christian) of the totality, for which this cosmology, as any other cosmology, aims. The problem 
with universals is that, in aiming at the totality, they became totalitarian. What this means is that 
totalities are totalitarian if they succeed in overpowering or disavowing similar claims in other 
cosmologies. When that happened in the historical period we here describe as modern/colonial, a 
totalitarian totality provides a frame for coloniality of knowledge.« (Mignolo/Walsh 2018, S. 164.) 

102 Stirner 1924, S. 174. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-009 - am 14.02.2026, 07:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


58 Justus Pötzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft 

dehumanisierter Bevölkerungsteile, wie Jüd:innen, Sint:izze und Rom:nja oder von 
anderen als Nicht- bzw. ›Untermenschen‹ klassifizierten Personen-/Gruppen auf. Tony 
Davies schreibt deshalb begründetermaßen: »It is almost impossible to think of a crime 
that has not been committed in the name of humanity […].«103 In diesem Sinne weist 
auch Panourgiá durch aktuellere Zeugnisse, wie das eines politischen Gefangenen in 
den nationalistischen griechischen Konzentrationslagern – »You don’t have to torture 
us any more – we are already human.«104 –, sowie von Schwarzen Aktivist:innen wie 
Malcolm X – »[O]ur fight is to see that every Black man, woman, and child in this country 
is respected and recognized as a human being.«105 – auf die Gewalt hin, welche in Ver
gangenheit und Gegenwart im Prozess des Erkämpfens menschlicher Rechte sichtbar 
oder erneut, durch ihre Aberkennung, die Entmenschlichung, hervorgerufen wird. 

Nach der Vergegenwärtigung dieser leidvollen Geschichten drängt sich die Frage auf: 
Warum überhaupt an der Idee eines superioren humanen Subjekts festhalten? In einem 
posthumanistischen Anschluss an Stirner oder mittels dekolonialer Kritik von Mignolo, 
die das Ausgrenzungs-, Gefahren- und das Gewaltpotential eines essenzialistisch ver
standenen Menschenbildes sichtbar machen, ließe sich so auch für eine generelle Über
windung der humanistischen Kategorie eintreten. Anstelle der problematischen Bestre
bungen, sich weiterhin an eine idealisierte doch hochgradig ideologisierte und exklu
dierende Phantasie zu klammern, könnte auch »the historical decline of Humanism«106 
akzeptiert und die Exploration neuer Denk- und Daseinsformen begonnen werden. An
statt der Vorhaben, einen prekären Status (welcher auch all jene, die ihn zu erkämpfen 
versuchen, in gewissem Maße nur zur Reproduktion eines gewaltvollen hierarchischen 
Systems zwingt) aufrecht zu erhalten, ließe sich womöglich auch ein Raum außerhalb 
der hochproblematischen Dichotomie zwischen Menschen und Nichtmenschen anstre

103 Davies in Braidotti 2013a, S. 15. 
104 Panourgiá 2017, S. 1160. Die Worte des Gefolterten waren eine Reaktion auf die Anordnung seines 

Folterers: »You will become human or you will die here.« (Ebd., S. 1160.) Diese Form der Gewalt ist 
wohl die krasseste Ausprägung der Inhumanität, welche jedem Prozess der Menschwerdung inne
wohnt. So weist Lyotard darauf hin, dass jedem Prozess der Humanisierung, vor allem dem Über
gang von einem kindlichen (als quasi vormenschlichen) in einen vollwertig menschlichen Status, 
auch stets eine unmenschliche Gewaltanwendung immanent ist. »Doch der Erwachsene, der mit 
den Mitteln des Wissens und des Wissenlassens, des Handelns und des Handelnlassens ausgestat
tet ist und die Interessen und Werte der Zivilisation verinnerlicht hat, kann seinerseits Anspruch 
auf volle Humanität, auf die effektive Realisierung des Geistes als Bewusstsein, Erkenntnis und 
Wille erheben. Dass er sich beim Erfüllen des Versprechens immer wieder von der dunklen Wild

heit seiner Kindheit befreien muss, ist gerade die Bedingung des Menschen. […] Jede Erziehung 
ist inhuman, weil sie nicht ohne Zwang und Terror vor sich geht […].« Lyotard 2014b, S. 14. Die his
torische Gewalt, welche im Namen ›des Menschen‹ verübt wurde, kann im vermeintlichen Zivi
lisierungsprozess gegenüber prähumanen, also noch-nicht menschlichen, Anderen (insbesonde
re den vormenschlichen ›Primitiven‹) dabei ähnliche Grausamkeiten annehmen, wie gegenüber 
denjenigen, welche sich nie Hoffnung auf einen menschengleichen Status machen konnten (vgl. 
Schüttpelz et al. 2022.). 

105 Panourgiá 2017, S. 1157. 
106 Braidotti 2013a, S. 37. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-009 - am 14.02.2026, 07:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Auftakt: Das Anthropozän 59 

ben.107 Schließlich basiert diese Logik nun schon seit Jahrhunderten auf einem Prinzip 
struktureller Ausgrenzung und fortgeführter Unterdrückung: 

»Human and humanity are not only concepts; they are concepts created by agents who 
considered themselves humans and who were in a position to project their own image 
of themselves as humanity. Racial and sexual [as well as theological and many other] 
norms excluded from this territory all those ›entities‹ that were less human or not quite 
human.«108 

Auch deshalb sagt sich Walter Mignolo, als Vertreter eines dekolonialen Denkens: »I 
do not want to be human.«109 Und in gleicher Weise kann Haraways Plädoyer für »hu
musities instead of humanities« verstanden werden, »[… since h]uman as humus has 
potential, if we could chop and shred human as Homo, the detumescing project of a 
self-making and planet-destroying CEO.«110 Dies sind nur stellvertretend genannte 
Personen und Positionen einer viel breiteren Bewegung, welche sich der Verführungs- 
und Deutungsmacht eines destruktiven Menschenbildes zu entziehen versucht. In 
Gestalt neu(besetzt)er Begriffe wie ›Humus‹ oder ›Posthuman‹ versuchen diese und 
andere Kritiker:innen stattdessen den Denk- und Existenzraum für eine positive und 
grundlegende Redefinierung und Reperspektivierung des Nicht- oder Unmenschli
chen (verstanden eher als Pluralisierung der Daseinsformen und weniger als Kategorie 
moralischen Handelns) zu öffnen. Diese notwendige Abwehr und Abkehr von der Lei
densgeschichte eines essenzialistischen und sakralen Humanismus wird auch bei einem 
letzten hier vorgestellten Bedeutungsaspekt ›des Menschen‹ sichtbar. Das Non-, In- und 
Posthumane wird nämlich auch in der Bestimmung der menschlichen Spezies, des 
Menschen als homo sapiens relevant. 

Die menschliche Spezies in ihrem anthropozänen Lebensraum 

Auch als biologischer Artvertreter und damit Teil der Natur lässt sich der Mensch keines
falls frei von exklusiven und exkludierenden Ansprüchen verstehen. So ruft das Anthro

107 Hierbei ist es wichtig, hervorzuheben und zu differenzieren, wer überhaupt zur Pluralisierung und 
Neubesetzung der Kategorie ›des Menschen‹ bzw. ›Nicht-Menschen‹ beitragen kann. Denn bei der 
Benennung kommen strukturelle Machtverhältnisse zum Tragen, insbesondere die Frage der Deu
tungsmacht. Wenn also das Erkämpfen grundlegender Existenzrechte in einem westlichen System 
des hegemonialen Humanismus nur über das Erstreiten des menschlichen Status funktioniert, 
bringt es unterdrückten Minderheiten so womöglich wenig, sich selbst positiv und in anderen Ka
tegorien zu verorten, wenn ein dominierendes System diese gleichsam immer in das ›alte Schema‹ 
presst und als ›nicht- bzw. weniger menschlich‹ ansieht. Gleichwohl ist dies der Ursprung allen 
sozialen Wandels in hochgradig stratifizierten Gesellschaften (vgl. Loick 2024.). Auch deswegen 
sieht Mignolo die Versuche der Neubestimmung des Menschen durch den Posthumanismus als 
primär und immer noch ›interne‹ europäische und humanistische Probleme an: »Posthuman[ism] 
is a Eurocentric critique of European humanism, while […] decolonial critique [aims at] both the 
concepts of humanism and posthuman[ism].« (Mignolo/Walsh 2018, S. 171.) 

108 Ebd., S. 168. 
109 Ebd., S. 171. 
110 Haraway 2016, S. 32. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-009 - am 14.02.2026, 07:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


60 Justus Pötzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft 

pozän als originär naturwissenschaftliches Konzept vor allem eine Betrachtungsweise 
des Menschen als ebenfalls der Natursphäre entstammendes Wesen auf. Doch war und 
ist die Verortung des homo sapiens zwischen den anderen Mitgeschöpfen nicht weniger 
von dem Beharren auf einer (theologisch, humanistisch oder anderweitig begründeten) 
Sonderrolle geprägt. Francesca Ferrando macht durch eine Rückschau auf die Ursprün
ge der biologischen Klassifikation durch Carl von Linné im 18. Jhd. deutlich, wie sich 
auch hier die »religious and ideological coordinates in which science was located at that 
time«111 auf das Verständnis des menschlichen Wesens auswirkten. Und ebenso kon
statiert Haraway: »Biological sciences have been especially potent in fermenting notions 
about all the mortal inhabitants of the earth since the imperializing eighteenth century. 
Homo sapiens – the Human as species, the Anthropos as the human species, Modern Man 
– was a chief product of these knowledge practices.«112 Obwohl die Eingliederung des 
anthropogenen Geschöpfs in den größeren Kosmos aus Fauna und Flora eine Nivellie
rung und später, mit Charles Darwin, sogar eine Verwandtschaft mit anderen Spezies 
nahe legt, bleibt der Mensch einzigartig und lässt sich als ungekrönter König des Tier- 
und Pflanzenreichs verstehen. 

Denn begriffs- und ideengeschichtlich offenbart eine Aufschlüsselung der taxo
nomischen Bezeichnung, also der biologischen Systematik, des Menschen dabei ganz 
ähnliche zirkuläre wie gleichzeitig rassistische und sexistische Imprägnierungen die 
auch in humanus und anthropos präsent sind. So charakterisiert Linné den Menschen 
in seiner Systema Naturae von der ersten bis zur zehnten Auflage mit der lateinischen 
Maxime »Nosce te ipsum (that is ›know yourself‹)«113 und führt dadurch die menschliche 
Selbsterkenntnis als traditionelles Alleinstellungsmerkmal auf. Aber auch die spätere 
Spezifizierung homo sapiens »Latin for ›knowing human‹ [… or] ›knowledgable‹ speci
es«114 weist menschliche Wesen insbesondere als jene mit selbstreferenzieller Wissens- 
und Erkenntnisfähigkeit aus. Ferrando mach dabei deutlich, dass dieses ›Sich-selber- 
erkennen‹ nur über die Spiegelung in anderen Mitgeschöpfen vollzogen wurde und die 
so erfolgte Selbstreflexion erschreckende Diffraktionen des eigenen wie fremden Bildes 
hervorbrachte. »[T]his self-recognition was still located in the hegemonic reflections 
of the concave mirror, according to which some humans would be considered more 
human than others. [… F]or instance, Europeans were granted the human primacy, in 
comparison to Africans and Asians.«115 Andere Menschen, ganz zu schweigen von ande
ren Tieren, waren so höchstens Zerrbilder des strahlenden europäischen Artvertreters. 
Linné teilte die menschliche Spezies nämlich in fünf Unterkategorien ein, wobei er den 
europäischen Typus mit den Merkmalen »weiß, sanguinisch und muskulös« von dem 
amerikanischen (»rot, cholerisch, aufrecht«), asiatischen (»gelb, melancholisch, steif«), 
afrikanischen (»schwarz, phlegmatisch, schlaff«) sowie von vielgestaltlichen monströsen 
Sub-/Typen unterschied.116 Hierbei kommt nicht nur ein eurozentrisches und rassis

111 Ferrando 2020, S. 93. 
112 Haraway 2016, S. 30. 
113 Linné 1758, S. 20; Vgl. Ferrando 2020, S. 96. 
114 Ferrando 2020, S. 93, 96. 
115 Ebd., S. 97. 
116 Linné 1758, S. 20–22. Übers. J.P. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-009 - am 14.02.2026, 07:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Auftakt: Das Anthropozän 61 

tisches Menschenbild zum Vorschein, die Inklusion diverser Monstren (wie auch der 
Troglodyten, mythischer Höhlenbewohner, als homo nocturnus, also des nachtaktiven 
Menschen) zeigen eine noch erstaunlich unaufgeklärte, weil stark an Fabelwesen und 
märchenhaften Reiseberichten orientierte Einteilung von Linnés Naturwelt auf. 

Diese nur vermeintliche Neutralität und objektive Bewertung, welche sich als Beginn 
einer modernen biologischen Taxonomie und Naturbeschreibung begreift, wird auch 
bei der höheren Kategorisierung der Menschen in der Systema Naturae als Säugetiere, 
Mammalia, deutlich. Linné wählt hierbei nämlich eine keinesfalls naheliegende Bezeich
nung für eine der sechs Klassen des Tierreiches, indem er diese nach der laktierenden 
Brust (lat. mammae, Brüste) benennt. Schneiderman sowie Ferrando heben beide mit 
Verweis auf die Wissenschaftshistorikerin Londa Schiebinger hervor, dass dieser Name 
für Säugetiere eher soziohistorische und politische statt ›taxonomisch saubere‹ Gründe 
habe, da »milk-producing mammae function only in half of these animals (the females), 
and only then for part of the time when they are lactating.«117 Linné soll in dieser Klas
sifizierung eher seinen eigenen politischen Überzeugungen gefolgt sein, da er als sie
benfacher Familienvater, Arzt und Kämpfer gegen das Stillen durch Lohn-/Ammen die 
milchgebende mütterliche Brust in den Fokus seiner biologischen Ordnung rückte, ob
wohl »Linnaeus could have chosen hair, three ear bones, or a four-chambered heart […] 
as the defining feature of this group«118. Diese patriarchalen und sexistischen (wie auch 
klassistischen) Hintergründe spiegeln sich in der Entscheidung, »to ma[k]e the female 
mammae the icon of the group«119, welche so bis in die Gegenwart laktierende Brüste und 
das Stillen mit ›erfüllter Mutterschaft‹ und ›natürlicher Weiblichkeit‹ assoziieren. Diese 
Rekonstruktion der besonderen Benennungsumstände, welche die Klasse der Säugetiere 
(auch) als Ausdruck der spezifischen soziohistorischen und politischen Rahmenbedin
gungen nachvollziehbar macht, veranlasst dann Schneidermann zu fragen: »Learning 
from Linnaeus and Schiebinger, we are right to ask, in my opinion, why choose Anthropos 
(Greek for human) as the namesake of a new epoch in geologic time? What do we obscure 
and what do we privilege with such a choice?«120 

Formalisierung des menschlichen Zeitalters – Anthropozäne Ge/Schichten 

Wie bereits erwähnt, ist der fast 15 Jahre laufende Formalisierungsprozess, welcher das 
Anthropozän offiziell als geologische Zeiteinheit definieren sollte, vorerst – zu Unguns
ten des AWG-Vorschlags – abgeschlossen. Diese geochronologische Einteilung obliegt 

117 Schneiderman 2017, S. 175. 
118 Ebd., S. 175. Das zur damaligen Zeit verbreitete Stillen von Kindern aus mittleren und höheren 

Klassen durch ärmere Lohn-/Ammen führte aufgrund der gesundheitlich problematischen Le
bensbedingungen der Ammen zu einer hohen Kindersterblichkeit. Linné und Andere setzten sich 
deshalb für eine Kampagne ein, welche das Stillen der eigenen Kinder durch ihre leiblichen Mütter 
bewarb, wodurch gerade nicht die soziale und gesundheitliche Benachteiligung ärmerer Bevölke
rungsschichten behoben, sondern (bürgerliche) Frauen in eine zunehmend häusliche und ›natu
ralisierte‹ Rolle gedrängt wurden (vgl. Ferrando 2020, S. 95f.). 

119 Schneiderman 2017, S. 175. 
120 Ebd., S. 176. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-009 - am 14.02.2026, 07:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


62 Justus Pötzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft 

hierbei den »stratigraphers, [who] are the keepers of geologic time.«121 Die Stratigra
phen verdanken ihren Namen den Straten, also den horizontal und übereinander gela
gerten Schichten, welche im Sedimentationsprozess die geologische Vergangenheit des 
Planeten ausbilden. Die Geschichte der Erde formt sich nämlich in einem kontinuierli
chen Ablagerungsprozess, bei dem sich jüngere über ältere Boden- bzw. Gesteinshori
zonte aufschichten. Für die Bestimmung des jüngsten, anthropozänen Stratums ist es nun 
erforderlich, die obersten Erdhorizonte zu untersuchen und hier nach eindeutigen und 
ubiquitären Zeichen zu suchen, welche auf einen signifikanten Wandel des Erdsystems 
hinweisen. Es stellt sich also die Frage, ob und welche Markierungen in den irdischen 
Straten auf einen manifesten menschlichen Einfluss hindeuten, der sich von den bishe
rigen geologischen Ablagerungsprozessen des Holozäns abhebt (siehe Abbildung 2). 

Anfang des Jahres 2024 kam es dann zu dem entscheidenden Beurteilungs- und Ab
stimmungsprozess innerhalb der geologischen Fachgremien. Die Subcommission on Qua
ternary Stratigraphy (SQS), quasi die Dachorganisation der Anthropocene Working Group 
(AWG), musste sich mit dem Vorschlag der Erdsystemwissenschaftler:innen befassen, 
ob das Anthropozän als chronostratigraphische Einheit in die offizielle geologische Zeitska
la aufgenommen werden sollte. Die AWG hatte neben dem Bohrkern aus dem Lake Craw
ford weltweit noch elf weitere repräsentative Standorte für Probenentnahmen identifi
ziert, welche belastbare Nachweise für ein eindeutiges und global anzutreffendes Signal 
in den Schichten der Erde zutage fördern sollten.122 Die Identifikation aussagekräftiger 
Markierungen in den jüngsten Straten bilden hierbei den Kern für die Definition dieser 
neuen geologischen Zeitgrenze. Die AWG konnte dabei mehr als 100 verschiedene stra
tigraphische Marker in den irdischen Sedimenten finden, welche auf einen Wandel der 
erdsystemischen Bedingungen hinweisen.123 Neben Flugasche von fossilen Brennstof
fen wurden Plastik, Beton und zahlreiche weitere künstliche ›Minerale‹ und synthetische 
Materialien gefunden. Aber auch die Veränderung elementarer Kreisläufe, wie von Koh
lenstoff, Stickstoff und Phosphor zeigen radikale Veränderungen an. Insbesondere der 
Nachweis von Dünger, aber auch von Pestiziden und anderen organischen Schadstoffen 
weisen auf den menschlichen Einfluss überall auf dem Globus hin. Die globale Erwär
mung, der Anstieg der Ozeane und die massiven Einbrüche der irdischen Biodiversität 
lassen sich ebenfalls weltweit in den Schichten der Erde ablesen.124 Anthropogene Zei
chen sind faktisch omnipräsent in allen irdischen Umweltmedien und schlagen sich in 
entsprechenden Sedimenten der Böden, Seen, Meere und Gletscher nieder. 

121 Ellis 2018, S. 35. 
122 Diese zwölf Standorte repräsentieren verschiedene Orte und Ablagerungsformen, die sich unter 

anderem aus einem Eisbohrkern aus der antarktischen Halbinsel, Seesedimenten von Ost-China, 
einem Torfstich an der tschechisch/polnischen Grenze und Ablagerungen von einer Flussmündung 
in San Francisco zusammensetzen (vgl. Turner/Waters 2020.). Relevant für die Bestimmung eines 
eindeutigen anthropozänen Signals ist nun dessen ›Isochronizität‹, »representing a chronostrati
graphic unit that can be identified at multiple sites around the world at the same time, rather than 
a ›diachronous‹ unit varying in age from place to place.« (Ellis 2018, S. 43.) 

123 Vgl. Waters et al. 2024a, S. 6. 
124 Vgl. ebd., S. 3–6. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-009 - am 14.02.2026, 07:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Auftakt: Das Anthropozän 63 

Abbildung 2: Bohrkerne entnommen aus Seesediment des Lake Crawford, Kana
da. Hier zeigen sich besonders deutlich die horizontalen Ablagerungen, welche 
eine Rekonstruktion der spezifischen Umwelteinflüsse erlauben, die sich in den 
jeweiligen Jahresschichten konservieren. Die rote gestrichelte Linie markiert da
bei das entscheidende Jahr 1952, welches die AWG als Beginn des Anthropozän 
annimmt. 

Zentral für die offizielle Aufnahme einer neuen Zeiteinheit in die Erdgeschichte ist 
dabei aber die Auswahl und Definierung eines primären Signals (›primary marker‹), wel
ches im Zusammenhang mit einem sogenannten ›Golden Spike‹, also eines markanten 
Anzeigers und Umschlagpunktes innerhalb der erdhistorischen Schichtung (der Global 
Boundary Stratotype Sections and Points, GSSP) steht.125 Der Vorschlag für das Anthropozän 
als offizielle Epoche innerhalb der geologischen Zeitskala gipfelt also in der Festlegung 

125 Vgl. Ellis 2018, S. 42–45. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-009 - am 14.02.2026, 07:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


64 Justus Pötzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft 

eines besonders aussagekräftigen Signals, welches sich überall auf der Erde finden lässt. 
Dieses Zeichen markiert dann den strahlenden Beginn eines neuen Zeitalters mensch
licher Dominanz auf dem Planeten. Die AWG hat sich festgelegt und kommt in ihrem 
Abschlussbericht nun zu folgendem Urteil: 

»The sharpest chemostratigraphic signal so far identified is from artificial radionu
clides such as plutonium and isotopes of caesium, americium etc. […], which appeared 
on Earth as a result of the nuclear weapons testing programme, and dispersed 
(together with ›excess‹ radiocarbon) regionally by above-ground atomic bomb det
onations from 1945, and from 1952 globally by the more powerful thermonuclear 
(›H-bomb‹) tests […]. The relatively long-lived plutonium-239 isotope (detectable for 
∼100,000 years) is suggested as the primary marker for the Anthropocene.«126 

Das schärfste und global einheitliche Signal, welches laut AWG unzweideutig den 
menschlichen Einfluss auf der Erde repräsentiert, ist so der radioaktive Fallout, der sich 
nach der Entwicklung und dem Einsatz nuklearer Waffen über den Planeten verteilte und 
in den irdischen Schichten niederschlägt. Die radioaktiven Plutonium-Isotope, welche 
durch Atomwaffentests in die Atmosphäre getragen und sich dann global ausgebreitet 
haben, fungieren offenbar als aussagekräftigstes Zeichen humaner Präsenz auf der 
Erde. Was hier so nüchtern und forschungspragmatisch als primäres anthropogenes 
Signal vorgestellt wird, rückt damit einer Technologie der maximalen Zerstörung, der 
totalen Auslöschung von Leben und Landschaften, der instantanen und doch über 
Jahrhunderte nachwirkenden Vernichtung irdischer Existenzgrundlagen in den Vorder
grund. Im Sinne einer kritischen Wissenschaftsgeschichte müssen wir uns damit aber 
fragen, wer oder was erhält durch eine solche Entscheidung besondere Sichtbarkeit und 
was gerät gleichzeitig aus dem Blick? Es ist also wirklich in mehrfacher Hinsicht bezeich
nend, welches Signal den glorreichen Eintritt in ein Zeitalter, »[when] human beings are 
now operating as a major geological agent at the planetary scale«127, markieren soll. 

Die AWG hat mit ihrer Entscheidung eines geeigneten Startdatums und der ent
sprechend assoziierten geologischen Marker in jedem Fall eine Interpretation des neuen 
menschlichen Zeitalters vorgezeichnet, das förmlich nach sozialer und politischer Kon
textualisierung schreit. Was für ein Verständnis müssen wir uns von der menschlichen 
Rolle auf der Erde machen, wenn es nukleare Waffen sind, die »humanity as an overwhel
ming Earth System force (albeit a force that is neither unified nor uniform)«128 ankün
digen? Im Abschlussbericht der AWG heißt es noch einmal präzisiert: »A nominal start 
for the Anthropocene is proposed to be 1st November 1952 coincident with detonation 
of first thermonuclear device (the Ivy Mike detonation) […].«129 Es wird damit vorgeschla
gen, die Explosion der ersten Wasserstoffbombe, einer der stärksten vom US-amerika
nischen Militär im Pazifik durchgeführten Kernwaffentests, zum Symbol und repräsen
tativen Zeichen der Menschheit zu machen. Es ist folglich die Zeit und Logik des Kalten 

126 Waters et al. 2024a, S. 4. 
127 Zalasiewicz et al. 2017a, S. 59. 
128 Waters et al. 2024b, S. 8. 
129 Ebd., S. 95. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-009 - am 14.02.2026, 07:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Auftakt: Das Anthropozän 65 

Krieges, der ausufernde geopolitische Wettstreit von Supermächten, welcher den Pla
neten zum umkämpften Territorium um Weltherrschaft machte, der nun den Beginn 
eines neuen menschlichen Zeitalters markieren soll. Eine solche Definition des Anthro
pozän ruft wahrscheinlich Unbehagen, aber mindestens Fragen nach Repräsentativität, 
Verantwortung und Gerechtigkeit auf. Der finale Vorschlag der AWG legt so eine Deutung 
des anthropozänen Menschen nahe, welche Paul Crutzen im Jahre 2000 wohl nicht an
tizipierte. Die Entscheidung, nuklearen Fallout als definierendes Zeichen menschlicher 
Dominanz auf der Erde anzunehmen, ruft so am ehesten die Worte Robert Oppenhei
mers, welcher der Explosion der ersten Atombombe beiwohnte, ins Gedächtnis »Now, I 
am become death, the destroyer of worlds.«130 

1.3 Eine post-anthropozäne Perspektive auf den Planeten: Auf der Suche 
nach alternativen Vorstellungen von Welt und Wirklichkeit 

»The mourning of humanity, the accusations 
that ›we‹ have not attended sufficiently to 
our inhuman others, the extension of 
human rights or personhood to nonhumans: 
all these Anthropocene gestures are modes 
of generating a humanity that never was. […] 
Humanity comes into being, late in the day, 
when it declares itself to no longer exist, and 
when it looks wistfully, in an all too human 
way, at a world without humans. The human 
is an effect of a declaration of nonbeing: ›I 
do not exist; therefore I am.‹« 
Tom Cohen and Claire Colebrook (2016): Preface. 
Twilight of the Anthropocene Idols, S. 11f. 

Das Anthropozän scheint also als geologische Epoche kurz vor der offiziellen Aufnah
me in die erdhistorische Zeitskala erst einmal gestoppt worden zu sein. Dennoch ist 
es seit der Jahrtausendwende jenseits dieser strengen chrono-stratigraphischen Bedeu
tung zum geflügelten Wort und vielseitig genutzten Konzept für die Beschreibung unse
rer planetaren Gegenwart avanciert. Auch wenn die exakte Formalisierung in der Geolo
gie noch aussteht, so wird die Idee einer anthropogenen Erdgeschichte disziplinüber
greifend bereitwillig aufgegriffen: »Perhaps even more enthusiastically, the idea of the 
Anthropocene has caught fire in the imagination of artists, humanists, and social scien
tists, for whom it has provided a powerful framework through which to account for and 

130 Hijia 2000, S. 123. Oppenheimer, welcher selber maßgeblich an der Entwicklung der Atombombe 
beteiligt war, wird mit diesem Satz aus der hinduistischen Bhagavad-Gita zitiert, der sich ihm im 
Moment der Explosion aufdrängte. In leicht abgewandelter Form verweist Oppenheimer später 
auf diese ihm geläufige Passage aus der Gita, welche die gottgleiche Zerstörungsmacht im Ange
sicht nuklearer Detonation widerspiegelt: »If the radiance of a thousand suns/were to burst into 
the sky,/that would be like/the splendor of the Mighty One-/[…] I am become Death, the shatterer 
of worlds.« (Ebd., S. 124.) 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-009 - am 14.02.2026, 07:59:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

