
38

2. Feuer

2.1 Feuer und gesellschaftliche  
Natur-Kultur-Verhältnisse 

Unter den wenigen Soziolog:innen, die sich näher mit dem Feuer be-
schäftigt haben, sticht vor allem der niederländische Elias-Schüler Johan 
Goudsblom hervor. In seinem 1992 erschienenen Buch Feuer und Zivi-
lisation geht er von einer kompakten Bestimmung des Feuers aus. Dem-
nach ist das Feuer ein

»Verbrennungsprozeß, der Wärme und Licht freisetzt. Sein unmittelbarer 
Effekt ist zerstörerisch. Es löst die hochkomplexen Strukturen 
organischer Substanzen auf und reduziert sie zu Asche und Rauch. 
Dieses Ergebnis ist irreversibel; es ist unmöglich, daß sich die Überreste 
wieder in ihre ursprünglichen Formen und Farben zurückverwandeln. 
[…] Feuer verfolgt auch keinen Zweck. Der Verbrennungsprozeß ist 
blind und ziellos; ganz gleich, was er berührt: ist das Material entflamm-
bar, wird es verzehrt. Selbstverständlich ist das Fehlen von Zielgerich-
tetheit nicht nur eine Eigenschaft des Feuers. Dasselbe gilt auch für an-
dere Naturgewalten wie Regen oder Wind. Aber Feuer hat die seltene 
Eigenschaft, sich selbst zu erzeugen: Feuer verursacht Hitze, und Hitze 
verursacht wiederum Feuer.« (Goudsblom 2016: 17f.)

Goudsblom bestimmt das Feuer über dessen materiellen Effekt auf einen 
Gegenstand, der im Zuge der Verbrennung eine Transformation durch-
läuft. Die irreversibel destruktive Wirkung des Feuers erfasst heterogene 
organische wie anorganische Materialtypen, die durch das Verbrennen 
in eine gleichförmige, nicht mehr unterscheidbare Materialität überführt 
werden: Asche und Rauch. 

Mit Blick auf die Diskussionen um die Sozialität dieser Verbren-
nungsprozesse eröffnet das Feuer eine im doppelten Sinne elementare 
Soziologie: Zum einen, insofern sich am Feuer eine Urszene des Sozia-
len festmacht; zum anderen, weil Feuer sich als wichtigstes »elementa-
res Medium« (Durham Peters 2015: 115) erweist. Vor dem Hintergrund 
der wechselseitigen Verschränkung dieser beiden Dimensionen der sozi-
alen Urszene und der Mediengeschichte des Feuers soll in den folgenden 
Abschnitten zunächst eine feuerzentrierte Perspektive auf die thermische 
Medialität des Sozialen skizziert werden. Die Medialisierung des Feu-
ers ist immer schon mit seiner Lenkung und Kontrolle verbunden, was 
uns zum zweiten Punkt, der gesellschaftlichen Thermopolitik des Feuers 
führen wird. Abschließend wird es um die – thermopolitisch fundierte – 
Temporalität des Feuers und die damit verbundene Frage gehen, welche 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-38 - am 20.01.2026, 05:41:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-38
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


39

Rolle das Feuer für das Denken sozialer Transformation bzw. sozialen 
Wandels spielt.

2.1.1 Feuer als Gründungsszene des Sozialen

Als Urszene des Denkens ist uns das Feuer bereits bei Blumenberg be-
gegnet, der in ihm die erste absolute Metapher der Philosophie gese-
hen hatte. Die in der Feuerdefinition Goudsbloms betonte transfor-
matorische Kapazität des Feuers, seine Bewegung der Vereinnahmung 
von Fremdem und dessen materielle Umwandlung werden hier meta-
phorisiert, um die ideellen Dynamiken des Denkens zu beschreiben. 
Analog dazu lassen sich aus soziologischer Perspektive feuerbezoge-
ne Gründungsszenen (Farzin & Laux 2014, 2016) ausmachen. Unter 
Gründungsszenen verstehen Farzin und Laux Bezugsprobleme sozio-
logischer Theorien, die als szenisch verfasste Miniaturen den Prozess 
des Theoretisierens initiieren und strukturieren. Gründungsszenen ha-
ben einerseits die experimentelle Funktion, die Theoriebildung zu in
spirieren, zum anderen sättigen sie die Theorie mit Ausschnitten sozia-
ler Wirklichkeit, ohne dabei methodisch kontrolliert vorzugehen. Das 
Feuer ist ein besonders ergiebiger Ausgangspunkt für die Formulierung 
von Gründungsszenen, weil sich aus dem menschlichen Umgang mit 
ihm sowohl materielle wie symbolische Bezugsprobleme der Heraus-
bildung von Sozialität ergeben. Zwei parallele Gründungsszenen des 
Feuers kristallisieren sich heraus: Die erste betont die produktive Rol-
le des Feuers für die Organisation der Versammlung, die zweite veror-
tet das Soziale im Verbot des Feuers und kreist damit um seine repres-
sive Funktion.

Die erste Gründungsszene zum Ursprung des Sozialen aus dem Feu-
er wird interessanterweise gerade aus nichtsoziologischer Warte formu-
liert. Am universellen und exklusiv humanen Phänomen des kontrol-
lierten Umgangs mit dem Feuer, so zeigen vor allem anthropologische 
und archäologische Studien, bilden sich die elementaren Bedingungen 
von Sozialität heraus: Sowohl die Entwicklung kognitiver und emoti-
onaler Fähigkeiten (Pyne 2001, Twomey 2013) als auch sprachlichen 
und kommunikativen Handelns (Goudsblom 1989, Ronen 1998) sowie 
kollektiver Kooperation (Goudsblom 2016) gehen demnach auf die mit 
dem Feuer verbundene soziale Ausgangssituation zurück. Diese Situation 
setzt fundamentale Formen sozialer Organisation voraus: Um ein Feuer 
zu entfachen, aufrechtzuerhalten und zu kontrollieren, braucht es Mate-
rialien, Verhaltensregeln und Kommunikationsweisen, die nur von einer 
arbeitsteilig handelnden Gemeinschaft realisiert werden können. Feuer 
ist aus dieser Sicht ein »facilitator of social connection« (Durham Peters 
2015: 135). Die soziale Koordination schließt ein, dass eine geregelte 

FEUER UND GESELLSCHAFTLICHE NATUR-KULTUR-VERHÄLTNISSE 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-38 - am 20.01.2026, 05:41:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-38
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


40

Abwechslung der Tätigkeiten des Feuerhütens, des Sammelns und Zu-
führens von Brennmaterial erfolgt.

Die Universalität und die exklusiv menschliche Fähigkeit zur Feuer-
kontrolle, d.h. der Umstand, dass Feuer ausnahmslos in allen bekann-
ten Gesellschaften in kontrollierter Form eingesetzt wird, führen des-
sen existentielle Rolle vor (Goudsblom 2016: 50). Die Wärme und das 
Licht des Feuers sind Eigenschaften, derer der Mensch als Mängelwe-
sen bedarf, um zu überleben. Weil der Mensch aus Sicht Gehlens »sin-
nesarm, waffenlos, nackt, in seinem gesamten Habitus embryonisch, in 
seinen Instinkten verunsichert« (Gehlen 1958: 8) ist, muss er auf Tech-
nik zurückgreifen, die den natürlichen Organmangel ausgleicht und als 
Verstärkung, Entlastung und Ersatz biologischer Organe fungiert (ebd.: 
7). Die Veränderung der Natur durch Technik markiert für Gehlen zu-
gleich die Entstehung von Kultur, welche so zur zweiten Natur des Men-
schen wird. Bezogen auf das Feuer sind Wärme und Licht keine Mecha-
nismen, die der menschliche Körper autonom bewältigen kann; weder 
verfügt er über ein wärmeregulierendes Fell noch über lichtstarke Au-
gen, geschweige denn über ein Gebiss, das mit Fleisch und Pflanzen in 
ausschließlich roher Form fertig wird (Wrangham 2009). Aus Gehlens 
Perspektive kann das Feuer damit als elementare Form der Technik und 
zugleich als Schwelle zur Kultur gelten.

Weil die Feuerpflege nicht unmittelbar, sondern nur vermittelt im eige-
nen Interesse geschieht – bis sich das Feuer für die spätere Bedürfnisbe-
friedigung wie Nahrungsaufnahme einsetzen lässt, vergeht einige Zeit –, 
steht zunächst die Selbsterhaltungstendenz des Feuers im Vordergrund. 
Die ›Pflege‹ dieses dynamischen nichtmenschlichen Elements, sein Wei-
terbrennen wird gewissermaßen zum vorläufigen Selbstzweck. Gouds-
blom sieht diese »care for something nonhuman, extrahuman« (Gouds-
blom 1989: 160, Herv. i.O.) und die damit verbundene Aufschiebung 
der Bedürfnisbefriedigung im Erbe von Norbert Elias als zentrales Cha-
rakteristikum des Zivilisationsprozesses. Dass die Entstehung von Sozi-
alität an den Zukunftsbezug des Aufschubs gekoppelt wird, ist ein be-
kannter soziologischer Topos, wie ihn etwa Georg Simmel in seiner 1900 
erschienenen Philosophie des Geldes (Simmel 2001 [1900]) formuliert. 
John Durham Peters betont die Selbstdisziplin und Selbstkontrolle, die 
das Feuer voraussetzt und zugleich verstärkt:

»Controlled fire use requires planning, social order, and the ability to 
avoid doing the first thing that jumps into one’s head. It presupposes 
discipline and constraint, key features of ›civilization‹ or social order 
among humans.« (Durham Peters 2015: 123) 

Das Feuer trägt damit nicht nur auf individueller Ebene zur Affektkon-
trolle und Disziplinierung bei, sondern wird auch zum organisatori-
schen Knotenpunkt der sozialen Versammlung. In funktionaler Hinsicht 

FEUER

https://doi.org/10.5771/9783748931256-38 - am 20.01.2026, 05:41:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-38
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


41

verstetigt es die Kollektivierung, indem es sie unabhängig von den Jah-
res- und Tageszeiten möglich macht. Darüber hinaus wird in diesem so-
zialen Setting qua Gesten, Lauten und Signalen – d.h. durch symbolische 
Kommunikation – auf das Feuer reagiert, wodurch soziales Handeln 
zunehmend eingeübt und wechselseitig abgestimmt wird (Goudsblom 
1989: 167). Auf dieser Grundlage können zukünftige Ereignisse antizi-
piert werden, ebenso wie das Wissen über das Feuer innerhalb der Grup-
pe nun über Möglichkeiten der Tradierung verfügt. 

Die zivilisierende Wirkung des Feuers wird bei Goudsblom in Anleh-
nung an Elias zum einen aus dieser inneren Beherrschung der Impulse 
und zum anderen aus der Beherrschung der äußeren Natur abgeleitet, 
die eine Zähmung und Inkorporation des Feuers in die Gesellschaft zur 
Folge haben. Wie erwähnt, ist die Feuerkontrolle ein sowohl »exklusives 
als auch ein universelles Attribut menschlicher Gesellschaften« (Gouds-
blom 2016: 55) – es gibt kein Tier, das Feuer gezielt entzünden und kon-
trollieren kann. Im Anschluss an diese Feststellung der Universalität for-
muliert Goudsblom ein evolutionäres Selektionsargument, wonach das 
Spezies-Monopol über das Feuer dem Menschen seine Überlebensgrund-
lage auf der Erde sicherte (Goudsblom 1986). 

Doch auch für die Machtdynamiken zwischen Menschen ist das Feu-
er ein entscheidender Motor; und hier kommt das inhärent destruktive 
Vermögen des Feuers ins Spiel, Landschaften und Lebewesen in kürzes-
ter Zeit zum Verschwinden zu bringen. Durham Peters schreibt:

»Fire is a subtractive technique, a deleter, a way to make things vanish, an 
antidote to the pressure of objects. Fire is where nature goes to disappear; it 
is nature’s eraser. Like sound, it exists by disappearing. Dematerialization 
is one of fire’s greatest gifts.« (Durham Peters 2015: 119)

Die zerstörerische Wirkung des Feuers ist kaum zu bestreiten, und den-
noch ist Durham Peters’ Rede von der Auslöschung, vom Verschwinden 
und von der Dematerialisierung der Natur im Zuge von Verbrennungs-
prozessen etwas irreführend, da Feuer nicht einfach nichts hinterlässt, 
sondern teils fruchtbare Asche etwa in Form von Vulkanerde, die hoch-
gradig regenerative und produktive Langzeiteffekte für die Erde, die 
Vegetation und bestimmte Tiere haben kann (Goudsblom 2016: 40f.). 

Aus diesem Grund greift eine einfache Gegenüberstellung der pro-
duktiven und der destruktiven, der genuss- und der leidvollen Kapazität 
des Feuers zu kurz. Wie Nigel Clark kritisiert, wird in der Feuerdiskus-
sion häufig eine ästhetische und produktive Funktion des artisanalen, 
d.h. kulturell wertvollen Feuergebrauchs einer destruktiven Funktion der 
explosiven Gewalt diametral gegenübergestellt (Clark 2018b). Dagegen 
betont Clark nicht nur die Kontinuitäten zwischen Kunst und Kriegs-
führung, sondern leitet das moderne Subjekt aus der Pyropolitik der ex-
plosiven Waffen ab: 

FEUER UND GESELLSCHAFTLICHE NATUR-KULTUR-VERHÄLTNISSE 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-38 - am 20.01.2026, 05:41:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-38
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


42

»If manipulating fire has helped forge who we are, then the arrival of the 
thermal explosion – within our own historical memory – undoubtedly 
brings a new set of demands and opportunities. What might a ›thermo-
politics‹ or a ›pyropolitics‹ of explosive weaponry tell us about the emer-
gence of modern subject, its fears and hopes, its aims and trajectories 
[…]. And how does the conjunction of human bodies and weaponized 
explosions articulate, more broadly, with the role that combustion – in 
all its forms – has played in the more-than-human becoming of our spe-
cies?« (ebd.: 4, Herv. i.O.)

Die Rolle des Feuers für die Konstitution des Sozialen beschränkt sich 
also nicht auf eine Gründungsszene, sondern muss laut Clark in seiner 
thermopolitischen Genealogie nachvollzogen werden. Die destruktiven 
Eigenschaften des Feuers haben hochgradig produktive Effekte sowohl 
für die Herausbildung von Subjektivität als auch für die Neuformatio-
nen mehr-als-menschlicher Beziehungen. Ausgehend von Foucaults Per-
spektive einer biopolitisch modulierten Anatomie der Macht, die sich 
u.a. auf dem Übungsplatz der (feuer-)bewaffneten Infanterie formiert, 
geht Clark mit seinem Interesse an der Feuerwaffe selbst über den le-
bendigen Körper hinaus. Es geht ihm um die »inhuman explosive po
wer with which the human body was in the process of joining forces 
– in the emergence of a new disciplinary regime.« (ebd.) Während hier 
das Zusammenwirken der destruktiven Feuerwaffe mit der Produkti-
on eines mehr-als-menschlichen Disziplinarregimes verhandelt wird, er-
scheint in der zweiten Gründungsszene die Repression des Feuers als Ur-
sprung des Sozialen. 

In seiner Psychoanalyse des Feuers versucht Gaston Bachelard zu-
nächst eine Antwort darauf zu finden, warum das Feuer innerhalb der 
Soziologie so konsequent ignoriert wird. Er notiert, dass das Feuer »kein 
wissenschaftliches Objekt mehr« sei (Bachelard 2007 [1949]: 6). Zwar 
sei es jahrhundertlang untersucht, dann aber plötzlich zergliedert und 
als Problem ausgegrenzt worden, ohne je eine »Lösung« gefunden zu 
haben (ebd.: 7). Im Ergebnis lastet auf dem Feuer ein »trügerisches Ge-
wicht unhinterfragter Werte«, womit Bachelard treffend die Kombinati-
on aus Desinteresse, unreflektierter Naturalisierung und Mythenbildung 
benennt, von der auch die Soziologie nicht unberührt bleibt (ebd.: 11). 
Im Ergebnis erscheint das Feuer intuitiv als universale, zeitlose, vorso-
ziale Kraft, die sich dem soziologischen Diktum entzieht, Soziales aus 
Sozialem zu erklären. Aufgrund dieser gängigen Klassifikation als rohe 
ewige Naturgewalt argumentiert Clark gegen die Bezeichnung des Feu-
ers als ›Kraft‹ (force), um solche naturalisierenden Untertöne und den 
damit verbundenen Ausschluss aus dem Bereich des Sozialen zu vermei-
den (Clark 2012: 262). 

Bachelard führt das Feuer ausdrücklich nicht als natürliche, sondern 
als genuin soziale Wesenheit ein (Bachelard 2007 [1949]: 17). Weil es 

FEUER

https://doi.org/10.5771/9783748931256-38 - am 20.01.2026, 05:41:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-38
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


43

zum Gegenstand eines allgemeinen Verbots wird, kommt die soziale Re-
striktion vor der eigentlichen Erfahrung mit dem Feuer zustande: Im 
warnenden Schlag des Vaters »schlägt (das Feuer) zu, ohne dass es erst 
brennen müsste« (ebd.: 18). Das Ziel von Bachelards Psychoanalyse des 
Feuers besteht darin, das »Unbewusste des wissenschaftlichen Geistes« 
(ebd.: 17) zu ergründen, das dafür sorgt, bei der Beschäftigung mit dem 
Feuer immer wieder in naturalisierende ›Anschauungen‹ und ›Überzeu-
gungen‹ zu verfallen. Dabei verbleibt er nicht in einer psychoanalyti-
schen Hermeneutik des Verdachts, sondern sieht in der affektiven Auf-
ladung des Feuers intellektuelle Ursprünge, die mit der Materialität des 
Feuers zusammenhängen. Die »poetischen Bilder« des Feuers entstehen 
in einer Zone der materiellen Träumereien, die eine notwendige Vorstu-
fe jeder intellektuellen Kontemplation bilden. Es ist die konkrete Präsenz 
des Feuers, die die »eine ganz besondere Aufmerksamkeit« erzeugt: »[…] 
man muss sich hinsetzen, man muss sich ausruhen, ohne einzuschlafen, 
man muss die Träumerei der spezifischen Situation akzeptieren.« (ebd.: 
23) Ähnlich wie Blumenberg entwirft Bachelard eine Gründungszene des 
Denkens, welche aber an die konkrete Anwesenheit des Feuers gebunden 
ist. Schon das Kind nehme am Kamin die Denkerpose ein, den Kopf auf 
die Hände gestützt, den Blick schweifend und zugleich fokussiert. Trotz 
seiner Bestimmung des Feuers als soziale Wesenheit weist Bachelard ihm 
mit diesen Beschreibungen einen geradezu antisozialen Charakter zu, da 
die Präsenz des Feuers einen Automatismus individuellen Träumens und 
Denkens in Gang zu setzen scheint.

Am Feuer nicht das Kochen und Kämpfen, sondern vor allem das 
Träumen und Denken anzulagern, ist allerdings eine bewusste Spitze ge-
gen technisch-funktionalistische Erklärungen der Feuerevolution. Daran 
macht sich Bachelards Anthropologie fest, die auf der Setzung beruht, 
dass der Mensch ein »Geschöpf des Begehrens, nicht des Bedürfnisses« 
ist (ebd.: 24). Am Beispiel des vergoldeten Kuchens macht Bachelard 
deutlich: Das Feuer »beschränkt sich nicht darauf, die Speisen zu garen, 
es macht sie knusprig« (ebd.). Bereits die Tätigkeit des Feuermachens ist 
eine »Kunst des Schürens« (ebd.: 16), die keineswegs in der technischen 
Apparatur zur Sicherung des Überlebens aufgeht. In dieser Weise wird 
es möglich, die Dimension des Begehrens, des Genusses und des Sinn-
lich-Ästhetischen zu denken, in der auch die Möglichkeit des »thermal 
delight« (Heschong 1979) durch das Feuer enthalten ist – also des sinn-
lichen Genusses von Wärme und Kühle als architektonischen Raumqua-
litäten (Ong 2012). 

Während die erste Gründungsszene der feuerzentrierten Versammlung 
die Produktivität des Feuers betonte, kondensiert sich die zweite Grün-
dungsszene Bachelards im väterlichen Schlag auf die Finger des Kindes, 
die sich forsch der Flamme nähern wollen. Sie geht von einer negati-
ven, repressiven Logik des Verbots aus. Obwohl sich diese Perspektive 

FEUER UND GESELLSCHAFTLICHE NATUR-KULTUR-VERHÄLTNISSE 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-38 - am 20.01.2026, 05:41:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-38
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


44

mit Blick auf die konkrete Medialität des Feuers als wenig zielführend 
erweist, weil sie das Feuer in all seinen Formen auf ein Symbol für das 
Verbot reduziert, besteht ihr Gewinn darin, den ästhetischen und den 
Genusscharakter des Feuers herauszustellen. Mit Bachelard können wir 
außerdem festhalten, dass das logische Äquivalent zur Auffassung des 
Feuers als ursprüngliche Naturkraft seine Mythisierung ist, die in ih-
ren vielfältigen Spielarten früh aus anthropologischer und ethnologi-
scher Perspektive untersucht wurde (Frazer 1976 [1870]), Lévi-Strauss 
1968). Interessanterweise kommt es in der aktuelleren populären Wis-
senschaftsliteratur zu einer Erneuerung von Feuermythen, etwa wenn der 
Anthropologe Richard Wrangham in seiner sogenannten Kochhypothe-
se das »Catching fire« – und insbesondere das Kochen – als eindeutigen 
physiologischen Ursprung der Menschwerdung identifiziert (Wrangham 
2009). Dies ist umso bemerkenswerter, als Wrangham eine Demetapho-
risierung von Lévi-Strauss Ansatz anstrebt, der im Kochen den symboli-
schen Ursprung von Kultur ausgemacht hatte. Obwohl Wrangham sein 
szientistisches Narrativ so von allen mythisch-metaphorischen Anklän-
gen zu bereinigen versucht, erhält es durch durch die Konstruktion eines 
»idealized species-formative moment set in the past« (Schrempp 2011: 
109) selbst eine starke mythische Färbung.

Auch wenn diese Arbeit die Intuition einer Demetaphorisierung des 
Thermischen teilt, kann es einer Soziologie der Temperierung selbstver-
ständlich nicht darum gehen, das Feuer mit Belegen aus der Archäolo-
gie und Anthropologie als wahren Ursprung des Sozialen zu behaupten. 
Vielmehr möchte ich im Folgenden den medientheoretischen Pfad wei-
terverfolgen, um die Materialität des Feuers in ihren Implikationen für 
die materielle Textur des Sozialen fassen zu können. 

2.1.2 Feuer als elementares Medium

Die arbeitsteilige Kooperation der Feuergemeinschaft richtet sich von 
vornherein an der Materialität, insbesondere an der Medialität des Feu-
ers aus. Als eines der Elemente wird das Feuer in seiner Eigenschaft, Ma-
terie zu transformieren, zum Medium des Sozialen, welches nun als inhä-
rent thermisches Phänomen sichtbar wird. Elementare Medien wie das 
Feuer sind für Durham Peters nicht nur Träger symbolischer Botschaf-
ten, sondern vor allem Infrastrukturen, die gesellschaftliche Natur-Kul-
tur-Verhältnisse prozessieren. Dem Feuer kommt dabei die Rolle eines 
Übermediums zu: 

»Fire is a medium because it is an enabling environment for ash and 
smoke, ink and metal, chemicals and ceramics. Teamed with technique, 
fire makes matter malleable, turning ores into tools, cold climates into 
warm ones, darkness into day […]. Fire is the mother of tools as well 

FEUER

https://doi.org/10.5771/9783748931256-38 - am 20.01.2026, 05:41:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-38
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


45

as a tool itself, a medium as well as the precondition for almost all hu-
man-made media. Fire is a meta-medium.« (Durham Peters 2015: 117f.)

Die Medialität des Feuers macht sich also an seinem Charakter als En-
vironment für hetergogene – feste, flüssige und gasförmige – Materialien 
und Stoffe fest. Zugleich entfaltet sich seine Medialität erst durch eine 
doppelte Technizität: Das Feuer ist Werkzeug und gleichzeitig das Werk-
zeug von Werkzeugen, Medium und Metamedium, indem es zur treiben-
den Kraft der Transformation und Ausdifferenzierung von elementaren 
Medien bis hin zu digitalen Medien wird. 

In Durham Peters’ Bestimmung sind zwei Prinzipien der Temperierung 
angelegt, die später thermopolitisch brisant werden: Zum einen ist die 
Hitze des Feuers ein atmosphärisches Prinzip, bei dem es um die Vertei-
lung, Abschwächung und Regulierung der Hitze und seine Umwandlung 
in angenehme Wärme geht. Die Praktiken der ›Zähmung‹, d.h. der ausglei-
chenden Temperierung der extremen Hitze bestehen in einer Medialisie-
rungsarbeit, die mit zunehmender Kontrolle über das Feuer immer weiter 
perfektioniert wird. Zum anderen geht es um eine Konzentration, Kana-
lisierung und Lenkung des Feuers, die seine Hitze nicht mildern und aus-
gleichen, sondern steigern sollen. Diese verstärkende Funktion wird nicht 
nur bei Techniken wie dem Werkzeugbau, sondern insbesondere auch 
bei Feuerwaffen wichtig. Solche spezifischen Funktionen gehen in Peters’ 
emphatischer Rede vom übergreifenden Metamedium tendenziell unter.

Statt das Feuer als Metamedium zu beschwören und so einer me-
dientheoretischen Mythenbildung Vorschub zu leisten, geht es hier eher 
um die Frage, wie die medialen Eigenschaften extremer Hitze in kom-
munikativer und kooperativer, aber auch gezielt destruktiver Weise or-
ganisiert werden. Aus der Perspektive elementarer Medien ist dies eine 
praktische Herausforderung, deren Bearbeitung die Koordinaten sozia-
ler Ordnung und Unordnung grundlegend strukturiert. Das Soziale ist 
aus dieser Sicht nicht nur begründet in symbolisch-zeichenhaften For-
men, sondern auch der Effekt eines konkreten, materiellen Problems. Die 
soziale Gründungsszene und die Medialität des Feuers fallen hier zusam-
men und lassen die Konturen der inhärent thermischen Medialität des 
Sozialen erkennbar werden.

Am Beispiel von Lévi-Strauss’ kulinarischem Dreieck möchte ich nun 
aufzeigen, wie mithilfe des medientheoretischen Konzepts der Kultur-
techniken der materielle Gehalt der vordergründig symbolisch-metapho-
rischen Logik des Dreiecks erschlossen werden kann. Ziel dieser materia-
listischen Lektüre ist es, die konkrete transformierende Rolle des Feuers 
zu erfassen, um im Anschluss daran zu zeigen, welche analytischen Ver-
luste mit der vorschnellen Übersetzung von Selbst- in Fremdreferenz, 
von der Mikrotransformation in die gesellschaftliche Transformation, 
von der Materialität in die Metapher einhergehen.

FEUER UND GESELLSCHAFTLICHE NATUR-KULTUR-VERHÄLTNISSE 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-38 - am 20.01.2026, 05:41:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-38
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


46

2.1.3 Kulturtechniken

Lévi-Strauss hat sein kulinarisches Dreieck mit den Eckpfeilern roh, ge-
kocht und verfault aus einer Analyse der Ursprungsmythen des Feuers 
entwickelt (Nahum-Claudel 2018: 220). Das Dreieck funktioniert inso-
fern metaphorisch, als das Rohe am Pol der Natur und das Gekochte 
am Pol der Kultur angelagert ist. Ausschlaggebend für die Zuordnung 
zu Natur oder Kultur sind aber entgegen der dominanten und auch von 
Lévi-Strauss selbst vertretenen Lektüreweise nicht nur die Mythen be-
stimmter Kulturen, sondern auch die materiellen Arrangements, die die 
Übergänge zur Kultur organisieren. So definiert Lévi-Strauss drei Modi 
des Kochens – Sieden, Braten, Räuchern –, für deren Bestimmungen er 
sich von ihren etablierten Bedeutungen löst. Demnach sind für die Ver-
ortung der drei Zubereitungsweisen auf der Achse Natur/Kultur auch 
technologische Mittel wie Töpfe, Medien der Transformation wie Feu-
er, Wasser und Luft und die durch sie hergestellten Abstände zur Nah-
rung wichtig.

Erst die Vermittlung des Feuers durch das Medium des Topfs sowie 
durch das Hilfsmedium des Wassers macht das Kochen zur kulturel-
len Tätigkeit. Es ist vor allem die ›Container Technology‹ des Topfs, 
die den Übergang zur Kultur markiert – und zwar weil er mit seiner 
Umwelt in einen kontrollierten Austausch tritt. »Container technolo-
gies show media at their most environmental«, hält Durham Peters 
fest (2015: 140).1 Denn es handelt sich beim Container nicht um ei-
nen abgeschlossenen Raum, sondern um ein räumliches Gefüge, das 
sich über sein negatives Äquivalent definiert: Der Topf hat einen De-
ckel, der Geschlossenheit ermöglicht und zugleich unterbricht. Er ist 
dazu geschaffen, die Hitze von außen zu empfangen und in seinem 
Inneren zu konzentrieren. Zudem enthält er Wasser, das als zweites 
Medium fungiert, weshalb Lévi-Strauss von einer doppelten Media-
lisierung spricht. Diese erhöht den Grad der Kulturalität und macht 
den Topf zum paradigmatischen Kulturgegenstand. Während gebrate-
ne bzw. gegrillte Nahrung unter unmittelbarer Einwirkung des Feu-
ers und mit diesem »in einem Verhältnis der nicht vermittelten Ver-
bindung« (Lévi-Strauss 1973: 513, Herv. i.O.) steht, entspringt die 
gesottene Nahrung einem »doppelten Vermittlungsprozeß«, nämlich 

1	  	Durham Peters bestimmt Container Technologies in einem sehr weiten Sin-
ne: »Container technologies included ›cellars, bins, cisterns, vats, vases, 
jugs, irrigation canals, reservoirs, barns, houses, granaries, libraries, [and] 
cities‹ as well as more abstract containers such as language, writing, ritual, 
and families. The nineteenth century saw perhaps the biggest leap forward 
due to the chemical preservation of foodstuffs and audiovisual recording, 
which made it possible to capture and replay events in time.« (Durham Pe-
ters 2015: 140)

FEUER

https://doi.org/10.5771/9783748931256-38 - am 20.01.2026, 05:41:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-38
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


47

erstens durch das Wasser, das sie umgibt, und zweitens durch das Be-
hältnis, das beides umschließt (ebd.).

Ausgehend von diesen technologischen Arrangements kann das Ko-
chen als Kulturtechnik verstanden werden. Mit dem »posthermeneuti-
schen« (Siegert 2013b: 53) Konzept der Kulturtechniken reformuliert 
Bernhard Siegert das frühe ingenieurwissenschaftliche Verständnis von 
Kultur als agrarischer Urbarmachung des Bodens.2 Indem die häufig ge-
trennten Dimensionen von Medien, Kultur und Technik im Kulturtech-
niken-Begriff kurzgeschlossen werden, sollen die Oppositionen von Me-
dien und Kultur sowie von Technik und Kultur problematisiert werden 
(Siegert 2011: 97). Maye definiert Kulturtechniken in einem ähnlichen 
Sinne als »Praktiken und Verfahren der Erzeugung von Kultur«, die die 
Aufmerksamkeit auf die »technische(n) Apparate, Instrumente und Ar-
tefakte der Kultur« lenken (Maye 2010: 121f.). 

Zu den Kulturtechniken zählt Siegert einerseits »Techniken des Bild-, 
Schrift- und Zahlgebrauchs«, womit er an den klassischen Medienbegriff 
anknüpft; zum anderen strebt er dessen Ausweitung an, indem er Kul
turtechniken als »Medien der Konstitution von historisch variablen Kultu-
ren – und damit von Wirklichkeiten« versteht (Siegert 2013b, Herv. i.O.). 
Kulturtechniken begründen bestimmte Medienkonzepte, gehen diesen 
aber in praktischer Hinsicht voraus: Gekocht wurde beispielsweise vor 
dem Konzept der Küche, wie Siegert im Anschluss an Thomas Macho 
festhält (Siegert 2013a: 58). Daran schließt Siegert mit Bezug auf Michel 
Serres eine dritte, noch grundlegendere mediale Dimension von Kultur-
techniken an. Demnach beginnt jede Kultur mit Unterscheidungen wie 
innen/außen, rein/unrein oder Mensch/Tier (ebd.: 61). Diese Unterschei-
dungen werden über Medien wie z.B. die Tür prozessiert, die zwischen 
innen und außen vermittelt und daher keiner der Seiten eindeutig zuge-
ordnet werden kann. Stattdessen nimmt sie die Rolle des medialisieren-
den Dritten ein. Medien mit dieser Funktion stellen für Siegert elemen-
tare Kulturtechniken dar. 

Dass in dieser Bestimmung die Teilbegriffe Kultur, Medium und Tech-
nik immer »zusammen auf dem Spiel« stünden, macht den Begriff der 
Kulturtechniken zu einem redundanten Begriff, so Erhard Schüttpelz’ 
Einwand (Schüttpelz 2006: 90). Alle Techniken seien aus dieser Per
spektive Kulturtechniken, da es kein Kriterium mehr gebe, um Medien-
techniken voneinander zu differenzieren. Daher laufe die Diskussion um 
Kulturtechniken auf eine »allgemeine Techniktheorie« hinaus, wie sie 

2	  	Dieser Strang innerhalb der Medienwissenschaften war vom Impuls gelei-
tet, der von Kritischer Theorie und Hermeneutik dominierten Medientheo-
rie (Nachkriegs-)Deutschlands zu entkommen, die sich durch eine Tendenz 
zur Technikfeindlichkeit und ein ungebrochenes Vertrauen in die kommu-
nikative Vernunft auszeichnete (Siegert 2013a: 53f.). 

FEUER UND GESELLSCHAFTLICHE NATUR-KULTUR-VERHÄLTNISSE 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-38 - am 20.01.2026, 05:41:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-38
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


48

in Marcel Mauss’ Begriff der Körpertechniken und ihrer übergreifen-
den Fundierung in der antiken techné angelegt ist (ebd.).3 Auch Siegert 
versteht Kulturtechniken als eng mit Körpertechniken im Mauss’schen 
Sinne verwoben und zielt damit auf den kulturell spezifischen Gebrauch 
des Körpers im Rahmen von Techniken wie Riten, Diätiken und Hygi-
ene (Siegert 2011: 98). 

Dass aber nicht alle Kulturtechniken einfach aus Körpertechniken ab-
leitbar sind, macht Siegert am Beispiel des Kochens deutlich. Ohne Topf 
ist Kochen nicht möglich, und der Topf ist kaum als Verlängerung des 
Körpers (etwa der Hand) zu sehen. Er ist nicht auf die Mimesis von 
Dingen und Phänomenen aus der Natur rückführbar, sondern gehört 
zum Bereich der techné, der weitere Objekte wie Besteck, Geschirr, Krü-
ge etc. einschließt. Auch wenn mediale Erweiterungen des Menschen in 
dieser Weise nicht mehr auf eingleisige und lineare Weise gedacht wer-
den, »sondern wechselseitig und rekursiv in einer zyklischen Vermitt-
lung zwischen Zeichen, Personen und Dingen« (Maye 2010: 124), so 
gehen sie in medienanthropologischer Manier immer noch vom Men-
schen als Zentrum aus. In diesem Verständnis bleiben Körpertechniken 
weitgehend auf bewusste, reflexive und planvolle Manifestationen kör-
perlicher Handlungen und ihrer Vermittlung via Techniken beschränkt. 
Auch Macho sieht das Kennzeichen von Kulturtechniken in ihrer symbo-
lischen Arbeit, ihrer Rekursivität und ihrem »potentiellen Selbstbezug« 
(Macho 2007: 53). Er unterscheidet klar zwischen Kulturtechniken ers-
ter und Kulturtechniken zweiter Ordnung, wonach es zwar möglich ist, 
Filme über Filme zu machen oder Bücher über Bücher zu schreiben, nicht 
aber, das Feuer beim Feuermachen zu thematisieren oder beim Kochen 
das Kochen zu reflektieren. Mit Blick auf das Kochen widerspricht Sie-
gert dieser Unterscheidung Machos:

»Granted, you cannot thematize the making of fire while making fire, 
but this certainly does not apply to cooking, at least not if you pay heed 
to Claude Lévi-Strauss’s structuralist analysis. Cooking, a differentiated 
set of activities linked to food preparation, is both a technical proce-
dure that brings about a transformation of the real and a symbolic act 
distinct from other possible acts […]. Because it is constituted by struc-
tural differences cooking does indeed thematize cooking in the act of 
cooking.« (Siegert 2013a: 59f.)

3	  	 In dieser Allgemeinheit und in der Betonung der kulturellen Kontingenz 
der Techniken sieht Schüttpelz aber auch eine Stärke: »Techniken, ›téchnai‹ 
sind durch Anweisungen, Nachahmung und Training lernbare und lehrba-
re nützliche Praktiken jeder Art, bei denen man weiß, was man tut, und tut, 
was man weiß, ohne sie außerhalb ihrer Nützlichkeit begründen zu müssen 
oder zu können, seien sie materielle, verbale, mediale oder rituelle Techni-
ken.« (Schüttpelz 2006: 90)

FEUER

https://doi.org/10.5771/9783748931256-38 - am 20.01.2026, 05:41:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-38
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


49

Siegert versucht hier, das Kochen in den Bereich des Selbstreferentiellen 
zu retten, indem er die komplexen Teilschritte des Kochens betont, in 
denen sich dessen materielle und symbolische Ebene überkreuzen. Kul-
turtechniken über ihre symbolische Selbstreferenz zu definieren, grenzt 
den breiten Begriff zwar ein, geht aber ebenfalls mit Verkürzungen ein-
her. Als derart bestimmte Kulturtechniken können nur Lesen, Schreiben, 
Rechnen, Malen, Komponieren und allenfalls noch Digitalität gelten, 
wodurch sich bei aller medientechnischen, ja mitunter medientechni-
zistischen Verve »wider die Diskursivierung der Kultur« (Bredekamp 
& Krämer 2003) das klassische bürgerliche Kulturverständnis wieder 
einschleicht. Nichtmenschliche Akteure, Dinge und Objekte haben da
rin keinen Platz, wodurch ihr medientechnischer Beitrag zur Entstehung 
von Kulturen ausgeblendet bleibt.

Schüttpelz modifiziert und erweitert dieses subjektzentrierte Verständ-
nis der Körpertechniken mithilfe des Milieubegriffs. Dafür legt er ei-
nen Ausschnitt aus dem bislang nur auf Französisch vorliegenden Text 
Techniques, technologie et civilisation von Mauss zugrunde, den er aus-
schnittweise übersetzt:

»Techniques, technical instruments and procedures travel. Throughout 
they are social matter that is genuinely expansive. By nature, techniques 
tend to become general and to multiply across human populations. They 
are the factors and causes, means and ends of what is called ›civilisation‹, 
and moreover of a progress that is not only social but human (i.e. a 
matter of mankind). And this is why. Religion, law, economy are 
limited to each society. Even when they spread, they are the means for 
a community for acting on itself. In contrast, the techniques are the 
means, and a material means, for a society to act on its environment 
(milieu). Thus, they are a compromise between nature and mankind 
(l’humanité).« (Mauss zitiert und übersetzt nach Schüttpelz 2018: 1)

Die materiellen Techniken sind also für Mauss nicht länger exklusiv 
menschliche Techniken, sondern als eine Art Kompromiss zwischen Na-
tur und Mensch zu verstehen; als Kompromiss, der erst über den Begriff 
des Milieus verständlich wird. Zur Verortung des Milieubegriffs, wie ihn 
Mauss hier verwendet, bringt Schüttpelz die Unterscheidung zwischen 
einem internen und einem externen Milieu von Techniken ins Spiel, wie 
sie für die Frühformen französischen ökologischen Denkens prägend 
war (ebd.: 2). Das externe Milieu umfasst »materielle«4, d.h. biologi-
sche, chemische und physikalische Techniken, die in entsprechenden Mi-
lieus operieren, z.B. beim Drogengebrauch oder bei der Waffenphysik. 

4	  	Der Begriff des Materiellen ist hier leicht irreführend, da Körpertechniken 
ebenfalls über eine Materialität verfügen. Um den Unterschied zu den stär-
ker sprachlich akzentuierten Körpertechniken zu betonen, übernehme ich 
den Begriff.

FEUER UND GESELLSCHAFTLICHE NATUR-KULTUR-VERHÄLTNISSE 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-38 - am 20.01.2026, 05:41:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-38
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


50

Das interne Milieu zielt auf die sprachlich und rituell verfassten Körper-
techniken, die »elementary techniques of concerted action with others« 
(ebd.). Der Mensch kann also selbst zu einem externen Milieu werden, 
in dem sich mechanische, biologische und physikalische Prozesse abspie-
len. Eingeleitet wird dieser Prozess jedoch in der Regel durch klassisch 
interaktive, d.h. interpersonelle Körpertechniken.

Ausgehend von Lévi-Strauss ordnet Schüttpelz dem externen Milieu 
›heiße Techniken‹ und dem internen Milieu ›kalte Techniken‹ zu, was in 
bewusster Abgrenzung zur Lévi-Strauss’schen Systematik heißer und kal-
ter Kulturen erfolgt. Diese kategorische Unterscheidung, auf die wir später 
noch ausführlicher zu sprechen kommen werden, verdecke den Umstand, 
»dass alle Gesellschaften gleichermaßen künstlich und medialisiert (gewe-
sen) sind« (Schüttpelz 2006: 107, Herv. i.O.). Noch deutlicher heißt es:

»Lévi-Strauss himself acknowledges there are no ›cold societies‹, which 
means there are no societies that are not based on the accumulation of 
technical skills and making the most of accumulating practical know
ledge about their environment, and altering their environment by prac-
tical knowledge. But if there are no ›cold societies‹ in the strict sense, 
it doesn’t make sense to carve out a section of ›hot societies‹.« (Schütt-
pelz 2018: 4) 

Indem Schüttpelz die Begriffe heißer und kalter Techniken konsequent 
energetisch verwendet, kann er diese von der eurozentrischen Zuord-
nung heißer und kalter Gesellschaften entkoppeln. Heiße Techniken 
zeichnen sich dadurch aus, dass sie schier endlos ineinander verschach-
telt und aufgehäuft werden können. Sie operieren im Rahmen aufei
nander aufbauender Ketten aus modularen Einheiten, die als Ganzes mit 
mehreren Teilen in raumzeitlichen Gefügen organisiert sind. Je mehr sie 
akkumuliert werden, desto mehr Energie benötigen und produzieren sie 
– Schüttpelz zeichnet hier eine Linie vom Feuer über die Tierzucht hin zu 
fossilen Energien. »Fortschritt« ist aus dieser Perspektive nichts anderes 
als diese Akkumulation und Implementierung von Techniken in Techni-
ken (ebd.: 3). Als kalte Techniken werden dagegen sprachlich und ritu-
ell bzw. interaktiv funktionierende Körpertechniken wie z.B. wie Sport, 
Kunst oder Rhetorik verstanden. Sie können zwar auch aus modula-
ren Einheiten bestehen, sind aber nicht akkumulierbar. Ihre Aufhäufung 
kann allenfalls hybridisierte und modifizierte Techniken hervorbringen, 
was eine »fortlaufende Zyklisierung der Künstlichkeit materieller, medi-
aler und ritueller Techniken« (Schüttpelz 2006: 105) notwendig macht. 

Im Anschluss an Latour macht Schüttpelz Kulturtechniken als rekur-
sive Operations- und Übersetzungsketten stark (ebd.: 95). Unter Einbe-
zug der ›materiellen‹ Techniken, die zum externen Milieu gehören, kön-
nen wir in dieser Weise eine Erweiterung des Kulturtechniken-Begriffs 
auf nichtmenschliche, nichtbewusste und nichtkontrollierte Aspekte des 

FEUER

https://doi.org/10.5771/9783748931256-38 - am 20.01.2026, 05:41:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-38
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


51

Körpers wie etwa die Verdauung vornehmen. Anders als die Körpertech-
nik der Diätik mit ihren Theorien und Regeln der Einnahme bestimmter 
Nahrungsmittel ist die Verdauung als materielle Körpertechnik nicht di-
rekt steuerbar. Ausgehend von Lévi-Strauss’ Kontrollmedium des Topfs 
können wir dem Feuer dementsprechend eine weitere mediale Funkti-
on hinzufügen: Der physikalische Prozess der Verbrennung ist verbun-
den mit dem biologischen System des menschlichen Metabolismus. Wie 
Richard Wranghams Kochhypothese nahelegt, wird die Verdauungsar-
beit teilweise an die Feuerenergie – die Hitze – delegiert. Diese Delegati-
on ist an sich bereits ein mediatisierender Prozess. Hitze wird zum Me-
dium, indem sie eine Verbindung zwischen verschiedenen Entitäten bzw. 
Körpern, eine Übersetzung von Energieflüssen jenseits der bewussten 
Kontrolle dieser Körper herstellt. Statt als ›passive‹ »Filter« zu fungie-
ren, sind Objekte wie der Topf »mediators triggering other mediators« 
(Latour 2005a: 59). Aus dieser Sicht können wir Feuer, Wasser, Topf und 
Verdauung beschreiben als »concatenations of mediators where each 
point can be said to fully act« (ebd.). Wie Schüttpelz betont, wird mit 
dieser Latour’schen Perspektive auf diese »sehr viel kleinteiligeren me-
dialen ›Übersetzungsketten‹« die Annahme voneinander getrennter Ein-
zelmedien obsolet (Schüttpelz 2006: 97). Es ist also nicht mehr das zen-
trale Medium des Feuers, das vom Menschen orchestriert und durch 
menschliche Kulturtechniken wie das Kochen vermittelt wird, sondern 
diese werden in ihrer operativen Verkettung als symmetrische Mediato-
ren für die jeweils anderen Aktanten wichtig.

Die materiale Organisation des Feuers erlaubt es uns, die spezifische 
Temperaturarbeit des Kochens auf einem Mikrolevel nachzuvollziehen 
und entgrenzt das menschliche Subjekt, welches jetzt ein Faktor von 
vielen in einem Netzwerk der Temperaturarbeit darstellt. Am Kochen 
wird deutlich, dass Feuer immer schon die Vermischung von Natur und 
Kultur ist; eine Vermischung, die von materialen Konstellationen ab-
hängt: »Fire is a key case of a fertile interaction of the human and the 
nonhuman, and one of our oldest actor networks.« (Durham Peters 
2015: 122) In seiner Eigenschaft als Metamedium verschaltet das Feu-
er eine ganze Reihe klassischer Kulturtechniken wie Kochen, Werkzeug-
bau und Metallurgie, aber es wird auch zum medialen Knotenpunkt 
nichtmenschlicher Kulturtechniken wie der Verdauung oder zufälligen 
Waldbränden mit dem Ergebnis der Regeneration der Fauna. Ganz in 
diesem Sinne zieht Durham Peters eine Linie vom offenen Feuer als ele-
mentarem Medium hin zur digitalen Cloud als ›komprimiertem‹ Me-
dium des Feuers.

Das Feuer ist nur ein Beispiel für eine mehr-als-menschliche Kultur-
technik. Sowohl als Metapher wie auch als materielles, insbesondere 
mediales Phänomen evoziert es sein Gegenbild des Eises. Ich möchte die 
Erörterung der elementaren Kulturtechniken in aller Kürze um das Eis 

FEUER UND GESELLSCHAFTLICHE NATUR-KULTUR-VERHÄLTNISSE 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-38 - am 20.01.2026, 05:41:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-38
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


52

erweitern, um im Anschluss die jeweiligen Effekte auf die Metaphernbil-
dung skizzieren zu können.

2.1.4 Feuer und Eis

Im Gegensatz zum abstrakten Begriff der Kälte hat Eis eine konkrete 
positive Gestalt, die die physikalische Annahme der ›eigentlichen‹ ma-
teriellen Abwesenheit seiner thermischen Kapazität, der Kälte, in Frage 
stellt. Abseits der modernen industrialisierten Gesellschaft hat Marcel 
Mauss das Eis als wichtigen Teil der sozialen Morphologie innerhalb von 
»Eskimogesellschaften«5 analysiert. Für die Polargesellschaften stellt das 
Eis einerseits eine massive Gefahr dar, insofern das eisbedeckte Meer die 
Jagd verunmöglicht und Wanderungen notwendig macht, bei denen ab-
brechende Eisberge lebensbedrohlich werden können (Mauss 1974: 209). 
Dass die Bannung der mit dem Eis verbundenen Gefahren durch Feuerwaf-
fen erfolgt (ebd.: 210), zeigt, dass Feuer und Eis einander wechselseitig evo-
zieren, um technisch und sozial nutzbar gemacht werden zu können. Wenn 
das Eis im Frühling schmilzt, wird für die Polargesellschaften zwar end-
lich wieder die Waljagd möglich, aber ein zu schnelles Schmelzen vertreibt 
die begehrten Robben und Walrosse (ebd.: 209). Mauss gibt hier eine Idee 
von der fragilen Ordnung des Eises, die nicht menschlich herstellbar ist. 
Die Bannung des Eises hat klare Grenzen, weil es zu einem gewissen Grad 
unbeherrschbar ist; es lässt sich durch Feuer nicht einfach bekämpfen.

Trotz dieser Feindlichkeit und Unbeherrschbarkeit des Eises treten 
die Polargesellschaften in ein symbiotisches Verhältnis zu ihm ein.6 Wie 
europäische Forschungstruppen in entsprechenden Gebieten einsehen 
mussten, beschwert die Bereitstellung moderner Ausrüstungen den Ge-
sellschaften keine bessere Lebens- oder Ernährungsweise. Denn diese, 
so Mauss, beruht auf einer »beachtliche[n] Anwendung der Gesetze 
der Biophysik und des notwendigen symbiotischen Verhältnisses zwi-
schen den Tierspezies« (ebd.: 207). Es handelt sich um ein »wirkliche[s]
Symbiosephänomen«, insofern die jeweiligen Gruppen Verhaltenswei-
sen der von ihnen gejagten Tiere imitieren, etwa durch ihren Wechsel 
der Rhythmen der sozialen Konzentration im Winter und der Zerstreu-
ung im Sommer, der den Jagdtieren nachempfunden ist (ebd.: 239f.). 
Die »Bewegung, welche die Gesellschaft belebt, ist synchron mit der des 
umgebenden Lebens«, schlussfolgert Mauss (ebd.: 240). In dieser Weise 
finden die Polargesellschaften Wege, um der Unverfügbarkeit und Un-
berechenbarkeit des Eises und Schnees zu begegnen, etwa durch speziell 
konstruierte wasserdichte Schuhe oder den Bau von Iglus.

5	  	 Im Folgenden wird der Begriff der Polargesellschaften verwendet.
6	  	Zum Symbiosebegriff in der Soziologie vgl. Folkers & Opitz 2020.

FEUER

https://doi.org/10.5771/9783748931256-38 - am 20.01.2026, 05:41:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-38
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


53

Trotz dieser Symbiose hat das Eis insgesamt eine dezimierende Wir-
kung auf die soziale Morphologie. Es fordert jedes Jahr Tote, die von 
den Wanderungen nicht zurückkehren, und wirkt damit regulierend auf 
die Bevölkerungsgröße. Denn »jeder unvorsichtige Eingriff in unerbittli-
che physikalische Gesetze und jede unglückliche Klimaänderung« bewir-
ken einen Rückgang der Bewohner:innenzahl (ebd.: 209). Wie es Mauss 
ausdrückt, wird die »Bevölkerungszahl […] durch die Natur der Din-
ge begrenzt« (ebd.: 210). Hier klingt das Bevölkerungsgesetz durch, wie 
es Thomas Malthus 1798 formuliert hat. Demnach muss das Bevölke-
rungswachstum im Gleichgewicht mit der Nahrungsmittelproduktion 
stehen. Da Bevölkerungen aber dazu neigen, ihren natürlichen »Nah-
rungsspielraum« zu überschreiten, müssen politische Wege der Begren-
zung der Population gefunden werden, so Malthus’ These (Malthus 
1924/25). Bei Mauss erfolgt die Begrenzung durch die thermischen Ge-
setze der Natur, die die Grenzen ihrer sozialen Verfügbarkeit markieren. 
Das Malthus’sche Gesetz war politisch äußerst folgenreich. Es wurde 
zum Ausgangspunkt globaler biopolitischer Programme der kolonialen 
und misogynen Geburtenregulierung, die vor allem in den »Wombs of 
Black Women« ausgetragen wurden (Vergès 2020). Der Zusammenhang 
von Thermopolitik und Bevölkerungspolitik wird uns im Kontext der 
Gärung noch ausführlich beschäftigen. 

Von der biopolitisch brisanten Unverfügbarkeit des Eises erzählt 
etwa zeitgleich zu Mauss, d.h. um 1900, auch Gabriel Tarde in seinem 
Science-Fiction-Roman Fragment einer Geschichte der Zukunft (Tarde 
2015b). Der Roman kreist um die Frage, was es für das Soziale bedeu-
tet, wenn die Menschen von den Zwängen der Natur – und das bedeu-
tet vor allem schwankender Temperaturen und natürlicher Rhythmen 
wie Jahres- und Tageszeiten – befreit sind. Tarde malt dazu eine Kälte-
katastrophe aus, die gegen Ende des 25. Jahrhunderts über die Mensch-
heit hereinbricht. Die Eiszeiten lassen die Erde nach und nach gefrieren:

 »Die Meere waren bereits festes Eis. Hunderttausend Menschen, ver-
geblich um den großen zentralen Ofen der Regierung geknäuelt, der sie 
nicht wieder in Bewegung zu bringen vermochte, verwandelten sich in-
nerhalb einer Nacht in Eisklumpen.« (ebd.: 31f.)

Die Katastrophe beendet das Soziale, wie es einmal war, und fordert eine 
neue, grundlegend andere Form von Sozialität ein. Es handelt sich also 
gleichsam um die Inversion einer Gründungsszene, insofern der Start-
punkt der neuen Gesellschaft in negativer Form, d.h. als Effekt einer 
plötzlichen Unmöglichkeit erzählt wird. Das Eis zwingt die Menschen 
dazu, ihm zu entfliehen, und durch diese Flucht konstituiert sich eine 
neue Gesellschaftsordnung.

Einer kleinen Gruppe der vom Erfrieren bedrohten Menschheit gelingt 
es durch die Initiative der heroischen Führerfigur Miltiades (ebd.: 33f.), 

FEUER UND GESELLSCHAFTLICHE NATUR-KULTUR-VERHÄLTNISSE 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-38 - am 20.01.2026, 05:41:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-38
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


54

sich selbst und sämtliche Kulturgüter der alten Zivilisation in den Erd-
kern zu retten, wo sie, beheizt von Erdwärme und erleuchtet von Elek
trizität, in einer konstant wohltemperierten Gesellschaft ohne Tempera-
turschwankungen lebt. Infrastrukturell ist diese Gesellschaft zunächst 
gut versorgt, die thermische Erzeugung unterirdischer Energie scheint 
mühelos gegeben zu sein:

»Kaum waren sie nun in die Eingeweide der Erde hinabgestiegen, 
bemerkten die Pionierphysiker, daß sie mit den Herden des Zentralfeu-
ers – riesenhaften Tieföfen, heiß genug, um Granit zu schmelzen – und 
der Kälte draußen – ausreichend, um Sauerstoff und Stickstoff in festen 
Zustand zu überführen – über gigantische Temperaturdifferenzen ver-
fügte, thermische Gefälle, verglichen mit denen sämtliche Wasserfälle 
des Niagara oder Abessiens Kinderkram waren. Was für Heizkessel wa-
ren doch die einstigen Vulkane! Was für Kondensatoren die Gletscher!« 
(ebd.: 57)

Neben dieser ungeheuren Produktivität, die hier durch ein thermisches 
Gefälle geschaffen wird, ist außerdem ein Zugriff auf die Erdoberfläche 
mit all den gefrorenen Tieren und Pflanzen möglich, die als gigantische 
Tiefkühltruhe fungiert. Tarde thematisiert hier die medialen Eigenschaf-
ten des Eises, die im Gegensatz zur transformierenden Kraft des Feuers 
vor allem in der Konservierung bestehen.

Doch weil die Konservierung nicht ewig währt und der Vorrat an ge-
frorenem Essbarem auf der Erde begrenzt ist, kommen Fragen nach dem 
Umgang der Bevölkerung mit der Nahrungsmittelknappheit auf. Hier 
blitzt abermals das Malthus’sche Bevölkerungsgesetz auf, aber anders 
als bei Mauss wird es nicht durch eine ›natürliche‹ Dezimierung infolge 
lebensfeindlicher Umstände in ein Gleichgewicht gezwungen, sondern 
muss politisch gelöst werden. Die wohltemperierte Gesellschaft Tardes 
wählt den Weg einer Reglementierung der Reproduktion. In einem Pro-
gramm der biopolitischen Begrenzung wird die platonische Liebe zur 
Regel; reproduzieren darf sich nur eine kleine Elite, die sich durch die 
Erschaffung eines Meisterwerks dazu qualifiziert hat. Die Kehrseite die-
ser elitären sozialdarwinistischen Ordnung sind verschlungene gefrore-
ne Leichname unglücklicher Paare, die sich zum Freitod an der Erdober-
fläche gezwungen sahen (ebd.: 88). 

Wie Horn und Stäheli ausführen, handelt es sich bei diesem Roman 
Tardes nicht um eine bloße Illustration seiner Sozialtheorie der Nachah-
mung oder ein literarisches Nebenwerk, sondern um eine »soziologische 
Spekulation«, ja um ein »Labor der Nachahmungstheorie«, in dem die 
Gesetze der Nachahmung angewendet, aber auch experimentell weiter-
entwickelt und in ihren Möglichkeiten und Grenzen ausgetestet werden 
(Horn & Stäheli 2015: 118). Weil die wohltemperierte Gesellschaft von 
der Auseinandersetzung mit der Natur befreit ist, erübrigt sich nicht nur 

FEUER

https://doi.org/10.5771/9783748931256-38 - am 20.01.2026, 05:41:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-38
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


55

die Notwendigkeit zur Arbeit, sondern auch die Landwirtschaft wird un-
nötig, ebenso wie Häuser und Möbel. Diese Gesellschaft hat nichts an-
deres mehr zum Gegenstand und zur Beschäftigung als das Soziale selbst 
(ebd.: 120) – insofern konstituiert sie eine reine, ideale Form von Sozi-
alität, in der die Nachahmung frei und ungehemmt fließen kann (ebd.: 
131). Eis erscheint hier einerseits als lästiges Naturphänomen, das den 
Nachahmungsströmen im Weg steht, aber zugleich auch als infrastruktu-
relle Voraussetzung des Überlebens – man denke an den Gefrierschrank 
der Erde als Versorgungsquelle. Sowohl bei Mauss als auch bei Tarde 
ist mit dem Eis eine negative Gründungsszene des Sozialen verbunden, 
in der es als lebensfeindliches und damit die Sozialität bedrohendes Ele-
ment der Natur auftritt, gegen das die Gesellschaft innovative Wege fin-
den muss. Gerade diese Behauptungs- und Umgehungsversuche sind es 
aber, durch die sich bei Tarde eine neue, zwischen Utopie und Dystopie 
oszillierende Sozialität formiert.

Die Vision der Kältekatastrophe ist keineswegs eine Erfindung Tar-
des, sondern sie zieht sich als Mythos durch das gesamte 19. Jahrhun-
dert und begründet eine eigene »Katastrophenanthropologie […], die 
den Menschen als instabiles soziales Wesen entblößt und die Fragilität 
von Zivilisation vorführt« (ebd.: 125). Mit dem literarischen Narrativ 
der hereinbrechenden Eiszeit der Erde ist eine soziale Mythenbildung 
mit ganz unterschiedlichen Programmatiken verbunden, die von einem 
utopischen Sozialismus bis hin zu einem pessimistisch-sozialdarwinisti-
schen Entwurf reicht (ebd.: 120f.).

Tardes Fantasie der medialen und infrastrukturellen Funktionen des 
Eises steht im engen Zusammenhang mit den technologischen Entwick-
lungen der Modernisierung, in der Kühl- und Heizapparaturen in al-
len erdenklichen Formen entstehen. Im Gegensatz zum kollektiven Tief-
kühlschrank Tardes, der als Effekt einer Katastrophe mit Problemen 
der Knappheit konfrontiert ist, zeichnet sich die moderne kapitalisti-
sche Ökonomie im Laufe des 20. Jahrhunderts zunehmend dadurch aus, 
dass sie das Eis erfolgreich verfügbar macht. Sie hängt an einem globa-
len Apparat kontrollierter Kälte, der Waren, Objekte und Räume durch 
globale Kühlketten konserviert, aber in Form von Klimatisierung, Kühl- 
und Eisschränken und damit verbundenen Hygienepraktiken auch in 
das moderne Alltagsleben Einzug hält. Nachdem Eis historisch in Form 
von Blöcken als aufwendiges infrastrukturelles Medium zur Konservie-
rung organischen Materials verwendet wurde (Schönach 2018), erlaubt 
die moderne Verwendung fossiler Brennstoffe eine jederzeit verfügba-
re künstliche Kälte. Diese hitzeproduzierte Kälte basiert auf einem spe-
zifischen thermopolitischen Regime, das die wechselseitige Evokation 
von Wärme und Kälte, Feuer und Eis immer effektiver ausschöpft. Wäh-
rend Feuer als infrastrukturelles Medium der Transformation eingesetzt 
wird, ist Eis in erster Linie ein Konservierungsmedium. Diese medialen 

FEUER UND GESELLSCHAFTLICHE NATUR-KULTUR-VERHÄLTNISSE 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-38 - am 20.01.2026, 05:41:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-38
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


56

Eigenschaften sind es, die gleichzeitig zum Ausgangspunkt symbolischer 
und metaphorischer Aufladungen werden: Das Feuer steht als Metapher 
für Leben, Bewegung und Leidenschaft, aber auch für Zerstörung, wäh-
rend das Eis für Erstarrung, Indifferenz, Härte und Tod steht. Jene Sym-
bolbildung ist eng verschlungen mit den materiellen Kapazitäten von 
Feuer und Eis, deren wechselseitige Übersetzung bei Mauss auf ethnolo-
gisch-soziologische und bei Tarde auf fiktionale Weise verhandelt wird. 
Es sind diese medialen Kapazitäten von Transformation vs. Konservie-
rung, die zum Ankerpunkt von Strategien der gesellschaftlichen Steue-
rung und Kontrolle werden.

2.2 Thermopolitiken der Feuerkontrolle

Der Begriff der Thermopolitik wird hier nicht im engen Sinn politischer 
Programmatik, sondern als breit angelegter Rahmenbegriff zur Beschrei-
bung von Techniken der Kontrolle und Regulation verstanden, weshalb 
die Feuerkontrolle zunächst gleichbedeutend mit der Thermopolitik des 
Feuers ist. In diesem Abschnitt soll es über die soziale Urszene des Feuers 
hinaus um gesellschaftliche Formen der Feuerkontrolle und deren his-
torischen Gestaltwandel gehen. Wie lässt sich die Politik des Feuers jen-
seits einer Logik des Verbots denken?

Statt der gängigen Unterscheidung zwischen agrarischer und indus-
trieller Revolution sieht Goudsblom die entscheidende Zäsur der Feu-
erkontrolle im Übergang vom passiven Gebrauch ›natürlicher‹, zufälli-
ger Feuer, die etwa durch Vulkane oder Waldbrände ausgelöst wurden, 
hin zur aktiven Erzeugung, Kontrolle und Domestizierung des Feuers 
(Goudsblom 1989: 161). Die Existenz freier Feuer bezeugt, dass das 
Feuer als solches ohne menschliches Zutun auskommt; es ist ein nicht-
menschliches Phänomen, das sich für den Menschen in seinem zufälli-
gen Auftreten unter Umständen als nützlich erweisen, aber durch un-
kontrollierte Ausbreitung auch hochgradig zerstörerisch ausfallen kann. 
Auch ist die passive Nutzung des Feuers nicht exklusiv menschlich; ins-
besondere Säugetiere genießen die Wärme, die von den noch glühen-
den Überresten des Feuers ausgeht und suchen deren Nähe (Goudsblom 
2016: 41). 

In diesem Sinne kann nicht von einer Entdeckung des Feuers durch 
große Figuren der Geschichte die Rede sein, so Goudsblom, vielmehr 
handele es sich um einen langwierigen schrittweisen Kontrollgewinn im 
Zuge einer kollektiven Praxis des trial and error. Die approximative 
Regel, die dem passiven Feuergebrauch zugrunde liegt, forderte zahlrei-
che Stillstände, Rückschläge und katastrophale Unfälle (ebd.: 162). Der 
entscheidende Übergang hin zum aktiven Gebrauch des Feuers ist laut 

FEUER

https://doi.org/10.5771/9783748931256-38 - am 20.01.2026, 05:41:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-38
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


57

Goudsblom im Prozess der Hominisation zu suchen, in dem die passive 
Nutzung um die Aufrechterhaltung und den räumlichen Transport des 
Feuers erweitert wurde, was ein großes Gehirn, einen aufrechten Gang 
und freie Hände zum Tragen des Brennstoffs erforderte. Erst im drit-
ten Schritt der fortschreitenden Anthropogenese konnte der Mensch das 
Feuer selbst erzeugen, beeinflussen, seinen Verlauf lenken und es damit 
auch planvoll – u.a. als Waffe gegen Tiere, Pflanzen und andere Men-
schen – einsetzen.

Goudsbloms Vorschlag ist, diesen Prozess der evolutionär fortschrei-
tenden Feuerkontrolle im Geiste von Elias als »sozio-kulturelle(n) Ent-
wicklungsprozeß« (ebd.: 339) aufzufassen, der nicht aus der Entwick-
lung individueller körperlicher und geistiger Fähigkeiten zu erklären ist, 
sondern aus der sozialen Organisation und kulturellen Tradierung des 
praktischen Feuerwissens. Anhand der evolutionären Phasen der Feuer-
kontrolle arbeitet Goudsblom die gesellschaftlichen Transformations-
prozesse heraus, die mit bestimmten Feuerregimes verbunden sind (vgl. 
dazu auch Pyne 1997, 2001). Entgegen dieser umfassenden Perspektive 
plädiert Nigel Clark für einen lokaleren Ansatz der Genealogie der Feu-
erkontrolle, der die Geschichte der Pyrotechniken anhand der Distri-
bution kleiner, räumlich gebundener pyrotechnischer Innovationen auf-
schlüsselt. Clark rückt in dieser Weise ab vom Bild einer zentralen – und 
dabei eurozentrischen – thermo-industriellen Revolution (Clark 2015).

In Teilen kann Goudsblom dieser lokalen Gebundenheit von Ther-
mopolitiken mit dem Begriff des Feuerregimes Rechnung tragen, den er 
als »Komplex aus soziokulturellen Vorschriften und Handlungsalter-
nativen, die sich auf das Feuer beziehen«, definiert (Goudsblom 2016: 
341). Der politische Begriff des Regimes ist hier nicht zufällig gewählt. 
Das Feuerregime hat einen doppelten thermopolitischen Gehalt, inso-
fern es zum einen die Feuerkontrolle selbst und zum anderen die spezifi-
schen gesellschaftlichen Regeln der Feuerkontrolle umfasst. Diese setzen 
die Anpassung der Gesellschaftsmitglieder voraus, was das Wissen und 
die Fähigkeiten in Bezug auf das Feuer, aber auch was die ›freiwillige‹ 
Unterordnung unter geltende Gruppennormen betrifft (ebd.: 342). Im 
Elias’schen Sinne wirkt der Doppelprozess der Zivilisation sowohl nach 
innen als auch nach außen: Die Beherrschung des Feuers schließt einer-
seits die innere Beherrschung von Gefühlen und die Kontrolle spontaner 
Impulse ein (etwa den Impuls zur Brandstiftung) und andererseits die 
Beherrschung der ›äußeren Natur‹, d.h. zunächst von Tieren und Pflan-
zen, im Anschluss aber auch anderer Menschen (ebd.: 339). 

Was wird beim Feuer nun genau kontrolliert und wie unterscheidet 
sich seine Kontrolle von der Kontrolle anderer Dinge? Wie oben ange-
deutet, hat das Feuer eine doppelte thermopolitische Stoßrichtung, die 
zum einen im atmosphärischen Prinzip des Ausgleichs der Hitze qua Ver-
teilung und Abmilderung besteht; und zum anderen im konzentrierten, 

THERMOPOLITIKEN DER FEUERKONTROLLE

https://doi.org/10.5771/9783748931256-38 - am 20.01.2026, 05:41:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-38
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


58

gebündelten Einsatz der Transformationskraft von Hitze, welche beim 
Kochen oder bei der Herstellung von Waffen und Werkzeugen ihre vol-
le Schlagkraft entfaltet. 

Im ersteren Fall wird die Umgebungstemperatur durch den Zirkula-
tionsmechanismus in einen angestrebten Wärmestrom transformiert. In 
Gestalt des Kamins wird das Feuer zum architektonischen Bestandteil 
eines geschlossenen Raums, der die extreme Hitze gleichmäßig verteilt 
und zugleich unerwünschte Nebenfaktoren wie Rauchbildung und Ge-
stank nach Möglichkeit ausschließt bzw. »filtert« (Heschong 1979: 5ff.). 
Nach vielfältigen historischen Praktiken des trial and error, das Feuer in 
einen geschlossenen Raum zu transferieren – was den Raum wahlwei-
se mit Qualm füllte, die Hitze extrem ungleich verteilte oder gleich zum 
Abbrennen des ganzen Hauses führte – gilt Benjamin Franklins Ofen 
von 1742 als erste Konstruktion, die homogene Wärme in einem Raum 
gleichmäßig zirkulieren lassen konnte (Durham Peters 2015: 124).7 Im 
infrastrukturellen Prinzip der Feuerstelle, des Ofens und des Kamins fin-
det eine Eingrenzung des Feuers statt, die durch die steinernen Ränder 
gewährleistet wird. In dieser Weise entwickelt sich die Ofenkonstruktion 
zu einer immer geschlosseneren Architektur – zu einer »container tech-
nology« – und zugleich zu einem Ort der sozialen Versammlung.

Das moderne westliche Feuerregime zeichnet sich laut Goudsblom da-
durch aus, dass die Erlaubnis zum Verbrennen stark eingeschränkt wur-
de (Goudsblom 2016: 341). Zwar schließt er sich Bachelards Beobach-
tungen zum sozialen Verbotscharakter des Feuers an, insofern Kinder im 
westlichen Feuerregime ihre ersten Erfahrungen mit einer domestizier-
ten, kontrollierten Form des Feuers machen (ebd.: 348). Sein breiter zi-
vilisationstheoretischer Ansatz erlaubt es Goudsblom aber zugleich, die 
Annahme einer absoluten Geltungskraft des westlichen Feuerregimes zu 
relativieren. Wenn Bachelard generalisierend schreibt, dass die Gesell-
schaft auf einem Feuerverbot basiert, dann trifft dies, so Goudsbloms 
soziologischer Einwand, allenfalls auf westliche Gesellschaften zu. Am 
Beispiel der Gruppe der Tiwi auf Melville Island in Nordaustralien zeigt 
er, dass Kinder durchaus früh am Feuer alleine gelassen und dazu ermu-
tigt werden, eigene Feuer zu entzünden, ohne dass es zu nennenswerten 
Verletzungen kommt (ebd.: 342). Daher betont Goudsblom, dass das 
Feuer – trotz seiner potentiell zerstörerischen Wirkungen – nicht an sich 

7	  	Die nachfolgenden Ofenmodelle im Verlauf des 18. und beginnenden 19. Jahr-
hunderts verfügten über Mechanismen der Luftzirkulation, der Rauchpräven-
tion und der Konstanthaltung der Wärme (Durham Peters 2015: 124). Durch 
die rasante Modernisierung von Öfen wurden die Gefahren des Feuers zuneh-
mend verringert und seine Vorteile weiter ausgeschöpft – nicht zuletzt auch 
durch pyrotechnologische Objekte wie den portablen Feuerlöscher (1818), 
das Streichholz (1827) oder den Bunsenbrenner (1855).

FEUER

https://doi.org/10.5771/9783748931256-38 - am 20.01.2026, 05:41:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-38
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


59

gefährlich ist; diese Sichtweise ist bereits das Ergebnis der spezifisch mo-
dernen Lesart infolge der Domestizierung des Feuers. 

Bei seiner eigenen Charakterisierung des westlichen modernen Feuer-
regimes stellt Goudsblom eine zunehmende Divergenz zwischen den ar-
beitsteilig hochdifferenzierten Wissens- und Praxisgebieten um das Feuer 
und dem individuellen praktischen Feuerwissen fest. Während die Fähig-
keit der Gesellschaft zur Feuerkontrolle massiv gestiegen ist und sich in 
den Tätigkeitsfeldern des Heizens und Schweißens, der Feuerwehr, dem 
Bedienen von Dampfturbinen für Stromkraftwerke, Raketenantrieben, 
Raumschiffen und Kernfusion immer weiter spezialisiert, hat die indivi-
duelle Kompetenz im Umgang mit dem Feuer stark abgenommen (ebd.: 
346f.). Hier reformuliert Goudsblom in etwas abgewandelter Form die 
Simmel’sche Diagnose der Tragödie der Kultur, welche aus einer »Atro-
phie der individuellen durch die Hypertrophie der objektiven Kultur« 
(Simmel 1995 [1903]: 130) entsteht.

Die Fähigkeiten und das Wissen innerhalb der subjektiven Kultur der 
Individuen sind weitgehend darauf beschränkt, mit Feuerzeugen und 
Streichhölzern umzugehen und damit eine Kerze, eine Zigarette, allen-
falls noch einen Grill anzuzünden, während die Einzelnen ohnmächtig 
der Formierung einer durch die objektive Kultur ermöglichten Atomka-
tastrophe gegenüberstehen. Die Kernspaltung ist für Durham Peters das 
ultimative Symbol des modernen Feuerregimes, da sie als wissenschaft-
liche Technologie das Potential zur Auslöschung der gesamten Erde hat 
(Durham Peters 2015: 125). Aus der Perspektive der Kulturtechniken 
wird eine strikte Unterscheidung von subjektiver und objektiver Kul-
tur aber fraglich, weil Feuer durch Akteurs-Netzwerke organisiert wird, 
deren operative und mediale Verkettungen (z.B. von Kohle, Sauerstoff, 
Verdauung etc.) jenseits der Subjekt-Objekt-Unterscheidung zu verorten 
sind. Dennoch verliert man die Spezifizität des aktuellen Feuerregimes 
aus dem Blick, wenn der Wandel der Körpertechniken hin zu einer Abs-
traktion des Feuers in Gestalt der Maschine unterschlagen wird.

Nahezu alle zitierten historisch-soziologischen Arbeiten zum Feuer 
(von Pyne über Bachelard und Goudsblom hin zu Clark und Durham Pe-
ters) kommen zur Einsicht: Abseits dekorativer oder zeremonieller Zwe-
cke ist das offene Feuer aus westlichen Gesellschaften fast vollständig 
verschwunden. Während seine Symbolkraft in der Brandstiftung, auf De-
monstrationen oder in der Popkultur fortlebt, ist es als alltägliches Medi-
um dazu verdammt, still »hinter den Kulissen« (Goudsblom 2016: 345), 
d.h. in Kraftwerken, Fabriken und Boilern zu arbeiten. Das Feuer erfüllt 
damit das Kriterium von Infrastrukturen, dass diese unsichtbar bleiben, 
so lange sie reibungslos funktionieren (Durham Peters 2015: 126). Für 
Durham Peters ist dieses moderne Feuer daher ein durch Raum und Zeit 
hindurchgehendes »infrastrukturelles Medium« (ebd.: 137), das mit Bio- 
und Werkzeugtechnologien gleichsam verschmilzt.

THERMOPOLITIKEN DER FEUERKONTROLLE

https://doi.org/10.5771/9783748931256-38 - am 20.01.2026, 05:41:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-38
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


60

Stephen Pyne nennt dieses moderne, insbesondere in Europa wurzeln-
de Feuerregime »vestal fire« (Pyne 1997). Es geht vom menschlich er-
zeugten, domestizierten und kontrollierten Feuer als Norm aus und tritt 
selten als offenes, sichtbares Feuer in Erscheinung. Seine Allgegenwart 
fällt mit seiner Unsichtbarkeit zusammen, wie Durham Peters pointiert: 
»Modernity has its Bunsen burners, matches, thermostats, and internal 
combustion engines, all techniques that stockpile fire into a resource on 
tap.« (Durham Peters 2015: 126) Feuer wird hier zur quantifizierten 
Ressource, die Licht, Strom und Wärme auf Knopfdruck produziert und 
im Alltag vergessen macht, dass Elektrizität nichts anderes als »repressed 
fire« ist (ebd.). In der Elektrizität nimmt das moderne Feuerregime somit 
seine direkteste alltägliche Gestalt an: 

»a cool, clean, quick current coursing through infrastructures, rather 
than the raging messy snapping terror of uncontrolled fire; but at one 
end or the other of the electrical gastrointestinal tract, there is inevita-
bly smoke and ash.« (ebd.) 

Es ist bezeichnend, dass Peters hier die Metapher des Verdauungsap-
parats verwendet, in deren Logik Elektrizität als »verdautes Feuer« er-
scheint, das einen Stoffwechsel von der schmutzigen, heißen und ex-
zessiven Form des Feuers hin zum kühlen, sauberen und gleichmäßig 
temperierten Strom durchlaufen hat. Mit dem Feuerregime vollzieht sich 
also eine thermische Flexibilisierung: Die heiße Feuerenergie kann einen 
beliebigen thermischen Output haben; ihre urspüngliche Hitze ist bei der 
Nutzung des Kühlschranks, der Klimaanlage oder des LED-Lichts in der 
Regel nicht mehr bemerkbar – außer diese maschinisierten Infrastruktu-
ren versagen, beginnen zu rauchen und schmoren durch.

Ausgehend von diesem Gestaltwandel des Feuers diagnostiziert 
Goudsblom eine Anomie des westlichen Feuerregimes und spitzt damit 
seine These des Widerspruchs von subjektiver und objektiver Feuerkul-
tur zu. Einerseits nimmt der direkte Einsatz von Feuer ab, andererseits 
steigt der Ressourcenverbrauch in einer brennstoffintensiven Wirtschaft 
exponentiell an. Immer mehr Individuen verbrauchen insgesamt immer 
mehr Energie, für die sie immer weniger Aufwand erbringen müssen 
(Goudsblom 2016: 352). Der permanente Zugang zu gleichmäßigen 
Temperaturen und Licht führt nun dazu, dass der erhöhte Durchschnitts-
verbrauch sich als Standard einer globalen Elektrifizierung durchsetzt, 
im Zuge derer es zugleich zu wachsenden Ungleichheiten des Energie-
zugangs sowohl zwischen als auch innerhalb von Gesellschaften kommt 
(ebd.: 364). Dieses Missverhältnis hat langfristig die wohlbekannte Ne-
benwirkung gestiegener Emissionen von Verbrennungsgasen und einer 
drohenden Erschöpfung der Erdvorräte an fossilen Brennstoffen. 

An den Folgen dieser Entwicklung lässt sich ablesen, dass es sich 
keineswegs um einen allgemeinen Prozess der thermopolitischen 

FEUER

https://doi.org/10.5771/9783748931256-38 - am 20.01.2026, 05:41:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-38
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


61

Egalisierung handelt. Während sich die Gewinner:innen des westlichen 
Feuerregimes mithilfe der künstlichen Kryosphäre in Form von Klimaan-
lagen vor den spürbaren Zumutungen des Klimawandels retten, sind ihm 
ohnehin global marginalisierte Gruppen schutzlos ausgeliefert (Fried-
rich & Hubig 2018). Diese Ungleichheitsdynamik funktioniert selbst-
verstärkend, da der hohe Energieaufwand der westlichen Einkapselung 
die Klimaerwärmung weiter befeuert und so systematisch klimabeding-
te Krisenphänomene wie Waldbrände, unbewohnbare Landstriche und 
daraus resultierende Fluchtbewegungen produziert. Hier offenbaren sich 
die asymmetrischen Machtverhältnisse des Feuerregimes: Strukturelle 
Gewalt im Kontext von Rassismus und Klassenverhältnissen tritt in Ge-
stalt thermischer Gewalt (Starosielski 2018) auf, die als höhere Gewalt 
naturalisiert wird und sich so der Adressierbarkeit entzieht. 

Nicht zuletzt durch das Schlagwort der fossilen Moderne wurde die 
Frage aufgeworfen, welche Rolle dem Feuer bei der Entwicklung des An-
thropozäns zukommt. Clark schreibt: »Climate change, the phenomenon 
at the forefront of claims for a geological boundary-crossing, is primarily 
the result of an escalating human capacity for combustion.« (Clark 
2012: 259, vgl. auch Clark & Yusoff 2017) Das Anthropozän resultiert 
also aus kollektiven Verbrennungspraxen, während zugleich die Geoen-
gineering-Strategien zur Entfernung von Kohlenstoffemissionen aus der 
Luft auf das massenhafte Anreichern von Erde mit verkohlter Biomas-
se setzen. Weil dazu wiederum Verbrennungsprozesse notwendig sind, 
schiebt Clark nach: »We are, it seems, gearing up to fight fire with fire.« 
(Clark 2012: 259) 

Der Blick auf die modernen Thermopolitiken des Feuers hat uns mit 
Simmel gesprochen zu einer Krisentheorie der Tragödie der Feuerkultur 
geführt, die um die Ressourcenkrise sowie um die globale Krise sich ver-
schärfender Ungleichheiten kreist. Im nächsten Abschnitt soll es darum 
gehen, welche Konsequenzen dies für das temporale Denken des Feuers 
hat. Wie hängen die Transformationen durch Verbrennungsprozesse auf 
der Mikroebene mit der Theoretisierung sozialen Wandels zusammen?

2.3 Feuer, Temporalität und Transformation

Das Feuer hat die zweifache Funktion, Materie stofflich zu transformie-
ren, in diesem Zuge aber auch eine kulturelle Transformation zu initi-
ieren (Pyne 1982, 2001, 2015). In dieser Doppelfunktion stellt es eine 
Kulturtechnik dar, deren Transformationskraft auf ihrer gesellschaftli-
chen Kontrolle und Domestizierung beruht. In diesem Teilkapitel soll die 
Ebene der Mikrotransformation in lokalen Verbrennungsprozessen mit 
der gesellschaftlichen Nutzung und thermopolitischen Steuerung dieser 

FEUER, TEMPORALITÄT UND TRANSFORMATION

https://doi.org/10.5771/9783748931256-38 - am 20.01.2026, 05:41:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-38
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


62

Prozesse zusammengedacht werden. Im Fokus steht dabei die sozialthe-
oretische Übertragung thermischer Mikroprozesse auf gesellschaftliche 
Wandlungsprozesse. In Bezug auf die Mikrotransformation möchte ich 
fragen, wie das Thermische an der materiellen Transformation beteiligt 
ist, um dann am Beispiel von Lévi-Strauss’ Modell heißer und kalter Ge-
sellschaften der soziologischen Übertragung dieser Mikrotransformati-
onen auf gesellschaftliche Transformationsprozesse nachzugehen. Was 
geschieht im Zuge dieses Übersetzungsprozesses mit dem Thermischen? 
Kommt es durch die Metaphorisierung zu einem analytischen Verlust 
seiner Materialität? 

2.3.1 Mikrotransformationen

In Goudsbloms anfangs zitierter Definition ist das Feuer destruktiv, irre-
versibel, ziellos und selbsterzeugend. Dieser Charakter kann durch den 
Prozess der Domestizierung zwar nicht abgeschafft, aber räumlich ein-
gehegt und buchstäblich temperiert werden. Auf der Ebene der Mikro
transformation lässt sich dieser regulierende Eingriff anhand der Kul
turtechnik des Kochens verdeutlichen. Bei Lévi-Strauss lernen wir, dass 
beim Braten eine räumliche Distanz zwischen Feuer und Nahrung in
stalliert wird, die letztere vor einer raschen Verwandlung in Asche und 
Rauch schützt (Lévi-Strauss 1973: 513). Das Kochen verstärkt diese Dis-
tanz, indem es ein doppeltes Medium zwischen Feuer und Kochsubstanz 
schiebt – zum einen das Hauptmedium Topf, zum anderen das Hilfsme-
dium Wasser. Vom offenen Arrangement des Grillens oder Bratens entwi-
ckelt sich das Kochen zu einem zunehmend geschlossenen Arrangement.

Durch die Erhitzung auf 100 °C findet im Zuge des Garprozesses nach 
einer bestimmten Zeitspanne eine partielle Zerstörung der vormaligen 
»rohen« Struktur und eine Transformation des molekularen Zustands 
des Garguts statt. Die thermale Dekomposition – die »Thermolyse« – 
setzt eine Veränderung der inneren chemischen Struktur der Substanz 
in Gang; diese wird »denaturiert« (Vilgis 2013a). Der biochemische Be-
griff der Denaturierung zeigt die Überwindung der rohen Natur an, die 
nicht nur durch äußere Kulturgegenstände wie den Topf befördert wird, 
sondern sich auch im inneren molekularen Zustand des Gekochten ab-
bildet. Biophysikalisch sieht diese strukturelle Überwindung folgender-
maßen aus: Die intakten Molekülstrukturen roher Lebensmittel, d.h. 
Proteine und Kohlenhydrate, werden im Zuge der thermisch induzierten 
Hydrolyse »aufgeweicht«; »Proteine und Kohlenhydrate geraten außer 
Form, Fette schmelzen, Wasser verdampft.« (ebd.: 112) Dies zieht auch 
eine Formveränderung nach sich. Lebensmittel, die in rohem Zustand 
fest oder flüssig sind, werden durch das Garen »elastisch« bzw. »viskos« 
(ebd.: 116). Mit dieser strukturellen Transformation geht einher, dass die 

FEUER

https://doi.org/10.5771/9783748931256-38 - am 20.01.2026, 05:41:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-38
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


63

auf dem organischen Material befindlichen Bakterien abgetötet werden. 
Im Kochen wird so eine thermo-temporale Struktur erkennbar, die sich 
einerseits durch sie Zerstörung der molekularen Strukturen und des da-
rin befindlichen Lebens, gleichzeitig aber durch die Neubildung von Ver-
bindungen auszeichnet. Erst durch das Zusammenwirken von Zeit und 
Temperatur – durch eine konstante längere Einwirkung von Hitze – kön-
nen aus den zersetzten Bestandteilen neue chemische Verbindungen wie 
z.B. Glutaminsäuren gebildet werden.

Die externe Hitze kann also als Medium der Transformation gelten, 
und ihre Wirkung ist wiederum doppelt vermittelt durch das Container-
medium des Topfs und das assistierende Medium des Wassers – welches 
wie das Feuer ein elementares Medium ist.8 Weil das Feuer im Fall sol-
cher thermischen Medialisierungstechniken nicht direkt und ungeschützt 
auf die organische Substanz einwirkt, wird diese sanfter, aber gründli-
cher und zugleich sparsamer transformiert als im Fall des unvermittel-
ten Grillens über dem Feuer. Letzteres ist ein unvermittelter Vorgang, 
insofern die Luftschicht zwischen Feuer und Fleisch auf ein Minimum 
reduziert ist und das Fleisch trotzdem ein Stück weit intakt bleibt – au-
ßen verkohlt und innen roh (Lévi-Strauss 1973: 516). Kochen wird da-
mit zur paradigmatischen Kulturtechnik: Der Topf vermittelt zwischen 
Hitze und Fleisch und verhindert so sein Verbrennen; zudem wird da-
bei das Feuer mit all seinen Gefahren eingehegt und unter Kontrolle ge-
bracht. Sein selbsterzeugendes Potential wird in Schach gehalten, seine 
destruktive Wirkung wird beim Kochen zu einer produktiven Funktion 
besseren Geschmacks und besserer Verdaulichkeit. Der ziellose Verbren-
nungsprozess wird also zielgerichtet gemacht.

Die thermische Transformation fällt anders aus, wenn wir es nicht 
mehr mit organischen Stoffen zu tun haben. Clark zeigt die transfor-
mativen Wirkungen anorganischer Materialien am Beispiel von Pyro-
technologien der Metallurgie auf, die auf einen geschlossenen Ofen an-
gewiesen sind (Clark 2015). Hier überführen die hohen Temperaturen 
die anorganische Substanz von Metall oder Glas in einen anderen Ag
gregatzustand: Hitze macht Metall flüssig und damit dehn- und formbar, 
bedroht aber nicht seine Persistenz als Material. Nach dem Erkalten ist 
die Metamorphose vollzogen und das Metall wieder in feste Form ge-
bracht. Diese Kapazität von Hitze, diverse Materialien zu transformie-
ren, machen Clark und Yusoff zum Ausgangspunkt, um menschliche 

8	  	Denkbar sind noch weitere Medialisierungen wie das Kochen im vakuu-
mierten Garbeutel (»sous-vide«-Verfahren), welches dafür sorgt, dass das 
Gargut nicht mit dem Wassermedium in Berührung kommt; oder »Nieder-
temperaturgaren« bei unter 100 °C, durch das die Denaturierung nur parti-
ell stattfindet, sodass die Substanz sich in einem molekularen Zustand zwi-
schen roh und gekocht befindet (Vilgis 2013a: 113).

FEUER, TEMPORALITÄT UND TRANSFORMATION

https://doi.org/10.5771/9783748931256-38 - am 20.01.2026, 05:41:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-38
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


64

Energiepraktiken als an geochemische und geologische Prozesse gekop-
pelte Existenzbedingung zu konzipieren (Clark & Yusoff 2017). Aus-
gehend von Deleuze und Guattari interessieren Clark am »pyrotechnic 
phylum« (Clark 2015) vor allem die »fiery arts«, welche auf die spie-
lerischen und ästhetischen Ursprünge menschlicher geologischer ›agen-
cy‹ verweisen. Damit vermeidet Clark, die Transformationsgeschichte 
des Feuers funktionalistisch oder biologistisch zu verengen und einer 
übergreifenden Revolution zuzurechnen. Stattdessen liegt der Fokus auf 
den historisch fortlaufenden kleinen und dezentralen Innovationen, die 
sich teils unabhängig voneinander, teils durch direkte oder indirekte An-
steckungseffekte ergeben haben. Wie werden solche Mikromodelle der 
Transformation nun in Modelle sozialen Wandels übersetzt?

2.3.2 Gesellschaftliche Transformationen

Die Transformation vom Rohen zum Gekochten findet sich gespiegelt 
in Lévi-Strauss’ Versuch, ganze Gesellschaften in ihrer temporalen Lo-
gik zu bestimmen. Dem mikrologischen Übergang vom Rohen zum Ge-
kochten entspricht auf gesellschaftlich-historischer Ebene der Übergang 
von ›kalten‹ zu ›heißen‹ Gesellschaften (Lévi-Strauss 1968). Auch wenn 
Lévi-Strauss diese Skalierungsebenen des Thermischen nicht explizit auf-
einander bezieht, sind sie bei näherem Hinsehen ineinander verschränkt, 
was ich hier zum Anlass nehmen möchte, um die metaphorische Lo-
gik ihrer wechselseitigen Übersetzung zu verdeutlichen. Bei Lévi-Strauss 
selbst findet in der Metapher heißer und kalter Kulturen geradezu eine 
Abblendung dessen statt, was er zuvor über das Feuer geschrieben hat. 
In der folgenden Lektüre möchte ich daher an den Schauplatz des Feu-
ers zurückkehren, um die Logik heißer Gesellschaften nicht vom Feuer 
enthoben zu behandeln, sondern auf ihr thermisches Fundament zu be-
ziehen, das im Hintergrund der Metaphernbildung arbeitet.

Die energetische, von der (Mikro-)Kulturtechnik des Kochens her ge-
dachte Interpretation heißer und kalter Gesellschaften setzt bei der Be-
obachtung an, dass wir es beim Kochen mit verschiedenen Ebenen der 
Abstraktion zu tun haben, die mit verschiedenen Ebenen der Zivilisati-
on korrespondieren. Da ist zum einen das über dem Feuer gegrillte bzw. 
gebratene Tier, das uns in seiner konkreten und relativ intakten Gestalt 
an die blutige Vorgeschichte des Kochens erinnert, und zum anderen 
der Eintopf als gleichmäßig zerkleinerte, gründlich transformierte und 
somit abstraktere Form des Kochens, welche durch das Behältermedi-
um des Topfes und seine Grenzfunktion zugleich eine größere Kontrol-
le über den Kochprozess ermöglicht. In heißen Gesellschaften sind die-
se Formen sublimierten Kochens zum generalisierten Prinzip geworden 
– bis hin zu dem Punkt, an dem wahrnehmbares Feuer und spürbare 

FEUER

https://doi.org/10.5771/9783748931256-38 - am 20.01.2026, 05:41:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-38
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


65

Hitze sukzessive aus dem Bild verschwinden, weil sie zu kühler Ener-
gie geworden sind. 

Diese Deutung einer zunehmenden energetischen Sublimierung bringt 
aber zugleich Lévi-Strauss’ metaphorische Logik ins Wanken, weil dem-
nach traditionale Gesellschaften heiß und moderne Gesellschaften kalt 
wären. Die kontraintuitive Codierung der thermischen Bildlichkeit er-
klärt sich aus Lévi-Strauss’ Fokus auf die temporale Struktur des Sozia-
len. Bei kalten Gesellschaften handle es sich um

»something like a horologe compared with a steam engine. These ›cold 
societies‹ produce extremely little disorder, that physicists call ›entropy‹, 
and they tend to preserve themselves in their initial state. Incidentally, 
it explains why they seem to us as societies without history or without 
progress.« (Lévi-Strauss zitiert nach Marsalek 2011: 134)

Lévi-Strauss unterscheidet hier ein zyklisches Modell kalter Gesellschaf-
ten von einem linearen Modell heißer Gesellschaften. Kalte Gesellschaf-
ten gleichen demzufolge einer mechanischen Uhr, deren Zeiger immer 
wieder zyklisch an seinen Ausgangspunkt zurückkehrt, weil sie fort-
schrittsbedingte Reibungsverluste durch eine harmonische Aufrechter-
haltung der bestehenden Ordnung zu vermeiden suchen. Durch die rela-
tive soziale Gleichheit der Gesellschaftsmitglieder, aber auch durch klare 
Regeln, Tabus und Institutionen frieren sie alle Anläufe des Wandels 
gleichsam ein. Der Umstand, dass kalte Gesellschaften dazu neigen, in 
ihrem ›ursprünglichen‹ Zustand zu verbleiben, bedeutet nicht, dass sie 
keinen Wandel produzieren – es ist vielmehr der fortschrittsfixierte west-
liche Blick, dem sie als geschichtslos erscheinen.

Weil die heißen Gesellschaften der Moderne Fortschritt als Ideal und 
Motor ihrer Entwicklung internalisiert haben, vergleicht Lévi-Strauss sie 
mit Dampfmaschinen. Wie im nächsten Teilkapitel zu zeigen sein wird, 
ist dieser Status der (Dampf-)Maschine als Metapher für Fortschritt 
und Kontrolle historisch eng an die Dampf- und Hitzetechnologien des  
19. Jahrhunderts gebunden. Heiße Gesellschaften sind insofern einem li-
nearen Zeitmodell verpflichtet, als sie eifrig Fortschritt ansammeln und 
aufgrund ihrer sozialstrukturellen Gegensätze ein Gefälle produzieren. 
Dieser große Energieverbrauch, der – um Lévi-Strauss’ Formulierung auf-
zugreifen – in der Physik als Entropie bezeichnet wird, führt schließlich in 
ihre Auflösung hinein: »Statt Anthropologie sollte es ›Entropologie‹ hei-
ßen, der Name einer Disziplin, die sich damit beschäftigt, den Prozess der 
Desintegration in seinen ausgeprägtesten Erscheinungsformen zu untersu-
chen.« (Lévi-Strauss zitiert nach Kauppert 2008: 71) Die Selbstbeschrei-
bung heißer Gesellschaften, d.h. die Absicht linearen Fortschritts, wird 
durch die Thermodynamik des Sozialen in ihr Gegenteil verkehrt. 

Bei Lévi-Strauss scheinen die Gesellschaftsmodelle jeweils für einen 
Hauptsatz der Thermodynamik zu stehen: Den kalten Gesellschaften 

FEUER, TEMPORALITÄT UND TRANSFORMATION

https://doi.org/10.5771/9783748931256-38 - am 20.01.2026, 05:41:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-38
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


66

entspricht das Ausgleichsaxiom des ersten Hauptsatzes, wonach die ge-
samte Energie in einem geschlossenen System immer konstant bleibt – 
sie kann weder kreiert noch vernichtet werden, sondern nur ihre Er-
scheinungsform ändern. Die heißen Gesellschaften drängen dagegen auf 
die Verwirklichung des zweiten Hauptsatzes der Thermodynamik. Der 
um 1850 von Rudolf Clausius formulierte Entropiesatz besagt, dass der 
Energiefluss von einem heißen zu einem kalten Körper einer einseitigen 
Gerichtetheit folgt (vgl. Neswald 2006). Folglich wird die Entropie in 
einem geschlossenen System immer größer, sodass eine Rückkehr zum 
energetischen Ursprungszustand unmöglich ist.

Die Entropie, die die Desintegrationstendenz heißer Gesellschaften be-
zeichnet und diese mit zunehmender Verschärfung zuverlässig in die Ka-
tastrophe des Hitzetods leitet, ist bereits im Vorgang der Verbrennung 
angelegt. Denn das verbrennende Material wie Holz oder Kohle führt 
zu einer Diffusion und Vermengung der Brennstoffe mit der umgeben-
den Luft, wodurch die Gesamtentropie zunimmt:

»Like time, burning runs in only one thermodynamic direction. There is 
no theoretical reason why some technology might not be one day able to 
reconstruct an object from its ashes, but the odds for it are as crushingly 
minute as those for retrieving the same water molecules from a bucket you 
just poured into the ocean. Fire’s entropy makes complex forms simple.« 
(Durham Peters 2015: 118)

Lévi-Strauss’ Gleichsetzung von Entropie mit Unordnung bzw. Desinte
gration deckt sich mit den geläufigen soziologischen Verwendungsweisen 
des Entropiebegriffs als Negativbegriff von Ordnung. Die zugrundelie-
gende Vorstellung des Sozialen basiert auf einem Druckmodell von ge-
sellschaftlicher Bindungskraft, wonach das Gleichgewicht sozialer Sys-
teme von klaren Gesetzen, Regeln und Tabus abhängt; aus »materieller 
Unordnung in Form dissipierter Energie [wird] auf gesellschaftliche Un-
ordnung geschlossen« (Brunner 1997: 764). Ordnung ist umgekehrt an 
hohe soziale Kontrolle und die Durchsetzung fester Normen gebunden, 
was oftmals die Vorstellung einer zentralen autoritären Steuerungsins-
tanz impliziert. Moderne Gesellschaften gelten Lévi-Strauss als hoch-
gradig entropisch, und zwar weniger mit Blick auf ihren unendlichen 
energetischen Verschleiß von Ressourcen als vielmehr aufgrund ihrer 
überschäumenden Komplexität, in der Regeln, Tabus, Werte und Nor-
men gleichsam verpuffen und keine bindende Kraft mehr innehaben. 

In dieser informationstheoretischen Wendung heißer, d.h. entropischer 
Gesellschaften geht der thermische Gehalt der Entropie unter. Man er-
fährt weder etwas über die stofflich-materielle Thermopolitik heißer und 
kalter Gesellschaften noch über ihre thermische Logik der Transforma-
tion. Indem das Feuer bei Lévi-Strauss umstandslos in ein thermodyna-
misches Maschinenmodell übersetzt wird, wird es zur abstrakten Größe. 

FEUER

https://doi.org/10.5771/9783748931256-38 - am 20.01.2026, 05:41:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-38
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


67

Zugleich aber wird das thermodynamische Denken von Unordnung bei 
Lévi-Strauss dazu mobilisiert, sich von der Vorstellung geschichtlichen 
Fortschritts als einem notwendigen, kontinuierlich verlaufenden Pro-
zess abzugrenzen (Kauppert 2008: 68). Geschichte verläuft für ihn in 
Schüben, ungerichteten Mutationen und Richtungsänderungen, was den 
Fortschritt aus einer wahrscheinlichkeitstheoretischen Sicht als Zufall-
sprodukt erscheinen lässt. Die »Faszinationsgeschichte der Entropie« 
(Neswald 2006) besteht nicht zuletzt darin, dass mit ihr Unordnung auf 
allen Ebenen der Gesellschaft bis hin zum Kosmos denkbar wird. 

Lévi-Strauss gibt uns unter der Hand einen Hinweis auf die Maschi-
nisierung des Feuers in der Moderne, die sowohl auf Gegenstandsebene 
als auch auf der theoretischen Beschreibungsebene mit dem Verschwin-
den des Thermischen einhergeht. Ebenso wie das Alltagsleben moder-
ner Gesellschaften weitgehend ohne offenes Feuer auskommt, wird das 
Feuer als Gegenstand der Soziologie vergessen; diese parallele Entwick-
lung zeigt sich nicht zuletzt im Erfolg des Maschinenparadigmas. Mit der 
Verschiebung vom Feuer zur Maschine bzw. zur Thermodynamik bildet 
sich innerhalb des soziologischen Denkens ein neuer Diskurszusammen-
hang und damit ein ganzes Arsenal neuer Figuren und Metaphern, neuer 
Gründungsszenen, Thermopolitiken und Temporalitätsentwürfe heraus, 
die das thermische Regime des sublimierten Feuers in der Maschine sel-
ten explizit thematisieren, seine Relevanz aber indirekt bezeugen. Dabei 
ergibt sich eine Spannung zwischen der metaphorisch als kalt akzentu-
ierten Maschine und ihrer Gegenfigur des warmen Organismus einerseits 
und der energetischen Ebene der Maschine als hitzebetriebenem Objekt 
andererseits. Hier setzt das folgende Kapitel an.

FEUER, TEMPORALITÄT UND TRANSFORMATION

https://doi.org/10.5771/9783748931256-38 - am 20.01.2026, 05:41:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-38
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	2.1  Feuer und gesellschaftliche Natur-Kultur-Verhältnisse
	2.1.1  Feuer als Gründungsszene des Sozialen
	2.1.2  Feuer als elementares Medium
	2.1.3  Kulturtechniken
	2.1.4  Feuer und Eis

	2.2  Thermopolitiken der Feuerkontrolle
	2.3  Feuer, Temporalität und Transformation
	2.3.1  Mikrotransformationen
	2.3.2  Gesellschaftliche Transformationen


