2. Feuer

2.1 Feuer und gesellschaftliche
Natur-Kultur-Verhaltnisse

Unter den wenigen Soziolog:innen, die sich ndher mit dem Feuer be-
schiftigt haben, sticht vor allem der niederlandische Elias-Schiiler Johan
Goudsblom hervor. In seinem 1992 erschienenen Buch Feuer und Zivi-
lisation geht er von einer kompakten Bestimmung des Feuers aus. Dem-
nach ist das Feuer ein

»Verbrennungsprozef$, der Warme und Licht freisetzt. Sein unmittelbarer
Effekt ist zerstorerisch. Es lost die hochkomplexen Strukturen
organischer Substanzen auf und reduziert sie zu Asche und Rauch.
Dieses Ergebnis ist irreversibel; es ist unmoglich, daf sich die Uberreste
wieder in ihre urspriinglichen Formen und Farben zuriickverwandeln.
[...] Feuer verfolgt auch keinen Zweck. Der VerbrennungsprozefS ist
blind und ziellos; ganz gleich, was er bertihrt: ist das Material entflamm-
bar, wird es verzehrt. Selbstverstandlich ist das Fehlen von Zielgerich-
tetheit nicht nur eine Eigenschaft des Feuers. Dasselbe gilt auch fir an-
dere Naturgewalten wie Regen oder Wind. Aber Feuer hat die seltene
Eigenschaft, sich selbst zu erzeugen: Feuer verursacht Hitze, und Hitze
verursacht wiederum Feuer.« (Goudsblom 2016: 17f.)

Goudsblom bestimmt das Feuer tiber dessen materiellen Effekt auf einen
Gegenstand, der im Zuge der Verbrennung eine Transformation durch-
lauft. Die irreversibel destruktive Wirkung des Feuers erfasst heterogene
organische wie anorganische Materialtypen, die durch das Verbrennen
in eine gleichférmige, nicht mehr unterscheidbare Materialitat iberfithrt
werden: Asche und Rauch.

Mit Blick auf die Diskussionen um die Sozialitdt dieser Verbren-
nungsprozesse eroffnet das Feuer eine im doppelten Sinne elementare
Soziologie: Zum einen, insofern sich am Feuer eine Urszene des Sozia-
len festmacht; zum anderen, weil Feuer sich als wichtigstes »elementa-
res Medium« (Durham Peters 2015: 115) erweist. Vor dem Hintergrund
der wechselseitigen Verschrankung dieser beiden Dimensionen der sozi-
alen Urszene und der Mediengeschichte des Feuers soll in den folgenden
Abschnitten zunichst eine feuerzentrierte Perspektive auf die thermische
Medialitit des Sozialen skizziert werden. Die Medialisierung des Feu-
ers ist immer schon mit seiner Lenkung und Kontrolle verbunden, was
uns zum zweiten Punkt, der gesellschaftlichen Thermopolitik des Feuers
fithren wird. Abschlieflend wird es um die — thermopolitisch fundierte —
Temporalitat des Feuers und die damit verbundene Frage gehen, welche

38

05:4123. O


https://doi.org/10.5771/9783748931256-38
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FEUER UND GESELLSCHAFTLICHE NATUR-KULTUR-VERHALTNISSE

Rolle das Feuer fiir das Denken sozialer Transformation bzw. sozialen
Wandels spielt.

2.1.1 Feuer als Griindungsszene des Sozialen

Als Urszene des Denkens ist uns das Feuer bereits bei Blumenberg be-
gegnet, der in ihm die erste absolute Metapher der Philosophie gese-
hen hatte. Die in der Feuerdefinition Goudsbloms betonte transfor-
matorische Kapazitit des Feuers, seine Bewegung der Vereinnahmung
von Fremdem und dessen materielle Umwandlung werden hier meta-
phorisiert, um die ideellen Dynamiken des Denkens zu beschreiben.
Analog dazu lassen sich aus soziologischer Perspektive feuerbezoge-
ne Grundungsszenen (Farzin & Laux 2014, 2016) ausmachen. Unter
Grindungsszenen verstehen Farzin und Laux Bezugsprobleme sozio-
logischer Theorien, die als szenisch verfasste Miniaturen den Prozess
des Theoretisierens initiieren und strukturieren. Griindungsszenen ha-
ben einerseits die experimentelle Funktion, die Theoriebildung zu in-
spirieren, zum anderen sittigen sie die Theorie mit Ausschnitten sozia-
ler Wirklichkeit, ohne dabei methodisch kontrolliert vorzugehen. Das
Feuer ist ein besonders ergiebiger Ausgangspunkt fur die Formulierung
von Grindungsszenen, weil sich aus dem menschlichen Umgang mit
ihm sowohl materielle wie symbolische Bezugsprobleme der Heraus-
bildung von Sozialitit ergeben. Zwei parallele Grindungsszenen des
Feuers kristallisieren sich heraus: Die erste betont die produktive Rol-
le des Feuers fiir die Organisation der Versammlung, die zweite veror-
tet das Soziale im Verbot des Feuers und kreist damit um seine repres-
sive Funktion.

Die erste Griindungsszene zum Ursprung des Sozialen aus dem Feu-
er wird interessanterweise gerade aus nichtsoziologischer Warte formu-
liert. Am universellen und exklusiv humanen Phinomen des kontrol-
lierten Umgangs mit dem Feuer, so zeigen vor allem anthropologische
und archiologische Studien, bilden sich die elementaren Bedingungen
von Sozialitat heraus: Sowohl die Entwicklung kognitiver und emoti-
onaler Fahigkeiten (Pyne 2001, Twomey 2013) als auch sprachlichen
und kommunikativen Handelns (Goudsblom 1989, Ronen 1998) sowie
kollektiver Kooperation (Goudsblom 2016) gehen demnach auf die mit
dem Feuer verbundene soziale Ausgangssituation zurtick. Diese Situation
setzt fundamentale Formen sozialer Organisation voraus: Um ein Feuer
zu entfachen, aufrechtzuerhalten und zu kontrollieren, braucht es Mate-
rialien, Verhaltensregeln und Kommunikationsweisen, die nur von einer
arbeitsteilig handelnden Gemeinschaft realisiert werden konnen. Feuer
ist aus dieser Sicht ein »facilitator of social connection« (Durham Peters
20135: 135). Die soziale Koordination schliefit ein, dass eine geregelte

39

05:4123. O


https://doi.org/10.5771/9783748931256-38
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FEUER

Abwechslung der Tatigkeiten des Feuerhiitens, des Sammelns und Zu-
fithrens von Brennmaterial erfolgt.

Die Universalitat und die exklusiv menschliche Fihigkeit zur Feuer-
kontrolle, d.h. der Umstand, dass Feuer ausnahmslos in allen bekann-
ten Gesellschaften in kontrollierter Form eingesetzt wird, fithren des-
sen existentielle Rolle vor (Goudsblom 2016: 50). Die Wirme und das
Licht des Feuers sind Eigenschaften, derer der Mensch als Mangelwe-
sen bedarf, um zu iiberleben. Weil der Mensch aus Sicht Gehlens »sin-
nesarm, waffenlos, nackt, in seinem gesamten Habitus embryonisch, in
seinen Instinkten verunsichert« (Gehlen 1958: 8) ist, muss er auf Tech-
nik zurickgreifen, die den natiirlichen Organmangel ausgleicht und als
Verstirkung, Entlastung und Ersatz biologischer Organe fungiert (ebd.:
7). Die Veranderung der Natur durch Technik markiert fiir Gehlen zu-
gleich die Entstehung von Kultur, welche so zur zweiten Natur des Men-
schen wird. Bezogen auf das Feuer sind Warme und Licht keine Mecha-
nismen, die der menschliche Korper autonom bewaltigen kann; weder
verfugt er iiber ein wiarmeregulierendes Fell noch tber lichtstarke Au-
gen, geschweige denn tiber ein Gebiss, das mit Fleisch und Pflanzen in
ausschliefSlich roher Form fertig wird (Wrangham 2009). Aus Gehlens
Perspektive kann das Feuer damit als elementare Form der Technik und
zugleich als Schwelle zur Kultur gelten.

Weil die Feuerpflege nicht unmittelbar, sondern nur vermittelt im eige-
nen Interesse geschieht — bis sich das Feuer fiir die spatere Bedurfnisbe-
friedigung wie Nahrungsaufnahme einsetzen lasst, vergeht einige Zeit —,
steht zunéchst die Selbsterhaltungstendenz des Feuers im Vordergrund.
Die >Pflege« dieses dynamischen nichtmenschlichen Elements, sein Wei-
terbrennen wird gewissermafsen zum vorldufigen Selbstzweck. Gouds-
blom sieht diese »care for something nonhuman, extrabuman« (Gouds-
blom 1989: 160, Herv. i.0.) und die damit verbundene Aufschiebung
der Bedurfnisbefriedigung im Erbe von Norbert Elias als zentrales Cha-
rakteristikum des Zivilisationsprozesses. Dass die Entstehung von Sozi-
alitat an den Zukunftsbezug des Aufschubs gekoppelt wird, ist ein be-
kannter soziologischer Topos, wie ihn etwa Georg Simmel in seiner 1900
erschienenen Philosophie des Geldes (Simmel 2001 [1900]) formuliert.
John Durham Peters betont die Selbstdisziplin und Selbstkontrolle, die
das Feuer voraussetzt und zugleich verstarkt:

»Controlled fire use requires planning, social order, and the ability to
avoid doing the first thing that jumps into one’s head. It presupposes
discipline and constraint, key features of >civilization« or social order
among humans.« (Durham Peters 2015: 123)

Das Feuer tragt damit nicht nur auf individueller Ebene zur Affektkon-
trolle und Disziplinierung bei, sondern wird auch zum organisatori-
schen Knotenpunkt der sozialen Versammlung. In funktionaler Hinsicht

40

05:4123. O


https://doi.org/10.5771/9783748931256-38
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FEUER UND GESELLSCHAFTLICHE NATUR-KULTUR-VERHALTNISSE

verstetigt es die Kollektivierung, indem es sie unabhingig von den Jah-
res- und Tageszeiten moglich macht. Dartiber hinaus wird in diesem so-
zialen Setting qua Gesten, Lauten und Signalen — d.h. durch symbolische
Kommunikation — auf das Feuer reagiert, wodurch soziales Handeln
zunehmend eingeiibt und wechselseitig abgestimmt wird (Goudsblom
1989: 167). Auf dieser Grundlage konnen zukunftige Ereignisse antizi-
piert werden, ebenso wie das Wissen tiber das Feuer innerhalb der Grup-
pe nun uber Moglichkeiten der Tradierung verfugt.

Die zivilisierende Wirkung des Feuers wird bei Goudsblom in Anleh-
nung an Elias zum einen aus dieser inneren Beherrschung der Impulse
und zum anderen aus der Beherrschung der dufSeren Natur abgeleitet,
die eine Zahmung und Inkorporation des Feuers in die Gesellschaft zur
Folge haben. Wie erwihnt, ist die Feuerkontrolle ein sowohl »exklusives
als auch ein universelles Attribut menschlicher Gesellschaften« (Gouds-
blom 2016: §5) —es gibt kein Tier, das Feuer gezielt entziinden und kon-
trollieren kann. Im Anschluss an diese Feststellung der Universalitit for-
muliert Goudsblom ein evolutionires Selektionsargument, wonach das
Spezies-Monopol iiber das Feuer dem Menschen seine Uberlebensgrund-
lage auf der Erde sicherte (Goudsblom 1986).

Doch auch fiir die Machtdynamiken zwischen Menschen ist das Feu-
er ein entscheidender Motor; und hier kommt das inhirent destruktive
Vermogen des Feuers ins Spiel, Landschaften und Lebewesen in kiirzes-
ter Zeit zum Verschwinden zu bringen. Durham Peters schreibt:

»Fire is a subtractive technique, a deleter, a way to make things vanish, an
antidote to the pressure of objects. Fire is where nature goes to disappear; it
is nature’s eraser. Like sound, it exists by disappearing. Dematerialization
is one of fire’s greatest gifts.« (Durham Peters 2015: 119)

Die zerstorerische Wirkung des Feuers ist kaum zu bestreiten, und den-
noch ist Durham Peters’ Rede von der Ausloschung, vom Verschwinden
und von der Dematerialisierung der Natur im Zuge von Verbrennungs-
prozessen etwas irrefithrend, da Feuer nicht einfach nichts hinterlasst,
sondern teils fruchtbare Asche etwa in Form von Vulkanerde, die hoch-
gradig regenerative und produktive Langzeiteffekte fiir die Erde, die
Vegetation und bestimmte Tiere haben kann (Goudsblom 2016: 40f.).

Aus diesem Grund greift eine einfache Gegenuberstellung der pro-
duktiven und der destruktiven, der genuss- und der leidvollen Kapazitat
des Feuers zu kurz. Wie Nigel Clark kritisiert, wird in der Feuerdiskus-
sion hiufig eine dsthetische und produktive Funktion des artisanalen,
d.h. kulturell wertvollen Feuergebrauchs einer destruktiven Funktion der
explosiven Gewalt diametral gegentibergestellt (Clark 2018b). Dagegen
betont Clark nicht nur die Kontinuitdten zwischen Kunst und Kriegs-
fithrung, sondern leitet das moderne Subjekt aus der Pyropolitik der ex-
plosiven Waffen ab:

41

05:4123. O


https://doi.org/10.5771/9783748931256-38
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FEUER

»If manipulating fire has helped forge who we are, then the arrival of the
thermal explosion — within our own historical memory — undoubtedly
brings a new set of demands and opportunities. What might a >thermo-
politics< or a >pyropolitics« of explosive weaponry tell us about the emer-
gence of modern subject, its fears and hopes, its aims and #rajectories
[...]. And how does the conjunction of human bodies and weaponized
explosions articulate, more broadly, with the role that combustion — in
all its forms — has played in the more-than-human becoming of our spe-
cies?« (ebd.: 4, Herv. i.0.)

Die Rolle des Feuers fur die Konstitution des Sozialen beschrankt sich
also nicht auf eine Griindungsszene, sondern muss laut Clark in seiner
thermopolitischen Genealogie nachvollzogen werden. Die destruktiven
Eigenschaften des Feuers haben hochgradig produktive Effekte sowohl
fir die Herausbildung von Subjektivitit als auch fiir die Neuformatio-
nen mehr-als-menschlicher Beziehungen. Ausgehend von Foucaults Per-
spektive einer biopolitisch modulierten Anatomie der Macht, die sich
u.a. auf dem Ubungsplatz der (feuer-)bewaffneten Infanterie formiert,
geht Clark mit seinem Interesse an der Feuerwaffe selbst tiber den le-
bendigen Korper hinaus. Es geht ihm um die »inhuman explosive po-
wer with which the human body was in the process of joining forces
— in the emergence of a new disciplinary regime.« (ebd.) Wahrend hier
das Zusammenwirken der destruktiven Feuerwaffe mit der Produkti-
on eines mehr-als-menschlichen Disziplinarregimes verhandelt wird, er-
scheint in der zweiten Griindungsszene die Repression des Feuers als Ur-
sprung des Sozialen.

In seiner Psychoanalyse des Feuers versucht Gaston Bachelard zu-
nichst eine Antwort darauf zu finden, warum das Feuer innerhalb der
Soziologie so konsequent ignoriert wird. Er notiert, dass das Feuer »kein
wissenschaftliches Objekt mehr« sei (Bachelard 2007 [1949]: 6). Zwar
sei es jahrhundertlang untersucht, dann aber plotzlich zergliedert und
als Problem ausgegrenzt worden, ohne je eine »Losung« gefunden zu
haben (ebd.: 7). Im Ergebnis lastet auf dem Feuer ein »triigerisches Ge-
wicht unhinterfragter Werte«, womit Bachelard treffend die Kombinati-
on aus Desinteresse, unreflektierter Naturalisierung und Mythenbildung
benennt, von der auch die Soziologie nicht unberiihrt bleibt (ebd.: 11).
Im Ergebnis erscheint das Feuer intuitiv als universale, zeitlose, vorso-
ziale Kraft, die sich dem soziologischen Diktum entzieht, Soziales aus
Sozialem zu erkldren. Aufgrund dieser gangigen Klassifikation als rohe
ewige Naturgewalt argumentiert Clark gegen die Bezeichnung des Feu-
ers als >Kraft« (force), um solche naturalisierenden Untertone und den
damit verbundenen Ausschluss aus dem Bereich des Sozialen zu vermei-
den (Clark 2012: 262).

Bachelard fiihrt das Feuer ausdriicklich nicht als natiirliche, sondern
als genuin soziale Wesenheit ein (Bachelard 2007 [1949]: 17). Weil es

42

05:4123. O


https://doi.org/10.5771/9783748931256-38
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FEUER UND GESELLSCHAFTLICHE NATUR-KULTUR-VERHALTNISSE

zum Gegenstand eines allgemeinen Verbots wird, kommt die soziale Re-
striktion vor der eigentlichen Erfahrung mit dem Feuer zustande: Im
warnenden Schlag des Vaters »schldgt (das Feuer) zu, ohne dass es erst
brennen miisste« (ebd.: 18). Das Ziel von Bachelards Psychoanalyse des
Feuers besteht darin, das »Unbewusste des wissenschaftlichen Geistes«
(ebd.: 17) zu ergriinden, das dafir sorgt, bei der Beschiftigung mit dem
Feuer immer wieder in naturalisierende >Anschauungen« und >Uberzeu-
gungen« zu verfallen. Dabei verbleibt er nicht in einer psychoanalyti-
schen Hermeneutik des Verdachts, sondern sieht in der affektiven Auf-
ladung des Feuers intellektuelle Urspriinge, die mit der Materialitdt des
Feuers zusammenhingen. Die »poetischen Bilder« des Feuers entstehen
in einer Zone der materiellen Trdumereien, die eine notwendige Vorstu-
fe jeder intellektuellen Kontemplation bilden. Es ist die konkrete Prasenz
des Feuers, die die »eine ganz besondere Aufmerksamkeit« erzeugt: »[...]
man muss sich hinsetzen, man muss sich ausruhen, ohne einzuschlafen,
man muss die Traumerei der spezifischen Situation akzeptieren.« (ebd.:
23) Ahnlich wie Blumenberg entwirft Bachelard eine Griindungszene des
Denkens, welche aber an die konkrete Anwesenheit des Feuers gebunden
ist. Schon das Kind nehme am Kamin die Denkerpose ein, den Kopf auf
die Hande gestitzt, den Blick schweifend und zugleich fokussiert. Trotz
seiner Bestimmung des Feuers als soziale Wesenheit weist Bachelard ihm
mit diesen Beschreibungen einen geradezu antisozialen Charakter zu, da
die Prisenz des Feuers einen Automatismus individuellen Triumens und
Denkens in Gang zu setzen scheint.

Am Feuer nicht das Kochen und Kimpfen, sondern vor allem das
Traumen und Denken anzulagern, ist allerdings eine bewusste Spitze ge-
gen technisch-funktionalistische Erklarungen der Feuerevolution. Daran
macht sich Bachelards Anthropologie fest, die auf der Setzung beruht,
dass der Mensch ein » Geschopf des Begehrens, nicht des Bediirfnisses«
ist (ebd.: 24). Am Beispiel des vergoldeten Kuchens macht Bachelard
deutlich: Das Feuer »beschriankt sich nicht darauf, die Speisen zu garen,
es macht sie knusprig« (ebd.). Bereits die Tatigkeit des Feuermachens ist
eine »Kunst des Schiirens« (ebd.: 16), die keineswegs in der technischen
Apparatur zur Sicherung des Uberlebens aufgeht. In dieser Weise wird
es moglich, die Dimension des Begehrens, des Genusses und des Sinn-
lich-Asthetischen zu denken, in der auch die Moglichkeit des »thermal
delight« (Heschong 1979) durch das Feuer enthalten ist — also des sinn-
lichen Genusses von Warme und Kihle als architektonischen Raumqua-
lititen (Ong 2012).

Wihrend die erste Griindungsszene der feuerzentrierten Versammlung
die Produktivitit des Feuers betonte, kondensiert sich die zweite Griin-
dungsszene Bachelards im viterlichen Schlag auf die Finger des Kindes,
die sich forsch der Flamme ndhern wollen. Sie geht von einer negati-
ven, repressiven Logik des Verbots aus. Obwohl sich diese Perspektive

43

05:4123. O


https://doi.org/10.5771/9783748931256-38
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FEUER

mit Blick auf die konkrete Medialitdt des Feuers als wenig zielfiihrend
erweist, weil sie das Feuer in all seinen Formen auf ein Symbol fir das
Verbot reduziert, besteht ihr Gewinn darin, den isthetischen und den
Genusscharakter des Feuers herauszustellen. Mit Bachelard konnen wir
aulerdem festhalten, dass das logische Aquivalent zur Auffassung des
Feuers als urspriingliche Naturkraft seine Mythisierung ist, die in ih-
ren vielfaltigen Spielarten frith aus anthropologischer und ethnologi-
scher Perspektive untersucht wurde (Frazer 1976 [1870]), Lévi-Strauss
1968). Interessanterweise kommt es in der aktuelleren popularen Wis-
senschaftsliteratur zu einer Erneuerung von Feuermythen, etwa wenn der
Anthropologe Richard Wrangham in seiner sogenannten Kochhypothe-
se das » Catching fire« — und insbesondere das Kochen — als eindeutigen
physiologischen Ursprung der Menschwerdung identifiziert (Wrangham
2009). Dies ist umso bemerkenswerter, als Wrangham eine Demetapho-
risierung von Lévi-Strauss Ansatz anstrebt, der im Kochen den symboli-
schen Ursprung von Kultur ausgemacht hatte. Obwohl Wrangham sein
szientistisches Narrativ so von allen mythisch-metaphorischen Anklin-
gen zu bereinigen versucht, erhilt es durch durch die Konstruktion eines
»idealized species-formative moment set in the past« (Schrempp 2011:
109) selbst eine starke mythische Farbung.

Auch wenn diese Arbeit die Intuition einer Demetaphorisierung des
Thermischen teilt, kann es einer Soziologie der Temperierung selbstver-
standlich nicht darum gehen, das Feuer mit Belegen aus der Archiolo-
gie und Anthropologie als wahren Ursprung des Sozialen zu behaupten.
Vielmehr mochte ich im Folgenden den medientheoretischen Pfad wei-
terverfolgen, um die Materialitit des Feuers in ihren Implikationen fiir
die materielle Textur des Sozialen fassen zu konnen.

2.1.2 Feuer als elementares Medium

Die arbeitsteilige Kooperation der Feuergemeinschaft richtet sich von
vornherein an der Materialitit, insbesondere an der Medialitit des Feu-
ers aus. Als eines der Elemente wird das Feuer in seiner Eigenschaft, Ma-
terie zu transformieren, zum Medium des Sozialen, welches nun als inha-
rent thermisches Phanomen sichtbar wird. Elementare Medien wie das
Feuer sind fiir Durham Peters nicht nur Trager symbolischer Botschaf-
ten, sondern vor allem Infrastrukturen, die gesellschaftliche Natur-Kul-
tur-Verhiltnisse prozessieren. Dem Feuer kommt dabei die Rolle eines
Ubermediums zu:

»Fire is a medium because it is an enabling environment for ash and
smoke, ink and metal, chemicals and ceramics. Teamed with technique,
fire makes matter malleable, turning ores into tools, cold climates into
warm ones, darkness into day [...]. Fire is the mother of tools as well

44

05:4123. O


https://doi.org/10.5771/9783748931256-38
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FEUER UND GESELLSCHAFTLICHE NATUR-KULTUR-VERHALTNISSE

as a tool itself, a medium as well as the precondition for almost all hu-
man-made media. Fire is a meta-medium.« (Durham Peters 2015: 117f.)

Die Medialitat des Feuers macht sich also an seinem Charakter als En-
vironment fiir hetergogene — feste, flissige und gasformige — Materialien
und Stoffe fest. Zugleich entfaltet sich seine Medialitit erst durch eine
doppelte Technizitit: Das Feuer ist Werkzeug und gleichzeitig das Werk-
zeug von Werkzeugen, Medium und Metamedium, indem es zur treiben-
den Kraft der Transformation und Ausdifferenzierung von elementaren
Medien bis hin zu digitalen Medien wird.

In Durham Peters’ Bestimmung sind zwei Prinzipien der Temperierung
angelegt, die spater thermopolitisch brisant werden: Zum einen ist die
Hitze des Feuers ein atmospharisches Prinzip, bei dem es um die Vertei-
lung, Abschwichung und Regulierung der Hitze und seine Umwandlung
in angenehme Wirme geht. Die Praktiken der >Zihmung, d.h. der ausglei-
chenden Temperierung der extremen Hitze bestehen in einer Medialisie-
rungsarbeit, die mit zunehmender Kontrolle iiber das Feuer immer weiter
perfektioniert wird. Zum anderen geht es um eine Konzentration, Kana-
lisierung und Lenkung des Feuers, die seine Hitze nicht mildern und aus-
gleichen, sondern steigern sollen. Diese verstirkende Funktion wird nicht
nur bei Techniken wie dem Werkzeugbau, sondern insbesondere auch
bei Feuerwaffen wichtig. Solche spezifischen Funktionen gehen in Peters’
emphatischer Rede vom tibergreifenden Metamedium tendenziell unter.

Statt das Feuer als Metamedium zu beschworen und so einer me-
dientheoretischen Mythenbildung Vorschub zu leisten, geht es hier eher
um die Frage, wie die medialen Eigenschaften extremer Hitze in kom-
munikativer und kooperativer, aber auch gezielt destruktiver Weise or-
ganisiert werden. Aus der Perspektive elementarer Medien ist dies eine
praktische Herausforderung, deren Bearbeitung die Koordinaten sozia-
ler Ordnung und Unordnung grundlegend strukturiert. Das Soziale ist
aus dieser Sicht nicht nur begriindet in symbolisch-zeichenhaften For-
men, sondern auch der Effekt eines konkreten, materiellen Problems. Die
soziale Grundungsszene und die Medialitat des Feuers fallen hier zusam-
men und lassen die Konturen der inhirent thermischen Medialitdt des
Sozialen erkennbar werden.

Am Beispiel von Lévi-Strauss’ kulinarischem Dreieck mochte ich nun
aufzeigen, wie mithilfe des medientheoretischen Konzepts der Kultur-
techniken der materielle Gehalt der vordergriindig symbolisch-metapho-
rischen Logik des Dreiecks erschlossen werden kann. Ziel dieser materia-
listischen Lektiire ist es, die konkrete transformierende Rolle des Feuers
zu erfassen, um im Anschluss daran zu zeigen, welche analytischen Ver-
luste mit der vorschnellen Ubersetzung von Selbst- in Fremdreferenz,
von der Mikrotransformation in die gesellschaftliche Transformation,
von der Materialitdt in die Metapher einhergehen.

45

05:4123. O


https://doi.org/10.5771/9783748931256-38
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FEUER
2.1.3 Kulturtechniken

Lévi-Strauss hat sein kulinarisches Dreieck mit den Eckpfeilern roh, ge-
kocht und verfault aus einer Analyse der Ursprungsmythen des Feuers
entwickelt (Nahum-Claudel 2018: 220). Das Dreieck funktioniert inso-
fern metaphorisch, als das Rohe am Pol der Natur und das Gekochte
am Pol der Kultur angelagert ist. Ausschlaggebend fiir die Zuordnung
zu Natur oder Kultur sind aber entgegen der dominanten und auch von
Lévi-Strauss selbst vertretenen Lektiireweise nicht nur die Mythen be-
stimmter Kulturen, sondern auch die materiellen Arrangements, die die
Uberginge zur Kultur organisieren. So definiert Lévi-Strauss drei Modi
des Kochens — Sieden, Braten, Rauchern —, fiir deren Bestimmungen er
sich von ihren etablierten Bedeutungen l6st. Demnach sind fiir die Ver-
ortung der drei Zubereitungsweisen auf der Achse Natur/Kultur auch
technologische Mittel wie Topfe, Medien der Transformation wie Feu-
er, Wasser und Luft und die durch sie hergestellten Abstinde zur Nah-
rung wichtig.

Erst die Vermittlung des Feuers durch das Medium des Topfs sowie
durch das Hilfsmedium des Wassers macht das Kochen zur kulturel-
len Tatigkeit. Es ist vor allem die >Container Technology« des Topfs,
die den Ubergang zur Kultur markiert — und zwar weil er mit seiner
Umwelt in einen kontrollierten Austausch tritt. » Container technolo-
gies show media at their most environmental«, hilt Durham Peters
fest (2015: 140)." Denn es handelt sich beim Container nicht um ei-
nen abgeschlossenen Raum, sondern um ein raumliches Gefiige, das
sich iiber sein negatives Aquivalent definiert: Der Topf hat einen De-
ckel, der Geschlossenheit ermoglicht und zugleich unterbricht. Er ist
dazu geschaffen, die Hitze von aufSen zu empfangen und in seinem
Inneren zu konzentrieren. Zudem enthilt er Wasser, das als zweites
Medium fungiert, weshalb Lévi-Strauss von einer doppelten Media-
lisierung spricht. Diese erhoht den Grad der Kulturalitdt und macht
den Topf zum paradigmatischen Kulturgegenstand. Wahrend gebrate-
ne bzw. gegrillte Nahrung unter unmittelbarer Einwirkung des Feu-
ers und mit diesem »in einem Verhiltnis der nicht vermittelten Ver-
bindung« (Lévi-Strauss 1973: 513, Herv. i.0.) steht, entspringt die
gesottene Nahrung einem »doppelten Vermittlungsprozef$«, namlich

1 Durham Peters bestimmt Container Technologies in einem sehr weiten Sin-
ne: »Container technologies included »cellars, bins, cisterns, vats, vases,
jugs, irrigation canals, reservoirs, barns, houses, granaries, libraries, [and]
cities< as well as more abstract containers such as language, writing, ritual,
and families. The nineteenth century saw perhaps the biggest leap forward
due to the chemical preservation of foodstuffs and audiovisual recording,
which made it possible to capture and replay events in time.« (Durham Pe-
ters 201 §: 140)

46

05:4123. O


https://doi.org/10.5771/9783748931256-38
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FEUER UND GESELLSCHAFTLICHE NATUR-KULTUR-VERHALTNISSE

erstens durch das Wasser, das sie umgibt, und zweitens durch das Be-
hiltnis, das beides umschlief3t (ebd.).

Ausgehend von diesen technologischen Arrangements kann das Ko-
chen als Kulturtechnik verstanden werden. Mit dem »posthermeneuti-
schen« (Siegert 2013b: 53) Konzept der Kulturtechniken reformuliert
Bernhard Siegert das frithe ingenieurwissenschaftliche Verstdndnis von
Kultur als agrarischer Urbarmachung des Bodens.> Indem die hiufig ge-
trennten Dimensionen von Medien, Kultur und Technik im Kulturtech-
niken-Begriff kurzgeschlossen werden, sollen die Oppositionen von Me-
dien und Kultur sowie von Technik und Kultur problematisiert werden
(Siegert 2011: 97). Maye definiert Kulturtechniken in einem dhnlichen
Sinne als »Praktiken und Verfahren der Erzeugung von Kultur«, die die
Aufmerksamkeit auf die »technische(n) Apparate, Instrumente und Ar-
tefakte der Kultur« lenken (Maye 2010: 121f.).

Zu den Kulturtechniken zdhlt Siegert einerseits » Techniken des Bild-,
Schrift- und Zahlgebrauchs«, womit er an den klassischen Medienbegriff
ankniipft; zum anderen strebt er dessen Ausweitung an, indem er Kul-
turtechniken als »Medien der Konstitution von historisch variablen Kultu-
ren — und damit von Wirklichkeiten« versteht (Siegert 2013b, Herv. i.0.).
Kulturtechniken begriinden bestimmte Medienkonzepte, gehen diesen
aber in praktischer Hinsicht voraus: Gekocht wurde beispielsweise vor
dem Konzept der Kiiche, wie Siegert im Anschluss an Thomas Macho
festhalt (Siegert 2013a: §8). Daran schliefst Siegert mit Bezug auf Michel
Serres eine dritte, noch grundlegendere mediale Dimension von Kultur-
techniken an. Demnach beginnt jede Kultur mit Unterscheidungen wie
innen/auflen, rein/unrein oder Mensch/Tier (ebd.: 61). Diese Unterschei-
dungen werden tiber Medien wie z.B. die Tiir prozessiert, die zwischen
innen und aufSen vermittelt und daher keiner der Seiten eindeutig zuge-
ordnet werden kann. Stattdessen nimmt sie die Rolle des medialisieren-
den Dritten ein. Medien mit dieser Funktion stellen fiir Siegert elemen-
tare Kulturtechniken dar.

Dass in dieser Bestimmung die Teilbegriffe Kultur, Medium und Tech-
nik immer »zusammen auf dem Spiel« stiinden, macht den Begriff der
Kulturtechniken zu einem redundanten Begriff, so Erhard Schuttpelz’
Einwand (Schiittpelz 2006: 90). Alle Techniken seien aus dieser Per-
spektive Kulturtechniken, da es kein Kriterium mehr gebe, um Medien-
techniken voneinander zu differenzieren. Daher laufe die Diskussion um
Kulturtechniken auf eine »allgemeine Techniktheorie« hinaus, wie sie

2 Dieser Strang innerhalb der Medienwissenschaften war vom Impuls gelei-
tet, der von Kritischer Theorie und Hermeneutik dominierten Medientheo-
rie (Nachkriegs-)Deutschlands zu entkommen, die sich durch eine Tendenz
zur Technikfeindlichkeit und ein ungebrochenes Vertrauen in die kommu-
nikative Vernunft auszeichnete (Siegert 2013a: 53f.).

47

05:4123. O


https://doi.org/10.5771/9783748931256-38
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FEUER

in Marcel Mauss’ Begriff der Korpertechniken und ihrer tibergreifen-
den Fundierung in der antiken techné angelegt ist (ebd.).> Auch Siegert
versteht Kulturtechniken als eng mit Koérpertechniken im Mauss’schen
Sinne verwoben und zielt damit auf den kulturell spezifischen Gebrauch
des Korpers im Rahmen von Techniken wie Riten, Didtiken und Hygi-
ene (Siegert 2011: 98).

Dass aber nicht alle Kulturtechniken einfach aus Korpertechniken ab-
leitbar sind, macht Siegert am Beispiel des Kochens deutlich. Ohne Topf
ist Kochen nicht moglich, und der Topf ist kaum als Verlingerung des
Korpers (etwa der Hand) zu sehen. Er ist nicht auf die Mimesis von
Dingen und Phinomenen aus der Natur riickfithrbar, sondern gehort
zum Bereich der techné, der weitere Objekte wie Besteck, Geschirr, Krii-
ge etc. einschlieflt. Auch wenn mediale Erweiterungen des Menschen in
dieser Weise nicht mehr auf eingleisige und lineare Weise gedacht wer-
den, »sondern wechselseitig und rekursiv in einer zyklischen Vermitt-
lung zwischen Zeichen, Personen und Dingen« (Maye 2010: 124), so
gehen sie in medienanthropologischer Manier immer noch vom Men-
schen als Zentrum aus. In diesem Verstiandnis bleiben Korpertechniken
weitgehend auf bewusste, reflexive und planvolle Manifestationen kor-
perlicher Handlungen und ihrer Vermittlung via Techniken beschrankt.
Auch Macho sieht das Kennzeichen von Kulturtechniken in ihrer symbo-
lischen Arbeit, ihrer Rekursivitit und ihrem »potentiellen Selbstbezug«
(Macho 2007: 53). Er unterscheidet klar zwischen Kulturtechniken ers-
ter und Kulturtechniken zweiter Ordnung, wonach es zwar moglich ist,
Filme tiber Filme zu machen oder Biicher iiber Biicher zu schreiben, nicht
aber, das Feuer beim Feuermachen zu thematisieren oder beim Kochen
das Kochen zu reflektieren. Mit Blick auf das Kochen widerspricht Sie-
gert dieser Unterscheidung Machos:

»Granted, you cannot thematize the making of fire while making fire,
but this certainly does not apply to cooking, at least not if you pay heed
to Claude Lévi-Strauss’s structuralist analysis. Cooking, a differentiated
set of activities linked to food preparation, is both a technical proce-
dure that brings about a transformation of the real and a symbolic act
distinct from other possible acts [...]. Because it is constituted by struc-
tural differences cooking does indeed thematize cooking in the act of
cooking.« (Siegert 2013a: 59f.)

3 In dieser Allgemeinheit und in der Betonung der kulturellen Kontingenz
der Techniken sieht Schiittpelz aber auch eine Stirke: » Techniken, >téchnaic
sind durch Anweisungen, Nachahmung und Training lernbare und lehrba-
re niitzliche Praktiken jeder Art, bei denen man weifs, was man tut, und tut,
was man weifS, ohne sie auflerhalb ihrer Nutzlichkeit begriinden zu miissen
oder zu konnen, seien sie materielle, verbale, mediale oder rituelle Techni-
ken.« (Schiittpelz 2006: 90)

48

05:4123. O


https://doi.org/10.5771/9783748931256-38
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FEUER UND GESELLSCHAFTLICHE NATUR-KULTUR-VERHALTNISSE

Siegert versucht hier, das Kochen in den Bereich des Selbstreferentiellen
zu retten, indem er die komplexen Teilschritte des Kochens betont, in
denen sich dessen materielle und symbolische Ebene tiberkreuzen. Kul-
turtechniken tiber ihre symbolische Selbstreferenz zu definieren, grenzt
den breiten Begriff zwar ein, geht aber ebenfalls mit Verkiirzungen ein-
her. Als derart bestimmte Kulturtechniken konnen nur Lesen, Schreiben,
Rechnen, Malen, Komponieren und allenfalls noch Digitalitit gelten,
wodurch sich bei aller medientechnischen, ja mitunter medientechni-
zistischen Verve »wider die Diskursivierung der Kultur« (Bredekamp
& Kriamer 2003) das klassische biirgerliche Kulturverstindnis wieder
einschleicht. Nichtmenschliche Akteure, Dinge und Objekte haben da-
rin keinen Platz, wodurch ihr medientechnischer Beitrag zur Entstehung
von Kulturen ausgeblendet bleibt.

Schiittpelz modifiziert und erweitert dieses subjektzentrierte Verstand-
nis der Korpertechniken mithilfe des Milieubegriffs. Dafur legt er ei-
nen Ausschnitt aus dem bislang nur auf Franzosisch vorliegenden Text
Techniques, technologie et civilisation von Mauss zugrunde, den er aus-
schnittweise ubersetzt:

»Techniques, technical instruments and procedures travel. Throughout
they are social matter that is genuinely expansive. By nature, techniques
tend to become general and to multiply across human populations. They
are the factors and causes, means and ends of what is called >civilisations,
and moreover of a progress that is not only social but human (i.e. a
matter of mankind). And this is why. Religion, law, economy are
limited to each society. Even when they spread, they are the means for
a community for acting on itself. In contrast, the techniques are the
means, and a material means, for a society to act on its environment
(milieu). Thus, they are a compromise between nature and mankind
(Phumanité).« (Mauss zitiert und uibersetzt nach Schiittpelz 2018: 1)

Die materiellen Techniken sind also fir Mauss nicht linger exklusiv
menschliche Techniken, sondern als eine Art Kompromiss zwischen Na-
tur und Mensch zu verstehen; als Kompromiss, der erst tiber den Begriff
des Milieus verstandlich wird. Zur Verortung des Milieubegriffs, wie ihn
Mauss hier verwendet, bringt Schiittpelz die Unterscheidung zwischen
einem internen und einem externen Milieu von Techniken ins Spiel, wie
sie fuir die Frithformen franzosischen 6kologischen Denkens pragend
war (ebd.: 2). Das externe Milieu umfasst »materielle«#, d.h. biologi-
sche, chemische und physikalische Techniken, die in entsprechenden Mi-
lieus operieren, z.B. beim Drogengebrauch oder bei der Waffenphysik.

4  Der Begriff des Materiellen ist hier leicht irrefithrend, da Korpertechniken
ebenfalls iiber eine Materialitit verfiigen. Um den Unterschied zu den stir-
ker sprachlich akzentuierten Korpertechniken zu betonen, iibernehme ich
den Begriff.

49

05:4123. O


https://doi.org/10.5771/9783748931256-38
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FEUER

Das interne Milieu zielt auf die sprachlich und rituell verfassten Korper-
techniken, die »elementary techniques of concerted action with others«
(ebd.). Der Mensch kann also selbst zu einem externen Milieu werden,
in dem sich mechanische, biologische und physikalische Prozesse abspie-
len. Eingeleitet wird dieser Prozess jedoch in der Regel durch klassisch
interaktive, d.h. interpersonelle Korpertechniken.

Ausgehend von Lévi-Strauss ordnet Schiittpelz dem externen Milieu
>heifle Techniken< und dem internen Milieu >kalte Techniken« zu, was in
bewusster Abgrenzung zur Lévi-Strauss’schen Systematik heifSer und kal-
ter Kulturen erfolgt. Diese kategorische Unterscheidung, auf die wir spater
noch ausfithrlicher zu sprechen kommen werden, verdecke den Umstand,
»dass alle Gesellschaften gleichermaflen kiinstlich und medialisiert (gewe-
sen) sind« (Schiittpelz 2006: 107, Herv. i.0.). Noch deutlicher heifst es:

»Lévi-Strauss himself acknowledges there are no >cold societies<, which
means there are no societies that are not based on the accumulation of
technical skills and making the most of accumulating practical know-
ledge about their environment, and altering their environment by prac-
tical knowledge. But if there are no >cold societies< in the strict sense,
it doesn’t make sense to carve out a section of >hot societies<.« (Schiitt-
pelz 2018: 4)

Indem Schiittpelz die Begriffe heifSer und kalter Techniken konsequent
energetisch verwendet, kann er diese von der eurozentrischen Zuord-
nung heifler und kalter Gesellschaften entkoppeln. HeifSe Techniken
zeichnen sich dadurch aus, dass sie schier endlos ineinander verschach-
telt und aufgehduft werden konnen. Sie operieren im Rahmen aufei-
nander aufbauender Ketten aus modularen Einheiten, die als Ganzes mit
mehreren Teilen in raumzeitlichen Gefiigen organisiert sind. Je mehr sie
akkumuliert werden, desto mehr Energie benotigen und produzieren sie
— Schiittpelz zeichnet hier eine Linie vom Feuer tiber die Tierzucht hin zu
fossilen Energien. »Fortschritt« ist aus dieser Perspektive nichts anderes
als diese Akkumulation und Implementierung von Techniken in Techni-
ken (ebd.: 3). Als kalte Techniken werden dagegen sprachlich und ritu-
ell bzw. interaktiv funktionierende Korpertechniken wie z.B. wie Sport,
Kunst oder Rhetorik verstanden. Sie konnen zwar auch aus modula-
ren Einheiten bestehen, sind aber nicht akkumulierbar. Thre Aufhiufung
kann allenfalls hybridisierte und modifizierte Techniken hervorbringen,
was eine »fortlaufende Zyklisierung der Kiinstlichkeit materieller, medi-
aler und ritueller Techniken« (Schuttpelz 2006: 105) notwendig macht.

Im Anschluss an Latour macht Schiittpelz Kulturtechniken als rekur-
sive Operations- und Ubersetzungsketten stark (ebd.: 95). Unter Einbe-
zug der >materiellen< Techniken, die zum externen Milieu gehoren, kon-
nen wir in dieser Weise eine Erweiterung des Kulturtechniken-Begriffs
auf nichtmenschliche, nichtbewusste und nichtkontrollierte Aspekte des

50

05:4123. O


https://doi.org/10.5771/9783748931256-38
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FEUER UND GESELLSCHAFTLICHE NATUR-KULTUR-VERHALTNISSE

Korpers wie etwa die Verdauung vornehmen. Anders als die Korpertech-
nik der Diidtik mit ihren Theorien und Regeln der Einnahme bestimmter
Nahrungsmittel ist die Verdauung als materielle Korpertechnik nicht di-
rekt steuerbar. Ausgehend von Lévi-Strauss’ Kontrollmedium des Topfs
konnen wir dem Feuer dementsprechend eine weitere mediale Funkti-
on hinzufiigen: Der physikalische Prozess der Verbrennung ist verbun-
den mit dem biologischen System des menschlichen Metabolismus. Wie
Richard Wranghams Kochhypothese nahelegt, wird die Verdauungsar-
beit teilweise an die Feuerenergie — die Hitze — delegiert. Diese Delegati-
on ist an sich bereits ein mediatisierender Prozess. Hitze wird zum Me-
dium, indem sie eine Verbindung zwischen verschiedenen Entititen bzw.
Korpern, eine Ubersetzung von Energiefliissen jenseits der bewussten
Kontrolle dieser Korper herstellt. Statt als >passive« »Filter« zu fungie-
ren, sind Objekte wie der Topf »mediators triggering other mediators«
(Latour 2005a: 59). Aus dieser Sicht konnen wir Feuer, Wasser, Topf und
Verdauung beschreiben als »concatenations of mediators where each
point can be said to fully act« (ebd.). Wie Schiittpelz betont, wird mit
dieser Latour’schen Perspektive auf diese »sehr viel kleinteiligeren me-
dialen >Ubersetzungsketten«« die Annahme voneinander getrennter Ein-
zelmedien obsolet (Schiittpelz 2006: 97). Es ist also nicht mehr das zen-
trale Medium des Feuers, das vom Menschen orchestriert und durch
menschliche Kulturtechniken wie das Kochen vermittelt wird, sondern
diese werden in ihrer operativen Verkettung als symmetrische Mediato-
ren fiir die jeweils anderen Aktanten wichtig.

Die materiale Organisation des Feuers erlaubt es uns, die spezifische
Temperaturarbeit des Kochens auf einem Mikrolevel nachzuvollziehen
und entgrenzt das menschliche Subjekt, welches jetzt ein Faktor von
vielen in einem Netzwerk der Temperaturarbeit darstellt. Am Kochen
wird deutlich, dass Feuer immer schon die Vermischung von Natur und
Kultur ist; eine Vermischung, die von materialen Konstellationen ab-
hingt: »Fire is a key case of a fertile interaction of the human and the
nonhuman, and one of our oldest actor networks.« (Durham Peters
20135: 122) In seiner Eigenschaft als Metamedium verschaltet das Feu-
er eine ganze Reihe klassischer Kulturtechniken wie Kochen, Werkzeug-
bau und Metallurgie, aber es wird auch zum medialen Knotenpunkt
nichtmenschlicher Kulturtechniken wie der Verdauung oder zufalligen
Waldbrianden mit dem Ergebnis der Regeneration der Fauna. Ganz in
diesem Sinne zieht Durham Peters eine Linie vom offenen Feuer als ele-
mentarem Medium hin zur digitalen Cloud als >komprimiertem« Me-
dium des Feuers.

Das Feuer ist nur ein Beispiel fiir eine mehr-als-menschliche Kultur-
technik. Sowohl als Metapher wie auch als materielles, insbesondere
mediales Phanomen evoziert es sein Gegenbild des Eises. Ich mochte die
Erorterung der elementaren Kulturtechniken in aller Kiirze um das Eis

ST

05:4123. O


https://doi.org/10.5771/9783748931256-38
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FEUER

erweitern, um im Anschluss die jeweiligen Effekte auf die Metaphernbil-
dung skizzieren zu konnen.

2.1.4 Feuer und Eis

Im Gegensatz zum abstrakten Begriff der Kailte hat Eis eine konkrete
positive Gestalt, die die physikalische Annahme der >eigentlichen< ma-
teriellen Abwesenheit seiner thermischen Kapazitit, der Kilte, in Frage
stellt. Abseits der modernen industrialisierten Gesellschaft hat Marcel
Mauss das Eis als wichtigen Teil der sozialen Morphologie innerhalb von
»Eskimogesellschaften«s analysiert. Fiir die Polargesellschaften stellt das
Eis einerseits eine massive Gefahr dar, insofern das eisbedeckte Meer die
Jagd verunmoglicht und Wanderungen notwendig macht, bei denen ab-
brechende Eisberge lebensbedrohlich werden konnen (Mauss 1974: 209).
Dass die Bannung der mit dem Eis verbundenen Gefahren durch Feuerwaf-
fen erfolgt (ebd.: 210), zeigt, dass Feuer und Eis einander wechselseitig evo-
zieren, um technisch und sozial nutzbar gemacht werden zu konnen. Wenn
das Fis im Frithling schmilzt, wird fur die Polargesellschaften zwar end-
lich wieder die Waljagd moglich, aber ein zu schnelles Schmelzen vertreibt
die begehrten Robben und Walrosse (ebd.: 209). Mauss gibt hier eine Idee
von der fragilen Ordnung des Eises, die nicht menschlich herstellbar ist.
Die Bannung des Eises hat klare Grenzen, weil es zu einem gewissen Grad
unbeherrschbar ist; es ldsst sich durch Feuer nicht einfach bekampfen.

Trotz dieser Feindlichkeit und Unbeherrschbarkeit des Eises treten
die Polargesellschaften in ein symbiotisches Verhaltnis zu ihm ein.® Wie
europiische Forschungstruppen in entsprechenden Gebieten einsehen
mussten, beschwert die Bereitstellung moderner Ausriistungen den Ge-
sellschaften keine bessere Lebens- oder Ernahrungsweise. Denn diese,
s0 Mauss, beruht auf einer »beachtliche[n] Anwendung der Gesetze
der Biophysik und des notwendigen symbiotischen Verhiltnisses zwi-
schen den Tierspezies« (ebd.: 207). Es handelt sich um ein »wirkliche[s]
Symbiosephdnomen«, insofern die jeweiligen Gruppen Verhaltenswei-
sen der von ihnen gejagten Tiere imitieren, etwa durch ihren Wechsel
der Rhythmen der sozialen Konzentration im Winter und der Zerstreu-
ung im Sommer, der den Jagdtieren nachempfunden ist (ebd.: 239f.).
Die »Bewegung, welche die Gesellschaft belebt, ist synchron mit der des
umgebenden Lebens«, schlussfolgert Mauss (ebd.: 240). In dieser Weise
finden die Polargesellschaften Wege, um der Unverfiigbarkeit und Un-
berechenbarkeit des Eises und Schnees zu begegnen, etwa durch speziell
konstruierte wasserdichte Schuhe oder den Bau von Iglus.

5 Im Folgenden wird der Begriff der Polargesellschaften verwendet.
6  Zum Symbiosebegriff in der Soziologie vgl. Folkers & Opitz 2020.

52

05:4123. O


https://doi.org/10.5771/9783748931256-38
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FEUER UND GESELLSCHAFTLICHE NATUR-KULTUR-VERHALTNISSE

Trotz dieser Symbiose hat das Eis insgesamt eine dezimierende Wir-
kung auf die soziale Morphologie. Es fordert jedes Jahr Tote, die von
den Wanderungen nicht zuriickkehren, und wirkt damit regulierend auf
die BevolkerungsgrofSe. Denn »jeder unvorsichtige Eingriff in unerbittli-
che physikalische Gesetze und jede ungliickliche Klimadnderung« bewir-
ken einen Riickgang der Bewohner:innenzahl (ebd.: 209). Wie es Mauss
ausdriickt, wird die »Bevolkerungszahl [...] durch die Natur der Din-
ge begrenzt« (ebd.: 210). Hier klingt das Bevolkerungsgesetz durch, wie
es Thomas Malthus 1798 formuliert hat. Demnach muss das Bevolke-
rungswachstum im Gleichgewicht mit der Nahrungsmittelproduktion
stehen. Da Bevolkerungen aber dazu neigen, ihren natiirlichen »Nah-
rungsspielraum« zu iberschreiten, miissen politische Wege der Begren-
zung der Population gefunden werden, so Malthus’ These (Malthus
1924/25). Bei Mauss erfolgt die Begrenzung durch die thermischen Ge-
setze der Natur, die die Grenzen ihrer sozialen Verfiigbarkeit markieren.
Das Malthus’sche Gesetz war politisch dufSerst folgenreich. Es wurde
zum Ausgangspunkt globaler biopolitischer Programme der kolonialen
und misogynen Geburtenregulierung, die vor allem in den »Wombs of
Black Women« ausgetragen wurden (Verges 2020). Der Zusammenhang
von Thermopolitik und Bevolkerungspolitik wird uns im Kontext der
Girung noch ausfithrlich beschiftigen.

Von der biopolitisch brisanten Unverfugbarkeit des Eises erzdhlt
etwa zeitgleich zu Mauss, d.h. um 1900, auch Gabriel Tarde in seinem
Science-Fiction-Roman Fragment einer Geschichte der Zukunft (Tarde
2015b). Der Roman kreist um die Frage, was es fur das Soziale bedeu-
tet, wenn die Menschen von den Zwingen der Natur — und das bedeu-
tet vor allem schwankender Temperaturen und naturlicher Rhythmen
wie Jahres- und Tageszeiten — befreit sind. Tarde malt dazu eine Kilte-
katastrophe aus, die gegen Ende des 25. Jahrhunderts uber die Mensch-
heit hereinbricht. Die Eiszeiten lassen die Erde nach und nach gefrieren:

»Die Meere waren bereits festes Eis. Hunderttausend Menschen, ver-
geblich um den grofen zentralen Ofen der Regierung geknauelt, der sie
nicht wieder in Bewegung zu bringen vermochte, verwandelten sich in-
nerhalb einer Nacht in Eisklumpen.« (ebd.: 3 1f.)

Die Katastrophe beendet das Soziale, wie es einmal war, und fordert eine
neue, grundlegend andere Form von Sozialitit ein. Es handelt sich also
gleichsam um die Inversion einer Griindungsszene, insofern der Start-
punkt der neuen Gesellschaft in negativer Form, d.h. als Effekt einer
plotzlichen Unmaoglichkeit erzdhlt wird. Das Eis zwingt die Menschen
dazu, ihm zu entfliehen, und durch diese Flucht konstituiert sich eine
neue Gesellschaftsordnung.

Einer kleinen Gruppe der vom Erfrieren bedrohten Menschheit gelingt
es durch die Initiative der heroischen Fiihrerfigur Miltiades (ebd.: 33f.),

53

05:4123. O


https://doi.org/10.5771/9783748931256-38
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FEUER

sich selbst und samtliche Kulturgiiter der alten Zivilisation in den Erd-
kern zu retten, wo sie, beheizt von Erdwiarme und erleuchtet von Elek-
trizitat, in einer konstant wohltemperierten Gesellschaft ohne Tempera-
turschwankungen lebt. Infrastrukturell ist diese Gesellschaft zunichst
gut versorgt, die thermische Erzeugung unterirdischer Energie scheint
miihelos gegeben zu sein:

»Kaum waren sie nun in die Eingeweide der Erde hinabgestiegen,
bemerkten die Pionierphysiker, daf$ sie mit den Herden des Zentralfeu-
ers — riesenhaften Tiefofen, heif§ genug, um Granit zu schmelzen — und
der Kilte draufSen — ausreichend, um Sauerstoff und Stickstoff in festen
Zustand zu uberfihren — tiber gigantische Temperaturdifferenzen ver-
fiigte, thermische Gefille, verglichen mit denen simtliche Wasserfille
des Niagara oder Abessiens Kinderkram waren. Was fiir Heizkessel wa-
ren doch die einstigen Vulkane! Was fiir Kondensatoren die Gletscher!«

(ebd.: 57)

Neben dieser ungeheuren Produktivitit, die hier durch ein thermisches
Gefille geschaffen wird, ist auflerdem ein Zugriff auf die Erdoberfliche
mit all den gefrorenen Tieren und Pflanzen moglich, die als gigantische
Tiefkithltruhe fungiert. Tarde thematisiert hier die medialen Eigenschaf-
ten des Eises, die im Gegensatz zur transformierenden Kraft des Feuers
vor allem in der Konservierung bestehen.

Doch weil die Konservierung nicht ewig wahrt und der Vorrat an ge-
frorenem Essbarem auf der Erde begrenzt ist, kommen Fragen nach dem
Umgang der Bevolkerung mit der Nahrungsmittelknappheit auf. Hier
blitzt abermals das Malthus’sche Bevolkerungsgesetz auf, aber anders
als bei Mauss wird es nicht durch eine >natiirliche< Dezimierung infolge
lebensfeindlicher Umstiande in ein Gleichgewicht gezwungen, sondern
muss politisch gelost werden. Die wohltemperierte Gesellschaft Tardes
wiahlt den Weg einer Reglementierung der Reproduktion. In einem Pro-
gramm der biopolitischen Begrenzung wird die platonische Liebe zur
Regel; reproduzieren darf sich nur eine kleine Elite, die sich durch die
Erschaffung eines Meisterwerks dazu qualifiziert hat. Die Kehrseite die-
ser elitiren sozialdarwinistischen Ordnung sind verschlungene gefrore-
ne Leichname unglicklicher Paare, die sich zum Freitod an der Erdober-
fliche gezwungen sahen (ebd.: 88).

Wie Horn und Stiheli ausfithren, handelt es sich bei diesem Roman
Tardes nicht um eine blofSe Illustration seiner Sozialtheorie der Nachah-
mung oder ein literarisches Nebenwerk, sondern um eine »soziologische
Spekulation«, ja um ein »Labor der Nachahmungstheorie«, in dem die
Gesetze der Nachahmung angewendet, aber auch experimentell weiter-
entwickelt und in ihren Moglichkeiten und Grenzen ausgetestet werden
(Horn & Stdheli 2015: 118). Weil die wohltemperierte Gesellschaft von
der Auseinandersetzung mit der Natur befreit ist, eriibrigt sich nicht nur

54

05:4123. O


https://doi.org/10.5771/9783748931256-38
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FEUER UND GESELLSCHAFTLICHE NATUR-KULTUR-VERHALTNISSE

die Notwendigkeit zur Arbeit, sondern auch die Landwirtschaft wird un-
notig, ebenso wie Hiuser und Mobel. Diese Gesellschaft hat nichts an-
deres mehr zum Gegenstand und zur Beschiftigung als das Soziale selbst
(ebd.: 120) — insofern konstituiert sie eine reine, ideale Form von Sozi-
alitit, in der die Nachahmung frei und ungehemmt flieffen kann (ebd.:
131). Eis erscheint hier einerseits als ldstiges Naturphdnomen, das den
Nachahmungsstromen im Weg steht, aber zugleich auch als infrastruktu-
relle Voraussetzung des Uberlebens — man denke an den Gefrierschrank
der Erde als Versorgungsquelle. Sowohl bei Mauss als auch bei Tarde
ist mit dem Eis eine negative Grundungsszene des Sozialen verbunden,
in der es als lebensfeindliches und damit die Sozialitit bedrohendes Ele-
ment der Natur auftritt, gegen das die Gesellschaft innovative Wege fin-
den muss. Gerade diese Behauptungs- und Umgehungsversuche sind es
aber, durch die sich bei Tarde eine neue, zwischen Utopie und Dystopie
oszillierende Sozialitit formiert.

Die Vision der Kiltekatastrophe ist keineswegs eine Erfindung Tar-
des, sondern sie zieht sich als Mythos durch das gesamte 19. Jahrhun-
dert und begrindet eine eigene »Katastrophenanthropologie [...], die
den Menschen als instabiles soziales Wesen entbloft und die Fragilitat
von Zivilisation vorfithrt« (ebd.: 125). Mit dem literarischen Narrativ
der hereinbrechenden Eiszeit der Erde ist eine soziale Mythenbildung
mit ganz unterschiedlichen Programmatiken verbunden, die von einem
utopischen Sozialismus bis hin zu einem pessimistisch-sozialdarwinisti-
schen Entwurf reicht (ebd.: 120f.).

Tardes Fantasie der medialen und infrastrukturellen Funktionen des
Eises steht im engen Zusammenhang mit den technologischen Entwick-
lungen der Modernisierung, in der Kithl- und Heizapparaturen in al-
len erdenklichen Formen entstehen. Im Gegensatz zum kollektiven Tief-
kuhlschrank Tardes, der als Effekt einer Katastrophe mit Problemen
der Knappheit konfrontiert ist, zeichnet sich die moderne kapitalisti-
sche Okonomie im Laufe des 20. Jahrhunderts zunehmend dadurch aus,
dass sie das Eis erfolgreich verfiigbar macht. Sie hiangt an einem globa-
len Apparat kontrollierter Kalte, der Waren, Objekte und Raume durch
globale Kiihlketten konserviert, aber in Form von Klimatisierung, Kiihl-
und Eisschrinken und damit verbundenen Hygienepraktiken auch in
das moderne Alltagsleben Einzug halt. Nachdem Eis historisch in Form
von Blocken als aufwendiges infrastrukturelles Medium zur Konservie-
rung organischen Materials verwendet wurde (Schonach 2018), erlaubt
die moderne Verwendung fossiler Brennstoffe eine jederzeit verfiigba-
re kunstliche Kilte. Diese hitzeproduzierte Kalte basiert auf einem spe-
zifischen thermopolitischen Regime, das die wechselseitige Evokation
von Wirme und Kilte, Feuer und Eis immer effektiver ausschopft. Wah-
rend Feuer als infrastrukturelles Medium der Transformation eingesetzt
wird, ist Eis in erster Linie ein Konservierungsmedium. Diese medialen

55

05:4123. O


https://doi.org/10.5771/9783748931256-38
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FEUER

Eigenschaften sind es, die gleichzeitig zum Ausgangspunkt symbolischer
und metaphorischer Aufladungen werden: Das Feuer steht als Metapher
fiir Leben, Bewegung und Leidenschaft, aber auch fir Zerstérung, wih-
rend das Eis fur Erstarrung, Indifferenz, Hirte und Tod steht. Jene Sym-
bolbildung ist eng verschlungen mit den materiellen Kapazititen von
Feuer und Eis, deren wechselseitige Ubersetzung bei Mauss auf ethnolo-
gisch-soziologische und bei Tarde auf fiktionale Weise verhandelt wird.
Es sind diese medialen Kapazitdten von Transformation vs. Konservie-
rung, die zum Ankerpunkt von Strategien der gesellschaftlichen Steue-
rung und Kontrolle werden.

2.2 Thermopolitiken der Feuerkontrolle

Der Begriff der Thermopolitik wird hier nicht im engen Sinn politischer
Programmatik, sondern als breit angelegter Rahmenbegriff zur Beschrei-
bung von Techniken der Kontrolle und Regulation verstanden, weshalb
die Feuerkontrolle zunichst gleichbedeutend mit der Thermopolitik des
Feuers ist. In diesem Abschnitt soll es tiber die soziale Urszene des Feuers
hinaus um gesellschaftliche Formen der Feuerkontrolle und deren his-
torischen Gestaltwandel gehen. Wie lasst sich die Politik des Feuers jen-
seits einer Logik des Verbots denken?

Statt der gingigen Unterscheidung zwischen agrarischer und indus-
trieller Revolution siecht Goudsblom die entscheidende Zasur der Feu-
erkontrolle im Ubergang vom passiven Gebrauch »>natiirlicher<, zuflli-
ger Feuer, die etwa durch Vulkane oder Waldbrande ausgelost wurden,
hin zur aktiven Erzeugung, Kontrolle und Domestizierung des Feuers
(Goudsblom 1989: 1671). Die Existenz freier Feuer bezeugt, dass das
Feuer als solches ohne menschliches Zutun auskommt; es ist ein nicht-
menschliches Phinomen, das sich fiir den Menschen in seinem zufilli-
gen Auftreten unter Umstdnden als niitzlich erweisen, aber durch un-
kontrollierte Ausbreitung auch hochgradig zerstorerisch ausfallen kann.
Auch ist die passive Nutzung des Feuers nicht exklusiv menschlich; ins-
besondere Saugetiere geniefsen die Warme, die von den noch glithen-
den Uberresten des Feuers ausgeht und suchen deren Nihe (Goudsblom
2016: 4T).

In diesem Sinne kann nicht von einer Entdeckung des Feuers durch
grofle Figuren der Geschichte die Rede sein, so Goudsblom, vielmehr
handele es sich um einen langwierigen schrittweisen Kontrollgewinn im
Zuge einer kollektiven Praxis des trial and error. Die approximative
Regel, die dem passiven Feuergebrauch zugrunde liegt, forderte zahlrei-
che Stillstande, Riickschlige und katastrophale Unfille (ebd.: 162). Der
entscheidende Ubergang hin zum aktiven Gebrauch des Feuers ist laut

56

05:4123. O


https://doi.org/10.5771/9783748931256-38
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THERMOPOLITIKEN DER FEUERKONTROLLE

Goudsblom im Prozess der Hominisation zu suchen, in dem die passive
Nutzung um die Aufrechterhaltung und den raumlichen Transport des
Feuers erweitert wurde, was ein grofles Gehirn, einen aufrechten Gang
und freie Hinde zum Tragen des Brennstoffs erforderte. Erst im drit-
ten Schritt der fortschreitenden Anthropogenese konnte der Mensch das
Feuer selbst erzeugen, beeinflussen, seinen Verlauf lenken und es damit
auch planvoll — u.a. als Waffe gegen Tiere, Pflanzen und andere Men-
schen — einsetzen.

Goudsbloms Vorschlag ist, diesen Prozess der evolutionir fortschrei-
tenden Feuerkontrolle im Geiste von Elias als »sozio-kulturelle(n) Ent-
wicklungsprozef§« (ebd.: 339) aufzufassen, der nicht aus der Entwick-
lung individueller korperlicher und geistiger Fahigkeiten zu erklaren ist,
sondern aus der sozialen Organisation und kulturellen Tradierung des
praktischen Feuerwissens. Anhand der evolutiondren Phasen der Feuer-
kontrolle arbeitet Goudsblom die gesellschaftlichen Transformations-
prozesse heraus, die mit bestimmten Feuerregimes verbunden sind (vgl.
dazu auch Pyne 1997, 2001). Entgegen dieser umfassenden Perspektive
pladiert Nigel Clark fiir einen lokaleren Ansatz der Genealogie der Feu-
erkontrolle, der die Geschichte der Pyrotechniken anhand der Distri-
bution kleiner, raumlich gebundener pyrotechnischer Innovationen auf-
schliisselt. Clark rickt in dieser Weise ab vom Bild einer zentralen — und
dabei eurozentrischen — thermo-industriellen Revolution (Clark 2015).

In Teilen kann Goudsblom dieser lokalen Gebundenheit von Ther-
mopolitiken mit dem Begriff des Feuerregimes Rechnung tragen, den er
als »Komplex aus soziokulturellen Vorschriften und Handlungsalter-
nativen, die sich auf das Feuer beziehen«, definiert (Goudsblom 2016:
341). Der politische Begriff des Regimes ist hier nicht zufillig gewiahlt.
Das Feuerregime hat einen doppelten thermopolitischen Gehalt, inso-
fern es zum einen die Feuerkontrolle selbst und zum anderen die spezifi-
schen gesellschaftlichen Regeln der Feuerkontrolle umfasst. Diese setzen
die Anpassung der Gesellschaftsmitglieder voraus, was das Wissen und
die Fahigkeiten in Bezug auf das Feuer, aber auch was die >freiwillige«
Unterordnung unter geltende Gruppennormen betrifft (ebd.: 342). Im
Elias’schen Sinne wirkt der Doppelprozess der Zivilisation sowohl nach
innen als auch nach aufsen: Die Beherrschung des Feuers schliefst einer-
seits die innere Beherrschung von Gefithlen und die Kontrolle spontaner
Impulse ein (etwa den Impuls zur Brandstiftung) und andererseits die
Beherrschung der »aufSeren Natur<, d.h. zunichst von Tieren und Pflan-
zen, im Anschluss aber auch anderer Menschen (ebd.: 339).

Was wird beim Feuer nun genau kontrolliert und wie unterscheidet
sich seine Kontrolle von der Kontrolle anderer Dinge? Wie oben ange-
deutet, hat das Feuer eine doppelte thermopolitische Stofirichtung, die
zum einen im atmosphérischen Prinzip des Ausgleichs der Hitze qua Ver-
teilung und Abmilderung besteht; und zum anderen im konzentrierten,

57

05:4123. O


https://doi.org/10.5771/9783748931256-38
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FEUER

gebundelten Einsatz der Transformationskraft von Hitze, welche beim
Kochen oder bei der Herstellung von Waffen und Werkzeugen ihre vol-
le Schlagkraft entfaltet.

Im ersteren Fall wird die Umgebungstemperatur durch den Zirkula-
tionsmechanismus in einen angestrebten Warmestrom transformiert. In
Gestalt des Kamins wird das Feuer zum architektonischen Bestandteil
eines geschlossenen Raums, der die extreme Hitze gleichmafSig verteilt
und zugleich unerwiinschte Nebenfaktoren wie Rauchbildung und Ge-
stank nach Moglichkeit ausschliefSt bzw. »filtert« (Heschong 1979: 5ff.).
Nach vielfiltigen historischen Praktiken des trial and error, das Feuer in
einen geschlossenen Raum zu transferieren — was den Raum wahlwei-
se mit Qualm fullte, die Hitze extrem ungleich verteilte oder gleich zum
Abbrennen des ganzen Hauses fiihrte — gilt Benjamin Franklins Ofen
von 1742 als erste Konstruktion, die homogene Wirme in einem Raum
gleichmifSig zirkulieren lassen konnte (Durham Peters 2015: 124).7 Im
infrastrukturellen Prinzip der Feuerstelle, des Ofens und des Kamins fin-
det eine Eingrenzung des Feuers statt, die durch die steinernen Rander
gewihrleistet wird. In dieser Weise entwickelt sich die Ofenkonstruktion
zu einer immer geschlosseneren Architektur — zu einer »container tech-
nology« — und zugleich zu einem Ort der sozialen Versammlung.

Das moderne westliche Feuerregime zeichnet sich laut Goudsblom da-
durch aus, dass die Erlaubnis zum Verbrennen stark eingeschrankt wur-
de (Goudsblom 2016: 341). Zwar schliefSt er sich Bachelards Beobach-
tungen zum sozialen Verbotscharakter des Feuers an, insofern Kinder im
westlichen Feuerregime ihre ersten Erfahrungen mit einer domestizier-
ten, kontrollierten Form des Feuers machen (ebd.: 348). Sein breiter zi-
vilisationstheoretischer Ansatz erlaubt es Goudsblom aber zugleich, die
Annahme einer absoluten Geltungskraft des westlichen Feuerregimes zu
relativieren. Wenn Bachelard generalisierend schreibt, dass die Gesell-
schaft auf einem Feuerverbot basiert, dann trifft dies, so Goudsbloms
soziologischer Einwand, allenfalls auf westliche Gesellschaften zu. Am
Beispiel der Gruppe der Tiwi auf Melville Island in Nordaustralien zeigt
er, dass Kinder durchaus frith am Feuer alleine gelassen und dazu ermu-
tigt werden, eigene Feuer zu entziinden, ohne dass es zu nennenswerten
Verletzungen kommt (ebd.: 342). Daher betont Goudsblom, dass das
Feuer - trotz seiner potentiell zerstorerischen Wirkungen — nicht an sich

7 Die nachfolgenden Ofenmodelle im Verlauf des 18. und beginnenden 19. Jahr-
hunderts verfiigten tiber Mechanismen der Luftzirkulation, der Rauchpriven-
tion und der Konstanthaltung der Warme (Durham Peters 2015: 124). Durch
die rasante Modernisierung von Ofen wurden die Gefahren des Feuers zuneh-
mend verringert und seine Vorteile weiter ausgeschopft — nicht zuletzt auch
durch pyrotechnologische Objekte wie den portablen Feuerloscher (1818),
das Streichholz (1827) oder den Bunsenbrenner (1855).

58

05:4123. O


https://doi.org/10.5771/9783748931256-38
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THERMOPOLITIKEN DER FEUERKONTROLLE

gefahrlich ist; diese Sichtweise ist bereits das Ergebnis der spezifisch mo-
dernen Lesart infolge der Domestizierung des Feuers.

Bei seiner eigenen Charakterisierung des westlichen modernen Feuer-
regimes stellt Goudsblom eine zunehmende Divergenz zwischen den ar-
beitsteilig hochdifferenzierten Wissens- und Praxisgebieten um das Feuer
und dem individuellen praktischen Feuerwissen fest. Wiahrend die Fahig-
keit der Gesellschaft zur Feuerkontrolle massiv gestiegen ist und sich in
den Titigkeitsfeldern des Heizens und SchweifSens, der Feuerwehr, dem
Bedienen von Dampfturbinen fir Stromkraftwerke, Raketenantrieben,
Raumschiffen und Kernfusion immer weiter spezialisiert, hat die indivi-
duelle Kompetenz im Umgang mit dem Feuer stark abgenommen (ebd.:
346f.). Hier reformuliert Goudsblom in etwas abgewandelter Form die
Simmel’sche Diagnose der Tragodie der Kultur, welche aus einer » Atro-
phie der individuellen durch die Hypertrophie der objektiven Kultur«
(Simmel 1995 [1903]: 130) entsteht.

Die Fahigkeiten und das Wissen innerhalb der subjektiven Kultur der
Individuen sind weitgehend darauf beschrankt, mit Feuerzeugen und
Streichholzern umzugehen und damit eine Kerze, eine Zigarette, allen-
falls noch einen Grill anzuztinden, wihrend die Einzelnen ohnmachtig
der Formierung einer durch die objektive Kultur ermoglichten Atomka-
tastrophe gegentiberstehen. Die Kernspaltung ist fiir Durham Peters das
ultimative Symbol des modernen Feuerregimes, da sie als wissenschaft-
liche Technologie das Potential zur Ausloschung der gesamten Erde hat
(Durham Peters 2015: 125). Aus der Perspektive der Kulturtechniken
wird eine strikte Unterscheidung von subjektiver und objektiver Kul-
tur aber fraglich, weil Feuer durch Akteurs-Netzwerke organisiert wird,
deren operative und mediale Verkettungen (z.B. von Kohle, Sauerstoff,
Verdauung etc.) jenseits der Subjekt-Objekt-Unterscheidung zu verorten
sind. Dennoch verliert man die Spezifizitat des aktuellen Feuerregimes
aus dem Blick, wenn der Wandel der Korpertechniken hin zu einer Abs-
traktion des Feuers in Gestalt der Maschine unterschlagen wird.

Nahezu alle zitierten historisch-soziologischen Arbeiten zum Feuer
(von Pyne tiber Bachelard und Goudsblom hin zu Clark und Durham Pe-
ters) kommen zur Einsicht: Abseits dekorativer oder zeremonieller Zwe-
cke ist das offene Feuer aus westlichen Gesellschaften fast vollstindig
verschwunden. Wahrend seine Symbolkraft in der Brandstiftung, auf De-
monstrationen oder in der Popkultur fortlebt, ist es als alltagliches Medi-
um dazu verdammt, still »hinter den Kulissen« (Goudsblom 2016: 345),
d.h. in Kraftwerken, Fabriken und Boilern zu arbeiten. Das Feuer erfiillt
damit das Kriterium von Infrastrukturen, dass diese unsichtbar bleiben,
so lange sie reibungslos funktionieren (Durham Peters 2015: 126). Fiir
Durham Peters ist dieses moderne Feuer daher ein durch Raum und Zeit
hindurchgehendes »infrastrukturelles Medium« (ebd.: 137), das mit Bio-
und Werkzeugtechnologien gleichsam verschmilzt.

59

05:4123. O


https://doi.org/10.5771/9783748931256-38
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FEUER

Stephen Pyne nennt dieses moderne, insbesondere in Europa wurzeln-
de Feuerregime »vestal fire« (Pyne 1997). Es geht vom menschlich er-
zeugten, domestizierten und kontrollierten Feuer als Norm aus und tritt
selten als offenes, sichtbares Feuer in Erscheinung. Seine Allgegenwart
fallt mit seiner Unsichtbarkeit zusammen, wie Durham Peters pointiert:
»Modernity has its Bunsen burners, matches, thermostats, and internal
combustion engines, all techniques that stockpile fire into a resource on
tap.« (Durham Peters 2015: 126) Feuer wird hier zur quantifizierten
Ressource, die Licht, Strom und Wirme auf Knopfdruck produziert und
im Alltag vergessen macht, dass Elektrizitat nichts anderes als »repressed
fire« ist (ebd.). In der Elektrizitat nimmt das moderne Feuerregime somit
seine direkteste alltigliche Gestalt an:

»a cool, clean, quick current coursing through infrastructures, rather
than the raging messy snapping terror of uncontrolled fire; but at one
end or the other of the electrical gastrointestinal tract, there is inevita-

bly smoke and ash.« (ebd.)

Es ist bezeichnend, dass Peters hier die Metapher des Verdauungsap-
parats verwendet, in deren Logik Elektrizitit als »verdautes Feuer« er-
scheint, das einen Stoffwechsel von der schmutzigen, heifsen und ex-
zessiven Form des Feuers hin zum kiihlen, sauberen und gleichmafsig
temperierten Strom durchlaufen hat. Mit dem Feuerregime vollzieht sich
also eine thermische Flexibilisierung: Die heifse Feuerenergie kann einen
beliebigen thermischen Output haben; ihre urspiingliche Hitze ist bei der
Nutzung des Kuhlschranks, der Klimaanlage oder des LED-Lichts in der
Regel nicht mehr bemerkbar — aufSer diese maschinisierten Infrastruktu-
ren versagen, beginnen zu rauchen und schmoren durch.

Ausgehend von diesem Gestaltwandel des Feuers diagnostiziert
Goudsblom eine Anomie des westlichen Feuerregimes und spitzt damit
seine These des Widerspruchs von subjektiver und objektiver Feuerkul-
tur zu. Einerseits nimmt der direkte Finsatz von Feuer ab, andererseits
steigt der Ressourcenverbrauch in einer brennstoffintensiven Wirtschaft
exponentiell an. Immer mehr Individuen verbrauchen insgesamt immer
mehr Energie, fiir die sie immer weniger Aufwand erbringen miissen
(Goudsblom 2016: 352). Der permanente Zugang zu gleichmifSigen
Temperaturen und Licht fuhrt nun dazu, dass der erhohte Durchschnitts-
verbrauch sich als Standard einer globalen Elektrifizierung durchsetzt,
im Zuge derer es zugleich zu wachsenden Ungleichheiten des Energie-
zugangs sowohl zwischen als auch innerhalb von Gesellschaften kommt
(ebd.: 364). Dieses Missverhiltnis hat langfristig die wohlbekannte Ne-
benwirkung gestiegener Emissionen von Verbrennungsgasen und einer
drohenden Erschépfung der Erdvorrite an fossilen Brennstoffen.

An den Folgen dieser Entwicklung lasst sich ablesen, dass es sich
keineswegs um einen allgemeinen Prozess der thermopolitischen

60

05:4123. O


https://doi.org/10.5771/9783748931256-38
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FEUER, TEMPORALITAT UND TRANSFORMATION

Egalisierung handelt. Wahrend sich die Gewinner:innen des westlichen
Feuerregimes mithilfe der ktuinstlichen Kryosphire in Form von Klimaan-
lagen vor den spiirbaren Zumutungen des Klimawandels retten, sind ihm
ohnehin global marginalisierte Gruppen schutzlos ausgeliefert (Fried-
rich & Hubig 2018). Diese Ungleichheitsdynamik funktioniert selbst-
verstirkend, da der hohe Energieaufwand der westlichen Einkapselung
die Klimaerwarmung weiter befeuert und so systematisch klimabeding-
te Krisenphanomene wie Waldbrinde, unbewohnbare Landstriche und
daraus resultierende Fluchtbewegungen produziert. Hier offenbaren sich
die asymmetrischen Machtverhiltnisse des Feuerregimes: Strukturelle
Gewalt im Kontext von Rassismus und Klassenverhiltnissen tritt in Ge-
stalt thermischer Gewalt (Starosielski 2018) auf, die als hohere Gewalt
naturalisiert wird und sich so der Adressierbarkeit entzieht.

Nicht zuletzt durch das Schlagwort der fossilen Moderne wurde die
Frage aufgeworfen, welche Rolle dem Feuer bei der Entwicklung des An-
thropozins zukommt. Clark schreibt: » Climate change, the phenomenon
at the forefront of claims for a geological boundary-crossing, is primarily
the result of an escalating human capacity for combustion.« (Clark
2012: 259, vgl. auch Clark & Yusoff 2017) Das Anthropozin resultiert
also aus kollektiven Verbrennungspraxen, wihrend zugleich die Geoen-
gineering-Strategien zur Entfernung von Kohlenstoffemissionen aus der
Luft auf das massenhafte Anreichern von Erde mit verkohlter Biomas-
se setzen. Weil dazu wiederum Verbrennungsprozesse notwendig sind,
schiebt Clark nach: »We are, it seems, gearing up to fight fire with fire.«
(Clark 2012: 259)

Der Blick auf die modernen Thermopolitiken des Feuers hat uns mit
Simmel gesprochen zu einer Krisentheorie der Tragodie der Feuerkultur
gefiihrt, die um die Ressourcenkrise sowie um die globale Krise sich ver-
schirfender Ungleichheiten kreist. Im nachsten Abschnitt soll es darum
gehen, welche Konsequenzen dies fuir das temporale Denken des Feuers
hat. Wie hangen die Transformationen durch Verbrennungsprozesse auf
der Mikroebene mit der Theoretisierung sozialen Wandels zusammen?

2.3 Feuer, Temporalitiat und Transformation

Das Feuer hat die zweifache Funktion, Materie stofflich zu transformie-
ren, in diesem Zuge aber auch eine kulturelle Transformation zu initi-
ieren (Pyne 1982, 2001, 2015). In dieser Doppelfunktion stellt es eine
Kulturtechnik dar, deren Transformationskraft auf ihrer gesellschaftli-
chen Kontrolle und Domestizierung beruht. In diesem Teilkapitel soll die
Ebene der Mikrotransformation in lokalen Verbrennungsprozessen mit
der gesellschaftlichen Nutzung und thermopolitischen Steuerung dieser

61

05:4123. O


https://doi.org/10.5771/9783748931256-38
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FEUER

Prozesse zusammengedacht werden. Im Fokus steht dabei die sozialthe-
oretische Ubertragung thermischer Mikroprozesse auf gesellschaftliche
Wandlungsprozesse. In Bezug auf die Mikrotransformation mochte ich
fragen, wie das Thermische an der materiellen Transformation beteiligt
ist, um dann am Beispiel von Lévi-Strauss’ Modell heifSer und kalter Ge-
sellschaften der soziologischen Ubertragung dieser Mikrotransformati-
onen auf gesellschaftliche Transformationsprozesse nachzugehen. Was
geschieht im Zuge dieses Ubersetzungsprozesses mit dem Thermischen?
Kommt es durch die Metaphorisierung zu einem analytischen Verlust
seiner Materialitat?

2.3.1 Mikrotransformationen

In Goudsbloms anfangs zitierter Definition ist das Feuer destruktiv, irre-
versibel, ziellos und selbsterzeugend. Dieser Charakter kann durch den
Prozess der Domestizierung zwar nicht abgeschafft, aber raumlich ein-
gehegt und buchstablich temperiert werden. Auf der Ebene der Mikro-
transformation ladsst sich dieser regulierende Eingriff anhand der Kul-
turtechnik des Kochens verdeutlichen. Bei Lévi-Strauss lernen wir, dass
beim Braten eine raumliche Distanz zwischen Feuer und Nahrung in-
stalliert wird, die letztere vor einer raschen Verwandlung in Asche und
Rauch schiitzt (Lévi-Strauss 1973: 513). Das Kochen verstarkt diese Dis-
tanz, indem es ein doppeltes Medium zwischen Feuer und Kochsubstanz
schiebt — zum einen das Hauptmedium Topf, zum anderen das Hilfsme-
dium Wasser. Vom offenen Arrangement des Grillens oder Bratens entwi-
ckelt sich das Kochen zu einem zunehmend geschlossenen Arrangement.

Durch die Erhitzung auf roo °C findet im Zuge des Garprozesses nach
einer bestimmten Zeitspanne eine partielle Zerstorung der vormaligen
»rohen« Struktur und eine Transformation des molekularen Zustands
des Garguts statt. Die thermale Dekomposition — die » Thermolyse« —
setzt eine Veranderung der inneren chemischen Struktur der Substanz
in Gang; diese wird »denaturiert« (Vilgis 2013a). Der biochemische Be-
griff der Denaturierung zeigt die Uberwindung der rohen Natur an, die
nicht nur durch dufere Kulturgegenstinde wie den Topf befordert wird,
sondern sich auch im inneren molekularen Zustand des Gekochten ab-
bildet. Biophysikalisch sieht diese strukturelle Uberwindung folgender-
maflen aus: Die intakten Molekiilstrukturen roher Lebensmittel, d.h.
Proteine und Kohlenhydrate, werden im Zuge der thermisch induzierten
Hydrolyse »aufgeweicht«; »Proteine und Kohlenhydrate geraten aufSer
Form, Fette schmelzen, Wasser verdampft.« (ebd.: 112) Dies zieht auch
eine Formverianderung nach sich. Lebensmittel, die in rohem Zustand
fest oder flissig sind, werden durch das Garen »elastisch« bzw. »viskos«
(ebd.: T16). Mit dieser strukturellen Transformation geht einher, dass die

62

05:4123. O


https://doi.org/10.5771/9783748931256-38
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FEUER, TEMPORALITAT UND TRANSFORMATION

auf dem organischen Material befindlichen Bakterien abgetotet werden.
Im Kochen wird so eine thermo-temporale Struktur erkennbar, die sich
einerseits durch sie Zerstorung der molekularen Strukturen und des da-
rin befindlichen Lebens, gleichzeitig aber durch die Neubildung von Ver-
bindungen auszeichnet. Erst durch das Zusammenwirken von Zeit und
Temperatur — durch eine konstante lingere Einwirkung von Hitze — kon-
nen aus den zersetzten Bestandteilen neue chemische Verbindungen wie
z.B. Glutaminsduren gebildet werden.

Die externe Hitze kann also als Medium der Transformation gelten,
und ihre Wirkung ist wiederum doppelt vermittelt durch das Container-
medium des Topfs und das assistierende Medium des Wassers — welches
wie das Feuer ein elementares Medium ist.® Weil das Feuer im Fall sol-
cher thermischen Medialisierungstechniken nicht direkt und ungeschiitzt
auf die organische Substanz einwirkt, wird diese sanfter, aber griindli-
cher und zugleich sparsamer transformiert als im Fall des unvermittel-
ten Grillens uiber dem Feuer. Letzteres ist ein unvermittelter Vorgang,
insofern die Luftschicht zwischen Feuer und Fleisch auf ein Minimum
reduziert ist und das Fleisch trotzdem ein Stiick weit intakt bleibt — au-
3en verkohlt und innen roh (Lévi-Strauss 1973: 516). Kochen wird da-
mit zur paradigmatischen Kulturtechnik: Der Topf vermittelt zwischen
Hitze und Fleisch und verhindert so sein Verbrennen; zudem wird da-
bei das Feuer mit all seinen Gefahren eingehegt und unter Kontrolle ge-
bracht. Sein selbsterzeugendes Potential wird in Schach gehalten, seine
destruktive Wirkung wird beim Kochen zu einer produktiven Funktion
besseren Geschmacks und besserer Verdaulichkeit. Der ziellose Verbren-
nungsprozess wird also zielgerichtet gemacht.

Die thermische Transformation fillt anders aus, wenn wir es nicht
mehr mit organischen Stoffen zu tun haben. Clark zeigt die transfor-
mativen Wirkungen anorganischer Materialien am Beispiel von Pyro-
technologien der Metallurgie auf, die auf einen geschlossenen Ofen an-
gewiesen sind (Clark 2015). Hier uiberfithren die hohen Temperaturen
die anorganische Substanz von Metall oder Glas in einen anderen Ag-
gregatzustand: Hitze macht Metall fliissig und damit dehn- und formbar,
bedroht aber nicht seine Persistenz als Material. Nach dem Erkalten ist
die Metamorphose vollzogen und das Metall wieder in feste Form ge-
bracht. Diese Kapazitit von Hitze, diverse Materialien zu transformie-
ren, machen Clark und Yusoff zum Ausgangspunkt, um menschliche

8  Denkbar sind noch weitere Medialisierungen wie das Kochen im vakuu-
mierten Garbeutel (»sous-vide«-Verfahren), welches dafiir sorgt, dass das
Gargut nicht mit dem Wassermedium in Berithrung kommt; oder »Nieder-
temperaturgaren« bei unter roo °C, durch das die Denaturierung nur parti-
ell stattfindet, sodass die Substanz sich in einem molekularen Zustand zwi-
schen roh und gekocht befindet (Vilgis 2013a: 113).

63

05:4123. O


https://doi.org/10.5771/9783748931256-38
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FEUER

Energiepraktiken als an geochemische und geologische Prozesse gekop-
pelte Existenzbedingung zu konzipieren (Clark & Yusoff 2017). Aus-
gehend von Deleuze und Guattari interessieren Clark am »pyrotechnic
phylum« (Clark 2015) vor allem die »fiery arts«, welche auf die spie-
lerischen und dsthetischen Urspriinge menschlicher geologischer »agen-
cy« verweisen. Damit vermeidet Clark, die Transformationsgeschichte
des Feuers funktionalistisch oder biologistisch zu verengen und einer
ubergreifenden Revolution zuzurechnen. Stattdessen liegt der Fokus auf
den historisch fortlaufenden kleinen und dezentralen Innovationen, die
sich teils unabhingig voneinander, teils durch direkte oder indirekte An-
steckungseffekte ergeben haben. Wie werden solche Mikromodelle der
Transformation nun in Modelle sozialen Wandels tibersetzt?

2.3.2 Gesellschaftliche Transformationen

Die Transformation vom Rohen zum Gekochten findet sich gespiegelt
in Lévi-Strauss’ Versuch, ganze Gesellschaften in ihrer temporalen Lo-
gik zu bestimmen. Dem mikrologischen Ubergang vom Rohen zum Ge-
kochten entspricht auf gesellschaftlich-historischer Ebene der Ubergang
von »kalten«< zu >heifSen< Gesellschaften (Lévi-Strauss 1968). Auch wenn
Lévi-Strauss diese Skalierungsebenen des Thermischen nicht explizit auf-
einander bezieht, sind sie bei niherem Hinsehen ineinander verschrinkt,
was ich hier zum Anlass nehmen mochte, um die metaphorische Lo-
gik ihrer wechselseitigen Ubersetzung zu verdeutlichen. Bei Lévi-Strauss
selbst findet in der Metapher heifSer und kalter Kulturen geradezu eine
Abblendung dessen statt, was er zuvor iiber das Feuer geschrieben hat.
In der folgenden Lektiire mochte ich daher an den Schauplatz des Feu-
ers zuriickkehren, um die Logik heifSer Gesellschaften nicht vom Feuer
enthoben zu behandeln, sondern auf ihr thermisches Fundament zu be-
ziehen, das im Hintergrund der Metaphernbildung arbeitet.

Die energetische, von der (Mikro-)Kulturtechnik des Kochens her ge-
dachte Interpretation heifSer und kalter Gesellschaften setzt bei der Be-
obachtung an, dass wir es beim Kochen mit verschiedenen Ebenen der
Abstraktion zu tun haben, die mit verschiedenen Ebenen der Zivilisati-
on korrespondieren. Da ist zum einen das uiber dem Feuer gegrillte bzw.
gebratene Tier, das uns in seiner konkreten und relativ intakten Gestalt
an die blutige Vorgeschichte des Kochens erinnert, und zum anderen
der Eintopf als gleichmifSig zerkleinerte, griindlich transformierte und
somit abstraktere Form des Kochens, welche durch das Behiltermedi-
um des Topfes und seine Grenzfunktion zugleich eine groflere Kontrol-
le tiber den Kochprozess ermoglicht. In heifSen Gesellschaften sind die-
se Formen sublimierten Kochens zum generalisierten Prinzip geworden
— bis hin zu dem Punkt, an dem wahrnehmbares Feuer und spiirbare

64

05:4123. O


https://doi.org/10.5771/9783748931256-38
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FEUER, TEMPORALITAT UND TRANSFORMATION

Hitze sukzessive aus dem Bild verschwinden, weil sie zu kiihler Ener-
gie geworden sind.

Diese Deutung einer zunehmenden energetischen Sublimierung bringt
aber zugleich Lévi-Strauss’ metaphorische Logik ins Wanken, weil dem-
nach traditionale Gesellschaften heiff und moderne Gesellschaften kalt
wiren. Die kontraintuitive Codierung der thermischen Bildlichkeit er-
klart sich aus Lévi-Strauss’ Fokus auf die temporale Struktur des Sozia-
len. Bei kalten Gesellschaften handle es sich um

»something like a horologe compared with a steam engine. These >cold
societies< produce extremely little disorder, that physicists call sentropys,
and they tend to preserve themselves in their initial state. Incidentally,
it explains why they seem to us as societies without history or without
progress.« (Lévi-Strauss zitiert nach Marsalek 20171: 134)

Lévi-Strauss unterscheidet hier ein zyklisches Modell kalter Gesellschaf-
ten von einem linearen Modell heifser Gesellschaften. Kalte Gesellschaf-
ten gleichen demzufolge einer mechanischen Uhr, deren Zeiger immer
wieder zyklisch an seinen Ausgangspunkt zuriickkehrt, weil sie fort-
schrittsbedingte Reibungsverluste durch eine harmonische Aufrechter-
haltung der bestehenden Ordnung zu vermeiden suchen. Durch die rela-
tive soziale Gleichheit der Gesellschaftsmitglieder, aber auch durch klare
Regeln, Tabus und Institutionen frieren sie alle Anlaufe des Wandels
gleichsam ein. Der Umstand, dass kalte Gesellschaften dazu neigen, in
ihrem >urspriinglichen« Zustand zu verbleiben, bedeutet nicht, dass sie
keinen Wandel produzieren — es ist vielmehr der fortschrittsfixierte west-
liche Blick, dem sie als geschichtslos erscheinen.

Weil die heifsen Gesellschaften der Moderne Fortschritt als Ideal und
Motor ihrer Entwicklung internalisiert haben, vergleicht Lévi-Strauss sie
mit Dampfmaschinen. Wie im nidchsten Teilkapitel zu zeigen sein wird,
ist dieser Status der (Dampf-)Maschine als Metapher fiir Fortschritt
und Kontrolle historisch eng an die Dampf- und Hitzetechnologien des
19. Jahrhunderts gebunden. HeifSe Gesellschaften sind insofern einem li-
nearen Zeitmodell verpflichtet, als sie eifrig Fortschritt ansammeln und
aufgrund ihrer sozialstrukturellen Gegensitze ein Gefille produzieren.
Dieser grofSe Energieverbrauch, der — um Lévi-Strauss’ Formulierung auf-
zugreifen — in der Physik als Entropie bezeichnet wird, fihrt schlieflich in
ihre Auflosung hinein: »Statt Anthropologie sollte es >Entropologie« hei-
3en, der Name einer Disziplin, die sich damit beschiftigt, den Prozess der
Desintegration in seinen ausgepragtesten Erscheinungsformen zu untersu-
chen. « (Lévi-Strauss zitiert nach Kauppert 2008: 71) Die Selbstbeschrei-
bung heifler Gesellschaften, d.h. die Absicht linearen Fortschritts, wird
durch die Thermodynamik des Sozialen in ihr Gegenteil verkehrt.

Bei Lévi-Strauss scheinen die Gesellschaftsmodelle jeweils fiir einen
Hauptsatz der Thermodynamik zu stehen: Den kalten Gesellschaften

65

05:4123. O


https://doi.org/10.5771/9783748931256-38
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FEUER

entspricht das Ausgleichsaxiom des ersten Hauptsatzes, wonach die ge-
samte Energie in einem geschlossenen System immer konstant bleibt —
sie kann weder kreiert noch vernichtet werden, sondern nur ihre Er-
scheinungsform dndern. Die heifSen Gesellschaften drangen dagegen auf
die Verwirklichung des zweiten Hauptsatzes der Thermodynamik. Der
um 1850 von Rudolf Clausius formulierte Entropiesatz besagt, dass der
Energiefluss von einem heiflen zu einem kalten Korper einer einseitigen
Gerichtetheit folgt (vgl. Neswald 2006). Folglich wird die Entropie in
einem geschlossenen System immer grofSer, sodass eine Riickkehr zum
energetischen Ursprungszustand unmoglich ist.

Die Entropie, die die Desintegrationstendenz heifler Gesellschaften be-
zeichnet und diese mit zunehmender Verscharfung zuverlissig in die Ka-
tastrophe des Hitzetods leitet, ist bereits im Vorgang der Verbrennung
angelegt. Denn das verbrennende Material wie Holz oder Kohle fithrt
zu einer Diffusion und Vermengung der Brennstoffe mit der umgeben-
den Luft, wodurch die Gesamtentropie zunimmt:

»Like time, burning runs in only one thermodynamic direction. There is
no theoretical reason why some technology might not be one day able to
reconstruct an object from its ashes, but the odds for it are as crushingly
minute as those for retrieving the same water molecules from a bucket you
just poured into the ocean. Fire’s entropy makes complex forms simple. «
(Durham Peters 2015: 118)

Lévi-Strauss’ Gleichsetzung von Entropie mit Unordnung bzw. Desinte-
gration deckt sich mit den gelaufigen soziologischen Verwendungsweisen
des Entropiebegriffs als Negativbegriff von Ordnung. Die zugrundelie-
gende Vorstellung des Sozialen basiert auf einem Druckmodell von ge-
sellschaftlicher Bindungskraft, wonach das Gleichgewicht sozialer Sys-
teme von klaren Gesetzen, Regeln und Tabus abhingt; aus »materieller
Unordnung in Form dissipierter Energie [wird] auf gesellschaftliche Un-
ordnung geschlossen« (Brunner 1997: 764). Ordnung ist umgekehrt an
hohe soziale Kontrolle und die Durchsetzung fester Normen gebunden,
was oftmals die Vorstellung einer zentralen autoritiren Steuerungsins-
tanz impliziert. Moderne Gesellschaften gelten Lévi-Strauss als hoch-
gradig entropisch, und zwar weniger mit Blick auf ihren unendlichen
energetischen Verschleif§ von Ressourcen als vielmehr aufgrund ihrer
tiberschdumenden Komplexitit, in der Regeln, Tabus, Werte und Nor-
men gleichsam verpuffen und keine bindende Kraft mehr innehaben.
In dieser informationstheoretischen Wendung heifSer, d.h. entropischer
Gesellschaften geht der thermische Gehalt der Entropie unter. Man er-
fahrt weder etwas uber die stofflich-materielle Thermopolitik heifSer und
kalter Gesellschaften noch iiber ihre thermische Logik der Transforma-
tion. Indem das Feuer bei Lévi-Strauss umstandslos in ein thermodyna-
misches Maschinenmodell iibersetzt wird, wird es zur abstrakten Grofe.

66

05:4123. O


https://doi.org/10.5771/9783748931256-38
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FEUER, TEMPORALITAT UND TRANSFORMATION

Zugleich aber wird das thermodynamische Denken von Unordnung bei
Lévi-Strauss dazu mobilisiert, sich von der Vorstellung geschichtlichen
Fortschritts als einem notwendigen, kontinuierlich verlaufenden Pro-
zess abzugrenzen (Kauppert 2008: 68). Geschichte verlauft fiir ihn in
Schiiben, ungerichteten Mutationen und Richtungsidnderungen, was den
Fortschritt aus einer wahrscheinlichkeitstheoretischen Sicht als Zufall-
sprodukt erscheinen ldsst. Die »Faszinationsgeschichte der Entropie«
(Neswald 2006) besteht nicht zuletzt darin, dass mit ihr Unordnung auf
allen Ebenen der Gesellschaft bis hin zum Kosmos denkbar wird.

Lévi-Strauss gibt uns unter der Hand einen Hinweis auf die Maschi-
nisierung des Feuers in der Moderne, die sowohl auf Gegenstandsebene
als auch auf der theoretischen Beschreibungsebene mit dem Verschwin-
den des Thermischen einhergeht. Ebenso wie das Alltagsleben moder-
ner Gesellschaften weitgehend ohne offenes Feuer auskommt, wird das
Feuer als Gegenstand der Soziologie vergessen; diese parallele Entwick-
lung zeigt sich nicht zuletzt im Erfolg des Maschinenparadigmas. Mit der
Verschiebung vom Feuer zur Maschine bzw. zur Thermodynamik bildet
sich innerhalb des soziologischen Denkens ein neuer Diskurszusammen-
hang und damit ein ganzes Arsenal neuer Figuren und Metaphern, neuer
Griindungsszenen, Thermopolitiken und Temporalititsentwiirfe heraus,
die das thermische Regime des sublimierten Feuers in der Maschine sel-
ten explizit thematisieren, seine Relevanz aber indirekt bezeugen. Dabei
ergibt sich eine Spannung zwischen der metaphorisch als kalt akzentu-
ierten Maschine und ihrer Gegenfigur des warmen Organismus einerseits
und der energetischen Ebene der Maschine als hitzebetriebenem Objekt
andererseits. Hier setzt das folgende Kapitel an.

67

05:4123. O


https://doi.org/10.5771/9783748931256-38
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	2.1  Feuer und gesellschaftliche Natur-Kultur-Verhältnisse
	2.1.1  Feuer als Gründungsszene des Sozialen
	2.1.2  Feuer als elementares Medium
	2.1.3  Kulturtechniken
	2.1.4  Feuer und Eis

	2.2  Thermopolitiken der Feuerkontrolle
	2.3  Feuer, Temporalität und Transformation
	2.3.1  Mikrotransformationen
	2.3.2  Gesellschaftliche Transformationen


