
 

167 

7  Totem und Tabu – Gesellschaft und 

Institution 

Paul Ricoeur schreibt bezüglich des Ausgangs des Ödipuskomplexes 

bei Freud folgendes: 

 

„Der Ödipus zerstört sich als Komplex nur insofern, als er die Psyche struktu-

riert. Das Verhältnis zwischen der Zerstörung (des Komplexes) und der Struktu-

rierung (der Psyche) gestaltet sich folgendermaßen: Bei der Zerstörung des 

Ödipus wird die eigentlich tödliche Identifizierung mit dem Vater – tödlich in 

einem doppelten Sinn, weil sie über den Mord den Tod des Vaters anstrebt und 

weil sie vermittels der Gewissensbisse den Sohn martert – durch die gegensei-

tige Anerkennung abgelöst, in der sich die Differenz mit der Ähnlichkeit ver-

bündet.“1 

 

Die Verbindung von Differenz und Ähnlichkeit als Ausgang aus dem 

Untergang des Ödipuskomplexes könnte auch spezifisch als Defini-

tion des Therapieziels in der Jugendstrafanstalt gelten. Die Diffe-

renz, die mittels Straftat(en) etabliert wurde, soll in der Anerken-

nung der Gesetze zu einer Ähnlichkeit mit den Werten einer Ge-

meinschaft führen. Dazu muss hypothetisch vorausgesetzt werden, 

dass die gegenseitige Anerkennung von Vater und Sohn analog zur 

Anerkennung des Gesetzes bzw. der Gesetze betrachtet werden 

kann. Diese Formulierung mag etwas konstruiert klingen, beinhal-

tet aber den Kern der Problematik, dem Freud in seinem Mythos 

von der Vatertötung nachgegangen ist.  

 

 

7.1 Der Freudsche Mythos: Totem und Tabu 

 

Anders als im Kapitel über Ödipus, soll hier der Freudsche Text et-

was ausführlicher dargestellt werden, um die Aktualität seiner Aus-

führungen bezüglich Institution, Gesetz und Subjekt herauszustel-

len. Freud versucht hier, den Ursprung des Gesetzes und dessen 

Bedeutung für den Einzelnen zu ergründen. Die innerpsychische 

Institution des Gesetzes ist dabei das Gewissen. Schon vor der Ein-

führung der sogenannten zweiten Topik von Es, Ich, Über-Ich, for-

muliert Freud in Totem und Tabu eine Hypothese bezüglich des Ge-

wissens: 

 
1  Ricoeur, P. (1974): Die Vatergestalt - Vom Phantasiebild zum Symbol. In: 

Stork, J.(Hg.), Fragen nach dem Vater. Alber, Freiburg/B., München, S. 25-
76, S. 30. 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-008 - am 14.02.2026, 07:58:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das Begehren des Gesetzes  

168 

 

„Denn was ist Gewissen? Nach dem Zeugnis der Sprache gehört es zu dem, was 

man am gewissesten weiß; in manchen Sprachen scheidet sich seine Bezeich-

nung kaum von der des Bewußtseins. Gewissen ist die innere Wahrnehmung 

von der Verwerfung bestimmter in uns bestehender Wunschregungen; der Ton 

liegt aber darauf; daß diese Verwerfung sich auf nichts anderes zu berufen 

braucht; daß sie ihrer selbst gewiß ist. Noch deutlicher wird dies beim Schuld-

bewußtsein, der Wahrnehmung der inneren Verurteilung solcher Akte, durch 

die wir bestimmte Wunschregungen vollzogen haben.“2 

 

Freud weist hier anhand einer Fußnote darauf hin, „[...] daß das 

Schuldbewußtsein des Tabu in nichts gemindert wird, wenn die 

Übertretung unwissentlich geschah […], und daß noch im griechi-

schen Mythus die Verschuldung des Ödipus nicht aufgehoben wird 

dadurch, daß sie ohne, ja gegen sein Wissen und Wollen erworben 

wurde“3. Weiterhin betont Freud immer noch in der Auseinander-

setzung mit dem Begriff Tabu, dass nichts verboten werden muss, 

was niemand begehrt. Deshalb die Notwendigkeit, dass die Übertre-

tung am Übeltäter gerächt werden muss, da ansonsten für alle 

Mitglieder einer Gemeinschaft die Versuchung entstehen würde, die 

ungesühnte Überschreitung selbst zu vollziehen. Freud zieht daraus 

die grundlegende, a-historische Konsequenz für jede Gesellschaft 

bzw. für jeden Rechtsstaat: 

 

„Es ist dies [sc. die Befriedigung eines eigentlich verdrängten Begehrens, B.Sch.] 

ja eine der Grundlagen der menschlichen Strafordnung, und sie hat, wie gewiß 

richtig, die Gleichartigkeit der verbotenen Regungen beim Verbrecher wie bei 

der rächenden Gesellschaft zur Voraussetzung.“4 

 

Genau diese Argumentation verwendet Freud auch dazu, eine an-

geborene, biologische Konstante, die den Menschen Abscheu vor 

dem Inzest vererben würde (Westermarck, Havelock-Ellis), abzuleh-

nen. Dabei führt er ein Argument Frazers auf, das seinem - oben zi-

tierten - ähnelt: „Es ist nicht leicht einzusehen, warum ein tief ver-

wurzelter menschlicher Instinkt die Verstärkung durch ein Gesetz 

benötigen sollte“5. Freud übernimmt die Vorstellung einiger Autoren 

(wie Wundt und Tylor, die er explizit erwähnt), dass die Menschheit 

im Laufe ihrer Entwicklungsgeschichte bisher drei Denksysteme 

hervorgebracht hat: das animistische (mythologische), das religiöse 

 
2  Freud, S. (1912-13a): Totem und Tabu. G.W., Bd. IX, S. 85. 
3  Ebd., Fußnote 1. 
4  Ebd., S. 89. 
5  Ebd., S. 150. 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-008 - am 14.02.2026, 07:58:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Totem und Tabu 

 

169 

und das wissenschaftliche.6 Diese Weltanschauungen lösten sich 

aber nicht sukzessive und vollständig ab, sondern ein Teil des ver-

gangenen Denksystems lebt im darauf folgenden weiter. Freud ent-

wickelt seinen Mythos, d.h. seine Erzählung über einen Ursprung, 

der nicht auf schon Bekanntes zurückzuführen ist, anhand des so 

genannten Urvater-Mordes. Folgende Fragestellung, die die von ihm 

zitierten Autoren nur teilweise und unzureichend beantworten 

konnten, wirft er auf: 

 

„Rätselhaft ist wohl alles am Totemismus; die entscheidenden Fragen sind die 

nach der Herkunft der Totemabstammung, nach der Motivierung der Exogamie 

(respektive des durch sie vertretenen Inzesttabu) und nach der Beziehung zwi-

schen den beiden, der Totemorganisation und dem Inzestverbot. Das Ver-

ständnis sollte in einem ein historisches und ein psychologisches sein, Aus-

kunft geben, unter welchen Bedingungen sich diese eigentümliche Institution 

entwickelt, und welchen seelischen Bedürfnissen der Menschen sie Ausdruck 

gegeben hatte.“7  

 

Die entscheidende Verbindung, die zur Freudschen These des Urva-

termordes und dem daraus entstehenden Schuldbewusstsein führt, 

findet ihre Wurzeln in der Konfrontation zweier Abhandlungen: 

Charles Darwins The descent of man und W. Robertson Smith's Lec-

tures on the Religion of the Semites und Kinship and Marriage. Dar-

win beschreibt die Hypothese, „[...] daß auch der Mensch ursprüng-

lich in kleineren Horden gelebt habe, innerhalb welcher die Eifer-

sucht des ältesten und stärksten Männchens die sexuelle Promis-

kuität verhinderte“8. Jüngere Männchen wurden ausgestoßen und 

mussten dann selbst eine Horde gründen. Allerdings bleibt unent-

scheidbar, wie eine kausale Verbindung von Totem und Exogamie 

daraus hervorgehen sollte: entweder hätte die Exogamie vor dem 

Totem bestanden, oder sie wäre dessen Resultat. Ausgehend von 

Robertson Smith's Abhandlung über den Opferritus, die postuliert, 

dass dieser die wesentliche Ritualhandlung aller alten Religionen 

und gemeinschaftstiftend gewesen sei, entwickelt Freud die zentrale 

These, dass Opfertier und Totemtier eins waren: 

 

„In ältesten Zeiten war das Opfertier selbst heilig, sein Leben unverletzlich ge-

wesen; es konnte nur unter der Teilnahme und Mitschuld des ganzen Stammes 

und in Gegenwart des Gottes genommen werden, um die heilige Substanz zu 

liefern, durch deren Genuß die Clangenossen sich ihrer stofflichen Identität un-

tereinander und mit der Gottheit versicherten. Das Opfer war ein Sakrament, 

 
6  Ebd., S. 96.
7  Ebd., S. 131. 
8  Ebd., S. 152. 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-008 - am 14.02.2026, 07:58:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das Begehren des Gesetzes 

 

170 

das Opfertier selbst ein Stammesgenosse. Es war in Wirklichkeit das alte To-

temtier, der primitive Gott selbst, durch dessen Tötung und Verzehrung die 

Clangenossen ihre Gottähnlichkeit auffrischten und versicherten.“9 

 

Aus diesen beiden Thesen - der von einem eifersüchtigen Männchen 

angeführten Urhorde und der rituellen Totemmahlzeit - formuliert 

Freud schließlich den grundlegenden Gedankengang seiner Ab-

handlung: 

 

„Eines Tages taten sich die ausgetriebenen Brüder zusammen, erschlugen und 

verzehrten den Vater und machten so der Vaterhorde ein Ende. Vereint wagten 

sie und brachten zustande, was dem Einzelnen unmöglich geblieben wäre. […] 

Daß sie den Getöteten auch verzehrten, ist für den kannibalen Wilden selbst-

verständlich. Der gewalttätige Urvater war gewiß das beneidete und gefürchtete 

Vorbild eines jeden aus der Brüderschar gewesen. Nun setzten sie im Akte des 

Verzehrens die Identifizierung mit ihm durch, eigneten sich ein jeder ein Stück 

seiner Stärke an. Die Totemmahlzeit, vielleicht das erste Fest der Menschheit, 

wäre die Wiederholung und Gedenkfeier dieser denkwürdigen, verbrecheri-

schen Tat, mit welcher so vieles seinen Anfang nahm, die sozialen Organisatio-

nen, die sittlichen Einschränkungen und die Religion. 

Um, von der Voraussetzung absehend, diese Folgen glaubwürdig zu finden, 

braucht man nur anzunehmen, daß die sich zusammenrottende Brüderschar 

von denselben einander widersprechenden Gefühlen gegen den Vater be-

herrscht war, die wir als Inhalt der Ambivalenz des Vaterkomplexes bei jedem 

unserer Kinder und unserer Neurotiker nachweisen können. Sie haßten den Va-

ter, der ihrem Machtbedürfnis und ihren sexuellen Ansprüchen so mächtig im 

Wege stand, aber sie liebten und bewunderten ihn auch. Nachdem sie ihn be-

seitigt, ihren Haß befriedigt und ihren Wunsch nach Identifizierung mit ihm 

durchgesetzt hatten, mußten sich die dabei überwältigten zärtlichen Regungen 

zur Geltung bringen. Es geschah in der Form der Reue, es entstand ein Schuld-

bewußtsein, welches hier mit der gemeinsam empfundenen Reue zusammen-

fällt.“10 

 

Schwierig gestaltet sich die Frage nach dem plötzlichen Auftauchen 

dieses Schuldbewusstseins. Freud formuliert schon in einer Fußno-

te zu seiner These, dass keinem der Söhne bzw. Täter eine volle Be-

friedigung gelungen sei, da keiner die Stelle des Vaters einnehmen 

konnte: „Der Mißerfolg ist aber, wie wir wissen, der moralischen 

Reaktion weit günstiger als die Befriedigung“11. Laut Freud ist den 

Brüdern nichts anderes übrig geblieben, als das Inzestverbot aufzu-

richten, wenn sie weiter miteinander leben wollten und sich nicht 

 
9  Ebd., S. 167. 
10  Ebd., S. 171-173. 
11  Ebd., S. 173, Fußnote 1.

https://doi.org/10.14361/9783839411285-008 - am 14.02.2026, 07:58:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Totem und Tabu 

 

171 

im ununterbrochenen Kampf um die Vaterrolle, der jede künftige 

Organisation unmöglich gemacht hätte, aufreiben wollten. Das Op-

ferfest des Totemtieres wiederholt dieses Verbrechen des Vater-

mords und die Aneignung der Eigenschaften des Vaters dann stets 

von neuem. Man könnte vorsichtig daraus schließen, dass gerade 

ein (zumindest teilweises) Scheitern der Identifizierung (mit dem Va-

ter) eine erste soziale Organisation hervorbrachte. So verzichteten 

die Brüder auf die von ihnen begehrten Frauen: „Sie retteten so die 

Organisation, welche sie stark gemacht hatte, und die auf homose-

xuellen Gefühlen und Betätigungen ruhen konnte, welche sich in 

der Zeit der Vertreibung bei ihnen eingestellt haben mochten“12. In-

stitutionen würden demnach auf einem Mangel beruhen, der aus 

dem Scheitern einer totalen Identifizierung hervorging. 

 In der dritten Abhandlung des Mann Moses und die monotheisti-

sche Religion kommt Freud auf seinen Urvater-Mythos zurück. Er 

schildert die Problematik, warum die Brüder einen Triebverzicht üb-

ten, ausführlicher: 

 

„Es ist anzunehmen, daß nach der Vatertötung eine längere Zeit folgte, in der 

die Brüder miteinander um das Vatererbe stritten, das ein jeder für sich allein 

gewinnen wollte. Die Einsicht in die Gefahren und die Erfolglosigkeit dieser 

Kämpfe, die Erinnerung an die gemeinsam vollbrachte Befreiungstat und die 

Gefühlsbindung aneinander, die während der Zeit der Vertreibung entstanden 

waren, führten endlich zu einer Einigung unter ihnen, einer Art Gesellschafts-

vertrag. Es entstand die erste Form einer sozialen Organisation mit Triebver-

zicht, Anerkennung von gegenseitigen Verpflichtungen, Einsetzung bestimm-

ter, für unverbrüchlich (heilig) erklärter Institutionen, die Anfänge also von Mo-

ral und Recht.“13 

 

Diese Zeit des Streits um das Vatererbe, aus der schließlich die In-

stitutionen als eine Art Kompromissbildung hervorgingen, entspricht 

im Freudschen Mythos einer Übergangszeit, die durch den Triebver-

zicht beendet wurde. Andererseits sieht Freud in eben dieser Komp-

romissbildung die Ursache für das Unbehagen in der Kultur, wie er 

es in seinem gleichnamigen Buch analysiert. Hinter den Kulturleis-

tungen verbirgt sich eine andere Wirklichkeit des Menschen: „Infol-

gedessen ist ihm der Nächste nicht nur möglicher Helfer und Se-

xualobjekt, sondern auch eine Versuchung, seine Aggression an 

ihm zu befriedigen, seine Arbeitskraft ohne Entschädigung an ihm 

auszunützen, ihn ohne seine Einwilligung sexuell zu gebrauchen, 

sich in den Besitz seiner Habe zu setzen, ihn zu demütigen, ihm 

 
12  Ebd., S. 174. 
13  Freud, S. (1939a [1934-38]): Der Mann Moses und die monotheistische Re-

ligion: Drei Abhandlungen. G.W., Bd. XVI, S. 187-188. 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-008 - am 14.02.2026, 07:58:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das Begehren des Gesetzes 

 

172 

Schmerzen zu bereiten, zu martern und zu töten“14. Dieses nicht 

umzusetzen, ruft das Unbehagen des Verzichts und die Strenge des 

Gewissens hervor. Daraus ergibt sich, dass in Institutionen - 

gleichgültig ob kirchlicher oder profaner Art - eben dieser Streit um 

das Vatererbe fortgeführt wird. Institutionen sind somit nichts urs-

prünglich Erworbenes, ein Erbe, das konfliktlos weitergegeben wer-

den könnte, sondern eine Kompromissbildung, die jederzeit gefähr-

det ist, da sie - einem Symptom gleich -,  jederzeit bekämpft oder 

beseitigt werden kann. Der Gesellschaftsvertrag ist stets gefährdet.

Diese Freudsche Konstruktion über die Ursprünge des gesellschaft-

lichen Zusammenlebens hält einer wissenschaftlich fundierten, sich 

auf tatsächliche Ereignisse berufenden ethnologischen Prüfung 

nicht stand. Freud war die wissenschaftliche Rechtfertigung des-

halb gleichgültig, weil er den Urvatermord konstruieren wollte. Er 

brauchte ein Ereignis in der Urzeit, das vor Beginn der historischen 

Realität angesiedelt ist, um diese dann zu ermöglichen. Dieses 

traumatische Ereignis in der Urzeit ist nur nachträglich in der 

Phantasie zugänglich. 

 Freuds Anliegen ist darin zu suchen, den konstruierten Urva-

termord als Ausgangspunkt zu nehmen, um die Zweizeitigkeit eines 

(traumatischen) Ereignisses zu erklären: den Mord und die nach-

träglichen, Gemeinschaft stiftenden Schuldgefühle. Dieses Phäno-

men des Wechselspiels von Ausagieren und Reue lässt sich sehr 

wohl beobachten, das ihm zugrunde liegende Ereignis kann aber 

nur mittels einer mythologischen Erzählung (re-)konstruiert wer-

den. So regeln auch Institutionen tagtäglich das menschliche Trei-

ben von Gesetzesüberschreitung und Aussöhnung bzw. Wiederein-

gliederung in die Gemeinschaft; die Legitimation der Institution 

selbst ist ein Text, der anerkannt, aber nicht wissenschaftlich be-

wiesen werden kann.15 Das Phänomen der Zweizeitigkeit eines 

Ereignisses findet sich auch im Freudschen Mann Moses wieder. 

Der Mord an dem ägyptischen Moses, der sich das Volk der Juden 

erwählt, um die monotheistische Religion des Echnaton einzufüh-

ren, wird durch die Wiederaufnahme von Teilen dieser Religion 

durch einen neuen Religionsführer - ebenfalls Moses genannt - zwei 

 
14  Freud, S. (1930a [1929]): Das Unbehagen in der Kultur. G.W., Bd. XIV, S. 

470-471.
15  So dient auch die Strafe bzw. Sühne der Wiedereingliederung des Verbre-

chers in die Gemeinschaft. Dieser Gedanke spielt auch in Hegels Staatsphi-
losophie eine tragende Rolle. Verena Krenberger (2003) sieht in Hegels 
Rechtsphilosophie den Resozialisierungsgedanken als grundlegend an: 
„Der Verbrecher, der sich durch seine Tat außerhalb der Gemeinschaft des 
Staates stellte und diese negierte, wird durch die ihm zugeführte Strafe 
wieder in die Gesellschaft aufgenommen.“ Krenberger, V. (2003): Psychoa-

nalyse im modernen deutschen Strafvollzug. Ibidem Verlag, Stuttgart, S.23. 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-008 - am 14.02.2026, 07:58:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Totem und Tabu 

 

173 

Generationen später kompensiert: Es entsteht eine neue Religion, in 

der eine Urschuld aufgrund des verdrängten Verbrechens stets la-

tent bleibt. Auch dies eine Konstruktion Freuds, in der die Zweizei-

tigkeit eines Ereignisses die Grundlage bzw. die tragende Struktur 

ist. Dazu muss hinzugefügt werden, dass der Mord an dem Vater 

der Urhorde sexuell motiviert war: Seine unbändigen Ansprüche 

standen der Befriedigung eigener Bedürfnisse im Weg. Auch die da-

bei freiwerdende Aggression ist sexuellen Ursprungs: Die Verbin-

dung von Lebens- und Todestrieb erfordert, „[...] daß sich ein Anteil 

des Triebes gegen die Außenwelt wende und dann als Trieb zur Agg-

ression und Destruktion zum Vorschein komme“16. Mit dieser zwei-

ten Hypothese, dass Sexualität jedem menschlichen Erleben und 

Verhalten zugrunde liegt, stellt sich die Frage nach dem Trauma. 

 Der Philosoph und Psychoanalytiker Claus v. Bormann geht 

dieser Frage unter dem Aspekt der Nachträglichkeit des Traumas 

nach17. Ausgehend von der Feststellung, dass die psychoanalytische 

Trieblehre keine beliebige Vielfalt an Trieben zulässt, sondern auf 

der Dialektik von Lebens- und Todestrieb basiert18, nimmt v. Bor-

mann die Freudsche Fragestellung auf, wie die Unlust in die Sexua-

lität kommt: „[...] daß etwas in der Natur des Sexualtriebes selbst 

dem Zustandekommen der vollen Befriedigung nicht günstig ist“19. 

Dabei ist zu unterstreichen, dass die Sexualität selbst dieser vollen 

Befriedigung widerspricht. Sie stellt stets einen Kompromiss dar, 

der zwischen „Anspruch des Triebes und dem Einspruch der Reali-

tät“20 getroffen wird - er entsteht „auf Kosten eines Einrisses im 

Ich“21.  Die Parallele, die zwischen Sexualität und Religion bezüglich 

der Zweizeitigkeit des Traumas besteht, lässt zu, die Freudsche Re-

ligionstheorie so zu verstehen, dass Sexualität durch eben die Zwei-

zeitigkeit wirkt, die auch in der jüdischen und christlichen Religion 

charakteristisch ist. Ein Mord wird nachträglich als Trauma erfah-

ren und erzeugt Schuldgefühle. Die Erinnerung an ein verdrängtes 

 
16  Freud, S. (1930a [1929]): Das Unbehagen in der Kultur. G.W. Band XIV, S. 

478. 
17  Bormann, C. v. (1997): Logos und Eros - ein Götterstreit. Die Zweideutigkeit 

der Freudschen Religionskritik. In: Michels, A., Müller P., Perner, A. (Hg.), 
Psychoanalyse nach 100 Jahren. Zehn Versuche eine kritische Bilanz zu 

ziehen. Reinhardt, München, Basel, S. 196-225. 
18  „Verschont der Trieb im Dienste der Sexualfunktion das Ich, greift aber das 

Objekt an, so wird er, [...] als Aggression bezeichnet, eine bloße Umlen-
kung im Spiel der Triebe, kein neuer Trieb“. Ebd., S. 216. 

19  Freud, S. (1912d): Über die allgemeinste Erniedrigung des Liebesleben. 
G.W. Band VIII, S. 89.  

20  Freud, S. (1940e [1938]): Die Ichspaltung im Abwehrvorgang. G.W., Bd. 
XVII, S. 59. 

21  Ebd., S. 60.

https://doi.org/10.14361/9783839411285-008 - am 14.02.2026, 07:58:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das Begehren des Gesetzes 

 

174 

Ereignis ist auf diese Weise stärker als die ursprüngliche Wahr-

nehmung. Ebenso ist der Ursprung der Lust ein Ereignis in der frü-

hen Kindheit, das erst nachträglich eine sexuelle Bedeutung be-

kommt. Die ursprüngliche Befriedigung bleibt ein Phantasma, das 

nicht mehr eingeholt und gleich dem Mythos nur nachträglich 

konstruiert werden kann. 

 

„Nur bei solchen Ereignissen ist der Fall verwirklicht, daß die Erinnerung stärker 

wirkt als die ursprüngliche Wahrnehmung, weil erst in ihr, nachträglich, also zu 

spät für die erste Wahrnehmung, der sexuelle Charakter solcher Ereignisse 

deutlich wird, etwa beim Kuß, bei bestimmten Berührungen, bei vorher unver-

ständlichen Reden, eigentlich bei allem, was später als erogen oder hysterogen 

gelten kann. Die Sexualität entsteht also nachträglich und aufgrund von Vor-

stellungen, die zu den körperlichen und von anderen Menschen erfahrenen 

Ereignissen hinzutreten und sie nun neu als das, was als sexuell gilt, interpre-

tieren lassen.“22 

 

Etwas nicht Identifizierbares wird so nachträglich zu etwas Verbo-

tenem, Reizvollem, Erregung Erzeugendem und bestimmt das Be-

gehren und auch den Trieb, ohne dass der Ursprung in das Be-

wusstsein gelangen könnte. Dass sich der Zeitpunkt dieses zweiten 

Einsetzens der Triebwirkung in der Pubertät abspielt, ist natürlich 

auch biologisch durch die Geschlechtsreife determiniert, aber diese 

allein erklärt die Sexualität mit ihren Variationen, Wünschen und 

Phantasien nicht. Der  Psychoanalytiker Wolfgang Loch formuliert: 

„Infolge der Aufladung der schon existierenden Strukturen und 

Erinnerungsspuren mit Triebenergie während der Pubertät kommt 

es zu der berühmten Nachträglichkeit [...]“23.  

 Diese Parallele von Religion und dem Komplex aus Trauma, 

Schuld und Sexualität lässt m. E. die Notwendigkeit, aus der Freud 

seine mythologische Konstruktion bezüglich des Urvatermords vor-

nahm, nachvollziehbar werden. Der Grund, die Funktionsweise und 

das nie restlos Aufgehende von Institutionen, wie Freud dies im Un-

behagen in der Kultur beschrieb, wird dadurch deutlich. Ein außer-

halb der sprachlichen Ordnung liegender (nur mythologisch-

nachträglich zu konstruierender) Ursprung kann als ein die Spra-

che konstituierender Mangel beschrieben werden: Es kann nie alles 

gesagt werden. Die Kritik an der Freudschen Psychoanalyse, sie re-

duziere den Menschen auf ein Triebwesen, ist somit unberechtigt24, 

 
22  Bormann, C. v., a.a.O., S.215. 
23  Loch, W. (1987): Probleme der Ablösung aus psychoanalytischer Sicht. In: 

Lempp, R. (Hg.), Reifung und Ablösung. Huber, Bern, Stuttgart, Toronto, S. 
31-43, S. 36. 

24  Bormann, C. v., a.a.O, S. 221 ff.

https://doi.org/10.14361/9783839411285-008 - am 14.02.2026, 07:58:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Totem und Tabu 

 

175 

da erst die Konfrontation des Menschen mit der symbolischen 

(Sprach-) Ordnung die psychische Realität erzeugt. Dabei betont 

Freud im Unbehagen in der Kultur, dass die Triebansprüche des 

Menschen nie aufgehen: Der Einzelne strebt nach Glück und 

braucht hierfür die Gemeinschaft, für diese aber ist der Glücksans-

pruch des Einzelnen sekundär. Um diesen Konflikt zu regeln, den 

Kulturprozess zu sichern und einen Gesellschaftsvertrag zu garan-

tieren, existieren Institutionen. 

 

„Das totemische System war gleichsam ein Vertrag mit dem Vater, in dem der 

letztere all das zusagte, was die kindliche Phantasie vom Vater erwarten durfte, 

Schutz, Fürsorge und Schonung, wogegen man sich verpflichtet, sein Leben zu 

ehren, das heißt die Tat an ihm nicht zu wiederholen, durch die der wirkliche 

Vater zugrunde gegangen war. Es lag auch ein Rechtfertigungsversuch im To-

temismus. Hätte der Vater uns behandelt wie der Totem, wir wären nie in Ver-

suchung gekommen, ihn zu töten. So verhalf der Totemismus dazu, die Ver-

hältnisse zu beschönigen und das Ereignis vergessen zu machen, dem er seine 

Entstehung verdankte.“25 

 

 

7.2 Institution und Gründungsmythos 

 

„Das Ereignis vergessen zu machen, dem er [der Totemismus, 

B.Sch.] seine Entstehung verdankte“26 - von diesem Totemismus-

Begriff Freuds geht der Psychoanalytiker und Rechtwissenschaftler 

Pierre Legendre aus, um die Grundlagen der Institutionen zu kon-

zeptualisieren. Dabei wendet er sich mit seiner Fragestellung gegen 

die Fiktion eines restlos befreiten Menschen, der sozusagen trans-

parent ohne Herrschaft und Tabu, d.h. ohne (dem Buchstaben ver-

haftetes) Gesetz auskommen würde: „Dennoch machen Schuld, Ge-

setz, Filiation und Genealogie weiter, und in den sozial-utopischen 

Bewegungen, die das Menschengeschlecht aus dem Gefängnis Got-

tes, des Kapitals oder der blinden sexuellen Zuchtwahl zu befreien 

versprechen, kehren unaufhörlich Dogmatiker, Zensoren, Kommis-

sare und Inquisitoren wieder.“27 Ausgehend von der notwendigen 

Fiktion eines Gesetzes möchte ich hier auf einen Text Legendres, 

der sich mit der Aktualität des Totem-Begriffs auseinandersetzt, 

 
25  Freud, S. (1912-13a):.a.a.O., S. 174-175. 
26  Ebd., S. 175. 
27  Pornschlegel, C., Thüring, H. (1998): Nachwort. Warum Gesetze? Zur Fra-

gestellung Pierre Legendres. In: Legendre, P., Das Verbrechen des Gefreiten 

Lortie. Rombach, Freiburg/B., S. 169-203, S. 175. 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-008 - am 14.02.2026, 07:58:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das Begehren des Gesetzes 

 

176 

eingehen.28 Dieser Text ist sehr dicht und knapp gefasst, so dass 

ich eigene Ableitungen mit einfüge. Er beschreibt m. E. die Kausali-

tät, mittels der eine präskriptive Norm begründet bzw. inszeniert 

wird, einen Diskurs produziert und dadurch deskriptiv erfassbare 

normative Wirkungen ermöglicht. Die präskriptive Norm setzt Le-

gendre dabei dem Totem gleich. 

 Legendre stellt drei Bedeutungen des Totems heraus, den er als 

alten - neu zu entdeckenden - anthropologischen Begriff bezeichnet. 

Erstens: Das Totem ist eine theatrale Figur. Theatral heißt m. E. 

hier, dass es materialisiert z.B. als Textkörper auftreten muss. 

Zweitens: Das Totem zieht sein Sein oder Wesen aus dem Diskurs 

selbst, den es in Szene gesetzt hat. Es ermöglicht ein Sprechen und 

eine Differenz, indem es in Verbote und Gebote trennt. Drittens: 

Dem Totem kann daraufhin eine Serie normativer Wirkungen zuge-

schrieben werden. Diese normativen Wirkungen sind beobachtbar 

und deskriptiv erfassbar. Für Legendre zeigt sich anhand dieser De-

finitionen des Totems, wie sich die menschliche Gesellschaft als ka-

nonischer Diskurs – als Textsystem, das theatralisch inszeniert wird 

und normative Wirkungen hat - beschreiben lässt. Er nennt diese 

Anthropologie eine dogmatische (im Unterschied zu bisherigen phy-

sischen und sozialen Anthropologien).29 Es ist eine Anthropologie, 

die auf die institutionelle Montage des Subjekts verweist. Der grün-

dende Text als Dogma, Gesetz und Grundlage der Institutionen wird 

buchstäblich zum Corpus, der das Subjekt erschafft, indem er mit-

tels Trennung  Subjektivität erst ermöglicht. Diese Trennung findet 

durch Gesetze (Gesellschaft, Familie, Sexualität) statt. 

 Als Beispiel für die Gründung eines kanonischen - also präsk-

riptiv normativen - Diskurses wählt Legendre das Dekret des Kir-

chenlehrers Gratians. Diese als Dekret Gratians  bekannte Samm-

lung (von 1140) entstand aus verschiedenen Rechtsquellen, die Gra-

tian in gute und schlechte Texte einteilte, d.h. sein Dekret besteht 

aus drei Listen: Die guten Texte werden zu den kanonischen (au-

thentischen und wahren) Texte erhoben, die apokryphen Texte wer-

den verurteilt oder eliminiert und eine dritte Liste besteht aus Ri-

tual-Texten (bzw. Gesängen), die zur Erbauung der (Glaubens-

)Treuen dienen (pro fidelium aedificatione).30 Aus diesem Akt des 

Wählens, Kanonisierens31 oder Verurteilens lassen sich nun zwei 

 
28  Legendre, P. (1999): La totemisation de la société. Remarques sur les mon-

tages canoniques et la question du sujet. In: Legendre, P., Sur la question 

dogmatique en Occident. Fayard, Paris, S. 285-296.
29  Ebd., S. 285. 
30  Ebd., S. 286-287. 
31  Das Kanonisieren garantiert dabei die offizielle Institution eines Textes 

oder wie in diesem Falle einer Textsammlung.

https://doi.org/10.14361/9783839411285-008 - am 14.02.2026, 07:58:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Totem und Tabu 

 

177 

Schlussfolgerungen ziehen. Erstens: Es gibt eine Macht, die den 

Status der Texte garantiert (ihre Gesetzlichkeit und Legitimität). Sie 

bestimmt und garantiert den Diskurs im Verhältnis zur Wahrheit: 

Sie ist also präskriptiv. Zweitens: Diese Texte geben dem Menschen 

eine Form (durch Gesetze) vor; sie institutionalisieren ihn, indem er 

durch sie repräsentiert wird. Dies ist die strukturale Bedeutung 

bzw. Funktion der Texte. Abweichungen von diesen Vorschriften 

werden also deskriptiv erfassbar. Die Erbauungstexte ermöglichen 

dann ein Ritual, das Normalität ermöglicht.   

 Die beiden Aspekte Diskurs im Verhältnis zur Wahrheit und 

strukturale Signifikation der Texte ergeben die logische Funktion von 

Texten: ein Paradigma, das sowohl Rechtsvorschriften als auch For-

schungsgegenstände und Forschungsmethoden präskriptiv setzt.32 

Diesen Vorgang nennt Legendre  ein Totemisieren [totemisation] der 

Gesellschaft. Diese totemistische Logik ist die Inszenierung eines 

Diskurses, der das Verhältnis zur Wahrheit garantiert und dem 

Menschen seine Form gibt, indem er ihn repräsentiert. Als Logik 

wird dies bezeichnet, da die Institution als drittes Element sowohl 

Repräsentation als auch Diskurs (Bedeutung bzw. Signifikation) ga-

rantiert.  Die gesellschaftliche Begründung der Vernunft findet so 

mittels der Kanonisation von Texten statt.33 Ein kanonischer Text 

ist also die Montage eines Kausaldiskurses, von dem aus normative 

Wirkungen (präskriptiver und schließlich deskriptiver Art) ausge-

hen. Diese Montage wirft (besonders im wissenschaftlichen Diskurs) 

ein Problem auf: Was ist der kausale Kern bzw. die Ursache der Ur-

sache der Textmontage? Diese Fragestellung führt zum Nichts, zum 

Punkt des Nichts und damit auch zum Nullpunkt der Institution. 

Legendres These ist, dass alle Gesellschaften diese Kausalszene, de-

ren Prinzip bzw. Aporie der Mangel ist, schließen müssen. Am Bei-

spiel Gratians ist dies der Rückgriff auf Mythos bzw. Christentum. 

Ein anderes Beispiel ist das imperiale römische Recht: Hier heißt es 

omnia iura habet in scrinio pectoris sui : Er hat alle Quellen des 

Rechts im Archiv seiner Brust.34 Der Text inkarniert sich im Souve-

rän und schließt die Kausalszene; er wird zum Dogma. 

 Die strukturierende Wirkung des Dogmas ergibt sich aus zwei 

Momenten: Das Dogma ist eine Erzählung, die  über die Herkunft 

 
32  Hier kann man auch den Begriff des Paradigmenwechsels gemäß Th. Kuhn 

anführen: „Kuhns wissenschaftshistorische Analysen zeigen aber, daß der 
Wechsel von P.[aradigma]ta keineswegs als rationaler, begründungsorien-
tierter Prozeß kontinuierlichen Erkenntnisfortschritts verläuft, sondern ein 
eher irrationaler Vorgang ist, der den Charakter eines Generations- und 
Glaubenskampfes annimmt.“ Nassehi, A. (1999): Paradigma. In: Metzler 

Philosophie Lexikon. A.a.O., S. 427. 
33  Legendre (1999): a.a.O., S. 288. 
34  Ebd., S. 289.

https://doi.org/10.14361/9783839411285-008 - am 14.02.2026, 07:58:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das Begehren des Gesetzes 

 

178 

berichtet  [origo], und gleichzeitig Macht und Präsenz eines Axioms 

[auctoritas], das dem Souverän bzw. dem Stellvertreter die Autorität 

seines Amtes zuweist. Origo beschreibt also die Inszenierung eines 

Garanten der Kausalität mittels einer genealogischen Metapher. 

Dieser Vorgang stellt die erste Grundlegung jeder Kanonisierung 

dar: eine genealogische Repräsentation. Z.B. ist in der katholischen 

Kirche der pontifex der Stellvertreter Christi. Der Ursprung dieser 

Texte (am Beispiel Gratians) geht auf Christus (als Ursprung) zu-

rück. Auctoritas ist der Platz der Wahrheit bzw. die Aufgabe, den 

Platz der Wahrheit zu inszenieren. Ein Beispiel unserer Gesell-

schaftsform und konkret auf Deutschland bezogen ist die Formel im 

Namen des Volkes, die in der Rechtssprechung verwandt wird, um 

auf den Ursprung - das Grundgesetz - zu verweisen. Die Auctoritas 

ist gemäß dieser Analyse der Bundestag. 

 Legendre beschreibt dann das Verhältnis, das zwischen dem 

Phänomen der Kanonisierung von Texten und der Konstruktion des 

Subjekts besteht. Die Konstruktion des Subjekts (als Sprachwesen) 

stellt eine Konfrontation mit dem Ursprung dar: Der Vater ist so-

wohl Identifikationsobjekt als auch Rivale. Die Konfrontation mit 

der symbolischen Ordnung der Sprache ist ebenfalls ambivalent: 

Sie existiert als Ordnung vor dem Subjekt - es muss sich mit sei-

nem eigenen Sprechen in dieser vorgegebenen Struktur aber seinen 

Platz schaffen. 

 Hier wird meiner Meinung nach deutlich, wie nahe die Freud-

sche Konstruktion einer traumatischen, verdrängten Urszene, die 

nachträglich sexuelle Fantasien erzeugt, ein Modell darstellt, das 

Onto- und Phylogenese zu verbinden versucht: Die Geschichte des 

Einzelnen (Traumata, Verdrängungen usw.) steht immer in Verbin-

dung zur Gesellschaft (Normen usw.). Die Institution materialisiert 

eine Sprachordnung, die mit ihren Gesetzen das Subjekt einerseits 

entfremdet, andererseits eine symbolische Ordnung (ein Realitäts-

prinzip) garantiert. Dabei fungieren Texte und deren Repräsentan-

ten als Garanten und Autorität dieser Ordnung. Die Kritik Legend-

res an den zunehmend an (empiristischen) Wissenschaftsidealen 

orientierten Institutionen kann m. E. so verstanden werden, dass 

dadurch eine Differenz verworfen wird: Der Mensch wird mit seiner 

biologischen Herkunft bzw. Determiniertheit in eins gesetzt und die 

Sprache wird zu einem reinen Kommunikationsinstrument, dessen 

Vieldeutigkeit als Makel gedeutet wird. Ein Subjektbegriff, der den 

Menschen mit seiner Sprache als das Zugrundeliegende (subiectum 

= hypokeimenon) begreift, wird so unmöglich. In Institutionen, die 

den von der Norm abweichenden Menschen aufnehmen, heißt die-

ses szientistische Ideal dann, dass dessen Sprechen nur noch auf 

ein biologisch determiniertes vorliegendes (objektivierbares) Symp-

tom verweist, aber nicht mehr (im Freudschen Sinne) auf etwas an-

https://doi.org/10.14361/9783839411285-008 - am 14.02.2026, 07:58:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Totem und Tabu 

 

179 

deres, dass es zur Sprache zu bringen gilt. Das Unbewusste wird zu 

einer Fehlfunktion im ansonsten fehlerfreien Kommunikationsab-

lauf. 

 

 

7.3 Institution als Entlastung 
 

Mir erscheint die Institutionstheorie Arnold Gehlens ein notwendi-

ger (pragmatischer) Gegenpol zur dogmatischen Auffassung Legend-

res. Beide Betrachtungsweisen könnten sich m. E. ergänzen, indem 

sie das Spannungs- und Wirkungsfeld der Institution umfassen. 

Anders als bei Legendre, der die Einführung eines notwendigen 

Mangels als konstitutiv für die Institution (zu der auch die Sprache 

und das Sprechen gehören) ansieht, spielt in Gehlens Institutions-

theorie der Mensch als (biologisch bedingtes) Mängelwesen die tra-

gende Rolle. Im Unterschied zum Tier ist die Entwicklung des Men-

schen verzögert und die Instinkte sind nicht spezifisch ausgerichtet 

bzw. vermindert ausgebildet. Geht Legendre von einem Mangel in 

der symbolischen Ordnung bzw. im Realitätsprinzip aus, der ein 

Sprechen notwendig macht, so ist Gehlens Ausgangspunkt das (bio-

logische) Wesen Mensch als gekennzeichnet durch „Instinktredukti-

on“35. 

 Der Begriff der Handlung bzw. die Definition des Menschen als 

handelndes Wesen bildet die Grundlage der Gehlenschen empiri-

schen Philosophie36: „[...] denn im Begriff der Handlung ist die den-

kende, erkennende, wollende Seite des Menschen ebenso enthalten 

wie seine physische [...]“37. Der Mensch wird per se als Mängelwe-

sen definiert und die Institution entsteht aus der Notwendigkeit, 

diesen Mangel zu beheben bzw. erträglich zu gestalten. Die Institu-

tion wird so zur Entlastung, die die fehlenden Instinkte und spezi-

fisch ausgebildeten Verhaltensweisen der Tiere ersetzt. In Abgren-

zung zum Idealismus und einer Psychologie der Archetypen (C.G. 

Jung) betont Gehlen, dass erst in Institutionen Ideen verkörpert 

werden: „[...] denn der Stoff, aus dem die Institutionen sich erhe-

ben, sind wiederum die ineinander verschränkten, regulierten, obli-

gatorisch gewordenen wirklichen Handlungen selbst“38. Subjektivität 

wird für Gehlen erst zu einem Begriff der Forschung durch den 

 
35  Gehlen, A.(1977 ): Urmensch und Spätkultur. Athenaion Verlag, Frank-

furt/M., S. 21. 
36  So „[...] arbeitet G[ehlen] einen Gesichtspunkt heraus, von dem her alle 

spezifisch menschlichen Leistungen sich erklären lassen: den Ge-
sichtspunkt der Handlung.“ Roughley, N. (2003): Gehlen, Arnold. In: Metz-

ler Philosophen Lexikon. A.a.O., S. 245-248, S. 245. 
37  Gehlen, a.a.O., S. 8. 
38  Ebd., S. 9. 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-008 - am 14.02.2026, 07:58:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das Begehren des Gesetzes 

 

180 

Rückgang an verbindlichen Handlungsmustern (Ritualen etc.). Sie 

ist ein „[...] Stigma des Menschen in einer Zeit des Institutionen-

Abbaus [...]“39, sie wird zu einem „[...] Zustand chronischer Ichbe-

wußtheit [...], sie ist zugleich innerer Prozeß und dauernder virtuel-

ler Zuschauer dieses Prozesses“40. Für Gehlen haben nur Systeme 

Dauer, die sich über die Subjektivität des einzelnen Menschen set-

zen. Zu diesen Systemen zählt er neben den religiösen Systemen 

mit Kulten, Riten und Göttern unterschiedslos auch alle Rechtsfor-

men und die dazugehörigen Gewohnheiten und Sitten. Der Mensch 

wird als ein gespaltenes Wesen begriffen, das zu keiner Einheit 

(bzw. zu keinem Instinkt) zurückfinden kann: „Eine Kultur der Sub-

jektivität ist ihrem Wesen nach nicht stabilisierbar, sie muß in einer 

massenhaft ephemeren Überschußproduktion enden“41. Ein Institu-

tionsverfall zieht den Verfall der oben genannten Systeme und deren 

impliziten Normen und Gewohnheiten unweigerlich nach sich.  

 Wertet man die gegenwärtige Situation mit ihren Privatisie-

rungs- und Flexibilisierungskonzepten als Anzeichen eines Institu-

tionsverfalls, so es kommt zu einer Zuspitzung: In der verfallenden 

Institution werden standardisierte Verhaltensweisen sozusagen 

festgezimmert. Die Aufweichung des formalen Rahmens am Beispiel 

der Institution Gefängnis führt deshalb keineswegs dazu, einen Ver-

fall routinierter Abläufe nach sich zu ziehen, was wiederum zu De-

sorientierung und Willkür führen würde. Wäre dies der Fall, müsste 

in der Institution eine Zunahme heterogener und vielfältiger Inter-

ventionsstrategien bezüglich Therapie und Resozialisierungsmaß-

nahmen zu beobachten sein, da ihr formaler, normativer Rahmen 

flexibel und sozusagen durchlässiger würde. Es lässt sich aber ge-

nau das Gegenteil feststellen: Die Behandlungsmaßnahmen im 

Vollzug werden immer mehr ritualisiert und in Form von Trainings- 

und Behandlungsprogrammen standardisiert. Psychoanalytische 

und tiefenpsychologische Vorgehensweisen werden abgedrängt, da 

ihre Wirkung anhand wiederum standardisierter Evaluierungsver-

fahren nicht so eindeutig erfasst werden kann. Dies kann als Ver-

such gedeutet werden, dieser Institution einen zunehmend formale-

ren Charakter verleihen zu wollen, um sie wirtschaftlich orientierten 

Produktionsstätten anzugleichen. Dies geht letztendlich auf die 

Forderung nach gesellschaftlicher Legitimation und der damit ver-

bundenen (illusionären) Angstreduktion zurück. Der Preis für die 

äußere Flexibilität (wie sie z.B. in der teilweisen Privatisierung von 

Vollzugseinrichtungen zum Ausdruck kommt) scheint eine innere 

Gegenbewegung zu sein, die stereotype Verhaltensweisen fördert. 

 
39  Ebd., S. 9. 
40  Ebd., S. 110-111.
41  Ebd., S. 23. 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-008 - am 14.02.2026, 07:58:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Totem und Tabu 

 

181 

Man kann die Hypothese aufstellen, dass mit der Aufweichung des 

formalen Rahmens der Institution Gefängnis eine gesicherte Reprä-

sentation und Funktion schwieriger wird und eine Sicherheit jetzt 

in einem standardisiert-uniformen Ablauf innerer Prozesse gesucht 

wird.  

 Es ist daher weniger ein Institutionsverfall im Gehlenschen Sin-

ne, der zu einer Art Niedergang und Dekadenz führen würde, fest-

zustellen, sondern eine Gegenreaktion, die die äußere Flexibilität 

durch innere Verhärtung kompensiert. Garantierte ein eindeutiger, 

staatlich gesicherter Rahmen für die Sicherheit juristischer Abläufe 

bzw. für eindeutige Anwendung und Umsetzung von Rechtsnormen, 

so führt der zunehmende Einfluss privater Interessen zu Unsicher-

heiten innerhalb der Institution selbst. Diese Unsicherheiten wer-

den dann mit zunehmend standardisierten Verhaltensweisen kom-

pensiert. Als Beispiel kann der zunehmende Einfluss externer psy-

chologisch-psychiatrischer Gutachter auf die vorzeitige Entlassung 

von Gefangenen aufgeführt werden. Erstellen diese ein Prognosegu-

tachten, so haben sie bei einer negativen Prognose keinerlei Risiko 

zu tragen, da eine irrtümlich negative Prognose nicht evaluierbar 

ist. Bei einer positiven Prognose, die sich als Irrtum herausstellt, 

kann dies zu einem Gerichtsverfahren führen. Da Privatpersonen 

nun verständlicherweise kein unnötiges Risiko auf sich nehmen, 

geht die Tendenz hin zu Negativgutachten, die im besten Falle dem 

Vollzug Hinweise für eine weitere Behandlung des Insassen geben. 

Da der Vollzug nun aber nur eingeschränkt behandeln kann, da 

Therapien nicht zeitunbegrenzt für alle Gefangenen möglich sind, 

werden zunehmend standardisierte Verfahren mit einem festen 

Zeitvolumen bereitgestellt. Scheitert nun ein Gefangener trotz ab-

solvierter Behandlung bzw. Trainings an einer Begutachtung, läuft 

er zunehmend Gefahr, als nicht behandelbar zu gelten. Teilweise 

geht die Standardisierung so weit, dass z.B. nur Gruppenmaßnah-

men angeboten werden; ist ein Insasse nicht gruppenfähig, kann er 

nicht behandelt werden und gilt dann per se als gefährlich. Ver-

schärft wird diese Situation durch die Gesetzgebung, die zuneh-

mend eine nachträgliche Sicherheitsverwahrung ermöglicht. Das 

heißt, unter bestimmten Voraussetzungen, auf die ich hier nicht 

eingehen möchte, muss ein Gefangener (und wahrscheinlich bald 

auch ein jugendlicher Gefangener) auch nach vollständiger Verbü-

ßung seiner Strafe in Haft bleiben, wenn zwei unabhängige (= priva-

te) Gutachter aufgrund neuer, in Haft gewonnener Erkenntnisse ein 

Weiterbestehen der Gefährlichkeit prognostizieren. Versetzt man 

sich in die Situation der Gutachter, kann man leicht nachvollzie-

hen, dass eine Verneinung der Gefährlichkeit die Berufsrisiken des 

Gutachters erheblich erhöht, so dass die Unabhängigkeit desselben 

eher Fiktionscharakter hat. Gleichzeitig werden Psychologen bzw. 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-008 - am 14.02.2026, 07:58:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das Begehren des Gesetzes 

 

182 

Therapeuten, die im Vollzugssystem tätig sind, ihre Behandlung so 

ausrichten, dass jedes Misslingen einer Intervention auf den Insas-

sen selbst zurückzuführen sein wird. Spielen in tiefenpsychologi-

schen und psychoanalytischen Verfahren Übertragungsphänomene 

die tragende Rolle in der Therapie, so wird dies jetzt als Gefahr für 

die so genannte Qualitätssicherung des Behandlungsverfahrens ge-

wertet: Jeder auftauchende Konflikt in der Therapie wird auf diese 

Weise in den zu Behandelnden projiziert - das Behandlungsprog-

ramm selbst wird unfehlbar. Die Uniformierung der Behandlung 

kann dann mit den Uniformen der ausführenden Beamten gleichge-

setzt werden, oder wie Gehlen es in Bezug auf andere staatstragen-

de Berufsgruppen nicht ohne Ironie formuliert: „Die noch intakte 

große Autorität der Richter und Ärzte beruht sehr wesentlich auf ih-

rer Amtstracht“42.  

 Die Institution wird auf diese Weise in den Augen ihrer Subjekte 

eine totale, an Paranoia grenzende Einrichtung, die jeden Mangel 

verworfen hat. Genau das Gegenteil einer solchen Institutionsauf-

fassung möchte ich hier herausarbeiten: Die Institution kann (mit 

Referenz auf Legendre und Gehlen) als ein Spannungsfeld zwischen 

Mangel und Entlastung betrachtet werden. Sie schafft Verbindlich-

keit, indem sie die den Gesetzen zugrunde liegende Leere als Grün-

dungsmythos theatralisch in Szene setzt und gleichzeitig dem Men-

schen eine Identifizierung und Handlungsorientierung vorgibt, die 

ihn entlastet. Diese Differenz zwischen Mangel und Entlastung ist 

ebenfalls konstitutiv für das Subjekt, das nie mit der (von außen 

kommenden) Sprache bzw. seinem Sprechen in eins gesetzt werden 

kann (aufgrund der Annahme des Unbewussten) und  das mittels 

Identifizierungen ein Ich instituieren kann, das Intersubjektivität 

bzw. Realität vermittelt. So beschreibt die Freudsche Topik das 

Subjekt als Institution, in der die Differenz zwischen Über-Ich (Ge-

setzen), Ich (Intersubjektivität) und Es (Triebrepräsentationen) 

konstituierend ist. Es scheint mir wichtig hervorzuheben, dass 

Freud diese drei Instanzen nochmals in bewusste und unbewusste 

Anteile unterteilt und auf diese Weise betont, dass das Subjekt nie 

sich selbst völlig transparent werden kann, indem es z. B. an Ich-

Stärke gewinnen würde. Das Subjekt ist vielmehr Effekt dieser Dif-

ferenz zwischen den Instanzen, so wie Institutionen Unterschiede 

einführen, die gesellschaftliches Leben erst ermöglichen. 

 Freud beschreibt mit der Annahme eines unbewussten Strafbe-

dürfnis einen intrapsychischen Vorgang, der analog zu einem insti-

tutionellen Vorgang gesehen werden kann. Er hebt dadurch die 

Identifizierungsproblematik, die immer aus einem ambivalenten 

Gemenge von Liebe und Hass besteht, auf eine konstitutive Ebene, 

 
42  Ebd., S. 26. 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-008 - am 14.02.2026, 07:58:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Totem und Tabu 

 

183 

die keine harmonische Auflösung zulässt. In tatsächlichen Strafta-

ten kulminiert diese Ambivalenz - sie wird ausagiert. Um dies dar-

zustellen, möchte ich eine Fallvignette wiedergeben. 

 

 

7.4 Fallbeispiel: R. und die Institution als Differenz
43

 

 

Ein 18 Jahre alter Jugendlicher, den ich R. nennen möchte, wurde 

wegen folgendem Delikt zu einer Strafe von 2 Jahren und 3 Mona-

ten verurteilt: 

 Er hatte eine geschwänzte Schulstunde nachzuholen. Dies wur-

de von einer Lehrerin durchgesetzt, indem sie sich nach Unterricht-

schluss vor die Tür des Klassenzimmers stellte und ihn nicht gehen 

lassen wollte. Er setzte sich dann vor ihr demonstrativ auf den Bo-

den. Da er nicht bereit war, aufzustehen und die Stunde nachzuho-

len, kam es dazu, dass ihn die Lehrerin am Kragen packte, um ihn 

aufzurütteln. „Dann gab sie mir auch noch eine Ohrfeige“, erzählt 

er. Am nächsten Morgen begab er sich mit zwei Messern zur Schule 

und wollte dort die Lehrerin auf dem Parkplatz abfangen und ihr 

etwas antun. Einem Mitschüler gegenüber äußerte er, dass er ihr 

„die Finger abhacken und sie dann abstechen“ werde. Das Lehrer-

kollegium wurde über sein Vorhaben informiert. Diese verhielten 

sich ahnungslos. Als er der Lehrerin langsam nachging, wurde er 

von fünf Lehrern, die er nicht bemerkte, verfolgt. Er zückte ein Mes-

ser, hielt es vor seiner Brust, als ein Lehrer einschritt. Er rief noch: 

„Ich töte die!“ und wurde dann von den Lehrern überwältigt. Er 

wurde zu 2 Jahren Bewährung wegen versuchten Totschlags verur-

teilt – diese Bewährungsstrafe wurde wegen weiterer Gewaltdelikte 

widerrufen. Ein Gutachten stellte die Schuldfähigkeit fest – es wur-

de eine „Hyperkinetische Störung verbunden mit einer Störung des 

Sozialverhaltens“ diagnostiziert. 

 Unser erster Kontakt fand statt, als er in der Anstalt im Ausbil-

dungsbereich Metall eingesetzt wurde. Er äußerte mir gegenüber, 

dort nicht mehr arbeiten zu können: „Es gibt hier so viele spitze Ge-

genstände und wenn mich irgend jemand provoziert, dann kann ich 

da für nichts garantieren. Ich habe Angst, dann jemanden abzuste-

chen.“ Wir vereinbarten regelmäßige Termine und dabei sprach er 

hauptsächlich von seiner Kindheit und seiner Familie. Diese Sit-

zungen kann ich hier natürlich nur sehr verkürzt und zusammen-

fassend schildern: 

 
43  Ein Teil dieser Falldarstellung wurde veröffentlicht. Schwaiger, B. (2006): 

Vatermetapher, Identifizierung und Gesetz. In: Michels, A., u.a. (Hg.), Jahr-

buch für Klinische Psychoanalyse. Bd. 7: Familie. Edition Diskord, Tübin-
gen, S. 188-201.

https://doi.org/10.14361/9783839411285-008 - am 14.02.2026, 07:58:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das Begehren des Gesetzes 

 

184 

 Er wurde als Kind mit 11/12 Jahren von einem Bruder der Mut-

ter über längeren Zeitraum sexuell missbraucht. Als er ihr dies sag-

te, sei sie zwar schockiert gewesen, habe aber versucht, ihren Bru-

der in Schutz zu nehmen. Er verstehe sich heute noch nicht mit 

seiner Mutter, da diese immer noch versuche, ihn mit seinem Onkel 

zu versöhnen. Andererseits habe er aber auch Probleme mit seinem 

Vater: Dieser sei ein Neonazi, der immer einen harten Kerl aus ihm 

habe machen wollen. Kurzfristig sei er dann auch mal rechts gewe-

sen und habe eine Glatze gehabt, aber davon habe er sich schon vor 

langer Zeit losgesagt. Sein Vater habe ihm schon als Kind immer 

wieder gesagt, dass man sich wehren müsse und  sich nichts gefal-

len lassen dürfe. Vater und Mutter haben sich schon vor Jahren 

scheiden lassen. Er fühle sich dafür irgendwie schuldig, da er seiner 

Mutter verraten habe, dass Vater eine wesentlich jüngere Geliebte 

hatte („Die war sogar noch minderjährig“, betont er). Kurz darauf 

ließ sich die Mutter scheiden. Beide Elternteile kommen ihn (ge-

trennt) besuchen. Er wisse weder, zu wem er sich hingezogen fühle, 

noch, bei wem er nach Haftentlassung wohnen wolle. Die Mutter 

finge immer wieder mit dem Onkel an, mit dem er absolut nichts 

mehr zu tun haben möchte, und der Vater versuche ihn die ganze 

Zeit von diesem „Nazischeiß“ überzeugen zu wollen („Am Führerge-

burtstag kam er sogar mit einem Hitlerbart zu mir – stellen Sie sich 

das mal vor!“, sagte er mir einmal entsetzt). Eigentlich verstehe er 

sich mit dem neuen Mann der Mutter – seinem Stiefvater – am bes-

ten: „Der ist wie ein Vater, so wie ich mir ihn immer gewünscht ha-

be. Nur meine Mutter stört uns immer, wenn wir zusammen was zu 

bereden haben. Sie sagt dann immer, wir hätten wohl Geheimnisse 

vor ihr.“ 

 Zunehmend entwickelte er den Wunsch, nach Entlassung allei-

ne wohnen zu wollen. Er habe aber immer noch Angst davor, wieder 

straffällig zu werden. Draußen habe er sich stets mit seinem Messer 

Respekt verschafft. Obwohl er nicht groß und kräftig sei, habe er 

den Ruf genossen, ein ganz Gefährlicher zu sein, da er nie lange ge-

fackelt und auch schon mal zugestochen habe. Diese Sachen habe 

man aber immer untereinander geregelt. Da habe es nie Anzeigen 

gegeben. 

 Mit dem Fortgang der Sitzungen wurde er zunehmend ruhiger. 

Er konnte wieder eine Ausbildung aufnehmen und vereinzelte Vor-

fälle konnten vor Ort geklärt werden. Einmal äußerte er in einer Sit-

zung, dass seine Mutter ihn jetzt mit dem Onkel in Ruhe lasse, da 

sie seine Gefühle endlich verstehe. Kurz darauf berichtet er mir, 

dass er den Kontakt zum leiblichen Vater abgebrochen habe, da 

dieser ihn nur von seiner Ideologie überzeugen wolle und sich ei-

gentlich aber nur für Abenteuer mit jungen Mädchen interessieren 

würde. 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-008 - am 14.02.2026, 07:58:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Totem und Tabu 

 

185 

 Einer inzestuösen Mutter stehen eine Reihe von Vaterfiguren 

gegenüber: Der leibliche Vater, der ihm gegenüber streng und wie 

eine Karikatur des starken Mannes auftritt, dessen Leidenschaften 

bzw. Liebschaften ihn aber darum nur umso lächerlicher erschei-

nen lassen. Der verführende Onkel, der seine Macht nicht nur an 

ihm missbrauchte, sondern diese auf die Mutter immer noch aus-

zuüben scheint. Und der Stiefvater, der ein Ideal darstellt, was wie-

derum der Mutter missfällt. Als die Lehrerin die Position einer stra-

fenden Instanz einnimmt, kommt es schließlich beinahe zur Katast-

rophe. Ich möchte hier das Hauptaugenmerk auf das Messer legen. 

Dieses bedeutet für ihn zuerst Macht und verschafft ihm einen 

Platz, an dem er sich behaupten kann. Dann wird es zu einem pho-

bischen Objekt, vor dem er sich fürchtet. Als phobisches Objekt 

nimmt es dann vielerlei Formen an (spitze Gegenstände, mit denen 

man verletzen kann). Dieser Umschwung ist bedeutend: Die Phobie 

wird Anlass, das Gespräch zu suchen. Im regelmäßigen Sprechen 

artikulieren sich Wünsche und verändern bzw. lösen sich Familien-

konstellationen. 

 Die Identifizierung mit dem leiblichen Vater, der aus ihm einen 

starken Mann machen wollte, dürfte wohl eine der Ursachen für 

sein unverhältnismäßig brutales Vorgehen mit dem Messer sein. 

Trotz seiner schwächlichen Statur erfüllte er stets das väterliche 

Gebot, sich von niemandem etwas gefallen zu lassen. Als die Lehre-

rin Jahre nach der Trennung der Eltern die vakante Position der vä-

terlichen Autorität besetzt, indem sie ihm Grenzen aufzeigt und ihn 

dabei mit einer Ohrfeige bestraft, will er sie abstechen. Er will nicht 

feige sein und erzählt dieses Vorhaben einem Mitschüler. Es han-

delt sich weder um eine Affekttat noch um eine kaltblütig geplante 

Rache. Vielmehr wird etwas inszeniert, das einem Phantasma 

gleichkommt. Er tritt darin als Akteur auf, aber gerade deshalb 

braucht er auch einen Mitwisser: Jemanden, dem er ins Ohr sagen 

kann, dass er nicht feige ist. Die imaginäre Dualität zwischen ihm 

und der die väterliche Position usurpierenden Lehrerin wird durch 

diese Triangulierung zu einem symbolischen Akt, der (dank dem 

Mitwisser) buchstäblich zu einem acte manqué - einer Fehlhandlung 

- wird. Dieser versuchten Tötung folgt die Konfrontation mit dem 

Gesetz und während dieser Konfrontation fällt die Identifizierung: 

das phallische Objekt (Messer) wird zu einem phobischen, das 

Angst auslöst. Jetzt erst wird ein Sprechen über Wünsche, Ängste 

und Begehren möglich. Er erzählt über Vater, Onkel, Stiefvater und 

gewinnt dabei zunehmend Abstand zu diesen väterlichen Figuren. 

Letztendlich klagt er über das Begehren der Mutter (wollte ihn mit 

Onkel versöhnen, will ihn nicht mit Stiefvater alleine reden lassen).  

Während einiger Sitzungen machte er zu Beginn Bemerkungen über 

meine Kleidung:  Dies reichte von Kritik („Sie tragen immer Lederja-

https://doi.org/10.14361/9783839411285-008 - am 14.02.2026, 07:58:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das Begehren des Gesetzes 

 

186 

cken“), bis hin zu Komplimenten („haben sie sich verliebt, Sie haben 

heute so schicke Sachen an“). Dann äußerte er plötzlich zu meiner 

Überraschung den Wunsch, nochmals - ausführlicher als bisher - 

über die erlittene sexuelle Nötigung sprechen zu wollen und fügte 

dem etwas geniert hinzu: „[...] aber nicht mit Ihnen. Ich möchte mit 

einer Frau darüber sprechen“. Meine eigene Position ihm gegenüber 

erreichte wohl einen Grad von Ambivalenz, der eine Wiederholung 

der Konstellation der Vaterfiguren darstellte: Autorität, Verständnis, 

aber auch Verführung. Allerdings konnte er jetzt Grenzen aufzeigen, 

indem er meine Position relativierte. Sein Wunsch, mit einer Frau 

über erlittenen sexuellen Missbrauch zu sprechen, richtet sich wohl 

an das phallisch-sexuelle Begehren, das ihm rätselhaft bleibt. Be-

gehren und Verbot verweisen hier aufeinander: Er will zum wieder-

holten Male über etwas sprechen, das mit einem unerträglichen 

Genießen zu tun hat. Aber dieses Sprechen selbst läuft Gefahr, zu 

einem Genießen zu werden, indem sich die Verführung in meinem 

Hören wiederholen und damit der Unterschied bzw. die Differenz 

zwischen Begehren und Verbot aufheben würden. Um diese Diffe-

renz aufrechtzuerhalten, überträgt er die Spaltung auf meine Per-

son, d.h. ich darf sozusagen nicht an seiner Erzählung teilhaben, es 

ist mir untersagt zu hören und so verkörpere ich dieses Verbot. So 

bin ich auch nicht mehr in der Position desjenigen, der aufgrund 

seines Hörens alles wissen könnte - ich bin kastriert. Diese Projekti-

on hat meiner Meinung nach nichts mit Perversion zu tun: Das 

Sprechen soll hier gerade nicht zum gemeinsamen Genießen wer-

den, d.h. er will mich nicht Teil seiner Fantasien werden lassen, um 

mich so in ein Szenario einzubauen. Vielleicht ist die Lacansche Va-

termetapher, der „Nom/Non (Name und Nein) du Père“44, genau die-

ser Moment der Verknotung von Verbot und Begehren. Der Namen-

des-Vaters existiert nur auf der Ebene des Sprechens. Der Vater 

kann sich nicht selbst autorisieren. Sein Name und das damit ver-

bundene Gesetz treten mit dem Sprechen der Mutter in die symboli-

sche Ordnung ein. Indem sie auf Verbote verweist, die letztendlich 

auf dem Inzestverbot gründen, ermöglicht sie dem Kind ein Begeh-

ren, das jenseits ihrer selbst liegt. Die Liebe der Mutter fängt da an, 

wo ihr Genießen aufhört. Genau diese Grenze sucht und befragt der 

jugendliche Insasse. 

 Aufgrund von Verwicklungen und Auseinandersetzungen mit 

Mitgefangenen, auf deren Ursachen hier zum Schutze der Anonymi-

tät nicht eingegangen werden kann45, verbrachte er die letzten Mo-

nate seiner Inhaftierung im Erwachsenenvollzug. Nach seiner Ent-

 
44  Bürgin, a.a.O., S. 192-193. 
45  Diese standen aber nicht mehr in Verbindung mit seiner phobischen Angst, 

jemanden abstechen zu können.

https://doi.org/10.14361/9783839411285-008 - am 14.02.2026, 07:58:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Totem und Tabu 

 

187 

lassung bezog er einen eigenen Wohnraum in seiner Heimatstadt. 

Er rief mich ca. einmal im Monat in meinem Büro an. Anfangs be-

richtete er noch zuversichtlich von Vorhaben (Führerschein, Dro-

gentherapie), die er umsetzen wollte. Im letzten Telefonat  teilte er 

mit, dass er doch wieder inhaftiert werden wird: Er habe sich nicht 

von alten Freundeskreisen fernhalten können. Er habe es versucht, 

aber das Alleinsein in der Wohnung habe er nicht ausgehalten. 

Auch die Nähe zur mütterlichen Wohnung und der regelmäßige 

Kontakt zur Mutter hätten da nichts genützt. Wegen mehrerer - aus 

einem gruppendynamischen Kontext hervorgegangener - Straftaten 

kam er schließlich wieder in Untersuchungshaft. Ich erwähne hier 

sein Scheitern, ein legales Leben zu führen, da daran deutlich wird, 

was für eine immense Schwierigkeit die adäquate Resozialisierung 

jugendlicher Strafgefangener darstellt. Die therapeutische Behand-

lung im Vollzug weist Erfolge auf, wie hier das Verschwinden der 

Phobie vor spitzen Gegenständen und das Bewusstwerden familiä-

rer Zusammenhänge. Andere Weisen des Ausagierens können die 

Folge sein, die im Normalfall aber als Motor der weiteren Behand-

lung dienen können. Problematisch wird es stets mit der Entlas-

sung in das Ursprungsmilieu. Ist dieses durch Jugendkriminalität 

geprägt (wie im vorliegenden Fall), sind nur wenige in der Lage, sich 

dieser Dynamik zu entziehen. Als Therapieerfolg muss dann schon 

gewertet werden, wenn schwere Straftaten ausbleiben. 

 Die Institution Gefängnis - als die Differenz zwischen Begehren 

und Gesetz produzierende Einrichtung begriffen - ist weder Vater- 

noch Mutterersatz. Einerseits schließt sie ein, versorgt und küm-

mert sich um den Insassen, andererseits weist sie Grenzen auf und 

konfrontiert mit Gesetzen. Auf der imaginären Ebene bietet diese 

Institution eine Bühne, auf der un- und vorbewusste Konflikte wie-

derholt und ausagiert werden. Auf einer symbolischen (hier als 

sprachlich definierte) Ebene kann sie die Möglichkeit bieten, diese 

Konflikte zu verbalisieren und zu analysieren. Dadurch werden Ein-

sichten möglich, die zu Veränderungen führen können. Die Thera-

pie und Straftataufarbeitung siedelt sich in dieser Differenz an: Zwi-

schen den Polen des symbolischen, auf einem konstitutiven Mangel 

beruhenden Begehren46 (Legendre) und der imaginären Entlastung 

mittels verschiedener Instanzen, Vorschriften und formalisierter 

Handlungsabläufen (Gehlen) entsteht ein Raum der Konfrontation, 

der zu einem Sprechen führen kann. Freuds mythologisches Kons-

trukt Totem und Tabu versucht, den Ursprung dieser Differenz 

nachträglich zu (re-) konstruieren. Dass diese nur durch einen 

Mord, der Schuldgefühl und Ambivalenz nach sich zieht, möglich 

 
46  Das auch bei Legendre nur durch ein Gesetz, das diesen Mangel repräsen-

tiert, möglich ist. 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-008 - am 14.02.2026, 07:58:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das Begehren des Gesetzes 

 

188 

wird, zeigt das Inkommensurable der tragenden Einrichtungen ge-

sellschaftlichen Zusammenlebens. Sie schaffen Räume, die ein 

Sprechen ermöglichen, aber nie Eindeutigkeiten hervorbringen 

können. Ihre Geschichte kann empirisch-wissenschaftlich erfasst 

werden, in der Gegenwart aber sprechen sie ein Machtwort, das mit-

tels theatralischer Inszenierung die Lücke füllt, die die Differenz von 

Natur und Kultur reißt. 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-008 - am 14.02.2026, 07:58:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

