7 Totem und Tabu - Gesellschaft und

Institution

Paul Ricoeur schreibt beziiglich des Ausgangs des Odipuskomplexes
bei Freud folgendes:

,Der Odipus zerstért sich als Komplex nur insofern, als er die Psyche struktu-
riert. Das Verhaltnis zwischen der Zerstérung (des Komplexes) und der Struktu-
rierung (der Psyche) gestaltet sich folgendermaRen: Bei der Zerstérung des
Odipus wird die eigentlich tédliche Identifizierung mit dem Vater - tédlich in
einem doppelten Sinn, weil sie Gber den Mord den Tod des Vaters anstrebt und
weil sie vermittels der Gewissensbisse den Sohn martert - durch die gegensei-
tige Anerkennung abgeldst, in der sich die Differenz mit der Ahnlichkeit ver-
blndet."!

Die Verbindung von Differenz und Ahnlichkeit als Ausgang aus dem
Untergang des Odipuskomplexes kénnte auch spezifisch als Defini-
tion des Therapieziels in der Jugendstrafanstalt gelten. Die Diffe-
renz, die mittels Straftat(en) etabliert wurde, soll in der Anerken-
nung der Gesetze zu einer Ahnlichkeit mit den Werten einer Ge-
meinschaft flihren. Dazu muss hypothetisch vorausgesetzt werden,
dass die gegenseitige Anerkennung von Vater und Sohn analog zur
Anerkennung des Gesetzes bzw. der Gesetze betrachtet werden
kann. Diese Formulierung mag etwas konstruiert klingen, beinhal-
tet aber den Kern der Problematik, dem Freud in seinem Mythos
von der Vatertétung nachgegangen ist.

7.1 Der Freudsche Mythos: Totem und Tabu

Anders als im Kapitel tiber Odipus, soll hier der Freudsche Text et-
was ausfUhrlicher dargestellt werden, um die Aktualitat seiner Aus-
fiuhrungen beztglich Institution, Gesetz und Subjekt herauszustel-
len. Freud versucht hier, den Ursprung des Gesetzes und dessen
Bedeutung fiir den Einzelnen zu ergriinden. Die innerpsychische
Institution des Gesetzes ist dabei das Gewissen. Schon vor der Ein-
fiilhrung der sogenannten zweiten Topik von Es, Ich, Uber-Ich, for-
muliert Freud in Totem und Tabu eine Hypothese beztglich des Ge-
wissens:

1 Ricoeur, P. (1974): Die Vatergestalt - Vom Phantasiebild zum Symbol. In:
Stork, J.(Hg.), Fragen nach dem Vater. Alber, Freiburg/B., Miinchen, S. 25-
76, S. 30.

167

hitps//dol.org/10.14361/9763839411285-008 - am 14.02.2026, 07:58:03. hitps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839411285-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das Begehren des Gesetzes

,Denn was ist Gewissen? Nach dem Zeugnis der Sprache gehort es zu dem, was
man am gewissesten weil; in manchen Sprachen scheidet sich seine Bezeich-
nung kaum von der des BewuRtseins. Gewissen ist die innere Wahrnehmung
von der Verwerfung bestimmter in uns bestehender Wunschregungen; der Ton
liegt aber darauf; daR diese Verwerfung sich auf nichts anderes zu berufen
braucht; daR sie ihrer selbst gewiB ist. Noch deutlicher wird dies beim Schuld-
bewuRtsein, der Wahrnehmung der inneren Verurteilung solcher Akte, durch
die wir bestimmte Wunschregungen vollzogen haben."

Freud weist hier anhand einer Fufnote darauf hin, ,[...] daf’ das
Schuldbewufdtsein des Tabu in nichts gemindert wird, wenn die
Ubertretung unwissentlich geschah [...], und daf noch im griechi-

schen Mythus die Verschuldung des Odipus nicht aufgehoben wird
dadurch, daf sie ohne, ja gegen sein Wissen und Wollen erworben
wurde“s. Weiterhin betont Freud immer noch in der Auseinander-
setzung mit dem Begriff Tabu, dass nichts verboten werden muss,
was niemand begehrt. Deshalb die Notwendigkeit, dass die Ubertre-
tung am Ubeltater gerdcht werden muss, da ansonsten fir alle
Mitglieder einer Gemeinschaft die Versuchung entstehen wtirde, die
ungestihnte Uberschreitung selbst zu vollziehen. Freud zieht daraus
die grundlegende, a-historische Konsequenz flur jede Gesellschaft
bzw. fur jeden Rechtsstaat:

,Es ist dies [sc. die Befriedigung eines eigentlich verdrangten Begehrens, B.Sch.]
ja eine der Grundlagen der menschlichen Strafordnung, und sie hat, wie gewiR
richtig, die Gleichartigkeit der verbotenen Regungen beim Verbrecher wie bei
der rachenden Gesellschaft zur Voraussetzung.*

Genau diese Argumentation verwendet Freud auch dazu, eine an-
geborene, biologische Konstante, die den Menschen Abscheu vor
dem Inzest vererben wirde (Westermarck, Havelock-Ellis), abzuleh-
nen. Dabei fiihrt er ein Argument Frazers auf, das seinem - oben zi-
tierten - dhnelt: ,Es ist nicht leicht einzusehen, warum ein tief ver-
wurzelter menschlicher Instinkt die Verstarkung durch ein Gesetz
bendtigen sollte“s. Freud Gibernimmt die Vorstellung einiger Autoren
(wie Wundt und Tylor, die er explizit erw&dhnt), dass die Menschheit
im Laufe ihrer Entwicklungsgeschichte bisher drei Denksysteme
hervorgebracht hat: das animistische (mythologische), das religiose

Freud, S. (1912-13a): Totem und Tabu. G.W., Bd. IX, S. 85.
Ebd., FuRnote 1.

Ebd., S. 89.

Ebd., S. 150.

v AW N

168

hitps//dol.org/10.14361/9763839411285-008 - am 14.02.2026, 07:58:03. hitps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839411285-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Totem und Tabu

und das wissenschaftliche.6 Diese Weltanschauungen 16sten sich
aber nicht sukzessive und vollstindig ab, sondern ein Teil des ver-
gangenen Denksystems lebt im darauf folgenden weiter. Freud ent-
wickelt seinen Mythos, d.h. seine Erzdhlung Uber einen Ursprung,
der nicht auf schon Bekanntes zurtickzufiihren ist, anhand des so
genannten Urvater-Mordes. Folgende Fragestellung, die die von ihm
zitierten Autoren nur teilweise und unzureichend beantworten
konnten, wirft er auf:

»Ratselhaft ist wohl alles am Totemismus; die entscheidenden Fragen sind die
nach der Herkunft der Totemabstammung, nach der Motivierung der Exogamie
(respektive des durch sie vertretenen Inzesttabu) und nach der Beziehung zwi-
schen den beiden, der Totemorganisation und dem Inzestverbot. Das Ver-
standnis sollte in einem ein historisches und ein psychologisches sein, Aus-
kunft geben, unter welchen Bedingungen sich diese eigentimliche Institution
entwickelt, und welchen seelischen Bedirfnissen der Menschen sie Ausdruck
gegeben hatte."”

Die entscheidende Verbindung, die zur Freudschen These des Urva-
termordes und dem daraus entstehenden Schuldbewusstsein flihrt,
findet ihre Wurzeln in der Konfrontation zweier Abhandlungen:
Charles Darwins The descent of man und W. Robertson Smith's Lec-
tures on the Religion of the Semites und Kinship and Marriage. Dar-
win beschreibt die Hypothese, ,[...] daf® auch der Mensch urspring-
lich in kleineren Horden gelebt habe, innerhalb welcher die Eifer-
sucht des altesten und starksten Mannchens die sexuelle Promis-
kuitat verhinderte“s. Jingere Mannchen wurden ausgestofSen und
mussten dann selbst eine Horde griinden. Allerdings bleibt unent-
scheidbar, wie eine kausale Verbindung von Totem und Exogamie
daraus hervorgehen sollte: entweder héatte die Exogamie vor dem
Totem bestanden, oder sie ware dessen Resultat. Ausgehend von
Robertson Smith's Abhandlung tiber den Opferritus, die postuliert,
dass dieser die wesentliche Ritualhandlung aller alten Religionen
und gemeinschaftstiftend gewesen sei, entwickelt Freud die zentrale
These, dass Opfertier und Totemtier eins waren:

Jn dltesten Zeiten war das Opfertier selbst heilig, sein Leben unverletzlich ge-
wesen; es konnte nur unter der Teilnahme und Mitschuld des ganzen Stammes
und in Gegenwart des Gottes genommen werden, um die heilige Substanz zu
liefern, durch deren GenuR die Clangenossen sich ihrer stofflichen Identitat un-
tereinander und mit der Gottheit versicherten. Das Opfer war ein Sakrament,

6 Ebd.,S. 96.
7 Ebd.,S.131.
8 Ebd., S.152.

169

hitps//dol.org/10.14361/9763839411285-008 - am 14.02.2026, 07:58:03. hitps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839411285-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das Begehren des Gesetzes

das Opfertier selbst ein Stammesgenosse. Es war in Wirklichkeit das alte To-
temtier, der primitive Gott selbst, durch dessen Tétung und Verzehrung die
Clangenossen ihre Gottahnlichkeit auffrischten und versicherten.*

Aus diesen beiden Thesen - der von einem eiferstichtigen Médnnchen
angefihrten Urhorde und der rituellen Totemmahlzeit - formuliert
Freud schliefSlich den grundlegenden Gedankengang seiner Ab-
handlung:

,Eines Tages taten sich die ausgetriebenen Brider zusammen, erschlugen und
verzehrten den Vater und machten so der Vaterhorde ein Ende. Vereint wagten
sie und brachten zustande, was dem Einzelnen unmaglich geblieben ware. [...]
DaR sie den Getoteten auch verzehrten, ist fur den kannibalen Wilden selbst-
verstandlich. Der gewalttatige Urvater war gewiR das beneidete und gefiirchtete
Vorbild eines jeden aus der Briiderschar gewesen. Nun setzten sie im Akte des
Verzehrens die Identifizierung mit ihm durch, eigneten sich ein jeder ein Stick
seiner Starke an. Die Totemmabhlzeit, vielleicht das erste Fest der Menschheit,
ware die Wiederholung und Gedenkfeier dieser denkwirdigen, verbrecheri-
schen Tat, mit welcher so vieles seinen Anfang nahm, die sozialen Organisatio-
nen, die sittlichen Einschrankungen und die Religion.

Um, von der Voraussetzung absehend, diese Folgen glaubwirdig zu finden,
braucht man nur anzunehmen, daR die sich zusammenrottende Bruiderschar
von denselben einander widersprechenden Geflihlen gegen den Vater be-
herrscht war, die wir als Inhalt der Ambivalenz des Vaterkomplexes bei jedem
unserer Kinder und unserer Neurotiker nachweisen kénnen. Sie haRten den Va-
ter, der ihrem Machtbedirfnis und ihren sexuellen Anspriichen so méachtig im
Wege stand, aber sie liebten und bewunderten ihn auch. Nachdem sie ihn be-
seitigt, ihren HaR befriedigt und ihren Wunsch nach Identifizierung mit ihm
durchgesetzt hatten, muBten sich die dabei Uberwaltigten zartlichen Regungen
zur Geltung bringen. Es geschah in der Form der Reue, es entstand ein Schuld-
bewuBtsein, welches hier mit der gemeinsam empfundenen Reue zusammen-
fallt.

Schwierig gestaltet sich die Frage nach dem plétzlichen Auftauchen
dieses Schuldbewusstseins. Freud formuliert schon in einer Fufino-
te zu seiner These, dass keinem der S6hne bzw. Tater eine volle Be-
friedigung gelungen sei, da keiner die Stelle des Vaters einnehmen
konnte: ,Der MiRerfolg ist aber, wie wir wissen, der moralischen
Reaktion weit glinstiger als die Befriedigung“ll. Laut Freud ist den
Brudern nichts anderes tibrig geblieben, als das Inzestverbot aufzu-
richten, wenn sie weiter miteinander leben wollten und sich nicht

9 Ebd., S.167.
10 Ebd., S.171-173.
11 Ebd., S. 173, FuRnote 1.

170

hitps//dol.org/10.14361/9763839411285-008 - am 14.02.2026, 07:58:03. hitps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839411285-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Totem und Tabu

im ununterbrochenen Kampf um die Vaterrolle, der jede kuinftige
Organisation unmoglich gemacht héatte, aufreiben wollten. Das Op-
ferfest des Totemtieres wiederholt dieses Verbrechen des Vater-
mords und die Aneignung der Eigenschaften des Vaters dann stets
von neuem. Man koénnte vorsichtig daraus schlieffen, dass gerade
ein (zumindest teilweises) Scheitern der Identifizierung (mit dem Va-
ter) eine erste soziale Organisation hervorbrachte. So verzichteten
die Bruder auf die von ihnen begehrten Frauen: ,Sie retteten so die
Organisation, welche sie stark gemacht hatte, und die auf homose-
xuellen Gefthlen und Betatigungen ruhen konnte, welche sich in
der Zeit der Vertreibung bei ihnen eingestellt haben mochten®12. In-
stitutionen wirden demnach auf einem Mangel beruhen, der aus
dem Scheitern einer totalen Identifizierung hervorging.

In der dritten Abhandlung des Mann Moses und die monotheisti-
sche Religion kommt Freud auf seinen Urvater-Mythos zurtick. Er
schildert die Problematik, warum die Bruider einen Triebverzicht ib-
ten, ausfiithrlicher:

,Es ist anzunehmen, daR nach der Vatertotung eine ldngere Zeit folgte, in der
die Bruder miteinander um das Vatererbe stritten, das ein jeder fur sich allein
gewinnen wollte. Die Einsicht in die Gefahren und die Erfolglosigkeit dieser
Kampfe, die Erinnerung an die gemeinsam vollbrachte Befreiungstat und die
Gefuihlsbindung aneinander, die wahrend der Zeit der Vertreibung entstanden
waren, fuhrten endlich zu einer Einigung unter ihnen, einer Art Gesellschafts-
vertrag. Es entstand die erste Form einer sozialen Organisation mit Triebver-
zicht, Anerkennung von gegenseitigen Verpflichtungen, Einsetzung bestimm-
ter, fur unverbriichlich (heilig) erklarter Institutionen, die Anfange also von Mo-
ral und Recht.?

Diese Zeit des Streits um das Vatererbe, aus der schliefSlich die In-
stitutionen als eine Art Kompromissbildung hervorgingen, entspricht
im Freudschen Mythos einer Ubergangszeit, die durch den Triebver-
zicht beendet wurde. Andererseits sieht Freud in eben dieser Komp-
romissbildung die Ursache fliir das Unbehagen in der Kultur, wie er
es in seinem gleichnamigen Buch analysiert. Hinter den Kulturleis-
tungen verbirgt sich eine andere Wirklichkeit des Menschen: ,Infol-
gedessen ist ihm der Nachste nicht nur méglicher Helfer und Se-
xualobjekt, sondern auch eine Versuchung, seine Aggression an
ihm zu befriedigen, seine Arbeitskraft ohne Entschadigung an ihm
auszunutzen, ihn ohne seine Einwilligung sexuell zu gebrauchen,
sich in den Besitz seiner Habe zu setzen, ihn zu demutigen, ihm

12 Ebd., S.174.
13 Freud, S. (19394 [1934-38]): Der Mann Moses und die monotheistische Re-
ligion: Drei Abhandlungen. G.W., Bd. XVI, S. 187-188.

171

hitps//dol.org/10.14361/9763839411285-008 - am 14.02.2026, 07:58:03. hitps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839411285-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das Begehren des Gesetzes

Schmerzen zu bereiten, zu martern und zu toéten“!4. Dieses nicht
umzusetzen, ruft das Unbehagen des Verzichts und die Strenge des
Gewissens hervor. Daraus ergibt sich, dass in Institutionen -
gleichgultig ob kirchlicher oder profaner Art - eben dieser Streit um
das Vatererbe fortgefihrt wird. Institutionen sind somit nichts urs-
prunglich Erworbenes, ein Erbe, das konfliktlos weitergegeben wer-
den koénnte, sondern eine Kompromissbildung, die jederzeit gefahr-
det ist, da sie - einem Symptom gleich -, jederzeit bekdmpft oder
beseitigt werden kann. Der Gesellschaftsvertrag ist stets gefdhrdet.
Diese Freudsche Konstruktion tiber die Urspringe des gesellschaft-
lichen Zusammenlebens hélt einer wissenschaftlich fundierten, sich
auf tatsachliche Ereignisse berufenden ethnologischen Priifung
nicht stand. Freud war die wissenschaftliche Rechtfertigung des-
halb gleichgtiltig, weil er den Urvatermord konstruieren wollte. Er
brauchte ein Ereignis in der Urzeit, das vor Beginn der historischen
Realitat angesiedelt ist, um diese dann zu ermdglichen. Dieses
traumatische Ereignis in der Urzeit ist nur nachtraglich in der
Phantasie zugéanglich.

Freuds Anliegen ist darin zu suchen, den konstruierten Urva-
termord als Ausgangspunkt zu nehmen, um die Zweizeitigkeit eines
(traumatischen) Ereignisses zu erkldren: den Mord und die nach-
traglichen, Gemeinschaft stiftenden Schuldgeftihle. Dieses Phéno-
men des Wechselspiels von Ausagieren und Reue lasst sich sehr
wohl beobachten, das ihm zugrunde liegende Ereignis kann aber
nur mittels einer mythologischen Erzdhlung (re-)konstruiert wer-
den. So regeln auch Institutionen tagtédglich das menschliche Trei-
ben von Gesetzestiberschreitung und Ausséhnung bzw. Wiederein-
gliederung in die Gemeinschaft; die Legitimation der Institution
selbst ist ein Text, der anerkannt, aber nicht wissenschaftlich be-
wiesen werden kann.!> Das Phénomen der Zweizeitigkeit eines
Ereignisses findet sich auch im Freudschen Mann Moses wieder.
Der Mord an dem dgyptischen Moses, der sich das Volk der Juden
erwahlt, um die monotheistische Religion des Echnaton einzuftih-
ren, wird durch die Wiederaufnahme von Teilen dieser Religion
durch einen neuen Religionsfiihrer - ebenfalls Moses genannt - zwei

14 Freud, S. (1930a [1929]): Das Unbehagen in der Kultur. G.W., Bd. XIV, S.
470-471.

15 So dient auch die Strafe bzw. Siihne der Wiedereingliederung des Verbre-
chers in die Gemeinschaft. Dieser Gedanke spielt auch in Hegels Staatsphi-
losophie eine tragende Rolle. Verena Krenberger (2003) sieht in Hegels
Rechtsphilosophie den Resozialisierungsgedanken als grundlegend an:
,Der Verbrecher, der sich durch seine Tat auRerhalb der Gemeinschaft des
Staates stellte und diese negierte, wird durch die ihm zugefiihrte Strafe
wieder in die Gesellschaft aufgenommen.“ Krenberger, V. (2003): Psychoa-
nalyse im modernen deutschen Strafvollzug. |bidem Verlag, Stuttgart, S.23.

172

hitps//dol.org/10.14361/9763839411285-008 - am 14.02.2026, 07:58:03. hitps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839411285-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Totem und Tabu

Generationen spater kompensiert: Es entsteht eine neue Religion, in
der eine Urschuld aufgrund des verdréangten Verbrechens stets la-
tent bleibt. Auch dies eine Konstruktion Freuds, in der die Zweizei-
tigkeit eines Ereignisses die Grundlage bzw. die tragende Struktur
ist. Dazu muss hinzugefligt werden, dass der Mord an dem Vater
der Urhorde sexuell motiviert war: Seine unbéndigen Anspriiche
standen der Befriedigung eigener Beduirfnisse im Weg. Auch die da-
bei freiwerdende Aggression ist sexuellen Ursprungs: Die Verbin-
dung von Lebens- und Todestrieb erfordert, ,[...] dafs sich ein Anteil
des Triebes gegen die Aufienwelt wende und dann als Trieb zur Agg-
ression und Destruktion zum Vorschein komme*“!6. Mit dieser zwei-
ten Hypothese, dass Sexualitdt jedem menschlichen Erleben und
Verhalten zugrunde liegt, stellt sich die Frage nach dem Trauma.
Der Philosoph und Psychoanalytiker Claus v. Bormann geht
dieser Frage unter dem Aspekt der Nachtréglichkeit des Traumas
nach!?. Ausgehend von der Feststellung, dass die psychoanalytische
Trieblehre keine beliebige Vielfalt an Trieben zulédsst, sondern auf
der Dialektik von Lebens- und Todestrieb basiert!8, nimmt v. Bor-
mann die Freudsche Fragestellung auf, wie die Unlust in die Sexua-
litat kommt: ,[...] daf® etwas in der Natur des Sexualtriebes selbst
dem Zustandekommen der vollen Befriedigung nicht glinstig ist“19.
Dabei ist zu unterstreichen, dass die Sexualitat selbst dieser vollen
Befriedigung widerspricht. Sie stellt stets einen Kompromiss dar,
der zwischen ,Anspruch des Triebes und dem Einspruch der Reali-
tat“20 getroffen wird - er entsteht ,auf Kosten eines Einrisses im
Ich“2l. Die Parallele, die zwischen Sexualitdt und Religion beztiglich
der Zweizeitigkeit des Traumas besteht, lasst zu, die Freudsche Re-
ligionstheorie so zu verstehen, dass Sexualitdt durch eben die Zwei-
zeitigkeit wirkt, die auch in der jidischen und christlichen Religion
charakteristisch ist. Ein Mord wird nachtraglich als Trauma erfah-
ren und erzeugt Schuldgeftihle. Die Erinnerung an ein verdrangtes

16 Freud, S. (19304 [1929]): Das Unbehagen in der Kultur. G.W. Band XIV, S.
478.

17 Bormann, C. v. (1997): Logos und Eros - ein Gotterstreit. Die Zweideutigkeit
der Freudschen Religionskritik. In: Michels, A., Muller P., Perner, A. (Hg.),
Psychoanalyse nach 100 Jahren. Zehn Versuche eine kritische Bilanz zu
ziehen. Reinhardt, Miinchen, Basel, S. 196-225.

18 ,Verschont der Trieb im Dienste der Sexualfunktion das Ich, greift aber das
Objekt an, so wird er, [...] als Aggression bezeichnet, eine bloRe Umlen-
kung im Spiel der Triebe, kein neuer Trieb“. Ebd., S. 216.

19 Freud, S. (1912d): Uber die allgemeinste Erniedrigung des Liebesleben.
G.W. Band VIII, S. 89.

20 Freud, S. (1940e [1938]): Die Ichspaltung im Abwehrvorgang. G.W., Bd.
XVII, S. 59.

21 Ebd.,S. 60.

173

hitps//dol.org/10.14361/9763839411285-008 - am 14.02.2026, 07:58:03. hitps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839411285-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das Begehren des Gesetzes

Ereignis ist auf diese Weise starker als die urspriingliche Wahr-
nehmung. Ebenso ist der Ursprung der Lust ein Ereignis in der frii-
hen Kindheit, das erst nachtraglich eine sexuelle Bedeutung be-
kommt. Die urspringliche Befriedigung bleibt ein Phantasma, das
nicht mehr eingeholt und gleich dem Mythos nur nachtraglich
konstruiert werden kann.

,Nur bei solchen Ereignissen ist der Fall verwirklicht, daR die Erinnerung starker
wirkt als die urspriingliche Wahrnehmung, weil erst in ihr, nachtraglich, also zu
spat fur die erste Wahrnehmung, der sexuelle Charakter solcher Ereignisse
deutlich wird, etwa beim KuR, bei bestimmten Beriihrungen, bei vorher unver-
standlichen Reden, eigentlich bei allem, was spater als erogen oder hysterogen
gelten kann. Die Sexualitdt entsteht also nachtraglich und aufgrund von Vor-
stellungen, die zu den korperlichen und von anderen Menschen erfahrenen
Ereignissen hinzutreten und sie nun neu als das, was als sexuell gilt, interpre-
tieren lassen.“?

Etwas nicht Identifizierbares wird so nachtréglich zu etwas Verbo-
tenem, Reizvollem, Erregung Erzeugendem und bestimmt das Be-
gehren und auch den Trieb, ohne dass der Ursprung in das Be-
wusstsein gelangen konnte. Dass sich der Zeitpunkt dieses zweiten
Einsetzens der Triebwirkung in der Pubertat abspielt, ist nattirlich
auch biologisch durch die Geschlechtsreife determiniert, aber diese
allein erklart die Sexualitdt mit ihren Variationen, Wlinschen und
Phantasien nicht. Der Psychoanalytiker Wolfgang Loch formuliert:
ynfolge der Aufladung der schon existierenden Strukturen und
Erinnerungsspuren mit Triebenergie wahrend der Pubertat kommt
es zu der bertthmten Nachtrdglichkeit [...]“23.

Diese Parallele von Religion und dem Komplex aus Trauma,
Schuld und Sexualitdt lasst m. E. die Notwendigkeit, aus der Freud
seine mythologische Konstruktion beztiglich des Urvatermords vor-
nahm, nachvollziehbar werden. Der Grund, die Funktionsweise und
das nie restlos Aufgehende von Institutionen, wie Freud dies im Un-
behagen in der Kultur beschrieb, wird dadurch deutlich. Ein aufler-
halb der sprachlichen Ordnung liegender (nur mythologisch-
nachtraglich zu konstruierender) Ursprung kann als ein die Spra-
che konstituierender Mangel beschrieben werden: Es kann nie alles
gesagt werden. Die Kritik an der Freudschen Psychoanalyse, sie re-
duziere den Menschen auf ein Triebwesen, ist somit unberechtigt24,

22 Bormann, C.v., a.a.0.,S.215.

23 Loch, W. (1987): Probleme der Ablésung aus psychoanalytischer Sicht. In:
Lempp, R. (Hg.), Reifung und Ablésung. Huber, Bern, Stuttgart, Toronto, S.
31-43,S. 36.

24 Bormann, C.v., a.a.0, S. 221 ff.

174

hitps//dol.org/10.14361/9763839411285-008 - am 14.02.2026, 07:58:03. hitps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839411285-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Totem und Tabu

da erst die Konfrontation des Menschen mit der symbolischen
(Sprach-) Ordnung die psychische Realitat erzeugt. Dabei betont
Freud im Unbehagen in der Kultur, dass die Triebanspriiche des
Menschen nie aufgehen: Der Einzelne strebt nach Gluck und
braucht hierfar die Gemeinschaft, fir diese aber ist der Gliicksans-
pruch des Einzelnen sekundér. Um diesen Konflikt zu regeln, den
Kulturprozess zu sichern und einen Gesellschaftsvertrag zu garan-
tieren, existieren Institutionen.

,Das totemische System war gleichsam ein Vertrag mit dem Vater, in dem der
letztere all das zusagte, was die kindliche Phantasie vom Vater erwarten durfte,
Schutz, Fursorge und Schonung, wogegen man sich verpflichtet, sein Leben zu
ehren, das heiRt die Tat an ihm nicht zu wiederholen, durch die der wirkliche
Vater zugrunde gegangen war. Es lag auch ein Rechtfertigungsversuch im To-
temismus. Hdtte der Vater uns behandelt wie der Totem, wir wiiren nie in Ver-
suchung gekommen, ihn zu toten. So verhalf der Totemismus dazu, die Ver-
héltnisse zu beschonigen und das Ereignis vergessen zu machen, dem er seine
Entstehung verdankte."®

7.2 Institution und Griindungsmythos

sDas Ereignis vergessen zu machen, dem er [der Totemismus,
B.Sch.] seine Entstehung verdankte“?¢ - von diesem Totemismus-
Begriff Freuds geht der Psychoanalytiker und Rechtwissenschaftler
Pierre Legendre aus, um die Grundlagen der Institutionen zu kon-
zeptualisieren. Dabei wendet er sich mit seiner Fragestellung gegen
die Fiktion eines restlos befreiten Menschen, der sozusagen trans-
parent ohne Herrschaft und Tabu, d.h. ohne (dem Buchstaben ver-
haftetes) Gesetz auskommen wiirde: ,Dennoch machen Schuld, Ge-
setz, Filiation und Genealogie weiter, und in den sozial-utopischen
Bewegungen, die das Menschengeschlecht aus dem Gefangnis Got-
tes, des Kapitals oder der blinden sexuellen Zuchtwahl zu befreien
versprechen, kehren unaufhérlich Dogmatiker, Zensoren, Kommis-
sare und Inquisitoren wieder.“2” Ausgehend von der notwendigen
Fiktion eines Gesetzes mochte ich hier auf einen Text Legendres,
der sich mit der Aktualitiat des Totem-Begriffs auseinandersetzt,

25 Freud,S. (1912-13a):.a.a.0.,S. 174-175.

26 Ebd.,S.175.

27 Pornschlegel, C., Thiring, H. (1998): Nachwort. Warum Gesetze? Zur Fra-
gestellung Pierre Legendres. In: Legendre, P., Das Verbrechen des Gefreiten
Lortie. Rombach, Freiburg/B., S. 169-203, S. 175.

175

hitps//dol.org/10.14361/9763839411285-008 - am 14.02.2026, 07:58:03. hitps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839411285-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das Begehren des Gesetzes

eingehen.28 Dieser Text ist sehr dicht und knapp gefasst, so dass
ich eigene Ableitungen mit einflige. Er beschreibt m. E. die Kausali-
tat, mittels der eine praskriptive Norm begriindet bzw. inszeniert
wird, einen Diskurs produziert und dadurch deskriptiv erfassbare
normative Wirkungen ermoglicht. Die praskriptive Norm setzt Le-
gendre dabei dem Totem gleich.

Legendre stellt drei Bedeutungen des Totems heraus, den er als
alten - neu zu entdeckenden - anthropologischen Begriff bezeichnet.
Erstens: Das Totem ist eine theatrale Figur. Theatral heifit m. E.
hier, dass es materialisiert z.B. als Textkoérper auftreten muss.
Zweitens: Das Totem zieht sein Sein oder Wesen aus dem Diskurs
selbst, den es in Szene gesetzt hat. Es ermoglicht ein Sprechen und
eine Differenz, indem es in Verbote und Gebote trennt. Drittens:
Dem Totem kann daraufhin eine Serie normativer Wirkungen zuge-
schrieben werden. Diese normativen Wirkungen sind beobachtbar
und deskriptiv erfassbar. Fuir Legendre zeigt sich anhand dieser De-
finitionen des Totems, wie sich die menschliche Gesellschaft als ka-
nonischer Diskurs — als Textsystem, das theatralisch inszeniert wird
und normative Wirkungen hat - beschreiben lasst. Er nennt diese
Anthropologie eine dogmatische (im Unterschied zu bisherigen phy-
sischen und sozialen Anthropologien).29 Es ist eine Anthropologie,
die auf die institutionelle Montage des Subjekts verweist. Der grin-
dende Text als Dogma, Gesetz und Grundlage der Institutionen wird
buchstéblich zum Corpus, der das Subjekt erschafft, indem er mit-
tels Trennung Subjektivitat erst ermoglicht. Diese Trennung findet
durch Gesetze (Gesellschaft, Familie, Sexualitat) statt.

Als Beispiel fir die Gruindung eines kanonischen - also prask-
riptiv normativen - Diskurses wéahlt Legendre das Dekret des Kir-
chenlehrers Gratians. Diese als Dekret Gratians bekannte Samm-
lung (von 1140) entstand aus verschiedenen Rechtsquellen, die Gra-
tian in gute und schlechte Texte einteilte, d.h. sein Dekret besteht
aus drei Listen: Die guten Texte werden zu den kanonischen (au-
thentischen und wahren) Texte erhoben, die apokryphen Texte wer-
den verurteilt oder eliminiert und eine dritte Liste besteht aus Ri-
tual-Texten (bzw. Gesangen), die zur Erbauung der (Glaubens-
JTreuen dienen (pro fidelium aedificatione).3® Aus diesem Akt des
Wahlens, Kanonisierens3! oder Verurteilens lassen sich nun zwei

28 Legendre, P. (1999): La totemisation de la société. Remarques sur les mon-
tages canoniques et la question du sujet. In: Legendre, P., Sur la question
dogmatique en Occident. Fayard, Paris, S. 285-296.

29 Ebd.,S. 285.

30 Ebd.,S. 286-287.

31 Das Kanonisieren garantiert dabei die offizielle Institution eines Textes
oder wie in diesem Falle einer Textsammlung.

176

hitps//dol.org/10.14361/9763839411285-008 - am 14.02.2026, 07:58:03. hitps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839411285-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Totem und Tabu

Schlussfolgerungen ziehen. Erstens: Es gibt eine Macht, die den
Status der Texte garantiert (ihre Gesetzlichkeit und Legitimitat). Sie
bestimmt und garantiert den Diskurs im Verhéltnis zur Wahrheit:
Sie ist also praskriptiv. Zweitens: Diese Texte geben dem Menschen
eine Form (durch Gesetze) vor; sie institutionalisieren ihn, indem er
durch sie reprasentiert wird. Dies ist die strukturale Bedeutung
bzw. Funktion der Texte. Abweichungen von diesen Vorschriften
werden also deskriptiv erfassbar. Die Erbauungstexte erméglichen
dann ein Ritual, das Normalitédt erméglicht.

Die beiden Aspekte Diskurs im Verhdltnis zur Wahrheit und
strukturale Signifikation der Texte ergeben die logische Funktion von
Texten: ein Paradigma, das sowohl Rechtsvorschriften als auch For-
schungsgegenstinde und Forschungsmethoden praskriptiv setzt.32
Diesen Vorgang nennt Legendre ein Totemisieren [totemisation]| der
Gesellschaft. Diese totemistische Logik ist die Inszenierung eines
Diskurses, der das Verhéltnis zur Wahrheit garantiert und dem
Menschen seine Form gibt, indem er ihn repréasentiert. Als Logik
wird dies bezeichnet, da die Institution als drittes Element sowohl
Repréasentation als auch Diskurs (Bedeutung bzw. Signifikation) ga-
rantiert. Die gesellschaftliche Begriindung der Vernunft findet so
mittels der Kanonisation von Texten statt.33 Ein kanonischer Text
ist also die Montage eines Kausaldiskurses, von dem aus normative
Wirkungen (praskriptiver und schlieSlich deskriptiver Art) ausge-
hen. Diese Montage wirft (besonders im wissenschaftlichen Diskurs)
ein Problem auf: Was ist der kausale Kern bzw. die Ursache der Ur-
sache der Textmontage? Diese Fragestellung fihrt zum Nichts, zum
Punkt des Nichts und damit auch zum Nullpunkt der Institution.
Legendres These ist, dass alle Gesellschaften diese Kausalszene, de-
ren Prinzip bzw. Aporie der Mangel ist, schlieffen muissen. Am Bei-
spiel Gratians ist dies der Ruckgriff auf Mythos bzw. Christentum.
Ein anderes Beispiel ist das imperiale rémische Recht: Hier heif3t es
omnia iura habet in scrinio pectoris sui : Er hat alle Quellen des
Rechts im Archiv seiner Brust.3* Der Text inkarniert sich im Souve-
ran und schliefst die Kausalszene; er wird zum Dogma.

Die strukturierende Wirkung des Dogmas ergibt sich aus zwei
Momenten: Das Dogma ist eine Erzahlung, die Uber die Herkunft

32 Hier kann man auch den Begriff des Paradigmenwechsels gemaR Th. Kuhn
anfiihren: ,Kuhns wissenschaftshistorische Analysen zeigen aber, daR der
Wechsel von P.[aradigma]ta keineswegs als rationaler, begriindungsorien-
tierter ProzelR kontinuierlichen Erkenntnisfortschritts verlauft, sondern ein
eher irrationaler Vorgang ist, der den Charakter eines Generations- und
Glaubenskampfes annimmt.“ Nassehi, A. (1999): Paradigma. In: Metzler
Philosophie Lexikon. A.a.0., S. 427.

33 Legendre (1999): a.a.0., S. 288.

34 Ebd., S. 289.

177

hitps//dol.org/10.14361/9763839411285-008 - am 14.02.2026, 07:58:03. hitps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839411285-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das Begehren des Gesetzes

berichtet [origo], und gleichzeitig Macht und Pradsenz eines Axioms
[auctoritas], das dem Souverdn bzw. dem Stellvertreter die Autoritéat
seines Amtes zuweist. Origo beschreibt also die Inszenierung eines
Garanten der Kausalitdt mittels einer genealogischen Metapher.
Dieser Vorgang stellt die erste Grundlegung jeder Kanonisierung
dar: eine genealogische Reprasentation. Z.B. ist in der katholischen
Kirche der pontifex der Stellvertreter Christi. Der Ursprung dieser
Texte (am Beispiel Gratians) geht auf Christus (als Ursprung) zu-
ruck. Auctoritas ist der Platz der Wahrheit bzw. die Aufgabe, den
Platz der Wahrheit zu inszenieren. Ein Beispiel unserer Gesell-
schaftsform und konkret auf Deutschland bezogen ist die Formel im
Namen des Volkes, die in der Rechtssprechung verwandt wird, um
auf den Ursprung - das Grundgesetz - zu verweisen. Die Auctoritas
ist gemafS dieser Analyse der Bundestag.

Legendre beschreibt dann das Verhdaltnis, das zwischen dem
Phanomen der Kanonisierung von Texten und der Konstruktion des
Subjekts besteht. Die Konstruktion des Subjekts (als Sprachwesen)
stellt eine Konfrontation mit dem Ursprung dar: Der Vater ist so-
wohl Identifikationsobjekt als auch Rivale. Die Konfrontation mit
der symbolischen Ordnung der Sprache ist ebenfalls ambivalent:
Sie existiert als Ordnung vor dem Subjekt - es muss sich mit sei-
nem eigenen Sprechen in dieser vorgegebenen Struktur aber seinen
Platz schaffen.

Hier wird meiner Meinung nach deutlich, wie nahe die Freud-
sche Konstruktion einer traumatischen, verdrangten Urszene, die
nachtraglich sexuelle Fantasien erzeugt, ein Modell darstellt, das
Onto- und Phylogenese zu verbinden versucht: Die Geschichte des
Einzelnen (Traumata, Verdrangungen usw.) steht immer in Verbin-
dung zur Gesellschaft (Normen usw.). Die Institution materialisiert
eine Sprachordnung, die mit ihren Gesetzen das Subjekt einerseits
entfremdet, andererseits eine symbolische Ordnung (ein Realitats-
prinzip) garantiert. Dabei fungieren Texte und deren Reprasentan-
ten als Garanten und Autoritat dieser Ordnung. Die Kritik Legend-
res an den zunehmend an (empiristischen) Wissenschaftsidealen
orientierten Institutionen kann m. E. so verstanden werden, dass
dadurch eine Differenz verworfen wird: Der Mensch wird mit seiner
biologischen Herkunft bzw. Determiniertheit in eins gesetzt und die
Sprache wird zu einem reinen Kommunikationsinstrument, dessen
Vieldeutigkeit als Makel gedeutet wird. Ein Subjektbegriff, der den
Menschen mit seiner Sprache als das Zugrundeliegende (subiectum
= hypokeimenon) begreift, wird so unmoglich. In Institutionen, die
den von der Norm abweichenden Menschen aufnehmen, heifdt die-
ses szientistische Ideal dann, dass dessen Sprechen nur noch auf
ein biologisch determiniertes vorliegendes (objektivierbares) Symp-
tom verweist, aber nicht mehr (im Freudschen Sinne) auf etwas an-

178

hitps//dol.org/10.14361/9763839411285-008 - am 14.02.2026, 07:58:03. hitps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839411285-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Totem und Tabu

deres, dass es zur Sprache zu bringen gilt. Das Unbewusste wird zu
einer Fehlfunktion im ansonsten fehlerfreien Kommunikationsab-
lauf.

7.3 Institution als Entlastung

Mir erscheint die Institutionstheorie Arnold Gehlens ein notwendi-
ger (pragmatischer) Gegenpol zur dogmatischen Auffassung Legend-
res. Beide Betrachtungsweisen kénnten sich m. E. ergdnzen, indem
sie das Spannungs- und Wirkungsfeld der Institution umfassen.
Anders als bei Legendre, der die Einflihrung eines notwendigen
Mangels als konstitutiv fiir die Institution (zu der auch die Sprache
und das Sprechen gehéren) ansieht, spielt in Gehlens Institutions-
theorie der Mensch als (biologisch bedingtes) Mangelwesen die tra-
gende Rolle. Im Unterschied zum Tier ist die Entwicklung des Men-
schen verzogert und die Instinkte sind nicht spezifisch ausgerichtet
bzw. vermindert ausgebildet. Geht Legendre von einem Mangel in
der symbolischen Ordnung bzw. im Realitatsprinzip aus, der ein
Sprechen notwendig macht, so ist Gehlens Ausgangspunkt das (bio-
logische) Wesen Mensch als gekennzeichnet durch ,Instinktredukti-
on“ss,

Der Begriff der Handlung bzw. die Definition des Menschen als
handelndes Wesen bildet die Grundlage der Gehlenschen empiri-

schen Philosophie36: ,[...] denn im Begriff der Handlung ist die den-
kende, erkennende, wollende Seite des Menschen ebenso enthalten
wie seine physische [...]“37. Der Mensch wird per se als Mdingelwe-

sen definiert und die Institution entsteht aus der Notwendigkeit,
diesen Mangel zu beheben bzw. ertraglich zu gestalten. Die Institu-
tion wird so zur Entlastung, die die fehlenden Instinkte und spezi-
fisch ausgebildeten Verhaltensweisen der Tiere ersetzt. In Abgren-
zung zum lIdealismus und einer Psychologie der Archetypen (C.G.
Jung) betont Gehlen, dass erst in Institutionen Ideen verkorpert
werden: ,[...] denn der Stoff, aus dem die Institutionen sich erhe-
ben, sind wiederum die ineinander verschréankten, regulierten, obli-
gatorisch gewordenen wirklichen Handlungen selbst“38. Subjektivitdit
wird far Gehlen erst zu einem Begriff der Forschung durch den

35 Gehlen, A.(1977 ). Urmensch und Spdtkultur. Athenaion Verlag, Frank-
furt/M., S. 21.

36 So ,[...] arbeitet G[ehlen] einen Gesichtspunkt heraus, von dem her alle
spezifisch menschlichen Leistungen sich erklaren lassen: den Ge-
sichtspunkt der Handlung.“ Roughley, N. (2003): Gehlen, Arnold. In: Metz-
ler Philosophen Lexikon. A.a.0O., S. 245-248, S. 245.

37 Gehlen, a.a.0.,S. 8.

38 Ebd.,S.9.

179

hitps//dol.org/10.14361/9763839411285-008 - am 14.02.2026, 07:58:03. hitps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839411285-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das Begehren des Gesetzes

Ruickgang an verbindlichen Handlungsmustern (Ritualen etc.). Sie

ist ein ,[...] Stigma des Menschen in einer Zeit des Institutionen-
Abbaus [...]?9, sie wird zu einem ,[...] Zustand chronischer Ichbe-
wufitheit [...], sie ist zugleich innerer Prozefs und dauernder virtuel-

ler Zuschauer dieses Prozesses“/0. Fuir Gehlen haben nur Systeme
Dauer, die sich uber die Subjektivitat des einzelnen Menschen set-
zen. Zu diesen Systemen zahlt er neben den religidsen Systemen
mit Kulten, Riten und Goéttern unterschiedslos auch alle Rechtsfor-
men und die dazugehoérigen Gewohnheiten und Sitten. Der Mensch
wird als ein gespaltenes Wesen begriffen, das zu keiner Einheit
(bzw. zu keinem Instinkt) zurtickfinden kann: ,Eine Kultur der Sub-
jektivitat ist ihrem Wesen nach nicht stabilisierbar, sie muf$ in einer
massenhaft ephemeren Uberschufproduktion enden“4!. Ein Institu-
tionsverfall zieht den Verfall der oben genannten Systeme und deren
impliziten Normen und Gewohnheiten unweigerlich nach sich.
Wertet man die gegenwartige Situation mit ihren Privatisie-
rungs- und Flexibilisierungskonzepten als Anzeichen eines Institu-
tionsverfalls, so es kommt zu einer Zuspitzung: In der verfallenden
Institution werden standardisierte Verhaltensweisen sozusagen
festgezimmert. Die Aufweichung des formalen Rahmens am Beispiel
der Institution Geféingnis fuhrt deshalb keineswegs dazu, einen Ver-
fall routinierter Ablaufe nach sich zu ziehen, was wiederum zu De-
sorientierung und Willktr fihren wiirde. Wéare dies der Fall, musste
in der Institution eine Zunahme heterogener und vielfaltiger Inter-
ventionsstrategien bezuglich Therapie und Resozialisierungsmafs-
nahmen zu beobachten sein, da ihr formaler, normativer Rahmen
flexibel und sozusagen durchlassiger wlirde. Es lasst sich aber ge-
nau das Gegenteil feststellen: Die Behandlungsmafinahmen im
Vollzug werden immer mehr ritualisiert und in Form von Trainings-
und Behandlungsprogrammen standardisiert. Psychoanalytische
und tiefenpsychologische Vorgehensweisen werden abgedrangt, da
ihre Wirkung anhand wiederum standardisierter Evaluierungsver-
fahren nicht so eindeutig erfasst werden kann. Dies kann als Ver-
such gedeutet werden, dieser Institution einen zunehmend formale-
ren Charakter verleihen zu wollen, um sie wirtschaftlich orientierten
Produktionsstatten anzugleichen. Dies geht letztendlich auf die
Forderung nach gesellschaftlicher Legitimation und der damit ver-
bundenen (illusionaren) Angstreduktion zurtick. Der Preis fur die
auflere Flexibilitat (wie sie z.B. in der teilweisen Privatisierung von
Vollzugseinrichtungen zum Ausdruck kommt) scheint eine innere
Gegenbewegung zu sein, die stereotype Verhaltensweisen foérdert.

39 Ebd.,S.9.
40 Ebd., S.110-111.
41 Ebd,S. 23.

180

hitps//dol.org/10.14361/9763839411285-008 - am 14.02.2026, 07:58:03. hitps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839411285-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Totem und Tabu

Man kann die Hypothese aufstellen, dass mit der Aufweichung des
formalen Rahmens der Institution Gefdngnis eine gesicherte Repra-
sentation und Funktion schwieriger wird und eine Sicherheit jetzt
in einem standardisiert-uniformen Ablauf innerer Prozesse gesucht
wird.

Es ist daher weniger ein Institutionsverfall im Gehlenschen Sin-
ne, der zu einer Art Niedergang und Dekadenz fiihren wiirde, fest-
zustellen, sondern eine Gegenreaktion, die die dufiere Flexibilitat
durch innere Verhdrtung kompensiert. Garantierte ein eindeutiger,
staatlich gesicherter Rahmen fir die Sicherheit juristischer Ablaufe
bzw. fur eindeutige Anwendung und Umsetzung von Rechtsnormen,
so fuhrt der zunehmende Einfluss privater Interessen zu Unsicher-
heiten innerhalb der Institution selbst. Diese Unsicherheiten wer-
den dann mit zunehmend standardisierten Verhaltensweisen kom-
pensiert. Als Beispiel kann der zunehmende Einfluss externer psy-
chologisch-psychiatrischer Gutachter auf die vorzeitige Entlassung
von Gefangenen aufgefihrt werden. Erstellen diese ein Prognosegu-
tachten, so haben sie bei einer negativen Prognose keinerlei Risiko
zu tragen, da eine irrtiimlich negative Prognose nicht evaluierbar
ist. Bei einer positiven Prognose, die sich als Irrtum herausstellt,
kann dies zu einem Gerichtsverfahren fihren. Da Privatpersonen
nun verstdndlicherweise kein unnoétiges Risiko auf sich nehmen,
geht die Tendenz hin zu Negativgutachten, die im besten Falle dem
Vollzug Hinweise fir eine weitere Behandlung des Insassen geben.
Da der Vollzug nun aber nur eingeschriankt behandeln kann, da
Therapien nicht zeitunbegrenzt fiir alle Gefangenen médglich sind,
werden zunehmend standardisierte Verfahren mit einem festen
Zeitvolumen bereitgestellt. Scheitert nun ein Gefangener trotz ab-
solvierter Behandlung bzw. Trainings an einer Begutachtung, lauft
er zunehmend Gefahr, als nicht behandelbar zu gelten. Teilweise
geht die Standardisierung so weit, dass z.B. nur Gruppenmafnah-
men angeboten werden; ist ein Insasse nicht gruppenfiahig, kann er
nicht behandelt werden und gilt dann per se als gefdhrlich. Ver-
schéarft wird diese Situation durch die Gesetzgebung, die zuneh-
mend eine nachtrdgliche Sicherheitsverwahrung ermoglicht. Das
heift, unter bestimmten Voraussetzungen, auf die ich hier nicht
eingehen mochte, muss ein Gefangener (und wahrscheinlich bald
auch ein jugendlicher Gefangener) auch nach vollstdndiger Verbu-
Bung seiner Strafe in Haft bleiben, wenn zwei unabhéngige (= priva-
te) Gutachter aufgrund neuer, in Haft gewonnener Erkenntnisse ein
Weiterbestehen der Gefahrlichkeit prognostizieren. Versetzt man
sich in die Situation der Gutachter, kann man leicht nachvollzie-
hen, dass eine Verneinung der Gefahrlichkeit die Berufsrisiken des
Gutachters erheblich erhéht, so dass die Unabhéangigkeit desselben
eher Fiktionscharakter hat. Gleichzeitig werden Psychologen bzw.

181

hitps//dol.org/10.14361/9763839411285-008 - am 14.02.2026, 07:58:03. hitps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839411285-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das Begehren des Gesetzes

Therapeuten, die im Vollzugssystem tatig sind, ihre Behandlung so
ausrichten, dass jedes Misslingen einer Intervention auf den Insas-
sen selbst zurtckzufiihren sein wird. Spielen in tiefenpsychologi-
schen und psychoanalytischen Verfahren Ubertragungsphédnomene
die tragende Rolle in der Therapie, so wird dies jetzt als Gefahr far
die so genannte Qualitdtssicherung des Behandlungsverfahrens ge-
wertet: Jeder auftauchende Konflikt in der Therapie wird auf diese
Weise in den zu Behandelnden projiziert - das Behandlungsprog-
ramm selbst wird unfehlbar. Die Uniformierung der Behandlung
kann dann mit den Uniformen der ausfihrenden Beamten gleichge-
setzt werden, oder wie Gehlen es in Bezug auf andere staatstragen-
de Berufsgruppen nicht ohne Ironie formuliert: ,Die noch intakte
grofRe Autoritit der Richter und Arzte beruht sehr wesentlich auf ih-
rer Amtstracht“2.

Die Institution wird auf diese Weise in den Augen ihrer Subjekte
eine totale, an Paranoia grenzende Einrichtung, die jeden Mangel
verworfen hat. Genau das Gegenteil einer solchen Institutionsauf-
fassung mochte ich hier herausarbeiten: Die Institution kann (mit
Referenz auf Legendre und Gehlen) als ein Spannungsfeld zwischen
Mangel und Entlastung betrachtet werden. Sie schafft Verbindlich-
keit, indem sie die den Gesetzen zugrunde liegende Leere als Grin-
dungsmythos theatralisch in Szene setzt und gleichzeitig dem Men-
schen eine Identifizierung und Handlungsorientierung vorgibt, die
ihn entlastet. Diese Differenz zwischen Mangel und Entlastung ist
ebenfalls konstitutiv flir das Subjekt, das nie mit der (von aufien
kommenden) Sprache bzw. seinem Sprechen in eins gesetzt werden
kann (aufgrund der Annahme des Unbewussten) und das mittels
Identifizierungen ein Ich instituieren kann, das Intersubjektivitat
bzw. Realitdt vermittelt. So beschreibt die Freudsche Topik das
Subjekt als Institution, in der die Differenz zwischen Uber-Ich (Ge-
setzen), Ich (Intersubjektivitdt) und Es (Triebreprasentationen)
konstituierend ist. Es scheint mir wichtig hervorzuheben, dass
Freud diese drei Instanzen nochmals in bewusste und unbewusste
Anteile unterteilt und auf diese Weise betont, dass das Subjekt nie
sich selbst véllig transparent werden kann, indem es z. B. an Ich-
Stdrke gewinnen wurde. Das Subjekt ist vielmehr Effekt dieser Dif-
ferenz zwischen den Instanzen, so wie Institutionen Unterschiede
einfihren, die gesellschaftliches Leben erst erméglichen.

Freud beschreibt mit der Annahme eines unbewussten Strafbe-
durfnis einen intrapsychischen Vorgang, der analog zu einem insti-
tutionellen Vorgang gesehen werden kann. Er hebt dadurch die
Identifizierungsproblematik, die immer aus einem ambivalenten
Gemenge von Liebe und Hass besteht, auf eine konstitutive Ebene,

42 Ebd,S. 26.

182

hitps//dol.org/10.14361/9763839411285-008 - am 14.02.2026, 07:58:03. hitps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839411285-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Totem und Tabu

die keine harmonische Auflésung zulasst. In tatsédchlichen Strafta-
ten kulminiert diese Ambivalenz - sie wird ausagiert. Um dies dar-
zustellen, mochte ich eine Fallvignette wiedergeben.

7.4 Fallbeispiel: R. und die Institution als Differenz*

Ein 18 Jahre alter Jugendlicher, den ich R. nennen méchte, wurde
wegen folgendem Delikt zu einer Strafe von 2 Jahren und 3 Mona-
ten verurteilt:

Er hatte eine geschwénzte Schulstunde nachzuholen. Dies wur-
de von einer Lehrerin durchgesetzt, indem sie sich nach Unterricht-
schluss vor die Tlr des Klassenzimmers stellte und ihn nicht gehen
lassen wollte. Er setzte sich dann vor ihr demonstrativ auf den Bo-
den. Da er nicht bereit war, aufzustehen und die Stunde nachzuho-
len, kam es dazu, dass ihn die Lehrerin am Kragen packte, um ihn
aufzuruitteln. ,Dann gab sie mir auch noch eine Ohrfeige“, erzahlt
er. Am nachsten Morgen begab er sich mit zwei Messern zur Schule
und wollte dort die Lehrerin auf dem Parkplatz abfangen und ihr
etwas antun. Einem Mitschtiiler gegentiber aufSerte er, dass er ihr
,die Finger abhacken und sie dann abstechen“ werde. Das Lehrer-
kollegium wurde Uber sein Vorhaben informiert. Diese verhielten
sich ahnungslos. Als er der Lehrerin langsam nachging, wurde er
von funf Lehrern, die er nicht bemerkte, verfolgt. Er ztickte ein Mes-
ser, hielt es vor seiner Brust, als ein Lehrer einschritt. Er rief noch:
»ch tote die!“ und wurde dann von den Lehrern uberwaltigt. Er
wurde zu 2 Jahren Bewdhrung wegen versuchten Totschlags verur-
teilt — diese Bewahrungsstrafe wurde wegen weiterer Gewaltdelikte
widerrufen. Ein Gutachten stellte die Schuldfdhigkeit fest — es wur-
de eine ,Hyperkinetische Stérung verbunden mit einer Stérung des
Sozialverhaltens“ diagnostiziert.

Unser erster Kontakt fand statt, als er in der Anstalt im Ausbil-
dungsbereich Metall eingesetzt wurde. Er dufSerte mir gegentiiber,
dort nicht mehr arbeiten zu kénnen: ,Es gibt hier so viele spitze Ge-
genstdnde und wenn mich irgend jemand provoziert, dann kann ich
da far nichts garantieren. Ich habe Angst, dann jemanden abzuste-
chen.“ Wir vereinbarten regelméafSige Termine und dabei sprach er
hauptsachlich von seiner Kindheit und seiner Familie. Diese Sit-
zungen kann ich hier nattirlich nur sehr verklirzt und zusammen-
fassend schildern:

43 Ein Teil dieser Falldarstellung wurde veroffentlicht. Schwaiger, B. (2006):
Vatermetapher, ldentifizierung und Gesetz. In: Michels, A., u.a. (Hg.), Jahr-
buch fiir Klinische Psychoanalyse. Bd. 7. Familie. Edition Diskord, Tubin-
gen, S. 188-201.

183

hitps//dol.org/10.14361/9763839411285-008 - am 14.02.2026, 07:58:03. hitps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839411285-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das Begehren des Gesetzes

Er wurde als Kind mit 11/12 Jahren von einem Bruder der Mut-
ter Uber langeren Zeitraum sexuell missbraucht. Als er ihr dies sag-
te, sei sie zwar schockiert gewesen, habe aber versucht, ihren Bru-
der in Schutz zu nehmen. Er verstehe sich heute noch nicht mit
seiner Mutter, da diese immer noch versuche, ihn mit seinem Onkel
zu vers6hnen. Andererseits habe er aber auch Probleme mit seinem
Vater: Dieser sei ein Neonazi, der immer einen harten Kerl aus ihm
habe machen wollen. Kurzfristig sei er dann auch mal rechts gewe-
sen und habe eine Glatze gehabt, aber davon habe er sich schon vor
langer Zeit losgesagt. Sein Vater habe ihm schon als Kind immer
wieder gesagt, dass man sich wehren mutisse und sich nichts gefal-
len lassen durfe. Vater und Mutter haben sich schon vor Jahren
scheiden lassen. Er fiihle sich daftir irgendwie schuldig, da er seiner
Mutter verraten habe, dass Vater eine wesentlich jingere Geliebte
hatte (,Die war sogar noch minderjahrig“, betont er). Kurz darauf
liefs sich die Mutter scheiden. Beide Elternteile kommen ihn (ge-
trennt) besuchen. Er wisse weder, zu wem er sich hingezogen fuhle,
noch, bei wem er nach Haftentlassung wohnen wolle. Die Mutter
finge immer wieder mit dem Onkel an, mit dem er absolut nichts
mehr zu tun haben méchte, und der Vater versuche ihn die ganze
Zeit von diesem ,Nazischeifs“ tiberzeugen zu wollen (,Am Fuhrerge-
burtstag kam er sogar mit einem Hitlerbart zu mir — stellen Sie sich
das mal vor!“, sagte er mir einmal entsetzt). Eigentlich verstehe er
sich mit dem neuen Mann der Mutter — seinem Stiefvater — am bes-
ten: ,Der ist wie ein Vater, so wie ich mir ihn immer gewlinscht ha-
be. Nur meine Mutter stért uns immer, wenn wir zusammen was zu
bereden haben. Sie sagt dann immer, wir hatten wohl Geheimnisse
vor ihr.“

Zunehmend entwickelte er den Wunsch, nach Entlassung allei-
ne wohnen zu wollen. Er habe aber immer noch Angst davor, wieder
straffallig zu werden. Draufien habe er sich stets mit seinem Messer
Respekt verschafft. Obwohl er nicht grofs und kréaftig sei, habe er
den Ruf genossen, ein ganz Gefahrlicher zu sein, da er nie lange ge-
fackelt und auch schon mal zugestochen habe. Diese Sachen habe
man aber immer untereinander geregelt. Da habe es nie Anzeigen
gegeben.

Mit dem Fortgang der Sitzungen wurde er zunehmend ruhiger.
Er konnte wieder eine Ausbildung aufnehmen und vereinzelte Vor-
falle konnten vor Ort geklart werden. Einmal dufSerte er in einer Sit-
zung, dass seine Mutter ihn jetzt mit dem Onkel in Ruhe lasse, da
sie seine Gefiihle endlich verstehe. Kurz darauf berichtet er mir,
dass er den Kontakt zum leiblichen Vater abgebrochen habe, da
dieser ihn nur von seiner Ideologie iberzeugen wolle und sich ei-
gentlich aber nur fir Abenteuer mit jungen Madchen interessieren
wurde.

184

hitps//dol.org/10.14361/9763839411285-008 - am 14.02.2026, 07:58:03. hitps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839411285-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Totem und Tabu

Einer inzestudsen Mutter stehen eine Reihe von Vaterfiguren
gegenlber: Der leibliche Vater, der ihm gegentber streng und wie
eine Karikatur des starken Mannes auftritt, dessen Leidenschaften
bzw. Liebschaften ihn aber darum nur umso lacherlicher erschei-
nen lassen. Der verfihrende Onkel, der seine Macht nicht nur an
ihm missbrauchte, sondern diese auf die Mutter immer noch aus-
zuuben scheint. Und der Stiefvater, der ein Ideal darstellt, was wie-
derum der Mutter missfallt. Als die Lehrerin die Position einer stra-
fenden Instanz einnimmt, kommt es schliefSlich beinahe zur Katast-
rophe. Ich méchte hier das Hauptaugenmerk auf das Messer legen.
Dieses bedeutet fur ihn zuerst Macht und verschafft ihm einen
Platz, an dem er sich behaupten kann. Dann wird es zu einem pho-
bischen Objekt, vor dem er sich firchtet. Als phobisches Objekt
nimmt es dann vielerlei Formen an (spitze Gegenstidnde, mit denen
man verletzen kann). Dieser Umschwung ist bedeutend: Die Phobie
wird Anlass, das Gesprach zu suchen. Im regelmafiigen Sprechen
artikulieren sich Wiinsche und verdndern bzw. 16sen sich Familien-
konstellationen.

Die Identifizierung mit dem leiblichen Vater, der aus ihm einen
starken Mann machen wollte, durfte wohl eine der Ursachen fur
sein unverhaltnismafig brutales Vorgehen mit dem Messer sein.
Trotz seiner schwéachlichen Statur erfiillte er stets das véaterliche
Gebot, sich von niemandem etwas gefallen zu lassen. Als die Lehre-
rin Jahre nach der Trennung der Eltern die vakante Position der va-
terlichen Autoritat besetzt, indem sie ihm Grenzen aufzeigt und ihn
dabei mit einer Ohrfeige bestraft, will er sie abstechen. Er will nicht
feige sein und erzdhlt dieses Vorhaben einem Mitschtuiler. Es han-
delt sich weder um eine Affekttat noch um eine kaltbliitig geplante
Rache. Vielmehr wird etwas inszeniert, das einem Phantasma
gleichkommt. Er tritt darin als Akteur auf, aber gerade deshalb
braucht er auch einen Mitwisser: Jemanden, dem er ins Ohr sagen
kann, dass er nicht feige ist. Die imagindre Dualitidt zwischen ihm
und der die vaterliche Position usurpierenden Lehrerin wird durch
diese Triangulierung zu einem symbolischen Akt, der (dank dem
Mitwisser) buchstéblich zu einem acte manqué - einer Fehlhandlung
- wird. Dieser versuchten Tétung folgt die Konfrontation mit dem
Gesetz und wéahrend dieser Konfrontation fallt die Identifizierung:
das phallische Objekt (Messer) wird zu einem phobischen, das
Angst auslést. Jetzt erst wird ein Sprechen tiber Wiinsche, Angste
und Begehren moglich. Er erzahlt tiber Vater, Onkel, Stiefvater und
gewinnt dabei zunehmend Abstand zu diesen véterlichen Figuren.
Letztendlich klagt er Giber das Begehren der Mutter (wollte ihn mit
Onkel verséhnen, will ihn nicht mit Stiefvater alleine reden lassen).
Wéahrend einiger Sitzungen machte er zu Beginn Bemerkungen tiber
meine Kleidung: Dies reichte von Kritik (,,Sie tragen immer Lederja-

185

hitps//dol.org/10.14361/9763839411285-008 - am 14.02.2026, 07:58:03. hitps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839411285-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das Begehren des Gesetzes

cken®), bis hin zu Komplimenten (,haben sie sich verliebt, Sie haben
heute so schicke Sachen an®). Dann aufderte er plotzlich zu meiner
Uberraschung den Wunsch, nochmals - ausfiihrlicher als bisher -
Uber die erlittene sexuelle Notigung sprechen zu wollen und fhgte
dem etwas geniert hinzu: ,[...] aber nicht mit Ihnen. Ich méchte mit
einer Frau daruber sprechen“. Meine eigene Position ihm gegentiber
erreichte wohl einen Grad von Ambivalenz, der eine Wiederholung
der Konstellation der Vaterfiguren darstellte: Autoritat, Verstéandnis,
aber auch Verfihrung. Allerdings konnte er jetzt Grenzen aufzeigen,
indem er meine Position relativierte. Sein Wunsch, mit einer Frau
Uber erlittenen sexuellen Missbrauch zu sprechen, richtet sich wohl
an das phallisch-sexuelle Begehren, das ihm ratselhaft bleibt. Be-
gehren und Verbot verweisen hier aufeinander: Er will zum wieder-
holten Male Uber etwas sprechen, das mit einem unertraglichen
Genieflen zu tun hat. Aber dieses Sprechen selbst lauft Gefahr, zu
einem Geniefsen zu werden, indem sich die Verfiihrung in meinem
Hoéren wiederholen und damit der Unterschied bzw. die Differenz
zwischen Begehren und Verbot aufheben wiirden. Um diese Diffe-
renz aufrechtzuerhalten, tibertrdgt er die Spaltung auf meine Per-
son, d.h. ich darf sozusagen nicht an seiner Erzahlung teilhaben, es
ist mir untersagt zu héren und so verkérpere ich dieses Verbot. So
bin ich auch nicht mehr in der Position desjenigen, der aufgrund
seines Horens alles wissen konnte - ich bin kastriert. Diese Projekti-
on hat meiner Meinung nach nichts mit Perversion zu tun: Das
Sprechen soll hier gerade nicht zum gemeinsamen GeniefSen wer-
den, d.h. er will mich nicht Teil seiner Fantasien werden lassen, um
mich so in ein Szenario einzubauen. Vielleicht ist die Lacansche Va-
termetapher, der ,Nom/Non (Name und Nein) du Pére“#4, genau die-
ser Moment der Verknotung von Verbot und Begehren. Der Namen-
des-Vaters existiert nur auf der Ebene des Sprechens. Der Vater
kann sich nicht selbst autorisieren. Sein Name und das damit ver-
bundene Gesetz treten mit dem Sprechen der Mutter in die symboli-
sche Ordnung ein. Indem sie auf Verbote verweist, die letztendlich
auf dem Inzestverbot griinden, ermdglicht sie dem Kind ein Begeh-
ren, das jenseits ihrer selbst liegt. Die Liebe der Mutter fangt da an,
wo ihr GeniefSen aufhort. Genau diese Grenze sucht und befragt der
jugendliche Insasse.

Aufgrund von Verwicklungen und Auseinandersetzungen mit
Mitgefangenen, auf deren Ursachen hier zum Schutze der Anonymi-
tat nicht eingegangen werden kann45, verbrachte er die letzten Mo-
nate seiner Inhaftierung im Erwachsenenvollzug. Nach seiner Ent-

44 Birgin, a.a.0.,S. 192-193.
45 Diese standen aber nicht mehr in Verbindung mit seiner phobischen Angst,
jemanden abstechen zu kénnen.

186

hitps//dol.org/10.14361/9763839411285-008 - am 14.02.2026, 07:58:03. hitps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839411285-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Totem und Tabu

lassung bezog er einen eigenen Wohnraum in seiner Heimatstadt.
Er rief mich ca. einmal im Monat in meinem Buiro an. Anfangs be-
richtete er noch zuversichtlich von Vorhaben (Fuhrerschein, Dro-
gentherapie), die er umsetzen wollte. Im letzten Telefonat teilte er
mit, dass er doch wieder inhaftiert werden wird: Er habe sich nicht
von alten Freundeskreisen fernhalten kénnen. Er habe es versucht,
aber das Alleinsein in der Wohnung habe er nicht ausgehalten.
Auch die Nahe zur mutterlichen Wohnung und der regelméafdige
Kontakt zur Mutter hatten da nichts gentitzt. Wegen mehrerer - aus
einem gruppendynamischen Kontext hervorgegangener - Straftaten
kam er schlieflich wieder in Untersuchungshaft. Ich erwdhne hier
sein Scheitern, ein legales Leben zu fiihren, da daran deutlich wird,
was fUr eine immense Schwierigkeit die addquate Resozialisierung
jugendlicher Strafgefangener darstellt. Die therapeutische Behand-
lung im Vollzug weist Erfolge auf, wie hier das Verschwinden der
Phobie vor spitzen Gegenstanden und das Bewusstwerden familia-
rer Zusammenhénge. Andere Weisen des Ausagierens kénnen die
Folge sein, die im Normalfall aber als Motor der weiteren Behand-
lung dienen koénnen. Problematisch wird es stets mit der Entlas-
sung in das Ursprungsmilieu. Ist dieses durch Jugendkriminalitat
gepragt (wie im vorliegenden Fall), sind nur wenige in der Lage, sich
dieser Dynamik zu entziehen. Als Therapieerfolg muss dann schon
gewertet werden, wenn schwere Straftaten ausbleiben.

Die Institution Gefdngnis - als die Differenz zwischen Begehren
und Gesetz produzierende Einrichtung begriffen - ist weder Vater-
noch Mutterersatz. Einerseits schliefdt sie ein, versorgt und kim-
mert sich um den Insassen, andererseits weist sie Grenzen auf und
konfrontiert mit Gesetzen. Auf der imaginidren Ebene bietet diese
Institution eine Blihne, auf der un- und vorbewusste Konflikte wie-
derholt und ausagiert werden. Auf einer symbolischen (hier als
sprachlich definierte) Ebene kann sie die Moglichkeit bieten, diese
Konflikte zu verbalisieren und zu analysieren. Dadurch werden Ein-
sichten moglich, die zu Verdnderungen fithren kénnen. Die Thera-
pie und Straftataufarbeitung siedelt sich in dieser Differenz an: Zwi-
schen den Polen des symbolischen, auf einem konstitutiven Mangel
beruhenden Begehren*¢ (Legendre) und der imagindren Entlastung
mittels verschiedener Instanzen, Vorschriften und formalisierter
Handlungsablaufen (Gehlen) entsteht ein Raum der Konfrontation,
der zu einem Sprechen fihren kann. Freuds mythologisches Kons-
trukt Totem und Tabu versucht, den Ursprung dieser Differenz
nachtraglich zu (re-) konstruieren. Dass diese nur durch einen
Mord, der Schuldgeftihl und Ambivalenz nach sich zieht, moglich

46 Das auch bei Legendre nur durch ein Gesetz, das diesen Mangel reprdsen-
tiert, moglich ist.

187

hitps//dol.org/10.14361/9763839411285-008 - am 14.02.2026, 07:58:03. hitps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839411285-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das Begehren des Gesetzes

wird, zeigt das Inkommensurable der tragenden Einrichtungen ge-
sellschaftlichen Zusammenlebens. Sie schaffen Raume, die ein
Sprechen ermdglichen, aber nie Eindeutigkeiten hervorbringen
konnen. Thre Geschichte kann empirisch-wissenschaftlich erfasst
werden, in der Gegenwart aber sprechen sie ein Machtwort, das mit-
tels theatralischer Inszenierung die Lucke fullt, die die Differenz von
Natur und Kultur reifst.

188

hitps//dol.org/10.14361/9763839411285-008 - am 14.02.2026, 07:58:03. hitps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839411285-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

