3. Die Wirklichkeit der Freiheit

3.1 Freiheit als kategoriale Voraussetzung des Liberalismus
3.1.1 Pragmatische Losung

Meiner freiheitsfunktionalen Definition entsprechend wird der Liberalismus
dadurch charakterisiert, dass er die Freiheit des Einzelnen als zentral be-
trachtet. Bisher habe ich Freiheit in allen Uberlegungen vorausgesetzt und
dargestellt, wie sie jeweils unterschiedlich philosophisch interpretiert wurde.
Damit habe ich verschiedene Auffassungen von Freiheit erértert. Doch Frei-
heit als pragmatische Voraussetzung habe ich nicht thematisiert. Was ich mit
der Voraussetzung von Freiheit meine, lisst sich anhand von folgenden Fra-
gen illustrieren: Warum verstehen wir uns als freie Wesen? Oder normativ:
Warum sollten wir uns als freie Wesen verstehen?

Zweifellos ist es fiir die politische Philosophie valide, diese grundsitzli-
chen Fragen zur Freiheit auszuklammern. Zumal die politische Philosophie
in der Regel andere Probleme verhandelt als die Frage, wie wir von Freiheit
eigentlich sprechen kénnen. In diesem Kapitel mochte ich diese Frage nach
der Freiheit jedoch thematisieren, weil daraus Einsichten hinsichtlich der po-
sitiven Bestimmbarkeit der Freiheit zu gewinnen sind. Es ist sinnvoll, wenn
wir Freiheit in der politischen Philosophie pragmatisch voraussetzen. War-
um das so ist, liegt in der einfachen Tatsache begriindet, als dass wir uns als
Menschen nicht anders denken konnen, als dass wir frei sind. Denn fragen
wir uns, wie wir uns wahrnehmen oder uns selbst verstehen, so doch (in der
Regel) als frei agierende Wesen.' Das heifdt nicht nur als aktive Teilnehmer

1 Natiirlich exkludiere ich bei dieser Selbstwahrnehmung bereits alle dufieren Beein-
trachtigungen — alle Pflichten und Verantwortungen, die uns im Alltag oftmals den
Eindruck der Freiheit rauben. Denn wenn wir in dieser Alltagswahrnehmung tiefer
blicken, so kdnnen wir uns ja bereits von den vermeintlichen Pflichten und Verant-

- am 14.02.2026, 07:56:51.


https://doi.org/10.14361/9783839465981-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

104

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

am Weltgeschehen, d.h. als Akteure, die diese auch gestalten kénnen, son-
dern auch hinsichtlich unseres eigenen Lebens, da wir iber Handlungsmég-
lichkeiten deliberieren und anhand der Abwigung von Handlungsgriinden
Entscheidungen treffen. Insofern wir dies anerkennen und annehmen, dass
diese Phinomenologie des Alltags zutrifft, so miissen wir zudem auch - ob
implizit oder explizit — die notwendigen Bedingungen fir diese Selbstdeu-
tung anerkennen: D.h. wir miissen uns als frei verstehen.

Denn titen wir dies nicht, so wiren wir nicht in der Lage eine kohiren-
te Identitit in der Welt herzustellen. Wir gerieten vielmehr in einen nicht
auflésbaren Widerspruch mit uns selbst und mit der Welt. Dies liegt an der
identititsstiftenden Rolle unserer Entscheidungen und Zwecksetzungen. Ein
jeder Zweck, den wir uns setzen, ist unmittelbar mit unserem Selbstverstind-
nis in der Welt verbunden: Ein jeder Zweck konstituiert uns. Christine Kors-
gaard argumentiert fiir den notwendigen Zusammenhang zwischen Zielen
und der personalen Identitit iiber ihre Konzeption des Handelnden folgen-
dermafien:

Eine Handlung setzt einen Akteur voraus, jemand, dem wir die wahrgenom-
mene Aktivitit zuschreiben. Und ich glaube auch, dass es wesentlich fir das
Konzept des Handelnden ist, dass der Handelnde einheitlich wahrgenom-
men wird. Das bedeutet: eine Aktivitit meines Geistes, oder meines Korpers
als mir zugehorig wahrzunehmen. Ich muss diese Aktivititen als ein Aus-
druck von mir als ganze Person wahrnehmen, anstatt als ein Produkt einer
Macht, die entweder in mir oder auf mich ausgeiibt wird.?

Fiir das Verstindnis des eigenen Handelns ist es demnach wesentlich, dass
wir uns als Einheit wahrnehmen, das heifdt, dass wir und unsere Ziele zu-
sammenhingen. Im Umkehrschluss bedeutet dies, dass ich, wenn ich keine
identifikatorische Verbindung mehr zu meinen Zwecken aufbauen kann, d.h.
wenn ich mich nicht mehr mit meinen Zielen identifizieren kann, ich nicht

wortungen distanzieren. Ja, wir konnen uns unabhingig von unserer Arbeit, unseren
familidren Verpflichtungen etc. sehen.

2 Korsgaard (2009):18/§1.4.1. Im englischen Original: [..] »an action requires an agent,
someone to whom we attribute the movement in question as its author. And | also
believe it is essential to the concept of agency that an agent be unified. That is to say:
to regard some movement of my mind or my body as my action, | must see it as an
expression of my self as a whole, rather than as a product of some force that is at work
on me or in me.« (Ubersetzung durch die Autorin).

- am 14.02.2026, 07:56:51.


https://doi.org/10.14361/9783839465981-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Die Wirklichkeit der Freiheit

mehr an einem stabilen und kohirenten Selbst festzuhalten vermag. Kors-
gaard geht sogar so weit zu postulieren, dass es kein der Freiheit der Zweck-
setzung vorrangiges Ich geben kann; also kein Ich, das sich unabhingig von
seinen Zwecksetzungen konstituieren kénnte.

Die Identitit einer Person, eines Handelnden, entspricht nicht der gleichen
Identitat der menschlichen Tiere, welchen das Personsein zugeschrieben
wird. Ich glaube, dass menschliche Wesen sich kategorisch von anderen
Tieren unterscheiden. Wir sind auf eine bestimmte Art und Weise selbstbe-
wusst: Wir sind uns der Griinde bewusst, aus denen wir handeln, und daher
haben wir die Kontrolle (iber sie. Wenn du dir beispielsweise dariiber be-
wusstwirst, dass du in Versuchung gefiihrt wirst eine bestimmte Handlung
auszufithren, weil du ein bestimmtes Verlangen wahrnimmst, dann kannst
du dich von dieser Versuchung distanzieren und (iber sie reflektieren. Du
kannst dich dann fragen, ob du diese Handlung aufgrund des geweckten
Verlangens ausfithren solltest, oder ob du die Handlung deswegen ausfiih-
ren solltest, weil sie tatsachlich begehrenswert ist.

Und wenn du dich dafiir entscheidest, dass du die Handlung nicht ausfithren
solltest, dann kannst du die Handlung unterlassen. Auch wenn wir daher auf
eine gewisse Weise dem Tier die eigenen Handlungen zuschreiben kénnen,
so sind Menschen in einem tieferen Sinne mit ihren eigenen Handlungen
verbunden.

Wenn du wohl berlegt dariiber entscheidest, wie du in diese Welt hinein
wirken méchtest, so kannst du auch dariiber entscheiden, welche Ursache
dieser Wirkung zugrunde liegt. Und das bedeutet: Du kannst dariiber ent-
scheiden, wer du bist. Wir sind alle jeweils mit der Aufgabe konfrontiert,
eine individuelle Identitat hervorzubringen; eine personelle, oder prakti-
sche Identitdt, welche andere Tiere nicht besitzen. Es ist diese Identitat,
die sowohl unser Hantieren mit Verantwortung plausibel macht als auch
die Art und Weise von interpersonellen Beziehungen erklart, die uns zu
menschlichen Tieren machen.3

3 Korsgaard (2009): 19f./§1.4.3. Im englischen Original: »The identity of a person, of an
agent, is not the same as the identity of the human animal on whom the person nor-
mally supervenes. | believe that human beings differ from the other animalsin anim-
portant way. We are self-conscious in a particular way: we are conscious of the grounds
on which we act, and therefore are in control of them. When you are aware thatyou are
tempted, say, to do a certain action because you are experiencing a certain desire, you
can step back from that connection and reflect on it. You can ask whether you should

- am 14.02.2026, 07:56:51.

105


https://doi.org/10.14361/9783839465981-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

106

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

Wenn mich also meine Entscheidungen zu der Person machen, die ich jetzt
bin, so ist es fiir meine praktische Identitit notwendig, mich als mit diesen
Entscheidungen unmittelbar verbunden zu sehen. Und da ich mich als Han-
delnde als eine einheitliche Person wahrnehme, impliziert die Handlungsfi-
higkeit, dass ich mich selbst besitze, Handlungen auf meine eigenen Zweck-
setzungen und jene Zwecksetzungen wiederum auf mein eigenes freies Wol-
len riickbeziehe.* Ohne eine vorausgesetzte Freiheit wiisste ich damit nicht,
was es fiir mich heif’t, Zwecke, bzw. Ziele zu haben.

Und auch fiir das politische Denken miissen wir Freiheit voraussetzen.
Denn jedes Reden und Nachdenken iiber politische Ordnungen setzt doch
voraus, dass wir diese frei gestalten kénnen - und a fortiori muss dies je-
der Versuch tun, eine liberale Gesellschaftsordnung anzustreben. Wenn Men-
schen nicht frei sind, d.h. wenn sie weder einen freien Willen besitzen noch
ihre Entscheidungen frei treffen konnen, so wiren sie auch nicht in der La-
ge eine freie politischen Gemeinschaft aufzubauen. Ein liberales politisches
System wiirde ad absurdum gefithrt. Lehnte man Freiheit als vorausgesetzte
Moglichkeit ab, so wiren all diese politischen Reflexionen letztlich sinnlos.
Vor dem Hintergrund der getanen Uberlegungen gilt es demnach Folgendes
zusammenfassend sagen: Es ist sinnvoll Freiheit pragmatisch vorauszuset-
zen, denn phanomenologisch betrachtet ist Freiheit nicht nur unsere selbst-
evidente Sicht der Welt, sondern auch eine unausgesprochene Voraussetzung
eines konsistenten Verstindnisses der eigenen Identitit sowie jedes sinnvol-
len Nachdenkens tiber eine liberale Gesellschaftsordnung.

do that action because of that desire, or because of the features that make it desirable.
And if you decide that you should not, then you can refrain. This means that although
thereisasense in which whata non-human animal does is up to her, the sense in which
what you do is up to you is deeper. When you deliberately decide what sorts of effects
youwill bring aboutinthe world, you are also deliberately deciding what sort of a cause
you will be. And that means you are deciding who you are. So we are each faced with
the task of constructing a peculiar, individual kind of identity—personal or practical
identity—that the other animals lack. It is this sort of identity that makes sense of our
practice of holding people responsible, and of the kinds of personal relationships that
depend on that practice.« (Ubersetzung durch die Autorin).

4 Natiirlich kann es auch Ausnahmen zu dieser Darstellung geben: z.B. in einem Zustand
grofler Emotionalisierung. Doch es sind nicht die Ausnahmen, welche die Identitat
konstituieren, sondern die Normalsituationen.

- am 14.02.2026, 07:56:51.


https://doi.org/10.14361/9783839465981-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Die Wirklichkeit der Freiheit

3.1.2 Erfahrbarkeit der Freiheit

Obgleich die pragmatische Losung mit Bezug auf die Frage der Freiheit als
Voraussetzung politischen Denkens valide ist, mochte ich der Frage nach der
Voraussetzung von Freiheit tiefer nachgehen. Zumal ich es fiir moglich erach-
te, daraus Einsichten in die Positivitit der Freiheit zu gewinnen. Dafir wird
uns der Weg zunichst zuriick zu Kant fithren, da die Erkenntnisse zu Kants
Freiheitsbegrift weiterentwickelt werden kénnen. In Kapitel zwei wurde dar-
auf hingewiesen, dass die Freiheit in der praktischen Philosophie Kants zwar
positiv verstanden wird, aber inhaltlich leer sei. Sie ist positiv, wurde argu-
mentiert, weil wir uns das Gesetz tiber die Vernunft selbst geben, aber leer,
weil wir iiber sie in der phaenomenalen Welt nicht viel aussagen konnen.
Doch vielleicht ist damit noch nicht alles tiber die Freiheit bei Kant gesagt.
Sasa Josifovi¢ weist in seiner Monografie Willensstruktur und Handlungsorgani-
sation in Kants Theorie der praktischen Freiheit zwar auch darauf hin, dass in der
Kant-Forschung eine mehr oder minder stark ausgeprigte Einigkeit dariiber
herrscht, dass die Freiheit nach Kant niemals zum Gegenstand der sinnlichen
Erfahrung werden kann.’ Doch wenn wir die Auseinandersetzung Kants mit
der Freiheit im Anschluss an die Transzendentale Dialektik der Kritik der reinen
Vernunft betrachten, so wird schnell klar, dass die Nicht-Erfahrbarkeit nicht
das letzte Wort sein kann.

Innerhalb der Transzendentalphilosophie verhandelt Kant die Freiheits-
frage im Antinomien-Kapitel der Transzendentalen Dialektik;® explizit be-
spricht Kant die Freiheit in der sogenannten dritten Antinomie der Kritik der
reinen Vernunft:

Dritter Widerstreit:

Thesis:

Die Kausalitat nach Gesetzen der Natur ist nicht die einzige, aus welcher die
Erscheinungen der Welt insgesamt abgeleitet werden kénnen. Esist noch ei-
ne Kausalitdt durch Freiheit zur Erklarung derselben anzunehmen notwen-
dig. [..]

Antithesis:

5 Josifocié (2014): 166.

6 Da alle von Kant verhandelten Antinomien der reinen Vernunft in seiner Elementar-
lehre der Kritik der reinen Vernunft in diesem Kapitel von weniger Interesse fiir den
Casus der Freiheit sind, werde ich an dieser Stelle lediglich die dritte Antinomie ver-
handeln.

- am 14.02.2026, 07:56:51.

107


https://doi.org/10.14361/9783839465981-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

108

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

Es ist keine Freiheit, sondern alles in der Welt geschieht lediglich nach Ge-
setzen der Natur.’

Die dritte Antinomie der reinen Vernunft ist die Auseinandersetzung mit
dem Widerstreit zwischen der Freiheit (als Spontaneitit) und der Kausali-
tat durch blofRe physikalische Naturgesetze. Kant gelangt zu den Antinomi-
en bei der Suche nach einer zureichenden Erklarung des Kosmos; also der
Welt im Ganzen. Daher nennt er sie auch kosmologische Antinomien.® Da
sowohl These als auch Gegenthese theoretisch bewiesen werden kénnen®
und es keine empirische Beweisgrundlage fiir die Freiheit gibt, gelangt Kant
inseiner Auflésung der dritten Antinomie zu dem Ergebnis, dass die Freiheit
logisch lediglich als Idee der Vernunft gedacht werden kénne.'® Vor diesem
Hintergrund ergibt sich mit Bezug auf die Bestimmung der Freiheit ein Pri-
mat des Praktischen:" Denn nur in praktischer Hinsicht kdnnen wir uns un-
ser Freiheit gewiss sein. Dazu Kant:

Dass diese Vernunft nun Kausalitit habe, wenigstens wir uns eine der-
gleichen an ihr vorstellen, ist aus den Imperativen klar, welche wir in allem
Praktischen den ausiibenden Kréften als Regel aufgeben. Das Sollen driickt
eine Art von Notwendigkeit und Verknlpfung mit Griinden aus, die in der
ganzen Natur sonst nicht vorkommt.'?

Dadurch ist die transzendentale Bestimmung der Moglichkeit von Freiheit

nicht hinfillig, weil die praktische Philosophie diese voraussetzen muss."

3

12
13

Kant (1974): 426/A444; B 472 (KrV).

Vgl. Mittelstaedt/Strohmeyer (2009): 145.

Vgl. Kant (1974): 429/B474-B475; A446-A447 (KrV).

Kant (1974): 489/B562; A534 (KrV).

»Die ganze Zurlstung also der Vernunft, in der Bearbeitung, die man reine Philosophie
nennen kann, istin der Tat nur auf die drei gedachten Probleme gerichtet. Diese selber
aber haben wiederum ihre entferntere Absicht, namlich, was zu tun sein, wenn der
Wille frei, wenn ein Gott und eine zukinftige Welt ist. Da dieses nur unser Verhalten
in Beziehung auf den hochsten Zweck betrifft, so ist die letzte Absicht der weislich uns
versorgenden Natur, bei Einrichtung unserer Vernunft, eigentlich nur aufs Moralische
gestellet.« Kant (1974): B829;830/A801; 802 (KrV).

Kant (1974): 498/B575; A547 (KrV).

Hierzuschreibt Georg Geismann in seinem Artikel Gber die Freiheit in spekulativer und
praktischer Hinsicht: »Wenn man den Menschen oder der Mensch sich selbst als un-
ter einem Sollensanspruch, also unter Freiheits-, nicht unter Naturgesetzten stehend
denkt, dann impliziert dies die Moglichkeit einer Kausalitat der Vernunft. Zwar ist das
Sollen nichts in der Erfahrung Gegebenes, sondern etwas Gedachtes; die Welt des Sol-

- am 14.02.2026, 07:56:51.


https://doi.org/10.14361/9783839465981-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Die Wirklichkeit der Freiheit

Anders gesagt: Es ist diese transzendentale Idee der Freiheit, welche die prak-
tische Freiheit itberhaupt erst zulisst, schliefilich wiirde »die Authebung der
transzendentalen Freiheit zugleich alle praktische Freiheit vertilgen.«** Da-
mit wissen wir um die Zentralitit der praktischen Freiheit im Denken Kants.
Doch was konnen wir uns unter dieser praktischen Freiheit vorstellen?

Praktische Freiheit betrifft den Menschen. In praktischer Hinsicht ist die
Freiheit dahingehend gerechtfertigt, dass der Wille durch die Kausalitit der
Vernunft bestimmt werden kann.’> Auf die Frage nach der Kompatibilitit von
Naturgesetzlichkeit und Freiheit tibertragen, heif3t das, dass die Freiheit als
Spontanitit dadurch moéglich ist, dass im Menschen Freiheit und Naturge-
setzlichkeit zusammenwirken. Freiheit kann also als Ursprung von Kausali-
tit in Erscheinung treten und wenn dies der Fall ist, dann kann die Vernunft
aus sich selbst heraus eine Wirkungskette in die Welt bringen. Uber den sich
selbst-gesetzgebenden Menschen wird Freiheit praktisch und Kant zufolge
sogar erfahrbar:'®

Die praktische Freiheit kann durch Erfahrung bewiesen werden. Denn,
nicht blof} das, was reizt, d.i. die Sinne unmittelbar affiziert, bestimmt die
menschliche Willkir, sondern wir haben ein Vermégen, durch Vorstellun-
gen von dem, was selbst auf entferntere Art niitzlich oder schadlich ist, die
Eindriicke auf unser sinnliches Begehrungsvermégen zu iberwinden; diese
Uberlegungen aber von dem, was in Ansehung unseres ganzen Zustandes

lens ist eine intelligible Welt. Aber mit dem Sollen kdnnen — und missen sogar — die
fir dessen Erfiillung notwendigen Bedingungen als gegeben angenommen werden,
ob sie nun ihrerseits zur Sinnenwelt oder zu einer intelligiblen Welt gehoren.« Geis-
mann (2007): 290f.

14 Kant (1974): 489f./B562-B563; A534-A535 (KrV).

15 Vgl.Kant (1974): 675; B831(KrV).»Wirerkennen also die praktische Freiheit durch Erfah-
rung, als eine von den Naturursachen, namlich eine Kausalitit der Vernunftin Bestim-
mung des Willens, indessen dass die transzendentale Freiheit eine Unabhangigkeit
dieser Vernunft selbst (in Ansehung ihrer Kausalitit, eine Reihe von Erscheinungen
anzufangen) von allen bestimmenden Ursachen der Sinnenwelt fordert, und so fern
dem Naturgesetze mithin aller méglichen Erfahrung zuwider zu sein scheint, und also
ein Problem bleibt.«

16  Gewiss ist diese Kantische Sicht streitbar. Es bleibt ratselhaft, wie wir uns (schon vom
Energieerhaltungssatz aus betrachtet) einen Neubeginn einer Kausalkette vorzustel-
len haben. Diese Probleme der Zusammenwirkung von Freiheit und Naturkausalitit
sind letztlich von Kant nicht wirklich gel6st und die Beziehung zwischen transzenden-
taler und praktischer Freiheit bleibt somit schillernd.

- am 14.02.2026, 07:56:51.

109


https://doi.org/10.14361/9783839465981-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

begehungswert, d.i. gut und niitzlich ist, beruhen auf der Vernunft. Diese
gibt daher auch Gesetze, welche Imperativen, d.i. was geschehen soll, ob
es gleich vielleicht nie geschieht, und sich darin von Naturgesetzen, die
nur von dem handeln, was geschieht, unterscheiden, weshalb sie auch
praktische Gesetze genannt werden."”

Kant riumt demnach die Erfahrbarkeit der Freiheit selbst ein.!® Es ist die
praktische Freiheit, die iber die Erfahrbarkeit bewiesen werden kann. Die Er-
fahrbarkeit der Freiheit bezieht sich auf die innerliche Erfahrbarkeit des Sit-
tengesetzes, bzw. dem innerlich bewussten Vermdgen, sich nicht von seinen

Sinnenreizen bestimmen zu lassen. Freiheit ist damit ein Bewusstseinsinhalt,

aber keine empirisch iberpriifbare Erfahrung. Damit kénnen wir desgleichen
mit Kant mehr iber die Freiheit aussagen. Auch Josifovi¢ weist darauf hin,
dass die praktische Freiheit ein Bewusstseinsinhalt des Menschen ist.

Es ist naheliegend, dass die Erfahrung, auf die sich Kant als Beweis fiir die
praktische Freiheit beruft, darin besteht, dass sich ein vernunftfihiger Ak-
teur wihrend der Ausiibung seiner freien Willkiir die Tatsache bewusst ma-
chen kann, dass er nicht blof3 infolge eines gegebenen Antriebes der Sinn-
lichkeit, sondern unter Berlicksichtigung der Attraktivitit moglicher Kon-
sequenzen handelt. Somit kann er sich speziell die Tatsache bewusst ma-
chen, dass er imstande ist, die Antriebe der Sinnlichkeit zu tiberwinden und
nach eigenen Priferenzen zu handeln. Es handelt sich also um eine auf In-
trospektion beruhende, intrasubjektive Erfahrung. [..] In Abgrenzung von
dem strengen oder engen Erfahrungsbegriff, den Kant in spekulativer Hin-
sicht vertritt und der lediglich die Erfahrbarkeit raumzeitlicher Phinomene
umfasst, handelt es sich hier um einen weiten Erfahrungsbegriff, der sie in-
trospektive, psychologische Dimension umfasst, die nicht auf raumzeitliche
Phianomene, sondern auf die Sphare der psychologischen Freiheit referiert,

von der Kant sagt, dass ihr Begriff »groRenteils empirisch«'® sei.?°

20

Kant (1974): 675/B831; A803 (KrV).

Bei Kant gilt die Wahrnehmung primar als zur phanomenalen Welt gehérig. Doch in
der Keritik der reinen Vernunft gesteht er auch zu, dass es eine Art transzendentale Er-
fahrung geben konnte. Auch unter unseren Erfahrungen sind Erkenntnisse, die einen
apriorischen Ursprung haben. Vgl. Kant (1974): 45ff. B1,2/B3,4 (KrV).

Vgl. Kant (1974): B476 (KrV).

Josifovic (2014): 170.

- am 14.02.2026, 07:56:51.


https://doi.org/10.14361/9783839465981-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Die Wirklichkeit der Freiheit

Die praktische Freiheit ist bei Kant also introspektiv-empirisch erfahrbar und
kann somit nicht einfach bestritten werden.?! Wenn wir die praktische Frei-
heit also durch Erfahrung erkennen kénnen, so miissen wir die Aussage iiber
die Positivitit der Freiheit bei Kant erweitern: Die Freiheit ist nicht nur po-
sitiv, weil sie iiber die sich selbst gesetzgebende Vernunft bestimmt ist, son-
dern weil wir uns dieser Freiheit bewusst sind; inwieweit dieses Bewusstsein
von Freiheit eine Variante empirischer Erfahrung ist, ist jedoch eine offene,
sehr komplizierte Frage, die an dieser Stelle nicht verhandelt werden soll. Was
an dieser Stelle fir die Fragestellung der Arbeit von Relevanz ist, betrifft die
schlichte Erfahrbarkeit der Freiheit. Der Inhalt der positiven Freiheit ist so-
mit nicht nur die Méglichkeit »moralisch wollen und handeln zu sollen«®?,
sondern auch die introspektive Gewissheit, dass ich in dem was ich will und
tue tatsichlich frei bin. Manfred Baum deutet diese introspektive Gewissheit
der Freiheit als eine »psychologische Freiheit«** und stellt mit Bestimmtheit
fest, dass sie fiir uns »durch Selbsterfahrung feststeht.«**

Ich méchte an diese Uberlegung indirekt ankniipfen und dafiir argumen-
tieren, dass wir Freiheit in der Tat nicht nur logisch denken kénnen, sondern
dass Freiheit auch wirklich werden kann. Ich gehe aber weiter als Baum oder
Josifovi¢ und wende mich daher auch von Kant internen Fragen ab. Es geht
mir mit der Frage nach der Wirklichkeit der Freiheit daher nicht um eine
Kant interne, sondern um eine systematische Frage. Wenn wir Freiheit in der
politischen Philosophie voraussetzen, so ist das sinnvoll: Wir erfahren uns als
frei. Auch Kant stellt dies in seinen Uberlegungen zur praktischen Freiheit
fest. Doch damit ist noch nicht alles iiber die Positivitit der Freiheit gesagt.
Vielmehr fingt die Frage an eben dieser Stelle an: Was heif3t es genau, wenn
wir Freiheit erleben und wie ldsst sich positive Freiheit besser bestimmen?

3.1.3 Die Wirklichkeit der Freiheit

Wenn Freiheit nicht nur Bewusstseinsinhalt, sondern auch praktisch erfahr-
bar sein soll, so bedeutet das, dass Freiheit dann wirklich wird, wenn wir sie
durch unser Handeln ausdriicken. An dieser Stelle weiche ich von Kant ab,

21 Vgl. Geismann (2007): 293.

22 So definiert beispielsweise Manfred Baum in seinem Artikel »Positive und negative
Freiheit bei Kant« die praktische Freiheit bei Kant als positiv. Vgl. Baum (2008): 52.

23 Baum (2005): 37.

24  Baum (2005): 37.

- am 14.02.2026, 07:56:51.


https://doi.org/10.14361/9783839465981-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

denn mir scheint, dass die Erfahrbarkeit von Freiheit nicht an die strenge Vor-
stellung der Autonomie gekniipft ist, sondern dass Freiheit auch vor einem
schwicheren Begriff der Selbstbestimmung her verstindlich gemacht werden
kann. Damit meine ich, dass Freiheit als Handlungsfreiheit erfahrbar werden
kann. Daher mochte ich einen Begriff der Selbstbestimmung fruchtbar ma-
chen, der den Menschen als handelndes Wesen ernst nimmt. Ein solcher ist
meines Erachtens fiir die positive Bestimmung von Freiheit vonnoten. Wie
genau dieser bestimmt werden soll, dies wird uns im weiteren Verlauf des
Kapitels beschiftigen. An dieser Stelle soll die Erfahrbarkeit von Freiheit in
den Fokus der Untersuchung geriickt werden.

Wie kénnen wir uns dies nun also vorstellen, dass Freiheit wirklich wer-
den kann? Ich meine, dass die Wirklichkeit der Freiheit dariiber erkliren kén-
nen, dass wir die Erfahrbarkeit von Freiheit an die Handlung aus Griinden
binden. Mit anderen Worten erklart sich die Wirklichkeit der Freiheit dar-
iiber, dass ich mich dort als frei erfahre, wo ich etwas um eines Grundes wil-
len tue und dies auch artikulieren kann. In der Abgrenzung zu Kants Vorstel-
lung von Autonomie witrde ich auch das Handeln aus »schwicheren« Griin-
den als ein Handeln aus Griinden begreifen. Das inkludiert jene Griinde, die
dem Handelnden als eben solche einleuchten und zu denen der Handelnde
sich tiber eine kritische Evaluation verhalten kann. Diese Aussage ist phi-
nomenologisch eingingig. Dennoch mochte ich einen tieferen Blick darauf
werfen, um genauer zu verstehen, wie die Freiheit fiir uns als handelnde We-
sen in der Welt verstanden werden kann. Fiir die Erklirung der Wirklichkeit
der Freiheit mochte ich auf intentional-erklirende Konzepte zuriickgreifen.
Diese basieren auf der Idee, dass Menschen aus Griinden handeln. Wenn ich
von Griinden-basierten Ansitzen spreche, so spreche ich im Allgemeinen von
handlungstheoretischen Ansitzen, da ich mich auf diese berufe. (Bsp. Eliza-
beth Anscombe, Philippa Foot)

Griinde-basierte Ansitze in der Handlungstheorie beziehen sich auf die
Annahme, dass unser Handeln durch Griinde bewegt werden kann. Die These,
welche diese Uberlegungen biindelt, lautet folgendermafien:

Die Wirklichkeit der Freiheit erkldrt sich dadurch, dass wir Wesen sind, die im All-
gemeinen aus Griinden handeln.?>

25  Das »Allgemeine« bezieht sich auf die Tatsache, dass diejenigen menschlichen Akte,
die auf Griinden und der Deliberation (iber Griinde basieren, diejenigen sind, iber die
wir die Freiheit am besten fassen kénnen. Denn natirlich gibt es auch menschliche
Akte, die nichtin diese Kategorie fallen, diese erachte ich aber als weniger interessant

- am 14.02.2026, 07:56:51.


https://doi.org/10.14361/9783839465981-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Die Wirklichkeit der Freiheit

Um diese These darzulegen, werde ich zwei Schritte tun: Im ersten Schritt
werde ich erkliren, was ich unter einer Handlung verstehe und im zweiten
Schritt werde ich dariiber hinaus erkliren, wie ich eine Handlung aus Griin-
den auffasse. Was also ist eine »Handlung«? Eine Handlung ist differenziert
zu verstehen. Sie ist nicht einfach nur Bewegung oder Aktivitit. Handlung ist
ein zielgerichtetes Tun — d.h. sie impliziert eine Handlungsabsicht, d.h. mit
einer bestimmten Handlung ein bestimmtes Ziel zu erreichen. Eine Hand-
lungsabsicht setzt eine Reflexion iiber Handlungsgriinde voraus. Das ent-
spricht der Deliberation iiber Griinde (sowohl instrumentelle als auch zweck-
begriindete), warum ich etwas Bestimmtes mache. Somit ist die Handlung
iiber die Handlungsabsicht und jene, itber die Reflexion iiber Handlungsgriin-
de zu verstehen. Die Reflexion iiber Handlungsgriinde ist demnach die Vor-
aussetzung jener Handlungsabsicht, welcher einer Handlung implizit ist.2®
Mit Rickgrift auf Anscombe gehe ich damit davon aus, dass Handeln folgen-
derweise zu verstehen ist:

1) Handlung ist zielgerichtetes Tun.
2) Handlung erfordert die Deliberation itber Handlungsgriinde.
3) Handlung impliziert eine Handlungsabsicht.

fir die Freiheit, wenn nicht gar als unfrei. Denn Handeln aus Griinden setzt einen vo-
litionalen Akt voraus, sich gegen einen Sinneseindruck zu wenden, oder sich fiir einen
anderen zu entscheiden. Diese Fihigkeit ist in der politischen Offentlichkeit libera-
ler Demokratien im 21. Jahrhundert entscheidend — schlieRlich gilt es zwischen der
Wichtigkeit der Eindriicke/der Informationen zu unterscheiden; z.B. zu verstehen, dass
Twitter-Nachrichten kaum als legitime politische Information gelten konnen und dass
politische Entscheidungen, z.B. wahlen zu gehen und sich fiir eine bestimmte Partei
odereinen bestimmten Kandidaten zuentscheiden, voraussetzungsvoll sind. Sie erfor-
dern Respekt gegeniiber der Entscheidung und des Verantwortungsbewusstseins fiir
diejeweilige Entscheidung. Welche Konsequenzen ein Verlust des Verantwortungsbe-
wusstseins beim politischen Handeln haben kann (und dies schlieft sowohl die politi-
schen Repréasentanten wie auch die Wihlenden ein), zeigt sich in zahlreichen liberal-
demokratischen Gesellschaften leider nur zu gut. Wir sollten jedoch wissen, dass wir
ohne Verantwortungsiibernahme nichts weniger als die eigene und die Freiheit als all-
gemeinen Wert aufs Spiel setzen.

26  Die empiristische Tradition erkldrt das menschliche Handeln anders. In der Nachfolge
Humes wird die These vertreten, dass Menschen aus »desires« handelten. Ob somit
Handeln aus verninftigen Griinden iiberhaupt méglich ist, wird von vielen Autoren der
empiristischen Tradition infrage gestellt. Vgl. Smith, Michael (1994): The Moral Problem.
Blackwell-Wiley: Oxford

- am 14.02.2026, 07:56:51.


https://doi.org/10.14361/9783839465981-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

N4

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

4) Handlung kann iiber die Warum-Frage artikuliert werden. (Warum
machst du das?)??

Insofern wird Handeln als eine praktische Konsequenz einer Deliberation von
Handlungsgriinden, aus welchen eine Handlungsintention hervorgeht, ver-
standen. Wenn eine Handlung indes so gedeutet wird, bedeutet dies, dass der
Handelnde in der Lage sein muss, die Intentionen bzw. Ziele seiner Hand-
lungen angeben zu kénnen. Anscombe folgert daraus, dass der Handelnde
(um seine Handlung erkliren zu kénnen) auf praktisches Wissen zuriickgreifen
muss.?® Praktisches Wissen zu haben setzt voraus, dass der Handelnde sei-
ne Intention begreifen, artikulieren und in eine Handlung umsetzen konnen
muss. Was Anscombe mit dieser Referenz auf das Wissen meint, bedarf einer
Erliuterung.

Elizabeth Anscombe spricht in ihrer Monographie Intentions von einem
notwendigen formalen Zusammenhang zwischen einer intentionalen Hand-
lung und dem praktischen Wissen: »Absichtliche Handlung setzt immer je-
nes Wissen voraus, das als »Sich-Auskennen« bezeichnet werden konnte, und
zwar in jenen Sachen, die beschrieben werden. Dieses Wissen wird in der
Handlung ausgeiibt.«*® Das, was der Handelnde tut, ist somit die Ausfiih-
rung einer Absicht; und eine Absicht haben setzt Griinde voraus, die in der
Warum-Frage zum Ausdruck gebracht werden koénnen. Das praktische Wis-
sen erklart somit die Wirklichkeit einer Handlung aus Griinden. Die Griinde
konnen dabei auch implizit sein, etwa, wenn ein Mensch einen tugendhaften

27  Zu den Warum-Fragen bekennt Anscombe Folgendes: »Warum-Fragen konnen als
Kunstgriff betrachtet werden, der die Ordnung aufdeckt, welche sich in dem Chaos ver-
birgt.« Anscombe (1986): 127/§43. Mit dem Chaos referiert sie auf die Komplexitat ei-
ner menschlichen Handlung. Daher pladiert sie fiir die Formalisierung der Handlung,
um die der Handlung inhédrenten Ordnung habhaft zu werden und sich dadurch von
menschlichen Handlungen einen Begriff machen zu konnen. Uber die Warum-Frage
wird der Handelnde dazu aufgerufen sein Handeln zu artikulieren und die Griinde fur
sein Handeln zu bedenken. Die Deliberation tiber Criinde kann sowohl instrumentell,
als auch zweckabwagend geschehen. Die tieferliegende Frage, ob die allerurspriingli-
che Entscheidung sich auf Griinde einzulassen selbst rational oder irrational ist, werde
ich ausklammern. Mich interessiert lediglich, dass das Handeln aus Criinden iiber die
Warum-Frage explizit gemacht werden kann und dass sich tiber das Handeln aus Griin-
den ein wesentlicher Gehalt der Freiheit ausdrickt.

28  Anscombe (1957): 89. Im englischen Original: »Practical knowledge is exercised in the
action.«

29  Anscombe (1986): 140/§48.

- am 14.02.2026, 07:56:51.


https://doi.org/10.14361/9783839465981-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Die Wirklichkeit der Freiheit

Charakter ausgebildet hat; ein tugendhafter Mensch verfolgt ein zweckbe-
griindetes Ziel ohne vorhergehende explizite Deliberation itber Griinde.

Natiirlich gibt es auch Fille, die weder eine explizite noch eine implizite
Deliberation iiber Griinde erfordern. Dies sind beispielsweise Fille, in wel-
chen Menschen keinen tieferen Sinn in ihren Handlungen sehen. An einer
exemplarischen Warum-Frage kann explizit dargelegt werden, was ich mei-
ne:

-Warum hast du das gemacht?
-Keine Ahnung! Ich habe das einfach gemacht!

Eine solcher Fall kann natiirlich auf verschiedene Weise interpretiert wer-
den.?® Doch solche Handlungen méchte ich nicht in meine Uberlegungen
zur Verwirklichung von Freiheit mit einbeziehen, denn in einem solchen Fall
handelt es sich nicht um eine tatsichlich intendierte, aus praktischer Delibe-
ration und praktischem Wissen hervorgehende Handlung.

Und gewiss ist es auch so, dass Handlungsabsichten scheitern kénnen,
doch dies tut der Tatsache keinen Abbruch, dass der jeweils Handelnde aus
Griinden und praktischem Wissen heraus gehandelt hat.? Die Verbindung
des praktischen Wissens mit dem Handeln aus Griinden ist dem Verstindnis
einer Handlung der Annahme Anscombes’ entsprechend implizit. Der Han-
delnde weifs seine Griinde zu handeln und dadurch, dass er sie weif3, sind sie
fiir den Handelnden richtig bzw. gut genug, um ihnen entsprechend zu han-

30  Eine mogliche Interpretation ware, dass eine Handlung in Verbindung mit einem Zu-
stand starker Emotionalitit, bzw. Leidenschaftlichkeit steht. Denn wenn eine Person
von einer starken Emotion oder Leidenschaft ergriffen ist, dann fragt sie nicht mehr,
ob das, was sie tut, wirklich gut ist; sie tut es einfach. Vgl. Watson (1975). Auch Gefiihle
kénnen daher ein Handlungsimpuls sein. Zum Beispiel konnte sich ein solcher Hand-
lungsimpuls in der einfachen Frage ausdriicken: »Warum gingst du in die Kiiche?«»Ich
hatte Hunger«. Doch sowohl das ziellose Tun als auch das Tun aus einem emotiona-
len Handlungsimpuls heraus sehe ich nicht als paradigmatische Handlungen fiir die
Erklarung einer Verwirklichung von Freiheit. Freiheit erfordert ein Abstand-Nehmen
vom Handlungsimpuls. Erst, wenn ich mich selbst Stellung zu meinem Handlungsim-
puls nehmen kann und dartber reflektieren kann, habe ich die Méglichkeit von einem
freien Handeln zu sprechen.

31 Vgl. Anscombe (1986): 137/§48.

- am 14.02.2026, 07:56:51.


https://doi.org/10.14361/9783839465981-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

16

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

deln.?* Praktisches Wissen ist demzufolge nach Anscombe mit guten Griin-
den verbunden. Doch natiirlich miissen unsere Handlungsgriinde nicht im
héchsten normativen Sinne gut sein. Wenn Griinde fiir uns Handlungsgriinde
sind — oder werden — so miissen sie zumindest in dem schwachen Sinne gut
sein, dass sie uns gut erscheinen. Ganz gemif dem scholastischen Lehrsatz:
Quidquid appetitur, appetitur sub specie boni — was immer erstrebt wird, wird
unter dem Anschein des Guten erstrebt. Anscombe bringt dies folgenderma-
8en zum Ausdruck: »Bonum est multiplex. Das Gute ist vielfiltig und alles,
was fiir unseren Begriff das Wollens erforderlich ist, besteht darin, dass ein
Mensch dasjenige, was er will unter dem Aspekt eines Gutens sehen muss. «*?

Doch es bedarf noch einer weiteren differenzierenden Illustration, denn
sub-specie-boni ist noch zu vage, um als Handlungserklirung auszureichen. Es
gilt zwischen (a) wert-rationalen und (b) instrumentell-rationalen Handlun-
gen zu unterscheiden:*

(a) Handeln Menschen wertrational, so setzen sie sich selbst normative Zwe-
cke als Ziele ihres Tuns und es kommt so zu freien und durch Griinde be-
stimmte Handlungen; und zwar durch solche Griinde, die sich nicht allei-
ne zweckrational erkliren lassen, sondern normativ erdrtert werden miissen.
Ein wertrational Handelnder fragt daher nach dem unbedingten Eigenwert

32 Damitwird auch eingeschlossen, dass das Wissen nicht unbedingt bewusst sein muss.
Der Handelnde kann seine Griinde auch implizit wissen, namlich dann, wenn er sich
seiner Griinde bewusst wird, in dem Moment, in dem er gefragt wird.

33  Anscombe (1986): 119/§39.

34  Wie bereits am Beispiel Thomas Hobbes dargelegt, belduft sich die menschliche Frei-
heit bei Hobbes darauf, iiber die instrumentell-rationale Vernunft die richtigen Mit-
tel fur die Bediirfnisbefriedigung zu wahlen und nach diesen gewahlten Mitteln dann
verbindlich zu handeln. (Vgl. Kapitel 1) Die instrumentelle Rationalitat ist natirlich
ein wichtiger Teil des menschlichen Vernunftvermogens, denn die Gberlegte Wahl
der Mittel ist unverzichtbar; wird das menschliche Vernunftvermogen an sich jedoch
zweckrational begriindet, so ist es als eine Engfihrung des Vernunftvermégens zu
klassifizieren. Neben dem Teil gibt es ndmlich auch noch den zentralen Teil der Wert-
rationalitit—jenes Vermdgen der Vernunft, das sich damit beschaftigt, welche Werte
den anvisierten Zwecken eigentlich zugrunde liegen, bzw. zugrunde liegen sollen. D.h.
dass der wertrationale Teil der Vernunft derjenige ist, der normative Fragen verhan-
delt: Nicht wie tun wir etwas, sondern warum tun wir etwas und wie sollen wir etwas
tun? Wird die Vernunft auf Zweckrationalitat enggefiihrt, so stellen sich konsequenter-
weise keine normativen Fragen mehr. Das verniinftig Gewollte ist nunmehr nur klug,
weil es zwar intelligent angestrebt, aber nicht mehr normativ begriindet ist.

- am 14.02.2026, 07:56:51.


https://doi.org/10.14361/9783839465981-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Die Wirklichkeit der Freiheit

eines bestimmten Sichverhaltens, und das kann auch unabhingig vom Erfolg
sein.®

Wertrational zu handeln heift, sich normativ leiten lassen: Es geht nicht
primir darum, wie etwas gemacht oder erreicht werden kann, sondern war-
um wir etwas tun bzw. erreichen sollen. Erst davon wird abgeleitet, wie wir
dieses Ziel erreichen konnen. Ein Beispiel fir eine solche Wirklichkeit der
Freiheit, die sich an Formen des Guten orientiert, ist bei Anscombe ein Ver-
sprechen, das Philippa Foot in ihrer Monographie »Die Natur des Guten« auf-
nimmt. Darin stellt Foot den Fall eines Revolutionirs aus Kropotkins Memoi-
ren dar. Es geht um den Geographen und Anthropologen Miklucho-Maklaj,
welcher von Russland im 19. Jahrhundert entsandt wurde, um die einheimi-
schen Volker des Malaiischen Archipels zu studieren:

Als er [..] die Malaiische Halbinsel bereiste, begleitete ihn ein Eingeborener,
der unter der ausdriicklichen Bedingung in seine Dienste getreten war, dass
er niemals fotografiert wiirde. Bekanntlich wahnen die unzivilisierten Vol-
ker, es wiirde ihnen mit ihrem Bilde etwas von ihrer Person weggenommen.
Wie Maklai, der anthropologisches Material sammelte, selbst bekennt, fiihl-
te ersich einmal, als sein Begleiter fest schlief, stark versucht, ihn zu fotogra-
fieren, und die Versuchung war umso grofRer, als der Malaie fiir einen typi-
schen Vertreter seines Stammes gelten konnte und niemals erfahren haben
wiirde, dass er fotografiert worden sei. Aber Maklai gedachte seines Verspre-

chens und brach dieses weder damals noch je bei spiterer Gelegenheit.3°

Die eigene Handlung wie Maklai an einem normativen Wert (beispiels-
weise an dem Wert des Versprechens) zu orientieren und dabei die Wert-
Orientierung iiber die Nutzen-Abwigung zu stellen ist wertrationales
Handeln.

35  Vgl. Weber (1972): 12. In seiner MonographieWirtschaft und Cesellschaft. Grundriss einer
verstehenden Soziologie macht Max Weber die Unterscheidung zwischen Wertrationa-
litdt und Zweckrationalitit. Da der Zweck in der kantischen Begrifflichkeit aber eine
dezidiert normative Bewertung enthélt, wihle ich den Begriff der instrumentellen Ra-
tionalitdt, um mogliche Missverstandnisse zu vermeiden. Dabei schliefde ich mich an
Max Horkheimer an. Vgl. Horkheimer (2007).

36  Foot (2004): 70. (Aus: Kropotkin, P, »Memoiren eines Revolutionars«).

- am 14.02.2026, 07:56:51.

n7


https://doi.org/10.14361/9783839465981-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

(b) Natiirlich geschieht nicht alles Sich-Orientieren, Beabsichtigen und Han-
deln wertrational. Doch auch ein instrumentell rationales Vorgehen ist ein
Handeln aus Griinden und stellt einen Fall einer Verwirklichung von Freiheit
dar. Der Mensch handelt hier instrumentell rational: Die Deliberation von
Handlungsgriinden belduft sich auf die Frage, wie sie ein bestimmtes Ziel er-
reichen kann. Der entscheidende Grund ist somit keiner, welcher wertrational
verstanden werden kann, sondern einer, der dem subjektiven Nutzenprinzip
folgt. Sicherlich wird in einem solchen instrumentellen Umgang mit der Ra-
tionalitit auch Freiheit wirklich.

Machen wir dies an einem Beispiel deutlich: Bei Maklaj kann man sich
natiirlich ohne Probleme ein Szenario vorstellen, in dem das Versprechen
gebrochen wird - z.B. in dem geschilderten Moment grofter Versuchung.
Setzen wir voraus, dass wir die Situation rein zweckrational betrachten, so
hitte keiner Schaden davongetragen; denn es ist unwahrscheinlich, dass der
Malaie jemals von dem Versprechensbruch erfahren haben wiirde. Der Nut-
zen hingegen fiir die Anthropologie sowie fiir Maklei selbst wire maximiert.
Maklei hitte es vielleicht sogar zu Ruhm bringen kénnen. Doch wiirden wir
ihn auf gleiche Art und Weise moralisch achten? Ich denke nein, die mora-
lische Achtung ihm gegeniiber miisste geringer sein. Und genau hier zeigt
sich der hohe Wert einer wertrationalen Handlung und einer auf normati-
ven Griinden verwirklichten Freiheit. Was wire eine Welt, in der uns eine
solche Verwirklichung der Freiheit (um des Guten willen), nicht die hochste
moralische Achtung abnétigt? In einer Welt, in der es nur rein instrumen-
tell rational Handelnde gibt, wiirden Menschen sich nicht nur wechselseitig
instrumentalisieren, sondern normatives Handeln auch iiber Kosten-Nutzen
Bilanzen evaluieren.’” Wertrationales Handeln ist fiir die Konstitution nor-
mativer Verbindlichkeit zentral. Dies kann an einer zentralen menschlichen
Fihigkeit illustriert werden: dem Versprechen-Geben.®

Und diese normativen Verbindlichkeiten sind auch fiir die Konstitution
einer freien politischen Gemeinschaft von unabdingbarer Wichtigkeit. Nicht

37  Fureine umfassend ausgearbeitete kritische Analyse der instrumentellen Handlungs-
maxime siehe: Horkheimer, Max (2007): Zur Kritik der instrumentellen Vernunft. Uber-
setzt von Alfred Schmidt. Frankfurt/M: Fischer Taschenbuch.

38 Auch Hannah Arendt geht auf die Wichtigkeit der menschlichen Fihigkeit des
Versprechen-Gebens fiir die Konstitution normativer Verbindlichkeiten ein. Vgl.
Arendt (2019).

- am 14.02.2026, 07:56:51.


https://doi.org/10.14361/9783839465981-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Die Wirklichkeit der Freiheit

nur fiir den dauerhaften moralischen Bestand (worauf ich schon iiber Ernst-
Wolfgang Bockenforde hingewiesen habe), sondern auch zuvorderst fir die
Konstitution eines liberalen Ordnungssystems, schlieRlich erfolgt keine Kon-
stitution ohne wechselseitiges Vertrauen.

Durch den Nachweis, dass wir Wesen sind, die im Allgemeinen aus
Griinden handeln, wird eine fundamentale anthropologische Beschreibung
des Menschen versucht: Menschen sind Vernunftwesen (animales rationales),
welil sie aus Griinden handeln (kénnen). Wir verstehen uns als Wesen, fiir
welche die Vernunftfihigkeit zentral ist. Und ein Grund ist mehr als einfach
eine rationale Ubersetzung emotionaler Befindlichkeiten. Was es ausmacht,
eine Person zu sein, liegt nicht im Wollen, sondern in der Vernunft:

[..] Die vollkommen rationale Person ldsst ihr Handeln durch Criinde leiten.
Als Personen gewinnen wir unsere Freiheit dadurch, dass wir den von uns
akzeptierten Griinden folgen. Die charakteristische Freiheit der Person ist
eine durch Griinde konstituierte Freiheit, durch Griinde, die naturalistisch
unterbestimmt sind.3°

Die Aussage von Nida-Riimelin versucht eine allgemeine Charakterisierung
der rationalen Lebensform des Menschen. Was ich damit meine, ist Folgen-
des: Dass sich Menschen im Reich der Freiheit und der Vernunft aufhalten
— einem Reich, in dem der Mensch sich mittels Griinden deutet und orien-
tiert.*® Thomas Hoffmann driickt dies folgendermaflen aus:

Ist ndmlich menschliches Wollen im Allgemeinen Beabsichtigen und ist
menschliches Tun in der Regel Handeln, das verkorpertes Beabsichtigen
ist, dann ist fir gewohnlich menschliches Wollen ebenso wenig dranghafte
Begierde, wie menschliches Tun verkérperte dranghafte Begierde ist. Viel-
mehr ist das Wollen und Tun des Menschen im Allgemeinen die in Freiheit
vollzogene Ausiibung praktischer Rationalitit. Denn sein Beabsichtigen
und Handeln ist die freie Manifestation einer Bewegungsform, die eine
Form der Bewegung im Raum der Criinde ist. [...] Daher kann der Mensch
nicht nur in seinem Denken die Ziele die Mittel seines Handelns als solche
begreifen und kritisch reflektieren. Vielmehr kann er sich in seinem Beab-

39  Nida-Rimelin (2005): 91.
40  Vgl. Hoffman (2014): 149.

- am 14.02.2026, 07:56:51.

19


https://doi.org/10.14361/9783839465981-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

120

Liberalismus als politisches Ordnungssystem

sichtigen auch frei und selbst setzen und so sein Handeln durch Griinde
bestimmen.#'

Somit ist die Erfahrbarkeit der Freiheit als Wirklichkeit verstindlich gemacht
worden. Diese Resultate zeigen anschaulich, dass wir der praktischen Frage,
d.i. was soll ich tun? — Oder politisch: Was sollen wir tun? — nicht aus dem
Weg gehen konnen. Doch es gibt auch eine normative Schlussfolgerung: Aus
pragmatisch-politischen Griinden sind wir sogar dazu aufgefordert uns als
mehr zu sehen als durch Bediirfnisse und Emotionen gesteuerte Wesen. Denn
was daraus resultiert, wenn wir Erwartungen bzgl. der Rationalitit, Verant-
wortlichkeit der Selbstbestimmung und Selbstbeherrschung aus dem Priva-
ten wie aus dem Offentlichen verdringen wollen, zeigt sich aktuell wohl an
vielen politischen Meinungstrigern und politischen Offentlichkeiten. Daher
ist es nicht nur plausibel und sinnvoll, sondern auch wiinschenswert, fur die
Freiheit zu argumentieren: Wir sind und bleiben freie und rationale Wesen
und sollten uns auch als solche anerkennen.

3.2 Das Paradigma der positiven Freiheit
3.2.1 Positive Freiheit

Nachdem die Erfahrbarkeit der Wirklichkeit der Freiheit betrachtet wurde,
geht es darum, die angestellten Uberlegungen zur Wirklichkeit weiterzufiih-
ren und an bereits existierende philosophische Diskurse anzuschlieRen. Hier-
fiir mochte ich zunichst das bekannte Differenzierungsschema »positiv-ne-
gativ« aufnehmen, um daran ankniipfend positive Freiheit genauer zu be-
stimmen. Die Unterscheidung zweier Hinsichten der Freiheit geht bis weit
in die Ideengeschichte zuriick. Ein Denker, der die Kategorisierung entschei-
dend vorangetrieben hat, ist Benjamin Constant, worauf im ersten Kapitel
bereits hingewiesen wurde. Bisher habe ich lediglich das moderne Paradigma
mit dem Begriff der negativen Freiheit assoziiert und diese negative Freiheit
anhand der politischen Theorie Thomas Hobbes ausgearbeitet. Auf den posi-
tiven Freiheitsbegriff bin ich nur peripher eingegangen. Ich habe die Positi-
vitit der Freiheit lediglich iiber die Wirklichkeit der Freiheit plausibilisiert.

41 Hoffmann (2014): 153.

- am 14.02.2026, 07:56:51.


https://doi.org/10.14361/9783839465981-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

