
Bildungsreform zwischen Selbstentfaltung und Staatsaufbau. 
Wilhelm von Humboldts Reformziele und -bestrebungen in 
Preußen

Michael Maurer

I.

Wilhelm von Humboldt bildet den geeigneten Ausgangspunkt der Überlegun­
gen, weil er beide Pole extrem ausgebildet hat: Bildung als Selbstentfaltung 
und Bildung als Staatsaufbau. Viele Missverständnisse, die sich im Anschluss 
an den „Mythos Humboldt“ entwickelt haben,1 rühren genau aus dieser Pro­
blemspannung her. Humboldt ist einerseits der extremste Individualist, den 
man sich nur denken kann; einschlägige Formulierungen belegen dies ebenso 
wie seine Lebensführung.2 Andererseits hat er in der Krise des preußischen 
Staates das höhere Bildungswesen strukturell neu eingerichtet und musste sich 
also fragen und fragen lassen, welche seiner theoretischen Einsichten sich 
denn im Hinblick auf eine politische Umsetzung für die Allgemeinheit eignen 
würden. Dabei steht fest, dass diese Bildungsreform idiosynkratische Züge 
trägt: Wenn ein anderer als Humboldt die entscheidenden Weichen hätte stel­
len dürfen, wäre ein anderes Ergebnis herausgekommen. Jedoch sollte sich auf 
längere Sicht zeigen, dass das preußische (deutsche) Bildungswesen sich mus­
tergültig entwickelte, so dass auch andere Länder wie Großbritannien oder die 

1 Mitchell G. Ash: Mythos Humboldt. Vergangenheit und Zukunft der deutschen Uni­
versität. Wien 1999; Sylvia Paletschek: Die Erfindung der Humboldtschen Universität. 
Die Konstruktion der deutschen Universitätsidee in der ersten Hälfte des 20. Jahr­
hunderts. In: Historische Anthropologie 10 (2002), S. 193–205; Dieter Langewiesche: 
Die ‚Humboldtsche Universität‘ als nationaler Mythos. Zum Selbstbild der deutschen 
Universität im Kaiserreich und in der Weimarer Republik. In: Historische Zeitschrift 
290 (2010), S. 53–91; Michael Eichler: Die Wahrheit des Mythos Humboldt. In: Histo­
rische Zeitschrift 294 (2012), S. 59–78; Heinz-Elmar Tenorth: ‚Mythos Humboldt‘ – 
Eine Notiz zu Funktion und Geltung der großen Erzählung über die Tradition der 
deutschen Universität. In: Ders.: Wilhelm von Humboldt. Bildungspolitik und Univer­
sitätsreform. Paderborn 2018, S. 87–96.

2 Vgl. Michael Maurer: Wilhelm von Humboldt. Ein Leben als Werk. Köln/Weimar/
Wien 2016.

29

https://doi.org/10.5771/9783748965121-29 - am 19.01.2026, 09:16:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


USA Impulse davon aufnahmen.3 Das bedeutet gleichzeitig eine Einschrän­
kung und eine Erweiterung: Humboldts Bildungsreform muss sich demnach, 
trotz ihrer individuellen Besonderheit, an verallgemeinerbaren Prinzipien ori­
entiert haben. Aber wir dürfen auch fragen, inwieweit die preußisch-deutsche 
Bildungsreform von der Persönlichkeit Humboldts abgelöst werden kann. Im­
merhin ist es unwahrscheinlich, dass ein Einzelner grundlegende Neuerungen 
allein durchsetzen, allein verantworten konnte.

Was sich hier als Leitstern anbietet, ist der Rekurs auf eine allgemeinere Bil­
dungsideologie. Humboldt fühlte sich einem Begriff von ‚Bildung‘ verpflichtet, 
der zwar wesentlich von ihm geprägt worden war, aber in engem Gespräch mit 
den Jenaern und Weimarern, vor allem Schiller und Goethe, und mit der phi­
losophischen Tradition überhaupt, insbesondere der deutschen, entstanden 
war.4 Wenn es uns gelingt, das Wesentliche dieses Bildungsbegriffes (oder 
dieser Bildungsideologie!) einzufangen, haben wir damit zugleich das über die 
Humboldt’schen Idiosynkrasien hinaus Vergleichbare, also gewissermaßen die 
Basis für die Strukturreformen im höheren Schulwesen und im Bereich der 
Universität.

Eine weitere Möglichkeit des Zugangs zu unserem Problem bietet eine 
Diagnose der Ausgangssituation. Denn um die Reformen zu verstehen, muss 
man sie nicht zuletzt als ausdrücklichen Gegenentwurf zum Vorhandenen 
erkennen.

3 Rainer C. Schwinges (Hrsg.): Humboldt International. Der Export des deutschen Uni­
versitätsmodells im 19. und 20. Jahrhundert. Basel 2001; Charles E. McClelland: Berlin, 
the Mother of All Research Universities, 1860–1918. Lexington/Lanham, Maryland 
2016.

4 Zum Bildungsbegriff: Rudolf Vierhaus: Bildung. In: Otto Brunner/Werner Con­
ze/Reinhart Koselleck (Hrsg.): Geschichtliche Grundbegriffe. Historisches Lexikon zur 
politisch-sozialen Sprache in Deutschland. Bd. 1. Stuttgart 1972, S. 508–551; Thomas 
Nipperdey: Deutsche Geschichte 1800–1866. Bürgerwelt und starker Staat. München 
1983, S. 451–484; Karl-Ernst Jeismann: Zur Bedeutung von ‚Bildung‘ im 19. Jahrhun­
dert. In: Ders./Peter Lundgreen (Hrsg.): Handbuch der deutschen Bildungsgeschich­
te. Bd. III: 1800–1870. Von der Neuordnung Deutschlands bis zur Gründung des 
Deutschen Reiches. München 1987, S. 1–21; Aleida Assmann: Arbeit am nationalen 
Gedächtnis. Eine kurze Geschichte der deutschen Bildungsidee. Frankfurt a.M./New 
York/Paris 1993; Georg Bollenbeck: Bildung und Kultur. Glanz und Elend eines deut­
schen Deutungsmusters. Frankfurt a.M./Leipzig 1994; Michael Maurer: Bildung. In: 
Hans-Werner Hahn/Dieter Hein (Hrsg.): Bürgerliche Werte um 1800. Entwurf – Ver­
mittlung – Rezeption. Köln/Weimar/Wien 2005, S. 227–237.

Michael Maurer

30

https://doi.org/10.5771/9783748965121-29 - am 19.01.2026, 09:16:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II.

Und wogegen richtete sich Humboldt? Er hatte in der Auseinandersetzung 
mit dem Aufgeklärten Absolutismus eine extreme Abneigung gegen die ‚Volks­
beglückungsvorstellungen‘ der aufgeklärten Bürokratie entwickelt. Am Anfang 
steht seine „Sehnsucht nach Freiheit“.5 Die Ursprünge seiner Bildungspolitik 
liegen also in einer Abwehrhaltung gegen den Staat, im liberalen Impuls, dem 
Staat seine Grenzen aufzuzeigen. Denn der auf Wohlfahrt zielende Staat des 
Aufgeklärten Absolutismus war zugleich ein Staat der Vorschriften und Ein­
schränkungen. Der junge Humboldt erfuhr dies schmerzlich mit dem Wöll­
nerschen Religionsedikt.6 Als sich der preußische Staat in der Reaktionszeit 
mit den Karlsbader Beschlüssen des Jahres 1819 immer einschneidender gegen 
Meinungsfreiheit positionierte, war das nicht mehr „sein Staat“.7 Am Anfang 
steht also für Humboldt der Gedanke der Selbstentfaltung des Individuums; 
Meinungs- und Religionsfreiheit wurden als selbstverständliche Rahmenbe­
dingungen angesehen. Ein Staat, dessen doppelter Zweck nach Humboldt in 
nichts als der Gewährleistung innerer und äußerer Sicherheit bestehen sollte,8 
verfügte eigentlich über keine Grundlage für eine Bildungspolitik.

Dass sich Humboldts Vorstellungen von einer Befürwortung rein privater 
Bildung zur Mitwirkung an der Neugestaltung des Bildungswesens in Preu­
ßen wandelten, bedeutet weniger eine Inkonsequenz des Denkens, sondern 
eher die Einsicht in die Veränderung der Rahmenbedingungen nach dem 

5 Wilhelm von Humboldt: Ideen zu einem Versuch, die Gränzen der Wirksamkeit des 
Staats zu bestimmen [1792], zit. nach: Wilhelm von Humboldt: Werke in fünf Bänden. 
Hrsg. von Andreas Flitner und Klaus Giel. 3. Aufl. Darmstadt 1980 (im Folgenden 
zitiert als HS). Bd. 1, S. 56–233, hier S. 57 f.

6 Fritz Valjavec: Das Woellnersche Religionsedikt und seine geschichtliche Bedeutung. 
In: Historisches Jahrbuch 72 (1953), S. 386–400; Günther Birtsch: Religions- und 
Gewissensfreiheit in Preußen von 1780 bis 1817. In: Zeitschrift für Historische For­
schung 11 (1984), S. 177–204; Dirk Kemper (Hrsg.): Mißbrauchte Aufklärung? Schrif­
ten zum preußischen Religionsedikt vom 9. Juli 1788. Hildesheim 1996 (Microfiches); 
ders.: Obskurantismus als Mittel der Politik. Johann Christoph von Woellners Politik 
der Gegenaufklärung am Vorabend der Französischen Revolution. In: Christoph Weiss 
(Hrsg.): Von ‚Obscuranten‘ und ‚Eudämonisten‘. Gegenaufklärerische, konservative 
und antirevolutionäre Publizisten im späten 18. Jahrhundert. St. Ingbert 1997, S. 193–
220. Siehe auch: Wilhelm von Humboldt: Über Religion. In: HS (wie Anm. 5), Bd. 1, 
S. 1–32.

7 Jürgen Wilke: 200 Jahre Karlsbader Beschlüsse. Zustandekommen, Inhalte, Folgen. 
Bremen 2019; Nipperdey: Deutsche Geschichte 1800–1866 (wie Anm. 4), S. 282–285.

8 HS (wie Anm. 5), Bd. 1, S. 95.

Bildungsreform zwischen Selbstentfaltung und Staatsaufbau

31

https://doi.org/10.5771/9783748965121-29 - am 19.01.2026, 09:16:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zusammenbruch des Staates.9 Nun ging es darum, das Friedrich Wilhelm III. 
zugeschriebene Wort anzuwenden: der Staat müsse, was ihm an physischen 
Kräften abgehe, durch geistige zu ersetzen suchen.10 Plötzlich waren nun 
Humboldt und Heinrich Friedrich Karl Freiherr vom und zum Stein Männer 
der Stunde. Während das Heer geschlagen und der Verwaltungsapparat teil­
weise zusammengebrochen war, konnte vorübergehend eine individualistische 
Bildungsideologie Raum greifen: die Stunde Humboldts.

Eine weitere Abstoßung erfolgte von der Bildungspolitik der Französischen 
Revolution, vor allem Napoleons.11 Hier wurden Vernunft und Nützlichkeit 
sehr stark in den Vordergrund gerückt; das höhere Bildungswesen richtete sich 
auf berufliche Fachschulen aus. Zufällig hatte Humboldts Vorgänger, der auf­
grund von Vorwürfen der Kollaboration mit den Franzosen gescheiterte Julius 
von Massow, das napoleonische Bildungskonzept der Fachschulen propagiert; 
nun wurde mit dem Personalwechsel eine Umkehr möglich und plausibel.12

Humboldt hatte in jungen Jahren eine höchst individualistische Bildungs­
vorstellung entwickelt, die in Sätzen gipfelte wie den folgenden: Es sei eine 
unumstößliche „Wahrheit, daß der Mensch immer insoviel Gutes schafft, als 
er in sich gut wird“.13 „Alles Wirken auf andre geht von dem Wirken auf uns 
selbst aus.“14 Als „letzte Aufgabe unsres Daseyns“ wird definiert:

„[…] dem Begriff der Menschheit in unsrer Person, sowohl während der Zeit 
unsres Lebens, als auch noch über dasselbe hinaus, durch die Spuren des leben­
digen Wirkens, die wir zurücklassen, einen so grossen Inhalt, als möglich, zu 
verschaffen.“15

9 Zum Zusammenbruch des preußischen Staates: Clemens Menze: Die Bildungsreform 
Wilhelm von Humboldts. Hannover u.a. 1975, hier das Kap. „Die Bildungsreform als 
ein Element der Steinschein Reformen“, S. 67–73.

10 Friedrich Wilhelms III. Diktum wird vielfach zitiert, jedoch ohne präzisen Nachweis, 
z.B. bei: Eberhard Kessel: Wilhelm v. Humboldt. Idee und Wirklichkeit. Stuttgart 
1967, S. 206.

11 Ulrich Herrmann/Jürgen Oelkers (Hrsg.): Französische Revolution und Pädagogik 
der Moderne. Aufklärung, Revolution und Menschenbildung im Übergang vom An­
cien Régime zur bürgerlichen Gesellschaft. Weinheim/Basel 1990; Christoph Mark­
schies: Über das Humboldtsche Universitätsideal. In: Merkur 65 (2011), S. 735–741.

12 Menze: Die Bildungsreform Wilhelm von Humboldts (wie Anm. 9), S. 141–143.
13 Brief Wilhelms an Caroline von Humboldt vom 22. Dezember 1790. In: Wilhelm und 

Caroline von Humboldt in ihren Briefen. Hrsg. von Anna von Sydow. 7 Bde. Berlin 
1906–1916 (im Folgenden: WCB), hier Bd. 1, S. 344 f.

14 Brief Wilhelms an Caroline von Humboldt vom 6. November 1790. In: Ebd., S. 270 f.
15 Brief Wilhelm von Humboldts an Friedrich Thiersch vom 18. August 1828. In: HS 

(wie Anm. 5), Bd. 5, S. 235.

Michael Maurer

32

https://doi.org/10.5771/9783748965121-29 - am 19.01.2026, 09:16:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Damit ist ein Wechselwirkungsverhältnis postuliert: Auf der einen Seite gibt 
es das Individuum, auf der anderen die Welt; es geht darum, zu wirken und 
etwas zu bewirken, was für Mitwelt und Nachwelt von Bedeutung sein kann. 
Das heißt nicht zuletzt, dass ein Rückzug des Ichs aus der Welt oder eine Kon­
zentration bloß auf sich selbst diesen Zweck verfehlen würde. „Verknüpfung 
unsres Ichs mit der Welt“ ist das „wahre Streben des menschlichen Geistes“.16 
Und in persönlicher Wendung, auf sich selbst zurückbezogen:

„Jeder Mensch hat notwendig eine innere Bestimmung, wenn auch nicht jeder 
so glücklich ist, sie bald und immer zu finden. Die meinige ist nun, wie ich 
deutlich und immer gefühlt habe, durch sehr verschiedene Lagen zu gehen, 
tiefer und mannigfaltiger als andere, alles Menschliche zu kennen und zu emp­
finden und mit dieser inneren Einheit und Selbständigkeit mich vielem und 
verschiedenartigem Wirken anzubilden.“17

Humboldts Überzeugung von der Pflicht des Einzelnen, sich zur individuellen 
Persönlichkeit auszubilden, bürdete ihm die Last ständiger Selbstprüfung und 
Erprobung auf verschiedenen Gebieten auf. Er war durchdrungen von dem 
Gedanken, etwas für die Menschheit leisten zu müssen. Dazu aber müsse man 
dem Menschen einen weiten Spielraum zur Entwicklung seiner Persönlichkeit 
lassen. Je mehr er sich um die Erkenntnis und Ausbildung seiner Individualität 
bemühe, desto besser könne er schließlich, meinte er, seine eigene Aufgabe 
erfüllen. Der Weg, den er dabei ging, führte ihn dazu, dass Entscheidendes 
nicht durch ein Werk zu vollbringen sei, sondern durch die Entfaltung aller 
Kräfte in der Gestaltung seines eigenen Lebens. Als Vorbild für andere, aber 
nicht im Sinne der Nachahmung, sondern als Ermunterung zu jeweils eigener 
Ausbildung ihrer Persönlichkeit. In diesem Sinne intendierte er sein Leben als 
Werk.18

Humboldts Ideen von Selbstentfaltung und Selbstbildung verlangen wohl 
Studium und Reisen, also einen Kontakt mit der Welt,19 aber die Bedeutung 
von Büchern und Schule ist dabei relativiert durch eine starke Vorstellung von 
der Bedeutung der Persönlichkeit. In seiner Schiller-Charakteristik führte er 
dazu aus:

„Es giebt ein unmittelbares und volleres Wirken eines grossen Geistes, als das 
durch seine Werke. Diese zeigen nur einen Theil seines Wesens. In die lebendige 
Erscheinung strömt es rein und vollständig über. Auf eine Art, die sich einzeln 

16 Wilhelm von Humboldt: Theorie der Bildung des Menschen, zit. nach ebd., Bd. 1, 
S. 234–240, hier S. 236.

17 Brief Wilhelms an Caroline von Humboldt. In: WCB (wie Anm. 13), Bd. 2, S. 446.
18 Vgl. den Untertitel meines Buches: Michael Maurer: Wilhelm von Humboldt. Ein 

Leben als Werk (wie Anm. 2).
19 Ebd., S. 130 f.

Bildungsreform zwischen Selbstentfaltung und Staatsaufbau

33

https://doi.org/10.5771/9783748965121-29 - am 19.01.2026, 09:16:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nicht nachweisen, nicht erforschen lässt, welcher selbst der Gedanke nicht zu 
folgen vermag, wird es aufgenommen von den Zeitgenossen und auf die folgen­
den Geschlechter vererbt. Dies stille und gleichsam magische Wirken grosser 
geistiger Naturen ist es vorzüglich, was den immer wachsenden Gedanken von 
Geschlecht zu Geschlecht, von Volk zu Volk immer mächtiger und ausgebreite­
ter emporspriessen lässt.“20

Soweit es darum ging, Selbstbildung aus Büchern und Reisen lernend zu 
erreichen, verwies Humboldt mit besonderer Akzentuierung immer wieder 
auf die Griechen.21 Was wir uns als nicht mehr graecophile Nachgeborene 
nur schwer vorstellen können, ist, welche Bedeutung die alten Griechen für 
ihn hatten. Sie gründet sich in einer Paradoxie: Einerseits sind die Griechen 
ein hochkultiviertes Volk, andererseits aber der Natur noch näher als die 
modernen Völker.22 Befassung mit den Griechen bedeutet nichts Historisches 
oder Antiquarisches, sondern dient grundsätzlich der universalen Bildung des 
Menschen.23 Dieser Gedanke, der vielleicht im ersten Moment befremden 
mag, erreichte durch Humboldt später eine außerordentliche Wirkung und 
Bedeutung, weil er in die Konzeption des preußischen Gymnasiums einging. 
Die Griechen hatten nach dieser Auffassung die höchsten Möglichkeiten des 
Menschlichen verwirklicht; an ihnen galt es, sich zu orientieren, um im wahrs­
ten Sinne Mensch zu werden. Sie waren dem Ideal des „ganzen Menschen“ 
insofern noch näher als die neuzeitlichen Menschen, als sie in dreierlei Hin­
sicht gleichmäßig entwickelt waren: intellektuell, moralisch und ästhetisch. 
Das bedeutet Humboldts berühmte Formulierung von der „höchste[n] und 
proportionirlichste[n] Ausbildung aller menschlichen Kräfte zu einem Gan­
zen“.24 Dazu studierte er die Griechen, und dazu sollte letztlich auch der 
Griechischunterricht dienen, den er im preußischen Gymnasium verankerte.25

Eine überraschende Analogie schließt das Bücherwissen mit dem Mensch­
heitswissen durch Vorbilder, wie es im Zitat zu Schillers Charakter aufschien, 
zusammen: Es kommt nicht nur darauf an, was man von den Griechen lernen 
kann, von ihren Gedanken und Werken, sondern entscheidend ist die Bemü­

20 Wilhelm von Humboldt: Über Schiller und den Gang seiner Geistesentwicklung 
[1830], zit. nach HS (wie Anm. 5), Bd. 2, S. 357–394, hier S. 359.

21 Die entscheidenden Schriften Humboldts zu den Griechen sind abgedruckt in: Ebd., 
Bd. 2, S. 1–124.

22 Brief Wilhelm von Humboldts an Carl Gustaf von Brinkman vom Frühherbst 1792. 
In: Ebd., Bd. 5, S. 373 f.

23 Ebd., Bd. 5, S. 372 f.
24 Ebd., Bd. 1, S. 64.
25 Karl-Ernst Jeismann: Das preußische Gymnasium in Staat und Gesellschaft. 2 Bde. 

Stuttgart 1996. Zum Neuhumanismus überhaupt: Franz Schnabel: Deutsche Ge­
schichte im neunzehnten Jahrhundert. Bd. 1: Die Grundlagen [1929]. Nachdruck 
München 1987, S. 204–234.

Michael Maurer

34

https://doi.org/10.5771/9783748965121-29 - am 19.01.2026, 09:16:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hung, mit der man dieses Studium betreibt, auf die Übung aller Kräfte, nicht 
‚ergon‘, sondern ‚energeia‘.

„Der Auffassende muss sich immer dem auf gewisse Weise ähnlich machen, das 
er auffassen will. Daher entsteht also grössere Uebung, alle Kräfte gleichmässig 
anzuspannen, eine Uebung, die den Menschen so vorzüglich bildet: […] so wird 
die höchste Menschlichkeit durch das tiefste Studium des Menschen gewirkt.“26

Humboldt glaubte also, aus seiner eigenen Entwicklung und seiner persönli­
chen Bemühung um die Selbstentfaltung höchster Menschlichkeit ableiten zu 
können, was die Schule in Preußen bedürfe. Hier sind wir an der Stelle des 
Überschlags vom Individuellen ins Allgemeine. Dabei öffnet sich sogleich die 
Kluft: Kann man ein solches Menschheitswissen lehren, kann man es lernen?

III.

Alles, was Humboldt zur Neuorientierung des Schulwesens in Preußen getan 
hat, beruht auf dem Grundgedanken, dass Schule nicht etwa zur Wissensver­
mittlung und fachlichen Ausbildung da sei, sondern „allgemeines Wissen“ 
vermitteln müsse, im Sinne von „Allgemeinbildung“, wie es sein Kollege Fried­
rich Immanuel Niethammer auf den Begriff brachte.27 Die allgemeine Bildung 
muss vorausgehen; die speziellere Bildung folgt nach. Humboldt vertritt eine 
rigorose Trennung, und zwar sowohl für das Schulwesen als auch für das 
Hochschulwesen. Er kämpft deshalb gegen Realschulen, Mittelschulen, Bür­
gerschulen und dergleichen, weil sie die beiden Bereiche vermischen bzw. der 
allgemeinen Bildung nicht entsprechend Raum geben.28 Und er vertritt an 
den Universitäten (mit Kant und Fichte) den Vorrang der Philosophischen 
Fakultät insofern, als sie die allgemeine Fakultät für alle sein soll, während die 
spezielleren, berufsbildenden Fakultäten wie Theologie, Jura und Medizin erst 
danach folgen sollen.29

26 Wilhelm von Humboldt: Über das Studium des Alterthums, und des griechischen 
insbesondere [1793]. In: HS (wie Anm. 5), Bd. 2, S. 1–24, hier S. 7.

27 Friedrich Immanuel Niethammer: Der Streit des Philanthropismus und Humanis­
mus in der Theorie des Erziehungs-Unterrichts unsrer Zeit. Jena 1808.

28 Wilhelm von Humboldt: Der Königsberger und der Litauische Schulplan [1809]. In: 
HS (wie Anm. 5), Bd. 4, S. 168–195, hier S. 168.

29 Immanuel Kant: Der Streit der Fakultäten in drey Abschnitten [1798]. In: Ders.: Wer­
ke in sechs Bänden. Hrsg. von Wilhelm Weischedel. Bd. 6: Schriften zur Anthropolo­
gie, Geschichtsphilosophie, Politik und Pädagogik. Frankfurt a.M. 1964, S. 277–393; 
Johann Gottlieb Fichte: Deduzierter Plan einer zu Berlin zu errichtenden höheren 
Lehranstalt, die in gehöriger Verbindung mit einer Akademie der Wissenschaften 

Bildungsreform zwischen Selbstentfaltung und Staatsaufbau

35

https://doi.org/10.5771/9783748965121-29 - am 19.01.2026, 09:16:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Humboldts Idee der Allgemeinbildung enthält die Pointe einer demokrati­
schen Egalisierung. Denn solange Tischler ihre Söhne nur im Tischlerhand­
werk anleiten und Apotheker ihre Söhne nur zu Apothekern abrichten, zerfällt 
die Gesellschaft in Kompartimentalgesellschaften.30 Wenn der Staat aber – 
das ist die Kompromissformel des eingefleischten Liberalen Humboldt – über­
haupt ein Recht hat, das Bildungswesen zu gestalten, kann er nur auf eine 
allgemeine Bürgergesellschaft zielen, und diese wiederum bedarf einer allge­
meinen Bildung als Grundlage und Verständigungsbasis. Humboldts Schule ist 
deshalb eine allgemeine, und sie muss es notwendig sein. Im Königsberger und 
Litauischen Schulplan heißt es dazu:

„Jeder, auch der Aermste, erhielte eine vollständige Menschenbildung, jeder 
überhaupt eine vollständige, nur da, wo sie noch zu weiterer Entwicklung fort­
schreiten könnte, verschieden begränzte Bildung, jede intellectuelle Individuali­
tät fände ihr Recht und ihren Platz, keiner brauchte seine Bestimmung früher 
als in seiner allmäligen Entwicklung selbst zu suchen.“31

Grundlegend wird für den Humboldt der Freiheitskriege die Idee der Nati­
on.32 Jedes Bildungskonzept zielt also auf eine nationale Menschenbildung, 
auf eine deutsche, nicht preußische. Humboldts praktische Arbeit in der Bil­
dungspolitik wird wesentlich vom Gedanken der Vereinheitlichung angeleitet: 
Erziehung darf nicht mehr Standeserziehung sein (auch nicht im Adel!), und 
sie darf keine bloße Berufsausbildung sein.33 Gleichermaßen müssen auch die 
übrigen Partikularitäten überwunden werden, etwa die Unterschiede zwischen 
Stadt und Land oder zwischen einzelnen Provinzen. Humboldts Reformtätig­

stehe [1807]. In: Ernst Müller (Hrsg.): Gelegentliche Gedanken über Universitäten. 
Leipzig 1990, S. 59–158.

30 Zum Begriff der ständischen Kompartimentalgesellschaft siehe: Michael Maurer: Die 
Biographie des Bürgers. Lebensformen und Denkweisen in der formativen Phase des 
deutschen Bürgertums (1680–1815). Göttingen 1996, S. 577–588.

31 Humboldt: Der Königsberger und der Litauische Schulplan (wie Anm. 28), S. 175.
32 Heinz-Elmar Tenorth: ‚Bildung der Nation‘ – Bildungspolitik zwischen Staat und Zi­

vilgesellschaft. In: Tenorth: Humboldt (wie Anm. 1), S. 143–156; Sven Haase: Berliner 
Universität und Nationalgedanke 1800–1848. Genese einer politischen Idee. Stuttgart 
2012.

33 Das bedeutet zugleich, dass für die Bildungstheorie nicht der Begriff der Arbeit 
grundlegend sein kann, wie das die Philanthropen praktizierten, vgl. Hanno Schmitt: 
Vernunft und Menschlichkeit. Studien zur philanthropischen Erziehungsbewegung. 
Bad Heilbrunn 2007. Humboldts allgemeine Bildung enthält Elemente des Spieles, 
wie sie für Schillers „ästhetische Erziehung“ entscheidend waren. Humboldt spricht 
sich für eine grundlegende Trennung von allgemeiner Bildung und beruflicher Schu­
lung aus, dazu: Wilhelm von Humboldt: Bericht der Sektion des Kultus und Unter­
richts an den König, Dezember 1809. In: HS (wie Anm. 5), Bd. 4, S. 210–238, hier 
S. 219.

Michael Maurer

36

https://doi.org/10.5771/9783748965121-29 - am 19.01.2026, 09:16:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


keit beruht wesentlich darauf, dass er auf einer Akkreditierung der Schulen 
besteht.34 Die Abschlussprüfung mit Universitätszugangsberechtigung dürfen 
nur noch solche Schulen erteilen, die als Gymnasien akkreditiert sind. Ein 
durchgreifendes Prüfungswesen sorgt für Angleichung der Maßstäbe und für 
die Anerkennung des Leistungsgesichtspunkts. Und der Hebel zur Durchset­
zung vereinheitlichender Vorstellungen ist die Normierung der Lehrerausbil­
dung.35

Nur nebenbei: Traditionell waren große Teile des Schulwesens in kirchli­
cher Hand, im katholischen Deutschland vorzugsweise in der der Jesuiten.36 

Humboldts allgemeine Schule zielt auch auf eine Überwindung des Konfessio­
nellen. Und dieser Aspekt enthält eine Perspektive für die Akkulturation der 
Juden; Humboldt hat sich in einer eigenen Denkschrift für ihre Emanzipation 
stark gemacht.37 Das universale Medium menschlicher Bildung sollte auch 
deshalb die griechische Sprache und die Beschäftigung mit den alten Griechen 
sein, weil die christliche Überlieferung für Humboldt nicht mehr die Tragfä­
higkeit allgemeiner Bildung hatte.38

Humboldts Sorge um das Bildungswesen in seiner nur 16 Monate währen­
den Tätigkeit als „Chef der Sektion Kultus und Unterricht im Ministerium 
des Innern“ gilt erstaunlich wenig der Heranbildung fähiger Staatsdiener oder 
der Qualifizierung für wichtige Berufe. Aus seiner Idee der allgemeinen Men­
schenbildung als Grundlage lässt sich alles Übrige herleiten.

Das Gymnasium ist in erster Linie dazu da, zum „Lernen des Lernens“ 
anzuleiten.39 Und die Universität ist für ihn eine universitas der Lehrenden 
und Lernenden, die sich nur dadurch unterscheiden, dass Studenten unter 
Anleitung forschen, Professoren dies aber frei tun.40 Die entscheidende Form 
ist deshalb nicht die Vorlesung, sondern das Seminar. Humboldt propagierte 

34 Franz-Michael Konrad: Theorie der Bildung und Bildungsreformen. In: Cord-Fried­
rich Berghahn (Hrsg.): Wilhelm von Humboldt. Handbuch. Leben – Werk – Wir­
kung. Stuttgart 2022, S. 149–177, hier S. 164 f.

35 HS (wie Anm. 5), Bd. 4, S. 225 f.
36 Michael Maurer: Kirche, Staat und Gesellschaft im 17. und 18. Jahrhundert. München 

1999, zu Konfession und Bildung S. 98–101, dort auch weitere Literaturhinweise.
37 Vgl. Humboldts Schrift mit dem Titel: Über den Entwurf zu einer neuen Konstitution 

für die Juden. In: HS (wie Anm. 5), Bd. 4, S. 95–112.
38 Die Idee einer zweigleisigen Entwicklung im Abendland und die eines Gegenkanons 

findet sich besonders prägnant bei Manfred Fuhrmann: Bildung. Europas kulturelle 
Identität. Stuttgart 2002; ders.: Der europäische Bildungskanon des bürgerlichen 
Zeitalters. 3. Aufl. Frankfurt/Leipzig 2000.

39 HS (wie Anm. 5), Bd. 4, S. 170.
40 Ebd., Bd. 4, S. 170 f.

Bildungsreform zwischen Selbstentfaltung und Staatsaufbau

37

https://doi.org/10.5771/9783748965121-29 - am 19.01.2026, 09:16:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auch die Anlegung solcher „Seminarien“ oder Pflanzschulen für Wissenschaft­
ler in einem örtlichen Sinne:

„Das Collegienhören selbst ist eigentlich nur zufällig; das wesentlich Nothwen­
dige ist, dass der junge Mann zwischen der Schule und dem Eintritt ins Leben 
eine Anzahl von Jahren ausschliessend dem wissenschaftlichen Nachdenken an 
einem Orte widme, der Viele, Lehrer und Lernende in sich vereinigt.“41

Man mag sich auch wundern, dass er sich wenig Gedanken gemacht hat 
um Fächer und Stundentafeln.42 Viel wichtiger waren ihm die allgemeinen 
Bestimmungen, gewissermaßen die drei Achsen einer jeden Bildung: linguis­
tisch – historisch – mathematisch.43 Er akzentuiert damit jeweils die formale 
Denkschulung als wichtigstes Ziel der Allgemeinbildung. Mathematik nicht 
zur Heranziehung von Mathematikern, sondern zur logischen Schulung für je­
dermann. Sprachliche Bildung zur Erkenntnis der allgemeinen Strukturen des 
Denkens, die nach Humboldt von der jeweiligen Sprache angeleitet sind und 
deshalb notwendig die Befassung mit Fremdsprachen benötigen. „Die Sprache 
ist das bildende Organ des Gedanken[s]“,44 lautet einer der Kernsätze seiner 
später entwickelten Sprachphilosophie.45 Historische Bildung ist hier natürlich 
nicht in der verkommenen Form des Auswendiglernens von Geschichtszahlen 
und Tabellen gedacht, sondern als Erfahrung der Wandelbarkeit menschlicher 
Dinge und der Plastizität des Menschen, aber auch als Weltwissen allgemein.

Die erste Aufgabe des Schulunterrichts sei es nicht, wie er in einem Sekti­
onsbericht schreibt, „dass dieses oder jenes gelernt, sondern in dem Lernen 
das Gedächtniss geübt, der Verstand geschärft, das Urtheil berichtigt, das 
sittliche Gefühl verfeinert werde“.46

Humboldts Bemühung um die ihm aufgetragene Reform des Unterrichtswe­
sens ist durchdrungen von seinem liberalen Staatsverständnis: Der Staat ist 
nur dazu da, die innere und äußere Sicherheit zu gewährleisten.47 Auf das 
Bildungswesen bezogen, heißt das: Herstellung der Rahmenbedingungen für 
allgemeine Bildung, Vereinheitlichung durch Kampf gegen die Partikularisie­

41 Ebd., Bd. 4, S. 171.
42 Ebd., Bd. 4, S. 224 f.
43 Zu den Achsen linguistisch – mathematisch – historisch: Ebd., Bd. 4, S. 170.
44 Wilhelm von Humboldt: Ueber die Verschiedenheit des menschlichen Sprachbaues 

und ihren Einfluss auf die geistige Entwicklung des Menschengeschlechts [1830–
1835]. In: Ebd., Bd. 3, S. 368–756, hier S. 391.

45 Jürgen Trabant: Weltansichten. Wilhelm von Humboldts Sprachprojekt. München 
2012; Michael Maurer: „Das Wechselverständnis fremdartiger Rede“. Wilhelm von 
Humboldts Weg zur Vernunft der Menschheit durch die Sprachen der Nationen. In: 
Der Deutschunterricht 70.2 (2018), S. 6–14.

46 HS (wie Anm. 5), Bd. 4, S. 217.
47 Ebd., Bd. 1, S. 90, 95 u. 145.

Michael Maurer

38

https://doi.org/10.5771/9783748965121-29 - am 19.01.2026, 09:16:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rung, Qualitätssicherung durch Akkreditierung der Schulen und Normierung 
der Lehrerbildung.

Sein Zielpunkt ist die möglichst vollkommene Bildung eines „ganzen Men­
schen“, eines Individuums.48 Dass sein Zielpunkt nicht der Staat ist, wird 
gegenstandslos infolge seiner liberalen Harmonievorstellung: Der beste Staat 
ist derjenige, der den Individuen zu freier Entfaltung verhilft.

IV.

Der Bildungshistoriker Clemens Menze, der Humboldts Reform einer einge­
henden Analyse unterzogen hat, spricht am Ende von ihrem Scheitern.49 Na­
türlich: Eine reine Umsetzung der Lehre, der philosophischen Konzeption, 
in institutionelle Ergebnisse konnte nicht erreicht werden. Nach Humboldts 
Ausscheiden aus dem Amt griffen zum Teil sogar gegenläufige Tendenzen um 
sich. Die politischen Rahmenbedingungen verschlechterten sich.

Aber das Staunenswerte ist doch: Immer wieder bezog man sich später, vor 
allem im 20. Jahrhundert, auf Humboldts Prinzipien. Dies wurde gelegentlich 
denunziert als „Erfindung einer Tradition“,50 aber der quellengestützte Rück­
bezug bezeugt doch gerade deren Wirkmächtigkeit.

Und wie sieht es mit der Anwendbarkeit heute aus? Wir leben in einem 
komplett anderen Staat als dem von Humboldt vorgefundenen: in einem 
demokratischen Wohlfahrtsstaat. Sein Zielpunkt ist zwar gleichgerichtet mit 
dem Humboldt’schen, soweit es um Chancengleichheit, Leistungsprinzip und 
Herstellung einer kommunikativ kompetenten Bürgergesellschaft geht (von 
ihm ‚Nation‘ genannt). Er unterscheidet sich aber in einem fundamental 
wichtigen Punkt von Humboldts Idee: Seine Aufgabe liegt nicht mehr in der 
Entwicklung der Persönlichkeit des Individuums. Mit Wirtschaft und Medien 
haben längst sachfremde Einflussgrößen die Herrschaft übernommen. Also 
doch zurück zu Humboldt!

48 Zu dem Ziel und Gedanken ‚Ganzer Mensch, vollständiger Mensch‘: Ebd., Bd. 1, S. 48 
u. 238. Vgl. Maurer: Wilhelm von Humboldt (wie Anm. 2), S. 85–87.

49 Menze: Die Bildungsreform Wilhelm von Humboldts (wie Anm. 9), S. 335–479.
50 Paletschek: Die Erfindung der Humboldtschen Universität (wie Anm. 1). Dazu die 

Diskussion bei Tenorth: Bildungspolitik und Universitätsreform (wie Anm. 1), S. 15, 
26 u. 87. Zur Aktualität vgl.: Christoph Markschies: Was von Humboldt zu lernen ist. 
Aus Anlass des zweihundertjährigen Geburtstags der preußischen Reformuniversität. 
Berlin 2010.

Bildungsreform zwischen Selbstentfaltung und Staatsaufbau

39

https://doi.org/10.5771/9783748965121-29 - am 19.01.2026, 09:16:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748965121-29 - am 19.01.2026, 09:16:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

