284

Museen des Imaginaren

durch grofRe Erzihlungen linear zu gestalten. Der Fokus liegt demnach auf dem
Kleinen, dem individuellen Verstindnis einer Person oder einer kleinen Gruppe
von Personen von einer bestimmten Situation und Zeitspanne. Das Suchende
als Kennzeichen fiir die Person, das Lukicz hervorhebt, scheint in der Figur des
Sammlers, des ewig Suchenden, beispielhaft zu sein. Das persénliche Erleben
und damit auch psychologische Entwicklungen, die kennzeichnend fir den Ro-
man sind,”® sollen im Museum nachvollziehbar werden. In den Blick genommen
werden sollen dabei nicht Historie oder Nation bzw. deren heroische Vertreter,
sondern Geschichten und einzelne Menschen. Pamuk fordert in seinem »Muse-
umsmanifest«, »dass Museen (genauso wie Romane) die Geschichten einzelner
Individuen erzdhlen kénnen« (UdD, 54) sollen und spricht sich damit fiir das Muse-
um als einen Ort des Exemplarischen aus. Folgt man den Gattungsbeschreibungen
des Romans, sind es »nicht duflere Taten, sondern innere Entwicklungen, die
den Gang des Romans bestimmen, oftmals in Form einer »iiber die Welt und sich

selbst reflektierenden Personlichkeit[]«”

° oder in der Form des »Eigenleben[s] der
Innerlichkeit«®°. Das scheint ein wenig schwieriger umsetzbar, wenn man davon
ausgeht, dass das Museum doch eher ein Ort der Dinge, erst in zweiter Linie der
Menschen dahinter ist — vor allem in der Art, wie Pamuk das Museum gestaltet. In
einer solchen Vorstellung werden die Dinge, dhnlich wie die Sprache, zu Medien
der Vermittlung von psychischen Dispositionen, Wiinschen und Sehnsiichten
der Besitzer und derjenigen, die mit ihnen umgegangen sind, respektive der
Gesellschaft, die sie hervorgebracht, produziert und erhalten hat. Passend dazu
scheint auch Pamuks Appell nach »Ausdruck« gegeniiber »Darstellung« (UdD, 57).
Erstaunlich - oder angesichts des Erarbeiteten nicht so erstaunlich — scheint aber
doch, dass Pamuk eine fiktionale Textgattung zur Grundlage von Museen generell
macht.

Schlussfolgerungen: begehbare Fiktion

Im letzten Kapitel des Romans findet sich eine Eintrittskarte fiir das »Museum der
Unschuld«. Kemal erldutert zuvor Orhan Pamuk, wie er sich die Gestaltung und
Paratexte des Romans vorstellt:

»Und stellen Sie ans Ende des Romans auch einen Stadtplan, damit die Leute von
selbst zu unserem Museum finden. Wer meine Geschichte schon kennt, wird dabei
in den StrafRen Istanbuls genauso wie ich damals an Fiisun denken. Alle Leser des
Buches sollten aufierdem einmal freien Eintritt ins Museum haben. Es wire wohl

78  Vgl. Wilpert 2001, S. 228 (Art. »Epos«).
79 Ebd., S. 697 (Art. »Roman).
80 Lukécz 2009, S.51.

14.02.2026, 10:20:14.



https://doi.org/10.14361/9783839459676-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Roman & Museum: Orhan Pamuk, »Das Museum der Unschuld« 285

am besten, gleich jedem Exemplar eine Eintrittskarte beizugeben, die dann am
Eingang mit einem Sonderstempel des Museums der Unschuld entwertet wird.«
»Und wohin soll die Eintrittskarte?«

»Na hierhin!« (MdU, 553)

Abb. 28: Eintrittskarte im Roman

Fisun erinnerte, und durch die Trinkerei dann nur noch mehr in
Fahrt kam, und ich horte mir seine Predigten dann wieder gerne an.

»Vergessen Sie nur ja nicht, dass die Logik hinter diesem Museum
darin besteht, dass von jedem Punkt aus die gesamte Sammlung mit
samtlichen Vitrinen und allem zu tiberblicken sein muss. Da der Be-
sucher von tiberall her alle Objekte und damit meine ganze Ge-
schichte sehen kann, wird er allmahlich sein Zeitgefiihl verlieren. Und
darin besteht im Leben der allergréfite Trost. In mit Liebe zusammen-
gestellten, poetischen Museen werden wir nicht dadurch getréstet,
dass wir geliebte alte Dinge sehen, sondern durch ebendiese Zeitlosig-
keit. Schreiben Sie das bitte auch in Threm Buch. Wir sollten tibrigens
auch den Entstehungsprozess dieses Buches nicht verhehlen. Geben
Sie mir auch Ihr handschriftliches Manuskript und Thre Notizbiicher,
denn die werden wir auch ausstellen. Wie lange brauchen Sie eigent-
lich noch? Die Leser werden bestimmt genauso wie Sie hierher-
kommen wollen, um Fiisuns Haare und Kleider und alles andere zu
schen. Und stellen Sie ans Ende des Romans auch einen Stadtplan, da-
mit die Leute von selbst zu unserem Museum finden. Wer meine Ge-
schichte schon kennt, wird dabei in den Straflen Istanbuls genauso wie
ich damals an Fiisun denken. Alle Leser des Buches sollten auflerdem
einmal freien Eintritt ins Museum haben. Es wire wohl am besten,
gleich jedem Exemplar eine Eintrittskarte beizugeben, die dann am
Eingang mit dem Sonderstempel des Museums der Unschuld entwer-
tet wird.«

»Und wohin soll die Eintrittskarte?«

»Na hierhin!«

Museum der Unschuld

Fir einmaligen Eintritt glltig

553

14.02.2026, 10:20:14.



https://doi.org/10.14361/9783839459676-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

286

Museen des Imaginaren

Das Abdrucken einer Eintrittskarte zeigt noch einmal exemplarisch das Ver-
schwimmen der verschiedenen Realitits- und Fiktionsebenen, das kennzeichnend
fir Pamuks Projekt ist. Das Gesprich zwischen dem fiktiven Kemal und dem
fiktiven Orhan Pamuk findet in Kemals Dachkammer iiber dem entstehenden
Museum statt. Der deiktische Verweis, dass die Eintrittskarte »hierhin« kommen
solle, verweist aber auf den gedruckten Roman, der so im Gesprich noch nicht
existieren kann, und wechselt somit zu einer Situation, die erst beim Schreiben
oder Lesen des Romans entsteht. Die Eintrittskarte wiederum kann tatsichlich
fiir einen Besuch des Museums eingesetzt werden und ist somit nicht nur ein
Zeichen im Roman, sondern befihigt ganz konkret zum Besuch des Museums, ist
im existierenden Museum Zahlungsersatz und verhilft moglicherweise zu einer
Aufwertung des einzelnen Buches. Das, was Kemal plant und imaginiert — der
freie Eintritt fiir Leser:innen, der Museumsstempel —, kann vom Leser oder der
Leserin real erlebt werden.

Das Verschwimmen dieser Ebenen lasst sich noch einmal ganz grundlegend
zusammenfassen: Indem ein Roman zum Museum wird, wird eine fiktive Ge-
schichte durch reale Dinge beglaubigt, versinnlicht und korperlich erfahrbar und
anders herum wird der fiktionale >Spielraum« Literatur durch Einbriiche des Rea-
len erweitert. Die Dinge verweisen auf das Erzihlte, scheinen es zu belegen und
kénnen doch auch ganz eigenstindig das Bild einer Generation, einer bestimmten
historischen Situation einer bestimmten gesellschaftlichen Schicht in Istanbul
nachzeichnen. Geschichtsschreibung - das, »was wirklich geschehen ist« — und
Dichtung - das, »was geschehen kénnte«® — nach Aristoteles verzweigen sich
unaufhérlich. Wihrend im Roman immer wieder die Bedeutung von Wahrheit,
Echtheit und Wahrhaftigkeit (vgl. z.B. MdU, 558) hervorgehoben und fiir sich be-
ansprucht wird, spielt auch das Museum tiber die reine Prisenz der Dinge hinaus
mit einem Eindruck von Authentizitit und Echtheit. So lassen sich z.B. die vielen
Fotografien als indexikalische Verweise auf »echte< Menschen, auf Menschen, die
tatsichlich existiert haben miissen, nennen, oder auch Essensnachbildungen,
wie gefiillte Teegliser, Backwaren und Ahnliches, die die Vitrinen fiillen und die
mit einer vermeintlichen Unmittelbarkeit spielen, so als wire eine Person gerade
erst gegangen. Im Erzihlprozess wird der Autor Pamuk zur fiktiven Figur und
Kemal, der Protagonist, erlangt durch die Materialitit des Museums, ebenso
wie Fiisun, eine Beglaubigung. Auch andere Romanfiguren Pamuks tauchen als
Autorititen auf, z.B. stammt eines der Mottos zu Beginn des Romans von Celal
Salik, einem Charakter aus Pamuks Roman »Das schwarze Buch«. Dieser steht
somit auf einer Ebene neben dem tiirkischen Schriftsteller Ahmet Hamdi Tanpinar
und dem englischen Romantiker Samuel Taylor Coleridge, von denen auch jeweils

81  Aristoteles 2010, Kap. 9, S. 29.

14.02.2026, 10:20:14.



https://doi.org/10.14361/9783839459676-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Roman & Museum: Orhan Pamuk, »Das Museum der Unschuld«

ein Motto stammt. Museum, Exponate, Paratexte — fiir Leser:innen und Muse-
umsbesucher:innen ist an keiner Stelle sofort ersichtlich, wo die Fiktion beginnt.
Der ausufernde postmoderne Roman findet seine Ubersetzung in ein anderes
Medium, nimlich das Museum, und wird somit (jedenfalls in einer Variante seiner
selbst) begehbar.

Dem Sammeln, das der Protagonist des Romans betreibt und dem auch Or-
han Pamuk fiir den Aufbau des Museums nachgeht, kommt wie dem Schreiben ei-
ne »kreative Kompetenz, eine Welterschaffungs- und Weltordnungskompetenz«®?
zu. Pamuk reflektiert mit seinen zwei Versionen des »Museum der Unschuld« die-
se beiden produktiven und poetischen Verfahren. Uber das Sammeln und Ausstel-
len werden thematisch angrenzende Phinomen wie Fetischismus, Obsession und
Sinnlichkeit eroffnet, aber auch Postkolonialismus, Erinnerung und hierarchische
gesellschaftliche Strukturen, sowie auf einer Metaebene die Auseinandersetzung
mit dem Erzihlen und Schreiben. Pamuk mischt diese Facetten der Dingbetrach-
tungen und wechselt auch zwischen Betrachtungen, die den Dingen eine Aktivitat
zusprechen bzw. sie als »unschuldig« anthropomorphisieren, und denen, die sie als
eigentlich leblos beschreiben. Die Unschuld ist in diesem Projekt eine mehrfache.
Zum einen betrifft sie die Dinge, die relativ unschuldig an ihren Zuschreibungen
sind, zum anderen geht es um die Unschuld in Kontrast zu Kemals Schuld, zu sei-
nen Fehlern bzw. seinen Versiumnissen (wie seiner Begierde, seiner Unfihigkeit,
die Verlobung mit Sibel zu l6sen, seiner Angst vor gesellschaftlichen Konsequen-
zen, seiner Liige gegeniiber Fiisun, dass er nicht mit Sibel schlafe). Fiisun dagegen
wird zum Inbegriff der Unschuld. In ihrer Rolle als Frau, zudem noch als scho-
ne Frau, ist sie sexueller Belistigung ausgesetzt (vgl. Kap. 14). Sie muss mit den
Erwartungen, Zuschreibungen und Zwingen der Gesellschaft leben und ihre Triu-
me, vor allem den Traum, Schauspielerin zu werden, dem Willen der Manner in
ihrem Leben unterordnen: ihrem Vater, ihrem Ehemann und Kemal. Zudem be-
deutet ihr zweiter Name, Masume, den wir iiber ihren in Vitrine 73 ausgestellten
Fithrerschein erfahren, sUnschuld«.®?> Des Weiteren ist auch die sexuelle Unschuld
ein zentrales Thema des Romans, anhand dessen in Bezug auf Fiisun, aber auch
auf die Rolle der Frau im Istanbul der 1970er-Jahre ganz allgemein die Doppelmoral
einer Gesellschaft verhandelt wird.

Das »grandiose Scheitern« des Protagonisten Kemal, wie es Gesa Funck be-
zeichnet, der in seiner Liebe zu Fiisun alle biirgerlichen Tugenden iiber Bord wirft
und sich als radikaler Sammler dem wirtschaftlich produktiven Leben entzieht,
lasst ihn gleichzeitig zu einer Kinstlerfigur werden, die nach eigenen Maf3stiben
jenseits kapitalistischer Interessen etwas schaffend errichtet.

82  Sommer 2008, S. 96.
83  Vgl. Ogut 2017, S. 52. Hier liefert das Museum auch ganz konkret eine Mehrinformation tex-
tueller Art im Vergleich zum Roman.

14.02.2026, 10:20:14.

287


https://doi.org/10.14361/9783839459676-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

288  Museen des Imagindren

Doch genau darin liegt das Betérend-Provokative und Grofsartige von Pamuks Ro-
man, dass er ein nach gangiger Konvention grandioses Scheitern radikal umwer-
tet. Und damit letztlich auch vom Versprechen der Literatur als solcher erzihlt.
Von jenem Don-Quichotte-Versprechen namlich, wonach selbst ein Kampf gegen
Windmihlen noch zur glorreichen Schlacht werden kann — und aus dem grofsten
Ungliick ein groRes Gliick, sofern man es nur poetisch genug betrachtet.4

Das Spiel mit Illusionen, denen sich auch Don Quichotte hingibt, findet bei Pamuk
im Museum seine materielle Ausformung. Die Kraft der Poesie und die Kraft der
Fiktion werden im »Museum der Unschuld« gefeiert, indem sie permanent ausge-
lotet und tberschritten werden. Dadurch entsteht ein spezifisches Rezeptionser-
lebnis, das Leser:innen und Besucher:innen zwischen Zeit- und Raumkonstanten,
ob imaginiert oder real, springen ldsst.

Das Museum »bildet gewissermafen die Verlingerung der Poesie in die Welt
hinein«®, wird aber gleichzeitig zum Erzihlmedium und riickt insgesamt in die
Nihe von Literatur.

84 Funck: Grandioses Scheitern, www.deutschlandfunk.de/grandioses-scheitern-einer-
sufistischen-liebe.700.de.html?dram:article_id=83791.
85  Miickhain 2015, S.118.

14.02.2026, 10:20:14.


https://doi.org/10.14361/9783839459676-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

