
284 Museen des Imaginären

durch große Erzählungen linear zu gestalten. Der Fokus liegt demnach auf dem

Kleinen, dem individuellen Verständnis einer Person oder einer kleinen Gruppe

von Personen von einer bestimmten Situation und Zeitspanne. Das Suchende

als Kennzeichen für die Person, das Lukácz hervorhebt, scheint in der Figur des

Sammlers, des ewig Suchenden, beispielhaft zu sein. Das persönliche Erleben

und damit auch psychologische Entwicklungen, die kennzeichnend für den Ro-

man sind,78 sollen im Museum nachvollziehbar werden. In den Blick genommen

werden sollen dabei nicht Historie oder Nation bzw. deren heroische Vertreter,

sondern Geschichten und einzelne Menschen. Pamuk fordert in seinem »Muse-

umsmanifest«, »dass Museen (genauso wie Romane) die Geschichten einzelner

Individuen erzählen können« (UdD, 54) sollen und spricht sich damit für dasMuse-

um als einen Ort des Exemplarischen aus. Folgt man den Gattungsbeschreibungen

des Romans, sind es »nicht äußere Taten, sondern innere Entwicklungen«, die

den Gang des Romans bestimmen, oftmals in Form einer »über die Welt und sich

selbst reflektierenden Persönlichkeit[]«79 oder in der Form des »Eigenleben[s] der

Innerlichkeit«80. Das scheint ein wenig schwieriger umsetzbar, wenn man davon

ausgeht, dass das Museum doch eher ein Ort der Dinge, erst in zweiter Linie der

Menschen dahinter ist – vor allem in der Art, wie Pamuk das Museum gestaltet. In

einer solchen Vorstellung werden die Dinge, ähnlich wie die Sprache, zu Medien

der Vermittlung von psychischen Dispositionen, Wünschen und Sehnsüchten

der Besitzer und derjenigen, die mit ihnen umgegangen sind, respektive der

Gesellschaft, die sie hervorgebracht, produziert und erhalten hat. Passend dazu

scheint auch Pamuks Appell nach »Ausdruck« gegenüber »Darstellung« (UdD, 57).

Erstaunlich – oder angesichts des Erarbeiteten nicht so erstaunlich – scheint aber

doch, dass Pamuk eine fiktionale Textgattung zur Grundlage von Museen generell

macht.

Schlussfolgerungen: begehbare Fiktion

Im letzten Kapitel des Romans findet sich eine Eintrittskarte für das »Museum der

Unschuld«. Kemal erläutert zuvor Orhan Pamuk, wie er sich die Gestaltung und

Paratexte des Romans vorstellt:

»Und stellen Sie ans Ende des Romans auch einen Stadtplan, damit die Leute von

selbst zuunseremMuseumfinden.WermeineGeschichte schonkennt,wirddabei

in den Straßen Istanbuls genauso wie ich damals an Füsun denken. Alle Leser des

Buches sollten außerdem einmal freien Eintritt ins Museum haben. Es wäre wohl

78 Vgl. Wilpert 2001, S. 228 (Art. »Epos«).

79 Ebd., S. 697 (Art. »Roman«).

80 Lukácz 2009, S. 51.

https://doi.org/10.14361/9783839459676-015 - am 14.02.2026, 10:20:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459676-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Roman & Museum: Orhan Pamuk, »Das Museum der Unschuld« 285

am besten, gleich jedem Exemplar eine Eintrittskarte beizugeben, die dann am

Eingang mit einem Sonderstempel des Museums der Unschuld entwertet wird.«

»Und wohin soll die Eintrittskarte?«

»Na hierhin!« (MdU, 553)

Abb. 28: Eintrittskarte im Roman

https://doi.org/10.14361/9783839459676-015 - am 14.02.2026, 10:20:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459676-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


286 Museen des Imaginären

Das Abdrucken einer Eintrittskarte zeigt noch einmal exemplarisch das Ver-

schwimmen der verschiedenen Realitäts- und Fiktionsebenen, das kennzeichnend

für Pamuks Projekt ist. Das Gespräch zwischen dem fiktiven Kemal und dem

fiktiven Orhan Pamuk findet in Kemals Dachkammer über dem entstehenden

Museum statt. Der deiktische Verweis, dass die Eintrittskarte »hierhin« kommen

solle, verweist aber auf den gedruckten Roman, der so im Gespräch noch nicht

existieren kann, und wechselt somit zu einer Situation, die erst beim Schreiben

oder Lesen des Romans entsteht. Die Eintrittskarte wiederum kann tatsächlich

für einen Besuch des Museums eingesetzt werden und ist somit nicht nur ein

Zeichen im Roman, sondern befähigt ganz konkret zum Besuch des Museums, ist

im existierenden Museum Zahlungsersatz und verhilft möglicherweise zu einer

Aufwertung des einzelnen Buches. Das, was Kemal plant und imaginiert – der

freie Eintritt für Leser:innen, der Museumsstempel –, kann vom Leser oder der

Leserin real erlebt werden.

Das Verschwimmen dieser Ebenen lässt sich noch einmal ganz grundlegend

zusammenfassen: Indem ein Roman zum Museum wird, wird eine fiktive Ge-

schichte durch reale Dinge beglaubigt, versinnlicht und körperlich erfahrbar und

anders herum wird der fiktionale ›Spielraum‹ Literatur durch Einbrüche des Rea-

len erweitert. Die Dinge verweisen auf das Erzählte, scheinen es zu belegen und

können doch auch ganz eigenständig das Bild einer Generation, einer bestimmten

historischen Situation einer bestimmten gesellschaftlichen Schicht in Istanbul

nachzeichnen. Geschichtsschreibung – das, »was wirklich geschehen ist« – und

Dichtung – das, »was geschehen könnte«81 – nach Aristoteles verzweigen sich

unaufhörlich. Während im Roman immer wieder die Bedeutung von Wahrheit,

Echtheit und Wahrhaftigkeit (vgl. z.B. MdU, 558) hervorgehoben und für sich be-

ansprucht wird, spielt auch das Museum über die reine Präsenz der Dinge hinaus

mit einem Eindruck von Authentizität und Echtheit. So lassen sich z.B. die vielen

Fotografien als indexikalische Verweise auf ›echte‹ Menschen, auf Menschen, die

tatsächlich existiert haben müssen, nennen, oder auch Essensnachbildungen,

wie gefüllte Teegläser, Backwaren und Ähnliches, die die Vitrinen füllen und die

mit einer vermeintlichen Unmittelbarkeit spielen, so als wäre eine Person gerade

erst gegangen. Im Erzählprozess wird der Autor Pamuk zur fiktiven Figur und

Kemal, der Protagonist, erlangt durch die Materialität des Museums, ebenso

wie Füsun, eine Beglaubigung. Auch andere Romanfiguren Pamuks tauchen als

Autoritäten auf, z.B. stammt eines der Mottos zu Beginn des Romans von Celâl

Salik, einem Charakter aus Pamuks Roman »Das schwarze Buch«. Dieser steht

somit auf einer Ebene neben dem türkischen Schriftsteller Ahmet Hamdi Tanpınar

und dem englischen Romantiker Samuel Taylor Coleridge, von denen auch jeweils

81 Aristoteles 2010, Kap. 9, S. 29.

https://doi.org/10.14361/9783839459676-015 - am 14.02.2026, 10:20:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459676-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Roman & Museum: Orhan Pamuk, »Das Museum der Unschuld« 287

ein Motto stammt. Museum, Exponate, Paratexte – für Leser:innen und Muse-

umsbesucher:innen ist an keiner Stelle sofort ersichtlich, wo die Fiktion beginnt.

Der ausufernde postmoderne Roman findet seine Übersetzung in ein anderes

Medium, nämlich das Museum, und wird somit (jedenfalls in einer Variante seiner

selbst) begehbar.

Dem Sammeln, das der Protagonist des Romans betreibt und dem auch Or-

han Pamuk für den Aufbau des Museums nachgeht, kommt wie dem Schreiben ei-

ne »kreative Kompetenz, eine Welterschaffungs- und Weltordnungskompetenz«82

zu. Pamuk reflektiert mit seinen zwei Versionen des »Museum der Unschuld« die-

se beiden produktiven und poetischen Verfahren. Über das Sammeln und Ausstel-

len werden thematisch angrenzende Phänomen wie Fetischismus, Obsession und

Sinnlichkeit eröffnet, aber auch Postkolonialismus, Erinnerung und hierarchische

gesellschaftliche Strukturen, sowie auf einer Metaebene die Auseinandersetzung

mit dem Erzählen und Schreiben. Pamuk mischt diese Facetten der Dingbetrach-

tungen und wechselt auch zwischen Betrachtungen, die den Dingen eine Aktivität

zusprechen bzw. sie als »unschuldig« anthropomorphisieren, und denen, die sie als

eigentlich leblos beschreiben. Die Unschuld ist in diesem Projekt eine mehrfache.

Zum einen betrifft sie die Dinge, die relativ unschuldig an ihren Zuschreibungen

sind, zum anderen geht es um die Unschuld in Kontrast zu Kemals Schuld, zu sei-

nen Fehlern bzw. seinen Versäumnissen (wie seiner Begierde, seiner Unfähigkeit,

die Verlobung mit Sibel zu lösen, seiner Angst vor gesellschaftlichen Konsequen-

zen, seiner Lüge gegenüber Füsun, dass er nicht mit Sibel schlafe). Füsun dagegen

wird zum Inbegriff der Unschuld. In ihrer Rolle als Frau, zudem noch als schö-

ne Frau, ist sie sexueller Belästigung ausgesetzt (vgl. Kap. 14). Sie muss mit den

Erwartungen, Zuschreibungen und Zwängen der Gesellschaft leben und ihre Träu-

me, vor allem den Traum, Schauspielerin zu werden, dem Willen der Männer in

ihrem Leben unterordnen: ihrem Vater, ihrem Ehemann und Kemal. Zudem be-

deutet ihr zweiter Name, Masume, den wir über ihren in Vitrine 73 ausgestellten

Führerschein erfahren, ›Unschuld‹.83 Des Weiteren ist auch die sexuelle Unschuld

ein zentrales Thema des Romans, anhand dessen in Bezug auf Füsun, aber auch

auf die Rolle der Frau im Istanbul der 1970er-Jahre ganz allgemein die Doppelmoral

einer Gesellschaft verhandelt wird.

Das »grandiose Scheitern« des Protagonisten Kemal, wie es Gesa Funck be-

zeichnet, der in seiner Liebe zu Füsun alle bürgerlichen Tugenden über Bord wirft

und sich als radikaler Sammler dem wirtschaftlich produktiven Leben entzieht,

lässt ihn gleichzeitig zu einer Künstlerfigur werden, die nach eigenen Maßstäben

jenseits kapitalistischer Interessen etwas schaffend errichtet.

82 Sommer 2008, S. 96.

83 Vgl. Ogut 2017, S. 52. Hier liefert das Museum auch ganz konkret eine Mehrinformation tex-

tueller Art im Vergleich zum Roman.

https://doi.org/10.14361/9783839459676-015 - am 14.02.2026, 10:20:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459676-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


288 Museen des Imaginären

Doch genau darin liegt das Betörend-Provokative und Großartige von Pamuks Ro-

man, dass er ein nach gängiger Konvention grandioses Scheitern radikal umwer-

tet. Und damit letztlich auch vom Versprechen der Literatur als solcher erzählt.

Von jenem Don-Quichotte-Versprechen nämlich, wonach selbst ein Kampf gegen

Windmühlen noch zur glorreichen Schlacht werden kann – und aus dem größten

Unglück ein großes Glück, sofern man es nur poetisch genug betrachtet.84

Das Spiel mit Illusionen, denen sich auch Don Quichotte hingibt, findet bei Pamuk

im Museum seine materielle Ausformung. Die Kraft der Poesie und die Kraft der

Fiktion werden im »Museum der Unschuld« gefeiert, indem sie permanent ausge-

lotet und überschritten werden. Dadurch entsteht ein spezifisches Rezeptionser-

lebnis, das Leser:innen und Besucher:innen zwischen Zeit- und Raumkonstanten,

ob imaginiert oder real, springen lässt.

Das Museum »bildet gewissermaßen die Verlängerung der Poesie in die Welt

hinein«85, wird aber gleichzeitig zum Erzählmedium und rückt insgesamt in die

Nähe von Literatur.

84 Funck: Grandioses Scheitern, www.deutschlandfunk.de/grandioses-scheitern-einer-

sufistischen-liebe.700.de.html?dram:article_id=83791.

85 Mückhain 2015, S. 118.

https://doi.org/10.14361/9783839459676-015 - am 14.02.2026, 10:20:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459676-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

