
zfwu 5/2 (2004), 215-217 215 

„Von welchen Kapital lebt unsere Gesellschaft?“ 
Erste Tagung des Forums interkulturelles Zusammenleben (Ludwigs-
hafener Gespräche) am 4./5. November 2004 

THOMAS NAWRATH* 

1. Ziele, Konzept, Veranstalter der Gesprächsreihe 
Mit den „Ludwigshafener Gesprächen“ (ausführlicher dazu: www.ludwigshafener-
gespraeche.de) bietet das von Jesuiten geführte Heinrich-Pesch-Haus (Bildungszent-
rum für angewandte Ethik und gesellschaftliche Praxis) im Rhein-Neckar-Raum ein 
Forum, in dem sich Multiplikatoren aus Wirtschaft, Politik, Wissenschaft und dem 
kirchlichen Bereich begegnen können. Das inhaltliche Konzept der einzelnen Tagun-
gen hat das Institut für Gesellschaftspolitik an der Hochschule für Philosophie der 
Jesuiten in München entwickelt. Als Kooperationspartner konnten neben der Stadt 
Ludwigshafen auch verschiedene Bildungseinrichtungen und Unternehmen der Regi-
on gewonnen werden. Den thematischen Leitbegriff dieses Dialogs stellt dabei das 
interkulturelle (und interreligiöse) Zusammenleben dar, das von der kommunalen bis 
zur globalen Ebene reflektiert werden soll. 
Das Format der einzelnen Veranstaltungen sind zwei halbtägige Gespräche, die sich 
nicht im innerwissenschaftlichen Diskurs (Modell: platonisches Symposium), sondern 
im praxisbezogenen Austausch von Theorie und Erfahrung bewegen (Modell: cicero-
nische Sermones). Durch diese Vorgabe können drei Effekte erzielt werden: Erstens 
finden die verschiedenen gesellschaftlichen Ansprechpartner so eine stimulierende 
Interpenetration, die zweitens nicht in einem elitären Expertendialog verweilt sondern 
sich in theoretischen und praxisnahen Weiterentwicklungen niederschlagen kann. 
Drittens bietet das Format den Vorteil, im informellen Austausch die gewonnenen 
Eindrücke im kleinen Kreis zu vertiefen und so neue Kontakte mit Vertretern anderer 
Milieus zu intensivieren und somit im besten Sinne Sozialkapital aufzubauen. 

2. Inhaltliche Übersicht der Gespräche 2004 
Die ersten Gespräche fanden am 4./5. November 2004 zum Thema „Von welchem 
Kapital lebt unsere Gesellschaft? Herausforderungen angesichts gesellschaftlicher Ausdifferenzierung 
und kultureller Pluralität“ statt. Dazu gab es 5 Vorträge und 2 Panels, die das ganz all-
gemeine Verständnis von Sozialkapital als der Fähigkeit einer Gesellschaft zur Zu-
sammenarbeit, zur gegenseitigen Unterstützung und zur sozialen Vernetzung auf ihre 
jeweilige Weise interpretiert haben. 

2.1 Lokale und nationale Perspektive 
Bernd Meyer (FH Potsdam) rückte eine „reale Utopie“ ins Zentrum seiner Überle-
gungen, indem er in Anknüpfung an Julian Nida-Rümelin mit dem Harmoniepostulat 
________________________ 
*  Nawrath, Thomas, M.A., Helene-Mayer-Ring 12, 80809 München, E-Mail: thomas@nawrath.info, 

Forschungsschwerpunkte: Interkultureller Dialog, Sozialphilosophie, Sozialontologie. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2004-2-215 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 14:53:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2004-2-215


 

216  

brechen wollte: Man dürfe Konflikte nicht harmoniesüchtig scheuen, sondern müsse 
sich um Lösungen bemühen. Angesichts von Meyers Verständnis von Stadt als dem 
Ort, an dem Fremde zusammenleben, zeichnet sich ab, wie er die Städte stärken will. 
Indem nämlich gleichzeitig Integration und Segregation akzeptiert werden, könne man 
das Potenzial an Humankapital, von dem die Städte leben, besser „anzapfen“. Ein 
Beispiel hierfür fand Meyer in den Städten, die auf eine Politik der Diversität setzen. 
Indem darin die Migration als eine normale Lebensform anerkannt wird, können Im-
migranten zu Aktiva der Städte werden. 
Jan W. van Deth (Uni Mannheim) konkretisierte danach dasjenige, woran es der spät-
industriellen Gesellschaft Deutschlands mangele. Hierzu dekonstruierte er mithilfe 
von quantitativen Methoden den Homo oeconomicus (sowohl als Ideal wie auch als 
Feindbild), indem er gegen den vermuteten Werte- und Solidaritätsverfall argumentier-
te. Wie lassen sich aber die Individualisierung und die soziale Verantwortung des Bür-
gers ohne dieses Modell fassen? Mit Verweis auf die Demokratietheorie von Alexis de 
Tocqueville benannte van Deth drei Elemente innerhalb seines Verständnisses von 
Sozialkapital: (a) strukturelle Elemente, (b) Vertrauen sowie (c) Normen und Werte. 
Nur indem die Bürokratie an den Orten, wo Menschen Vertrauen lernen, gekappt 
wird, kann wieder Bürgerengagement (Tocqueville: civil skills) entstehen. Daher wäre 
es notwendig, in Deutschland die solidarischen Strukturen mehr als Mitgliedervereine 
denn als „staatliche Subunternehmen“ zu gestalten. 

2.2 Globale Perspektive 
Benjamin Barber (Universität Maryland, früherer Clinton-Berater) skizzierte die Ent-
wicklung, durch die die USA aus einem durch zwei Ozeane gesichertem Staat zu 
„Fear’s Empire“ wurden, was sich schließlich in der Spaltung der Nation in zwei A-
merikas niederschlägt. Dies sei nur möglich, indem die Regierung (G. W. Bush) die 
Terroristen durch eine verunsicherte und Verunsicherung unter der Bevölkerung evo-
zierende Politik zu Siegern des 9/11 machte: Die Machtlosen - und nichts anderes 
seien Terroristen - können nur siegen, indem sie den Gegner dazu bringen, sich selbst 
zu bezwingen. Als Konsequenz ermahnte Barber die Europäer dazu, nicht ihre mora-
lische Überlegenheit über die USA zu zelebrieren, sondern wieder aktiv zu kooperie-
ren. Es müsse ein Klima geschaffen werden, in dem aus der Erfahrung, dass einen 
Krieg zu gewinnen nicht zugleich bedeutet, den Frieden zu gewinnen, gemeinsame 
Anstrengungen für die Demokratisierung als Bottom-up-Prozess erwachsen. Dies sei 
der Boden für das Sozialkapital einer gelingenden Globalisierung. 
Klaus Töpfer (UN Umwelt Programm, Nairobi) rollte dieses nochmals von der Sys-
tem-, nicht wie Barber von der Akteursperspektive auf. Er stellte hierzu sein Ver-
ständnis der vier Kapitalarten Finanz-, Human-, Umwelt- und Sozialkapital vor. Die 
Probleme in diesen vier Bereichen, die für viele Entwicklungsländer bereits gegenwär-
tige Realität sind, verlangten nach pragmatischen Lösungen, die nicht auf den akade-
misch integrierten Masterplan warten können. Hierzu müsse der erste Wechsel darin 
bestehen, im Sinne Karl Poppers nicht auf eine Verifikation der ökologischen Projek-
tionen zu warten, sondern gegen die „ökologische Aggression“ (bis zu ihrer Falsifika-
tion) sofort vorzugehen. Dies betrifft aber neben den Industrieländern auch die Ent-
wicklungsländer selbst, die nicht das euro-amerikanische Prinzip „let’s be rich first and 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2004-2-215 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 14:53:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2004-2-215


zfwu 5/2 (2004), 215-217 217 

clean up later“ übernehmen dürften. Die verschiedenen Lösungsansätze hierzu sam-
melte Töpfer unter dem Schlüssel zu einer Win-Win-Strategie: Was Teil des Problems 
ist, muss Teil der Lösung sein. 

2.3 Handlungsfelder: Migration, Integration und Dialog der Religionen 
Maria Weber (Landesbeauftragte für Ausländerfragen Rheinland-Pfalz) analysierte ihre 
Tätigkeit der Integrationshilfe dahin gehend, dass sie die Teilhabe am kulturellen, wirt-
schaftlichen und politischen Leben im Staat ermögliche. Sie unterstrich nachhaltig die 
Alternativlosigkeit dieser gesamtgesellschaftlichen Querschnittsaufgabe. 
Ludger Pries (Uni Bochum) ergänzte diese Erfahrungen durch drei theoretische Mo-
delle von Integration, die einander nicht ausschließen: (a) der „Melting-Pot“, mit dem 
die Assimilation zu einer homogenen Ankunftsgesellschaft beschrieben werden kann, 
(b) die „Salad-Bowl“, die angesichts von Gettobildung und dem Phänomen der dritten 
Generation Teilhabechancen aufzeigt, und (c) seine „Spaghetti-Texturen“, die bi-
stabile Lebensformen erklären können. Dieses letzte Modell der Inkorporation er-
scheint unverzichtbar angesichts transnationaler sozialer Räume. Hieraus leitete Pries 
auch ein stärkeres Argument für die doppelte Staatsbürgerschaft inkorporierter Men-
schen ab. 
Johannes Müller S.J. (Institut für Gesellschaftspolitik München) wies in acht Punkten 
u.a. darauf hin, dass Religionen immer nur in der Gestalt einer konkreten Kultur ge-
geben sind, dass sie religionsinterne und -externe sowie interreligiöse Dialoge immer 
zu bestehen hatten und haben werden und dass sie (auch gerade dadurch) eine gewisse 
Affinität besitzen, sich für politische Ziele instrumentalisieren zu lassen. Allerdings 
muss nicht jede politische Interaktion dergestalt verfehlt sein; vielmehr käme es darauf 
an, einen Rahmen für einen entwicklungsförderlichen Dialog zu konstituieren. In 
einem solchen Rahmen können auch Menschen verschiedener Religionen durch „Alli-
anzen der Solidarität“ bzw. im „Dialog des Handelns“ die immobile und zeitintensive 
Größe des Sozialkapitals als eines überindividuellen Datums generieren. 
Aydan Özogus (Hamburger Bürgerschaft) fügte diesen Modellen konkrete Erfahrun-
gen hinzu, die das gegenseitige Unwissen von Muslimen und Christen in Deutschland 
betrafen. Dabei hob sie die besondere Stellung der Moschee als Ort der Gemeinschaft 
hervor, die durch eine Minderheitenreligion verbunden ist. Das Problemfeld man-
gelnder islamischer Hochschultheologie in Deutschland bzw. das damit verbundene 
Thema des politisch geregelten Schulunterrichts kamen in der Diskussion zur Sprache. 
Heiner Geißler (Bundesminister a. D.) forderte zum Abschluss eine Neuausrichtung 
der Gesellschaft anhand des Begriffs der Menschenwürde. Dabei kritisierte er die 
Industriestaaten wegen ihrer Reduktion von Gesellschaft auf ökonomischen Aus-
tausch, in dem subalterne Prinzipien verabsolutiert würden, aber auch andere Gesell-
schaftsformen, die in ihrem Kern nicht die Menschenrechte verankert hätten. Den 
Begriff des Sozialkapitals interpretierte er anhand des Gleichnisses vom barmherzigen 
Samariter als die Solidarität, denjenigen als den Nächsten zu erachten, der in hilfsbe-
dürftiger Not ist. 
Die nächsten „Ludwigshafener Gespräche“ werden am 10./11. November 2005 zum 
Thema „Unternehmensethik im Spannungsfeld der Kulturen und Religionen“ stattfinden. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2004-2-215 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 14:53:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2004-2-215

