
Koranische Erzählungen als Praxisfelder einer koranischen 
Ethik: Eine hermeneutische Annäherung aus pädagogischer 
Perspektive

Sara Rahman

Einleitung

Obwohl die Erzählungen über die verschiedenen Propheten rund ein Drit­
tel des gesamten Korans ausmachen,1 scheint ihnen in der klassischen 
Koranexegese nicht die entsprechende Beachtung zugekommen zu sein.2 

Und was eine religionspädagogische Lesart dieser Geschichten angeht, so 
fehlt diese bis heute fast völlig. Versteht man den Koran u. a. auch als eine 
ethische Schrift, die den Menschen in seiner moralischen Verantwortung 
gegenüber dem Schöpfer sowie der Schöpfung adressiert,3 so stellt sich die 
Frage, welche pädagogischen Implikationen sich aus solch einer ethischen 
Deutungsperspektive ableiten lassen.

Der vorliegende Beitrag möchte diese Frage exemplarisch anhand einer 
konkreten Erzählung behandeln. Im Folgenden wird die diskursive Aus­
einandersetzung zwischen dem Propheten Abraham (arab. Ibrāhīm) und 
seinen andersgläubigen Mitmenschen in Sure 21, Verse 51–67, näher un­
tersucht. Dabei steht die Frage im Fokus, welche pädagogischen Konse­
quenzen sich für das koranische Alteritätsverständnis bei einer ethischen 
Leseart dieser Erzählung ergeben.

Der Artikel gliedert sich in drei Teile. Im ersten Teil wird anhand der 
Erzählung in Sure 6, Verse 74–79, Abrahams Erkenntnisprozess skizziert, 
der ihn ausgehend von seiner Ablehnung des Götzendienstes zur Erkennt­
nis Gottes als den allein anbetungswürdigen Verursacher und Erhalter 
der Schöpfung führt. Dabei wird aufgezeigt, dass es durchwegs vernunft­

1.

1 Vgl. aš­Šāfiʿī, at-Tawḍīḥ li-Šarḥ al-Ǧamīʿ aṣ-ṣaḥīḥ, ohne Ed., 36 Bde., Damaskus: Dār 
an-Nawādir, 2008, Bd. 24, S. 82.

2 Vgl. Hādī Ḥasan Ḥamūdī, Qaṣaṣ al-Qurʾān min ar-ramz ilā l-wāqiʿ: Dirāsa taḥlīliyya 
šāmila, Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyya, 2012, S. 6.

3 Vgl. hierzu Muhammad ʿAbd Allāh Draz, The Moral World of the Qurʾan, London/
New York 2008; Toshihiko Izutsu, Ethico-Religious Concepts in the Qurʾan, Québec 
2002.

413

https://doi.org/10.5771/9783748932727-413 - am 12.01.2026, 03:14:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932727-413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


geleitete Erwägungen sind, die Abrahams Erkenntnisweg kennzeichnen. 
Der zweite Teil beschäftigt sich mit dem prophetischen Wirken Abrahams 
ausgehend von seiner zentralen Botschaft an die Mitmenschen, die in Vers 
29:16 wiedergegeben wird. Er fordert darin seine Zuhörerschaft auf, (nur) 
Gott zu dienen und ihm gegenüber taqwā zu üben, was im Folgenden 
noch näher erklärt wird. Dieser Vers kann insofern als Ausdruck der nor-
mativen Grundsubstanz des Korans verstanden werden, als Abraham hier 
im Wesentlichen in die Grundprinzipien der islamischen Glaubenslehre 
und -praxis einführt, mit denen sowohl seine Zuhörerschaft als auch die 
Leserschaft des Korans adressiert werden. Abrahams Aufforderung in die­
sem Vers, welche thematisch die Anbetung Gottes sowie das Konzept der 
taqwā umfasst, steckt nun das Diskursfeld in der kommunikativen Ausein­
andersetzung zwischen Abraham und seinen Mitmenschen ab. Diese Aus­
einandersetzung stellt im dritten Teil exemplarisch den Korpus für eine 
ethische Betrachtung des koranischen Alteritätsdiskurses dar. Dabei wer­
den die Diskurssemantik, die sprachlich-rhetorischen Mittel sowie die in­
haltlich-ideologischen Aussagen der Erzählung in Sure 21, Verse 51–67, für 
eine ethische Lesart analysiert. Daraus folgend werden am Ende pädagogi­
sche Überlegungen für ein aus dieser koranischen Erzählung ableitbares 
Alteritätsverständnis formuliert.

Suche nach der Einheit Gottes – Abrahams Erkenntnisweg

In der klassischen Koranexegese wird Abraham beschrieben als Sohn eines 
angesehenen Götzenhändlers, der mit aus Stein gemeißelten Skulpturen 
und Bildwerken, die von den Menschen kultisch verehrt werden, sein Geld 
verdient.4 Als junger Mann missfällt Abraham der Glaube seines Volkes, 
weshalb er sich weigert, seinem Vater bei seinen geschäftlichen Tätigkeiten 
zu helfen:

Einst sagte Abraham zu seinem Vater Azar: „Hältst du Götzen für 
Götter? Ich bin der Ansicht, dass ihr, du und dein Volk, eindeutig im 
Irrtum seid.“5 (Koran 6:74)

2.

4 Vgl. Salīm Ǧibrāʾīl al-Ḫūrī/Salīm Mīḫāʾīl Šaḥāda, Kitāb Āṯār al-adhār, 2 Bde., 
Beirut: al-Maṭbaʿa as-Sūriyya, 1877, Bd. 2, S. 14.

5 Die Übersetzung der in diesem Beitrag zitierten Koranverse geht auf die Autorin 
zurück.

Sara Rahman

414

https://doi.org/10.5771/9783748932727-413 - am 12.01.2026, 03:14:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932727-413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Abraham wächst laut dem koranischen Narrativ in einer Gesellschaft auf, 
in der Polytheismus weit verbreitet ist. Vor allem Skulpturen und Bild­
werke, aber auch Himmelskörper stellen Götter mit unterschiedlichen 
Funktionen dar. Abraham hält es für der Vernunft zuwider, Skulpturen 
zu erbauen und sich dann aus freiem Willen diesen zu ergeben, respektive 
sich in Abhängigkeit von diesen zu stellen und ihnen die Macht über 
Leben und Tod, Gesundheit und Krankheit, Armut und Reichtum sowie 
Segen und Unheil zuzuschreiben.6 Ausgehend von der Ablehnung des 
Glaubens seiner Familie und seiner Mitmenschen macht Abraham sich 
auf die Suche nach dem wahren und allein anbetungswürdigen Gott. Der 
koranischen Erzählung zufolge gewährt Gott Abraham als Antwort auf 
sein kritisches Hinterfragen sowie auf seine Emanzipation von den rituali­
sierten Handlungen und tradierten Normen seines Volkes tiefe Erkenntnis 
und Einsicht:7

So ließen wir Abraham das Reich der Himmel und der Erde betrach­
ten und verstehen, auf dass er zu den fest überzeugten Gläubigen 
gehöre. (Koran 6:75)

Gott leitet Abraham dann als Reaktion auf seine Bestrebungen zur Wahr­
heitsfindung zur nächsten Erkenntnisstufe: Durch die Betrachtung der 
Natur soll nun ein Verständnisprozess initiiert werden, dessen Ziel es ist, 
den wahren Schöpfer von Himmel und Erde zu erkennen. Nachdem er 
also die Verehrung von Götzen abgelehnt hat, prüft Abraham als nächstes 
die Plausibilität der damals verbreiteten Annahme, die Himmelskörper 
würden Gottheiten darstellen:8

Als ihn Nacht umgab, erblickte er einen Stern. Er sprach: „Das ist 
mein Gott.“ Als aber der Stern unterging, sprach er: „Ich diene nicht 
gern denen, die untergehen.“ (Koran 6:76)

Abrahams Suche nach der Wahrheit setzt also bei der Betrachtung natür­
licher Phänomene an, deren Kontinuität sich jeglichen menschlichen Ein­
flusses entzieht. Der Koran beschreibt hier Abrahams zweite Erkenntnis­
stufe, die ihn über die Betrachtung des nächtlichen Sternenhimmels führt. 

6 Vgl. Ibn Kaṯīr, Qiṣaṣ al-anbiyāʾ, ed. von Muṣṭafā ʿAbd al-Wāḥid, Mekka: Maktabat 
aṭ-Ṭālib al-Ǧāmiʿī, 1988, S. 155–158.

7 Vgl. ar-Rāzī, Mafātīḥ al-ġayb, ohne Ed., 32 Bde., Beirut: Dār Iḥyāʾ at-Turāṯ al-ʿArabī, 
31999, Bd. 13, S. 34 f.

8 Vgl. al-Qurṭubī, Tafsīr al-Qurṭubī: al-Ǧāmiʿ li-aḥkām al-Qurʾān, ed. von Aḥmad 
al-Bardūnī und Ibrāhīm Aṭfīš, 20 Bde., Kairo: Dār al-Kutub al-Miṣriyya, 21964, 
Bd. 7, S. 25–27.

Koranische Erzählungen als Praxisfelder einer koranischen Ethik

415

https://doi.org/10.5771/9783748932727-413 - am 12.01.2026, 03:14:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932727-413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Im Wissen, dass die Schöpfung eines Sterns nicht durch den Menschen 
evoziert sein kann, der Mensch aus dessen Existenz aber einen Nutzen 
zieht, versetzt er sich in einem Gedankenspiel in die Rolle eines an den 
Stern glaubenden Menschen und suggeriert, diesen für den anbetungswür­
digen Ursprung aller Schöpfung zu halten. Abraham setzt hierbei, so lässt 
sich aus der gleich zitierten Stelle folgern, eine damals geläufige Bedin­
gung an eine Gottheit voraus: die permanent sichtbare Präsenz, von der 
ihre Geschöpfe abhängig sind. Dass ein Stern nur nachts dem Menschen 
sichtbar ist, missfällt ihm, sodass er seine Suche nach der Wahrheit fort­
setzt:

Und als er den Mond erblickte, der aufgegangen war, sprach er: „Das 
ist mein Gott.“ Als er unterging, sprach er: „Wenn mich mein Herr 
nicht rechtleitet, werde ich sicher einer der Verirrten bleiben.“ (Koran 
6:77)

Die Suche führt Abraham hier zum Mond als dem nächstgrößeren, bei 
Nacht deutlich sichtbaren Himmelskörper, der ihm anfangs größer und 
mächtiger erschienen war, und er stellt sich nun vor, dieser sei sein Gott. 
Weil aber auch der Mond für den Menschen nicht dauerhaft sichtbar ist, 
verabschiedet er sich von diesem Gedanken rasch wieder – wohl besorgt, 
dass er nicht imstande sein wird, kraft eigener kontemplativer Bemühun­
gen zu Gott zu finden. Abrahams Weg führt ihn dann zu einer letzten 
Zwischenstufe der Erkenntnis:

Und als er die Sonne erblickte, die aufgegangen war, sprach er: „Das 
ist mein Gott. Das ist größer als die anderen Himmelskörper.“ Als sie 
unterging, sprach er: „Ihr Menschen! Ich bin an dem, was ihr Gott 
beigesellt, unschuldig.“ (Koran 6:78)

Die Sonne stellt für Abraham wohl den mächtigsten Himmelskörper 
dar, ohne den Leben auf Erden nicht vorstellbar wäre, ist sie doch die 
Quelle für Licht und Wärme. Abraham unternimmt noch ein letztes 
Gedankenspiel: Er nimmt nun die Perspektive eines Sonnenanbeters ein 
und stellt sich vor, die Sonne wäre seine Gottheit. Jedoch ist auch diese 
bei Nacht nicht sinnlich wahrnehmbar, was sie für Abraham, gemäß der 
Bedingung der permanenten Sichtbarkeit, wiederum als Gottheit disqua­
lifiziert. Denn, so lässt sich aus der Bedeutung des arabischen Verbs afa­
la ableiten, das hier jeweils für ‚untergehen‘ verwendet wird, weist der 
scheinbare Untergang bzw. das scheinbare Versinken von Sonne, Mond 

Sara Rahman

416

https://doi.org/10.5771/9783748932727-413 - am 12.01.2026, 03:14:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932727-413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


und Sternen am Firmament auf Machtlosigkeit und Schwäche hin, die aus 
Abrahams Perspektive einer Gottheit unwürdig sind.9

Für Abraham stellt die visuell wahrnehmbare Präsenz aber gerade keine 
Bedingung für die Existenz Gottes dar. Dies zu erkennen und anzuneh­
men, scheint das Ziel dieses Perspektivwechsels zu sein, denn erst dadurch 
wird für Abraham die ‚Sicht‘ mit dem Herzen frei, die es ihm ermöglicht, 
Gott jenseits einer möglichen visuellen Wahrnehmung als alleinige Gott­
heit zu erkennen und anzuerkennen.10 Es zeigt sich, dass gerade das tiefe 
Nachdenken über naturwissenschaftliche – hier astronomische – Phäno­
mene wie den Wechsel von Tag und Nacht für Abrahams Erkenntnispro­
zess entscheidend ist, sodass die Suche nach der absoluten Wahrheit ihn 
zum alleinigen Schöpfer all jener Himmelskörper führt. Von Gott rechtge­
leitet, erkennt er diesen als den allein anbetungswürdigen Schöpfer des 
Universums und distanziert sich deutlich von allen hypostasierten Gotthei­
ten seiner Zeit:

Ich erhebe mein Antlitz zu Dem, Der die Himmel und die Erde er­
schuf, gehe zu Ihm den geraden [bzw. aufrichtigen, S. R.] Weg und 
gehöre nicht zu den Anhängern der Vielgötterei. (Koran 2:79)

Die Erkenntnis Gottes durch die Anschauung in der Natur zieht für Abra­
ham unmittelbare Folgen nach sich: Er erkennt Gott als den alleinigen 
Schöpfer und Herrn an, was ihn dazu verleitet, seinem neuen Glauben 
in praktischen Handlungen Ausdruck zu verleihen; dies wird im zitierten 
Vers erkennbar in einer Bewegung zu Gott hin. Das koranische Narrativ 
lässt sich hier in der Zuwendung des Menschen hin zum Unsichtbaren 
subsumieren, welches jedoch alles Sichtbare evoziert. Abrahams Erkennt­
nisprozess wird initiiert durch vernunftgeleitete Überlegungen, die ihn 
zur kritischen Ablehnung von durch Menschen gefertigten Skulpturen 
und Bildwerken führen. Sein Weg zur Wahrheitsfindung beginnt bei 
der Ablehnung von jenen dem Menschen unmittelbar zugänglichen Göt­
zenbildern, führt über die Ablehnung von zwar sichtbaren, aber kaum 
zugänglichen Himmelskörpern und endet bei der Anerkennung Gottes 
als dem durch die menschlichen Sinnesorgane Nicht-Zugänglichen, der 
jedoch Schöpfer alles für den Menschen Zugänglichen ist.

9 Siehe hierzu almaany.com/ar/dict/ar-ar/فلȒ  .letzter Abruf 19.6.2021. So werden z. B ,آ
das Kamelfohlen und das junge Lamm auf Arabisch als afīl bezeichnet.

10 Einen Hinweis darauf finden wir in Koran 22:46: „Denn wahrlich, es sind ja nicht 
die Augen, die blind sind, sondern blind sind die Herzen in der Brust.“

Koranische Erzählungen als Praxisfelder einer koranischen Ethik

417

https://doi.org/10.5771/9783748932727-413 - am 12.01.2026, 03:14:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932727-413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Vor diesem Hintergrund lässt sich Abrahams Weg zu Gott hin als kei­
neswegs selbstverständlich verstehen, ist er doch das Ergebnis kritischer 
Überlegungen und kontemplativer Bemühungen, die Gott mit seiner 
Rechtleitung erwidert:11

So ließen wir Abraham das Reich der Himmel und der Erde betrach­
ten und verstehen, auf dass er zu den fest überzeugten Gläubigen 
gehöre. (Koran 6:75)

Dabei nimmt Abraham auf der Suche nach seinem Schöpfer stets eine pro­
aktive, selbstbestimmte Rolle ein. Dieser im Koran geschilderte Erkennt­
nisprozess Abrahams wird in weiterer Folge die diskursive Auseinander­
setzung zwischen ihm und seinen andersgläubigen Mitmenschen prägen. 
Diese soll nun exemplarisch anhand einer Auswahl von Versen näher 
untersucht werden. Dabei wird der Fokus auf der Frage liegen, welche 
pädagogischen Implikationen sich aus einer ethischen Lesart für gegenwär­
tige Alteritätsdiskurse ableiten lassen.

Abrahams Botschaft an sein Volk

Abrahams zentrale Botschaft, die im Fokus sämtlicher koranischer Dialoge 
zwischen ihm und seinem Volk steht, ist die Verkündung der Einheit 
Gottes als alleiniger Urheber der gesamten Schöpfung und folglich als 
alleinig Anbetungswürdiger. Darüber berichtet der Koran:

Gedenke Abrahams, der zu seinem Volk sprach: „Dient Gott und seid 
Ihm gegenüber fromm (ittaqūhu)! Das ist das Beste für euch, wenn ihr 
es nur wüsstet!“ (Koran 29:16)

Das in diesem Vers enthaltene Verb ittaqā leitet sich aus der arabischen 
Wortwurzel w-q-y ab und verweist auf das im Koran zentrale Konzept 
der taqwā, was hier mit ‚Frömmigkeit‘ übersetzt wird.12 Abraham fordert 
seine Zuhörerschaft auf, dieses Konzept anzunehmen und zu verinnerli­
chen, was durch die Imperativform verdeutlicht wird. Diese Aufforderung 
kann insofern als normative Grundmatrix der gesamten Normenlehre des 
Korans betrachtet werden, als sie die Verantwortung des Menschen gegen­
über Gott, der Schöpfung sowie dem eigenen Selbst fundamental begrün­

3.

11 Vgl. az-Zamaḫšarī, al-Kaššāf ʿan ḥaqāʾiq at-tanzīl, ohne Ed., 4 Bde., Beirut: Dār 
al-Kitāb al-ʿArabī, 31986, Bd. 2, S. 40; ar-Rāzī, Mafātīḥ al-ġayb, Bd. 13, S. 34 f.

12 Vgl. Draz, The Moral World of the Qurʾan, S. 190.

Sara Rahman

418

https://doi.org/10.5771/9783748932727-413 - am 12.01.2026, 03:14:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932727-413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


det und aus dieser sämtliche handlungsleitenden (deontischen) Normen in 
ihrer Legitimität abgeleitet werden.13 Dabei geht mit solch einer Deutung 
des taqwā-Konzepts die in diesem Vers explizierte moralische Verpflich­
tung des gläubigen Menschen einher, dieses Konzept im Lebensvollzug 
umzusetzen:

Any moral doctrine worthy of the name is essentially based on the idea 
of obligation. This is its most fundamental basis, the pivot, the nucleus 
around which the whole ethical system revolves, whose absence would 
destroy the very essence and substance of practical wisdom. For, with­
out obligation, there is no responsibility and without responsibility, 
there can be no return of justice.14

Nach seiner Aufforderung, Gott allein anzubeten und nur ihm zu dienen, 
ruft Abraham sein Volk zur Verinnerlichung dieser im taqwā-Konzept 
inbegriffenen Lebenshaltung auf. Die Infinitivform ittaqā wird zuweilen 
mit ‚gottesfürchtig sein‘ übersetzt,15 jedoch scheint diese Übersetzung der 
koranischen Begriffsverwendung nicht ausreichend gerecht zu werden. 
Betrachtet man allgemein die Bedeutung der Wurzel w-q-y in der arabi­
schen Sprache, so lässt sich die Basisform des Infinitivs, also waqā, mit 
‚schützen‘, ‚vorbeugen‘ und ‚behüten‘ übersetzen,16 womit das Nomen 
taqwā rein sprachlich als die Ergreifung all jener Maßnahmen verstanden 
werden kann, die Schutz und Verhütung gewähren. Der Begriff impliziert 
somit eine bewusst reflektierte, proaktive Haltung, die der eigenen Präven­
tion von Schädlichem gilt. ‚Furcht‘ hingegen stellt auf einer biologischen 
Ebene zunächst eine als unangenehm empfundene Emotion dar, die auf 
eine unmittelbar drohende, konkrete Gefahr und/oder Katastrophe folgt 
und die beim Menschen als Reaktion oft Kampf- oder Fluchthandlungen 
auslöst, die von einer Reihe von physiologischen Veränderungen begleitet 
werden.17 Zwar umfasst der Begriff taqwā solch eine emotionale Ebene 
des Glaubens, die sich in einer Sorge und Angst des/r Gläubigen vor den 

13 Dieses Argument lässt sich z. B. aus Fazlur Rahmans Überlegungen zum taqwā-
Konzept ableiten. Siehe hierzu Fazlur Rahman, „Some Key Ethical Concepts of 
the Qurʾān“, in: The Journal of Religious Ethics 11.2 (1983), S. 170–185, hier S. 176–
182.

14 Draz, The Moral World of the Qurʾan, S. 13.
15 Vgl. Wolfdietrich Fischer, Grammatik des Klassischen Arabisch, Wiesbaden 42006, 

S. 115.
16 Vgl. almaany.com/ar/dict/ar-ar/ويق, letzter Abruf 3.9.2020.
17 Vgl. Andreas Paul, „Angst: eine evolutionsbiologische Perspektive“, in: Angst, 

Furcht und ihre Bewältigung, hrsg. von Gerhard Roth und Uwe Opolka, Oldenburg 
2003, S. 11–30, hier S. 13–15.

Koranische Erzählungen als Praxisfelder einer koranischen Ethik

419

https://doi.org/10.5771/9783748932727-413 - am 12.01.2026, 03:14:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://almaany.com/ar/dict/ar-ar/
https://doi.org/10.5771/9783748932727-413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
http://almaany.com/ar/dict/ar-ar/


Konsequenzen des eigenen Handelns im Jenseits manifestiert, jedoch ist 
sie nur ein Teilaspekt des Mensch-Gott-Verhältnisses. Für Draz kulminiert 
in dem von ihm durchwegs moralisch gedeuteten Konzept von taqwā die 
gesamte koranische Normenlehre in der folgenden Sinndimension:

[I]f we search through this system for one central idea, one fundamen­
tal virtue, in which all commandments are condensed, we will find it 
in the notion of taqwa, or piety. Now what is piety if it is not to have 
the deepest respect for the law?18

Taqwā kann insofern verstanden werden als eine moralische Verantwor­
tung gegenüber Gott, gegenüber sich selbst sowie gegenüber der Welt, 
und daher kann der Begriff in drei miteinander verwobene Ebenen un­
terteilt werden: Mensch–Gott, Mensch–Selbst und Mensch–Welt.19 Solch 
einem Verständnis nach basiert taqwā auf der Annahme einer natürlichen 
Disposition des Menschen, zwischen Recht und Unrecht sowie wahr und 
falsch zu unterscheiden. Jedoch bedarf der Mensch hierfür eines absolu­
ten Maßstabs, nach dem er sein Handeln und Richten orientieren kann. 
Insofern befähigt taqwā das Individuum dazu, sein Leben auf bewusste 
und reflektierte Weise zu bewältigen, indem es seine Handlungen nach 
dem Maßstab der göttlichen Offenbarung (aus)richtet und beurteilt. Auf 
diese Weise wird taqwā zum Ursprung und zur Quelle aller religiösen 
Tugenden und ermöglicht dem Menschen, seine inneren Neigungen und 
Triebe zu kontrollieren.20 Fazlur Rahman subsumiert diese Ausdeutung 
mit der Feststellung, taqwā sei das koranische Äquivalent zum Begriff des 
Bewusstseins:

Considering all the verses in the Qurʾan related to this concept, 
perhaps the best way to define taqwā is to say that, whereas action 
belongs to man, real and effective judgment upon that action, as well 
as the standard whereby that action is to be judged, lie outside of 
him. Similarly, in the case of the collective performance of a society, 
both the final criterion of judgment upon it and the judgment itself 
transcend the society. When a man or a society is fully conscious of 
this while conducting himself or itself, he or it has true taqwā. This 

18 Draz, The Moral World of the Qurʾan, S. 288.
19 Siehe hierzu z.B. ʿAbd ar-Raḥmān al-Ḥillī, „Mafhūm at-taqwā wa-l-manẓūma al-

aḫlāqiyya al-qurʾāniyya: al-Bunya wa-s-siyāq“, in: Journal of Islamic Ethics 5 (2021), 
S. 8–36, hier S. 18–27.

20 Vgl. M. Ashraf Adeel, Epistemology of the Quran: Elements of a Virtue Approach to 
Knowledge and Understanding, Cham 2019, S. 47.

Sara Rahman

420

https://doi.org/10.5771/9783748932727-413 - am 12.01.2026, 03:14:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932727-413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


idea can be effectively conveyed by the term “conscience” if the object 
of conscience transcends it.21

In diesem Sinne erscheint es adäquat, den Terminus taqwā mit ‚Gottesbe­
wusstsein‘ zu übersetzen, wohl wissend, dass auch diese Übersetzung nicht 
den gesamten Bedeutungshorizont des Begriffes umschließt. Solch ein von 
Abraham eingefordertes Verständnis der Lebensführung befähigt nun das 
Individuum auf der Ebene Mensch–Welt, für bestimmte Überzeugungen 
und Prinzipien einzustehen, entlang dieser Prinzipien nach Wahrheitser­
kenntnis zu streben sowie das eigene Leben nach göttlicher Maßgabe in 
tugendhafter und spiritueller Weise zu bewältigen. Dies wird in weiterer 
Folge anhand der diskursiven Auseinandersetzung Abrahams mit seinen 
Mitmenschen deutlich.

Der Dialog zwischen Abraham und seinem Volk

Abrahams diskursive Auseinandersetzung mit seinen Mitmenschen wird 
im Koran an diversen Stellen aus unterschiedlichen Perspektiven und 
mit verschiedenen Bedeutungsschwerpunkten wiedergegeben.22 Die im 
Folgenden untersuchte Passage der Sure 21, Verse 51–67, gibt den Dialog 
besonders ausführlich wieder und erlaubt daher einen Einblick darin, wie 
der Koran anhand der Erzählung von Abraham als mit einer göttlichen 
Botschaft beauftragter Prophet die Themen Alterität und Differenz verhan­
delt. Die Passage beginnt mit der Aussage:

Wir gewährten vordem Abraham sein Denkvermögen (rušd), und Wir 
wussten Bescheid über ihn. (Koran 21:51)

Für den hier verwendeten Ausdruck rušd, der zum Teil auch mit ‚Recht­
schaffenheit‘ und ‚richtige Einsicht‘ übersetzt wird, scheint es ebenfalls 
keine adäquate Übertragung ins Deutsche zu geben, denn im Arabischen 
lassen sich unterschiedliche Bedeutungsdimensionen finden: So kann rušd 
übersetzt werden mit ‚Vernunft‘, ‚Mündigkeit‘ oder ‚Reife‘. In Vers 2:256 
wird der Begriff als Antipode zum Begriff ġayy (‚Irrweg, Verirrung‘) ver­
wendet, der dem koranischen Verständnis nach immer dann eingeschla­
gen wird, wenn ein Mensch sich trotz der Erkenntnis des Wahren und 
Richtigen zum Handeln gegen die eigenen Überzeugungen und Prinzipi­
en verleiten lässt und diese zugunsten seiner Triebfedern und Neigungen 

4.

21 Fazlur Rahman, Major Themes of the Qurʾan, Chicago/London 2009, S. 29.
22 Vgl. hierzu z. B. Koran 6:74, 43:26–28, 60:4.

Koranische Erzählungen als Praxisfelder einer koranischen Ethik

421

https://doi.org/10.5771/9783748932727-413 - am 12.01.2026, 03:14:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932727-413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


aufgibt.23 Der Terminus rušd wird im Koran aber auch im Kontext der 
Mündigkeit verwendet, insofern er eine Entwicklungsstufe der geistigen 
Reife markiert, in der das Individuum Verantwortung für eine eigene 
selbstbestimmte Lebensführung übernehmen und sich reflexiv über die 
Konsequenzen seiner Handlungen bewusst werden kann.24 Laut dem zi­
tierten Vers gewährt Gott Abraham nun als Antwort auf seine im vorigen 
Abschnitt geschilderten Bemühen zur Wahrheitssuche rušd, d. h., er segnet 
ihn mit der nötigen Besonnenheit, um die wahrgenommene Welt kraft 
seiner Vernunft differenziert beurteilen zu können und sein Handeln nach 
den als richtig und wahr erkannten und anerkannten Maßstäben zu lei­
ten und richten.25 Sodann setzt Abrahams Dialog mit seinem Volk und 
seinem Vater ein:

Da er zu seinem Vater und seinem Volke sprach: „Was sind das für 
Bildwerke, denen ihr so ergeben seid?“ (Koran 21:52)

Obwohl Abraham von der Ablehnungswürdigkeit des Götzendienstes 
überzeugt ist, bringt er das hier noch nicht zum Ausdruck. Vielmehr be­
gegnet er seinen Mitmenschen, und so auch seinem Vater, mit einer Frage, 
deren Antwort er wohl kennt, ist er doch aufgewachsenen inmitten jener 
polytheistischen Gesellschaft und kennt bestens ihre Glaubensweisen und 
die Motive ihres Handelns. Vielmehr scheint die Frage eine pädagogische 
Funktion zu haben: Sie soll ihre Adressaten zum Nachdenken anregen 
sowie dazu, das eigene Handeln zu reflektieren und sich auf diese Weise 
über den eigenen Standpunkt bewusst zu werden.

Für den deutschen Pädagogen Alfred Petzelt (gest. 1967) stellt die Fra­
ge das alle pädagogischen Prozesse determinierende und konstituierende 
Prinzip dar und folglich die Grundbedingung für die Selbsttätigkeit des 
Menschen.26 Über das fragende Subjekt sagt er: „Indem es fragt, sucht 
es Ordnung des Tatsächlichen. Wenn es fragen muß, sucht es nach Gülti­

23 Ableiten lässt sich diese Bedeutungsebene sowohl aus der arabischen Sprache 
selbst als auch aus dem Koran. Siehe hierzu almaany.com/ar/dict/ar-ar/ يوغ , letzter 
Abruf 28.9.2020, sowie Koran 7:146, 7:175, 15:42.

24 Siehe hierzu z. B. Koran 4:6.
25 Vgl. ar-Rāzī, Mafātīḥ al-ġayb, Bd. 13, S. 34 f. Siehe hierzu auch almaany.com/ar/dic

t/ar-ar/ دشر , letzter Abruf 25.4.2022.
26 Vgl. Thomas Mikhail, Bilden und Binden: Zur religiösen Grundstruktur pädagogisch­

en Handelns, Frankfurt am Main 2009, S. 207 f.

Sara Rahman

422

https://doi.org/10.5771/9783748932727-413 - am 12.01.2026, 03:14:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://almaany.com/ar/dict/ar-ar/غوي
http://almaany.com/ar/dict/ar-ar/غوي
http://almaany.com/ar/dict/ar-ar/رشد,
http://almaany.com/ar/dict/ar-ar/رشد,
http://almaany.com/ar/dict/ar-ar/رشد,
http://almaany.com/ar/dict/ar-ar/رشد,
https://doi.org/10.5771/9783748932727-413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


gem.“27 Denn fragen bedeutet „Eindeutigkeiten suchen“.28 Dabei kommt 
der erziehenden Person die Aufgabe zu, die zu Erziehenden dabei zu 
begleiten, Fragwürdiges sehen zu lernen und ihnen den Weg zur docta 
ignorantia zu ebnen:29 „Damit wird die Lehrerfrage zur Aufgabe, Probleme 
sehen zu lassen, sie zu zeigen, sie aus dem Lehrgut entspringen zu lassen, 
damit der Schüler sie fasse und seine Frageakte danach formuliere.“30 Folgt 
man dieser pädagogischen Bestimmung der Frage, so ist Abrahams Frage 
darauf angelegt, einen Denkprozess zu initiieren, der seine Mitmenschen 
zur kognitiven Selbstständigkeit anregt. Denn wie der nächste Vers zeigt, 
begründet seine Zuhörerschaft ihr Handeln keineswegs selbstbestimmt:

Sie sprachen: „Wir fanden, dass unsere Väter sie anbeteten.“ (Koran 
21:53)

Abrahams Leute begründen nun also ihren Götzendienst damit, dass ihre 
Vorväter auch schon Skulpturen und Figuren verehrt haben. Ihr Argu­
ment ist also, dass der Götzendienst ein Brauchtum darstellt und dass die­
ser auch weiterhin tradiert werden soll. In weiterer Folge bringt Abraham 
seine Ablehnung gegenüber dieser unhinterfragten Übernahme von Sitten 
und Bräuchen zum Ausdruck:

Er sprach: „Wahrlich, ihr selbst sowohl wie eure Väter seid in offenba­
rem Irrtum gewesen.“ (Koran 21:54)

Abraham klärt nun seine Zuhörerschaft darüber auf, dass ihre Vorväter 
in der Anbetung von Götzen einen Irrtum begangen haben und dass sie 
diesen Irrtum weiter tradieren, wenn sie diesen Brauch einfach fortsetzen. 
Dabei lässt ihre Antwort nun vermuten, dass sie zumindest verunsichert 
sind ob Abrahams Ablehnung:

Sie sprachen: „Bringst du uns die Wahrheit oder gehörst du zu denen, 
die Scherz treiben?“ (Koran 21:55)

27 Alfred Petzelt, Von der Frage: Eine Studie zum Begriff der Bildung, Freiburg 1957, 
S. 49.

28 Ders., Grundzüge systematischer Pädagogik, neu hrsg. von Thomas Mikhail und Jörg 
Ruhloff, Freiburg 2018, S. 191.

29 Vgl. ebd., S. 199.
30 Ebd., S. 200.

Koranische Erzählungen als Praxisfelder einer koranischen Ethik

423

https://doi.org/10.5771/9783748932727-413 - am 12.01.2026, 03:14:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932727-413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Seine Zuhörerschaft hält Abrahams Vorstoß demnach für einen möglichen 
Scherz, woraufhin er ihnen eine Antwort liefert:

Er sagte: „Nein, euer Herr ist der Herr der Himmel und der Erde, Der 
sie erschuf. Und ich bin einer, der dies bezeugt.“ (Koran 21:56).

Abrahams Antwort soll seine Erkenntnis zum Ausdruck bringen, dass der 
einzige für ihn anbetungswürdige Gott jener ist, der Macht hat über Him­
mel und Erde, da er es ist, der sie erschaffen hat und sie erhält, während 
die von seinem Volk verehrten Götzen keinerlei Macht besitzen. Diese 
Bezeugung Abrahams, so lässt sich aus den kommenden Versen ableiten, 
dürfte seine Zuhörerschaft jedoch nicht überzeugt haben. Der Fortgang 
der Erzählung illustriert nun die Strategie Abrahams, mit der er die Ver­
nunft und das logische Denkvermögen seiner Mitmenschen zu adressieren 
versucht:

„Und ich werde, bei Gott, eure Götzen überlisten, wenn ihr ihnen den 
Rücken gekehrt habt.“ Und er zerschlug sie in Stücke, ausgenommen 
des Größten von ihnen. Vielleicht würden sie zu ihm zurückkehren. 
Sie sagten: „Wer hat unseren Göttern dies angetan? Er muss wahrlich 
ein Frevler sein.“ Sie sagten: „Wir hörten einen jungen Mann von 
ihnen reden; Abraham heißt er.“ Sie sagten: „So bringt ihn vor die Au­
gen der Menschen, damit sie das bezeugen.“ Da fragten sie ihn: „Hast 
du unseren Göttern das angetan, Abraham?“ Er antwortete: „Das hat 
wohl ihr Größter da getan. Fragt sie, wenn sie sprechen können!“ Da 
wandten sie sich einander zu und sagten: „Ihr selber seid wahrhaftig 
im Unrecht.“ Dann änderten sie ihren Sinn: „Du weißt doch, dass sie 
nicht sprechen können.“ Er sagte: „Verehrt ihr denn statt Gott das, 
was euch weder den geringsten Nutzen bringen noch euch schaden 
kann? Pfui über euch und über das, was ihr anstelle von Gott anbetet! 
Bedient ihr euch denn nicht des Verstandes (a-fa-lā taʿqilūn)?“ (Koran 
21:57–67)

Abraham nutzt eine Gelegenheit, in der er ungestört mit den Skulpturen 
verfahren kann, und zerstört diese bis auf die größte und scheinbar mäch­
tigste von ihnen. Als sein Volk das Ergebnis sieht, wird gemutmaßt, dass 
Abraham der Täter sein könnte. Als sie ihn dann zur Rede stellen, versucht 
Abraham noch ein weiteres Mal, an die Vernunft seiner Mitmenschen zu 
appellieren: Er bezichtigt die große, unversehrte Skulptur, die anderen in 
Scherben geschlagen zu haben. Denn eine Gottheit, so sein Argument, 
wird wohl problemlos dazu in der Lage sein, solch eine Tat zu vollbringen. 
Abrahams Intention ist dabei, sein Volk davon zu überzeugen, dass es der 
Vernunft zuwiderläuft, leblose Götzenfiguren anzufertigen und sie dann 

Sara Rahman

424

https://doi.org/10.5771/9783748932727-413 - am 12.01.2026, 03:14:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932727-413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


als Gottheit zu verehren, denn diese haben keine Macht über Himmel 
und Erde sowie über Leben und Tod. Denn wenn sie noch nicht einmal 
dazu in der Lage sind, die anderen kleineren Skulpturen zu zerstören, 
wie sollen sie dann den Menschen Schaden zufügen oder ihnen Nutzen 
bringen? Abraham versucht also, den Leuten die Eigenschaften einer an­
betungswürdigen Gottheit zu veranschaulichen, d. h. jene Kriterien, die 
ihn bereits zuvor in seinem Erkenntnisprozess geleitet haben: Gott muss 
erhaben sein über alles von ihm Erschaffene, er muss allgegenwärtig sein, 
und er muss die Macht haben, dem Menschen zu nutzen oder zu schaden. 
Weil Abrahams Zuhörerschaft noch nicht gewillt ist, diese Kriterien als die 
einzig wahren und gültigen anzunehmen und auch bei der Beurteilung 
der Anbetungswürdigkeit ihrer Gottheiten anzuwenden, unternimmt er 
durch eine List einen letzten Versuch, sie davon zu überzeugen, dass sie 
sich auf einem Irrweg befinden.

Abrahams Handlung sollte dabei nicht als Akt der böswilligen Zerstö­
rung verstanden werden; vielmehr dient sie der Veranschaulichung seiner 
Argumentation.31 Ginge es Abraham nämlich lediglich um die Vernich­
tung der falschen Gottheiten, so würde er sie ausnahmslos alle zerstören. 
Dass aber gerade die größte und mächtigste aller Skulpturen unversehrt 
bleibt, zeigt Abrahams Absicht, seinen Leuten noch ein letztes Mal am 
praktischen Beispiel die Irrationalität ihrer Annahmen zu vergegenwärti­
gen. Und wie in Vers 64 ersichtlich wird, gelingt ihm dies zunächst auch, 
denn seine Mitmenschen werden durch diese Aktion zum Nachdenken an­
geregt. Allerdings währt die Einsicht nicht lange, denn sein Volk ist nicht 
gewillt, von den tradierten Bräuchen und Riten abzulassen, auch wenn die 
Vernunft diesen Handlungen widersprechen mag. Abraham bedient sich 
nun daher der rhetorischen Frage als persuasives Stilmittel und fragt, ob 
sie denn wirklich etwas verehren und anbeten wollen, das weder Nutzen 
für den Menschen bringt noch in der Lage ist, ihm zu schaden, und dies, 
obwohl sie selbst anerkennen mussten, dass ihre Götzen als Gottheit zu 
disqualifizieren sind. Darauf, dass sie nun trotz der erkannten Wahrheit zu 
ihrem alten Aberglauben zurückkehren, reagiert Abraham mit Missgunst 

31 In keinster Weise kann daraus eine Rechtfertigung abgeleitet werden, von Men­
schen verehrte Bauwerke und Heiligtümer zu zerstören. Denn zum einen ist 
Abraham ein von Gott auserwählter Prophet und handelt als solcher, wenngleich 
umstritten ist, ob er zu diesem Zeitpunkt von Gott bereits die Offenbarung 
erhalten hat und daher von seiner Prophetenschaft wusste; vgl. hierzu ar-Rāzī, 
Mafātīḥ al-ġayb, Bd. 22 S. 151f. Und zum anderen hat der Überlieferung nach – 
bis auf Moses in einer einmaligen Aktion, das ‚goldene Kalb‘ betreffend – kein 
Prophet derartige Heiligtümer zerstört, worauf der Koran in Vers 20:97 anspielt.

Koranische Erzählungen als Praxisfelder einer koranischen Ethik

425

https://doi.org/10.5771/9783748932727-413 - am 12.01.2026, 03:14:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932727-413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


und Ablehnung. Der hier mit ‚Pfui‘ übersetzte Ausdruck uff ist als ein Zei­
chen des Unmuts und der Unzufriedenheit zu deuten.32 Sodann stellt er 
eine letzte rhetorische Frage, ob sie denn nicht ihren Verstand betätigen, 
also nicht zur Vernunft kommen mögen, denn ihre Überzeugungen und 
Handlungen laufen jeder vernünftigen Betrachtung zuwider.33 In den Ver­
sen 21:68–71, die hier nicht mehr zitiert wurden, endet die Erzählung 
dann damit, dass die Menschen Abraham bei lebendigem Leib verbrennen 
wollen, was Gott aber verhindert.

Pädagogische Überlegungen zur Abraham-Erzählung

Die zitierten Verse, die die diskursive Auseinandersetzung zwischen Abra­
ham und seinen Mitmenschen wiedergeben, können erst vor dem Hinter­
grund der göttlichen Botschaft, die Abraham seinem Volk überbringt, 
adäquat und in ihrem Bedeutungszusammenhang ausgedeutet werden. 
Denn das, was Abraham von seiner Zuhörerschaft fordert, ist zunächst 
nach rationalen Maßstäben zu beurteilen. Es geht also um die Frage, ob 
das Festhalten an tradierten Handlungen und Riten mit der Vernunft zu 
vereinbaren ist. Abraham appelliert dabei ausdrücklich gegen eine blinde 
Übernahme von Sitten und Bräuchen und fordert sein Volk auf, über 
die Sinnhaftigkeit ihrer Überzeugungen zu reflektieren und sich der Kon­
sequenzen ihrer Handlungen bewusst zu werden. Erst wenn dieser Reflexi­
onsprozess einsetzt, werden sie in der Lage sein, zu erkennen, dass ihre 
vermeintlichen Gottheiten in Wahrheit gar keine sind. Denn, so impliziert 
Abrahams Argumentationsstruktur, es gibt sehr wohl eine konsensuale 
Vorstellung zwischen Abraham und seinen Mitmenschen darüber, wie 
eine Gottheit zu sein hat und welche Eigenschaften Gott zugesprochen 
werden: 1. Gott muss erhaben sein über alles von ihm Erschaffene, 2. er 
muss allgegenwärtig sein, 3. er muss die Macht haben, dem Menschen zu 
nutzen oder zu schaden.

Ausgehend von diesen miteinander geteilten Kriterien versucht Abra­
ham, erst auf verbaler Ebene, dann praktisch veranschaulicht durch eine 
List, seiner Zuhörerschaft zu vermitteln, dass ihre Überzeugungen und 
Handlungen ihre eigenen Kriterien an eine Gottheit konterkarieren. Die 
dialogische Form der Gesprächsführung erinnert dabei an die sokratische 

5.

32 Siehe hierzu almaany.com/ar/dict/ar-ar/ فا , letzter Abruf 3.5.2021.
33 Vgl. Ibn Kaṯīr, Tafsīr al-Qurʾān al-karīm, ed. von Sāmī b. Muḥammad as-Salāma, 8 

Bde., Riad: Dār Ṭība, 1999; ar-Rāzī, Mafātīḥ al-ġayb, Bd. 22, S. 155–160.

Sara Rahman

426

https://doi.org/10.5771/9783748932727-413 - am 12.01.2026, 03:14:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://almaany.com/ar/dict/ar-ar/اف
http://almaany.com/ar/dict/ar-ar/اف
https://doi.org/10.5771/9783748932727-413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Mäeutik,34 d. h. an die sogenannte ‚Hebammenkunst‘, die als Kunst der 
pädagogischen Führung einen Lernprozess beim Adressaten einleiten soll. 
Sie zielt darauf ab, durch geeignete Fragen den Lernenden zu ermögli­
chen, sich ihrer Irrtümer selbstreflexiv bewusst zu werden und so zu einer 
höheren Erkenntnis zu gelangen; die Lernenden sollen somit ihre eigene 
Einsicht quasi ‚gebären‘. Die sokratische Form der Gesprächsführung ist 
daher von einer dogmatischen Methode streng zu unterscheiden, in der 
bloß das Ergebnis vermittelt wird, nicht aber der Erkenntnisprozess selbst. 
Ihr charakteristisches Merkmal ist somit das Bemühen um Erkenntnis, 
nachdem das eigene Nichtwissen erkannt und anerkannt wird. Dies ist al­
lerdings erst möglich, wenn die Lernenden ihre bisherigen Vorstellungen, 
Ideen und Konzepte hinterfragen und ihnen bewusst wird, dass diese nicht 
der Wahrheit entsprechen (können), sondern nur Scheinwissen darstellen. 
Dafür ist die Widerlegung unzureichend durchdachter Behauptungen, ins­
besondere untauglicher Definitionsvorschläge, durch den Gesprächsführer 
notwendig. Dadurch wird zunächst ein Zustand der Aporie, d. h. der Rat­
losigkeit, evoziert. In diesem Zustand leitet Sokrates seinen Gesprächspart­
ner dann nicht in abstrakte Themen, die den Zustand der Verwirrung ver­
stärken würden, vielmehr schärft er seine Beobachtungsgabe, beispielswei­
se durch hypothetische Beispiele oder Veranschaulichung. Der Erkenntnis­
prozess wird dann eingeleitet, wenn das selbstständige Denken angeregt 
wird; die Erkenntnis hat daher im lernenden Subjekt selbst zu entstehen 
und kann nicht von außen in den Gesprächspartner hineingetragen wer­
den. Ermöglicht werden soll dies durch die Überprüfung der Stimmigkeit 
eines von einem Dialogteilnehmer vertretenen Gesamtkonzepts.35

Diese Elemente der sokratischen Methode lassen sich in der zitierten 
Koranpassage klar identifizieren. Abrahams erste Frage, was denn diese 
Skulpturen und Bildwerke seien, die seine Landsleute ergeben anbeten, 
stellt er nicht aus Unwissenheit oder Neugier, denn er kennt bereits ihre 
Überzeugungen und auch jene seines Vaters allzu gut. Vielmehr soll diese 
erste, eröffnende Frage einen Selbstreflexionsprozess bei seiner Zuhörer­
schaft initiieren. Ihre Antwort auf seine Frage lässt das Scheinwissen, wel­

34 Platon, Theaitetos Griechisch/Deutsch, übers. und hrsg. von Ekkehard Martens, 
Stuttgart 2012, 148 e-151 d. Vgl. auch ebd., 161 e, wo die Bezeichnung maieutike 
techne verwendet wird.

35 Vgl. Hendrik Wahler, „Sokratische Methode – Sokratischer Dialog – Sokratisches 
Gespräch: Zur Anwendung in Philosophischer Praxis, Pädagogik und Psychothe­
rapie“, in: e-Journal Philosophie der Psychologie (2012), phps.at/texte/WahlerH1.pdf
, letzter Abruf 3.5.2021; Dieter Birnbacher/Dieter Krohn, Das sokratische Gespräch, 
Stuttgart 2002.

Koranische Erzählungen als Praxisfelder einer koranischen Ethik

427

https://doi.org/10.5771/9783748932727-413 - am 12.01.2026, 03:14:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://phps.at/texte/WahlerH1.pdf
https://doi.org/10.5771/9783748932727-413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
http://phps.at/texte/WahlerH1.pdf


chem sie aufsitzen, deutlich werden, denn sie sind nicht dazu imstande, 
eine plausible, der Vernunft zugängliche Begründung für ihr Handeln vor­
zubringen. Abraham macht ihnen dann deutlich, dass sie sich auf einem 
Irrweg befinden, wodurch erstmals ein Zustand der Verwirrung entsteht: 
Sie fragen ihn unsicher, ob er denn wirklich die Wahrheit sage oder ob 
er Scherze mit ihnen treibe. In weiterer Folge widerlegt Abraham ihre 
Annahmen auf argumentativer Ebene: Der einzig Anbetungswürdige ist 
jener, der Himmel und Erde erschaffen hat und Herr über sie ist, und 
nicht Gegenstände, die vom Menschen selbst errichtet und dann willkür­
lich zu Gottheiten erklärt werden. Denn, so Abrahams Argument, das von 
seiner Zuhörerschaft an sich auch geteilt wird, eine Gottheit hat mächtiger 
und größer zu sein als alles von ihr Erschaffene. Diese Gottheit muss 
auch die permanente Macht haben, dem Menschen nutzen oder schaden 
zu können, folglich muss sie in permanenter Beziehung zum Menschen 
stehen. All diese Kriterien erfüllen die von Abrahams Zuhörerschaft ver­
ehrten Gottheiten jedoch nicht. Abraham belässt es aber nicht bei dieser 
Klarstellung, sondern er bezieht auch selbst Position. Denn, wie eingangs 
festgehalten wurde, die Verinnerlichung des Konzepts der taqwā impliziert 
ja gerade, dass infolge der Anerkennung Gottes als alleiniger Schöpfer und 
Erhalter von Himmel und Erde der gläubige Mensch Stellung bezieht in 
der Welt und für die eigenen Überzeugungen einsteht.

Während die Antwort seiner Zuhörerschaft hier nicht mehr wiedergege­
ben ist, lässt sich aus dem weiteren Verlauf aber doch erschließen, dass 
die Frage nicht den gewünschten Erkenntnisprozess eingeleitet hat – der 
Dialog kommt hier also ins Stocken. Gerade weil aber der Erkenntnispro­
zess in der dialogischen Auseinandersetzung einsetzen soll, wird diese nun 
durch Abrahams List von Neuem angetrieben: Seine Zuhörerschaft soll 
nun ein weiteres Mal zum Hinterfragen ihrer Überzeugungen angeregt 
werden. Dabei bedient sich Abraham eines anschaulichen Beispiels, das 
unmittelbar den Erfahrungshorizont seiner Mitmenschen tangiert: Diesel­
ben Skulpturen, die von Menschen angefertigt wurden, wurden von einem 
Menschen zerstört. Insofern ist es der Mensch, der die Macht über sie 
hat. Er ist es, der sie ‚erschafft‘, indem er sie herstellt, und er ist es 
wiederum, der sie ‚tötet‘, indem er sie zerstört. Folglich können diese 
Skulpturen keine Gottheiten sein, denn eine Gottheit – so herrscht auf 
beiden Seiten des Gesprächs Einigkeit – ist durch Macht über die Schöp­
fung charakterisiert. In die gewünschte Aporie führt Abraham nun durch 
ein praktisches Beispiel, das seine Mitmenschen unmittelbar betreffen soll. 
Das gewünschte Resultat stellt sich auch zunächst ein, denn sie kehren in 
sich und gestehen sich ein, dass sie auf einem Irrweg waren. Sie erkennen 
daher ihr bisheriges Wissen als Scheinwissen. Jedoch, und das ist sowohl 

Sara Rahman

428

https://doi.org/10.5771/9783748932727-413 - am 12.01.2026, 03:14:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932727-413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


hier als auch in der sokratischen Methode in Platons Erzählungen ein 
zentrales Element: Das bisherige Scheinwissen als solches zu erkennen, 
reicht nicht aus, um einen dauerhaften Lernprozess einzuleiten. Vielmehr 
muss die innere Bereitschaft, die innere Haltung vorhanden sein, um das 
dekonstruierte Scheinwissen als solches auch anzuerkennen und sich in 
weiterer Folge auf die vom Gesprächsführer vorgebrachten Argumente, 
die zu einem neuen Erkenntnisgewinn führen sollen einzulassen, und das 
sowohl auf der Ebene des Verstandes als auch auf der des Herzens. Gerade 
zu Letzterem ist Abrahams Zuhörerschaft aber nicht gewillt, denn zu sehr 
sind sie auf der emotionalen Ebene mit ihren Skulpturen verbunden und 
zu wirkmächtig sind die Traditionen, Sitten und Bräuche, die ebenfalls 
auf einer affektiven Ebene ihre Wirkmacht entfalten.36 Abraham fordert 
sie jedoch implizit auf, den leichteren Weg der blinden Nachahmung 
zu verlassen zugunsten der rationalen Anstrengung, die das Tradierte hin­
sichtlich seines Wahrheitsgehalts und somit seiner Legitimation kritisch 
prüfen soll. Durch das Erkennen des Truges und der Unwahrheit, auf 
denen die Götzenverehrung beruht, wird es nun möglich, die emotiona­
le Bindung zu den Götzen zu überwinden zugunsten der Anerkennung 
und der Übernahme als wahr erkannter Überzeugungen. Diese eröffnen 
den Menschen einen neuen Weg, der es ihnen ermöglicht, sich an den 
einzig wahren Gott auf einer emotionalen Ebene zu binden.37 Abraham 
illustriert diesen seinen neuen Weg durch seine Bekundung und durch sei­
ne Zerstörung der Götzen, mit der er ausdrückt, dass sie ihm selbst nichts 

36 Vgl. Dieter Frey/Katja Mayr, „Einleitung: Psychologie der Rituale und Bräuche“, 
in: Psychologie der Rituale und Bräuche: 30 Riten und Gebräuche wissenschaftlich 
analysiert und erklärt, hrsg. von Dieter Frey, Berlin 2018, S. 1–9, hier S. 3–6.

37 39 Dass rationale Erkenntnis die Empfänglichkeit des Herzens gegenüber dem Er­
kannten evoziert und auf diese Weise eine emotionale Bindung zum Erkannten 
ermöglicht bzw. verstärkt, wird anhand einer weiteren koranischen Erzählung 
über Abraham besonders deutlich. In Vers 2:260 bittet Abraham Gott: „‚Mein 
Herr, lass mich sehen, wie Du die Toten wieder zum Leben bringst‘. Er sprach: 
‚Glaubst du denn nicht?‘ Er sagte: ‚Doch! Aber mein Herz soll beruhigt sein.‘“ Die 
sinnliche Wahrnehmung der Allmacht Gottes, die kaum beeindruckender veran­
schaulicht werden kann als durch die Wiederbelebung der Toten, sollte Abraham 
demnach in seiner Überzeugung weiter festigen und bestärken. Indem er Gottes 
Allmacht auf empirischem Wege erfährt, sollte sein Herz tiefere Ruhe und Frie­
den finden in der Hingabe zu Gott, so wie es in einer prophetischen Überliefe­
rung heißt: laysa l-ḫabar ka-l-muʿāyana, d. h. die Überlieferung ist ungleich der 
(unmittelbaren) Betrachtung; vgl. aṭ-Ṭabarī, Ǧāmiʿ al-bayān ʿan taʾwīl āy al-
Qurʾān, ed. von Maḥmūd Muḥammad Šākir und Aḥmad Muḥammad Šākir, Kai­
ro: Maktabat Ibn Taymiyya (Nachdruck von Dār al-Maʿārif), 2. Aufl., o.J., Bd. 5, 
S. 486.

Koranische Erzählungen als Praxisfelder einer koranischen Ethik

429

https://doi.org/10.5771/9783748932727-413 - am 12.01.2026, 03:14:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932727-413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


mehr bedeuten, er somit keinen emotionalen Bezug mehr zu diesen vom 
Menschen selbst hergestellten Gottheiten hat. Seine rhetorische Frage, ob 
sie sich denn nicht ihres Verstandes bedienen, impliziert seine Kenntnis 
darüber, dass sie sich gegen die Vernunft und für die Nachahmung der 
Tradition entschieden haben.

In der Struktur des wiedergegebenen Gesprächs wird allerdings auch 
eine Weiterentwicklung der sokratischen Methode sichtbar: Denn die Er­
zählung stellt an entscheidenden Stellen keinen Monolog dar, der von 
geschlossenen Fragen unterbrochen wird, so wie sie in den Werken Pla­
tons zu lesen ist.38 Vielmehr kommt es bei Abraham zu einer inhaltlichen 
Auseinandersetzung. Während bei Sokrates Irrwege und gedankliche Sack­
gassen vermieden werden, indem sie verbal vorweggenommen werden, 
stellen diese bei Abraham gerade das Kernelement des Erkenntnisweges 
dar. Insofern wird in die Vernunft und in die Fähigkeit des Dialogpartners 
vertraut, über richtig und falsch, wahr und unwahr zu urteilen. Voraus­
setzung hierfür ist allerdings die Bereitschaft, Erkenntnis auch wirklich ge­
winnen zu wollen. Im Dialog zwischen Abraham und seiner Zuhörerschaft 
wird deutlich, dass er diese als erkenntnisfähige Wesen anerkennt. Er führt 
keinen Monolog, in dem er ihnen die von ihm erkannte Wahrheit im 
Vorhinein präsentiert, sondern er fragt zunächst, hört ihnen zu, geht auf 
ihre Antworten ein, widerlegt ihre Annahmen, veranschaulicht und stellt 
schließlich klar.

Die Abraham-Erzählung als Ausdruck eines Alteritätsdiskurses – Eine 
hermeneutische Annäherung aus pädagogischer Perspektive

Die Möglichkeitsbedingung für den dargestellten Dialog, ohne die die 
gesamte diskursive Auseinandersetzung ins Leere laufen würde, stellt die 
konsensuale Vorstellung darüber dar, wie eine Gottheit zu sein hat und 

6.

38 Die Figur des Sokrates verhält sich an entscheidenden Stellen nicht dialogisch, 
sondern hält Monologe, die von geschlossenen Fragen unterbrochen werden. In­
sofern lässt Sokrates den Lernenden nicht die Freiheit, die Lösung zur gestellten 
Aufgabe selbst zu finden; vgl. Jutta Lütjen, Das Bildungswegmodell zur Rehabilitati­
on der sokratischen Mäeutik – Pädagogische und therapeutische Transformationsarbeit, 
Hamburg 2013, S. 353–355. Leonard Nelson, Die sokratische Methode, Göttingen 
1929, S. 18 f., hält fest: „Da steht es nun zunächst fest, daß die Lehrweise des 
Sokrates von Fehlern strotzt. Jeder intelligentere Gymnasiast beanstandet, daß 
Sokrates in den platonischen Dialogen an den entscheidenden Stellen Monologe 
hält und daß der Schüler fast nur ein Jasager ist […]“.

Sara Rahman

430

https://doi.org/10.5771/9783748932727-413 - am 12.01.2026, 03:14:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932727-413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


welche Eigenschaften Gott zugesprochen werden. Dieser Konsens bildet 
die Grundlage des gesamten Dialogs. Abraham und seine Zuhörerschaft 
teilen demnach die gleichen Prämissen, die es beiden Seiten grundsätzlich 
ermöglichen, ihre Annahmen betreffend Gott einer kritischen Überprü­
fung zu unterziehen. Und diese Prämissen sind – und das müssen sie auch 
sein – ihrer Vernunft zugänglich, denn eine andere gemeinsame Grundla­
ge der Verständigung gibt es zwischen ihnen nicht. Denn weder können 
sie auf Basis von Kultur, Tradition, Sitten und Bräuchen argumentieren – 
denn diese lehnt Abraham als Grundlage des Glaubens kategorisch ab – 
noch kann Abraham seinen Leuten auf spiritueller Ebene begegnen, denn 
sein Herz ist dem transzendenten Gott verbunden, während sie emotio­
nal den Skulpturen und Bildwerken verbunden sind. Insofern bildet der 
vernunftgeleitete Diskurs die alleinige von beiden Seiten anerkannte struk­
turelle Grundlage, auf der Verständigungs- und Verständnisprozesse über­
haupt möglich sind. Gerade aber die Verständigung auf Basis rationaler 
Argumente stellt für Abraham kein Hindernis oder gar einen Widerspruch 
zu seiner theologischen Botschaft dar – im Gegenteil: Er bedient sich 
explizit solch einer vernunftgeleiteten Verständigungsweise. Dies kann 
nun als Hinweis darauf gelesen werden, dass für Abraham die rationale 
Argumentationsweise seine theologische Botschaft affirmieren und in der 
Folge seine Zuhörerschaft zu jener Wahrheitserkenntnis führen soll, mit 
deren Verkündung er beauftragt ist.39

Inwieweit kann eine moderne Religionspädagogik von dieser Deutung 
nun profitieren? Zwar basiert die diskursive Auseinandersetzung über Gott 
zwischen Abraham und seinen Mitmenschen auf gemeinsamen Prämissen 
hinsichtlich der Vorstellungen über Gott, die den Diskurs erst ermögli­
chen. Von solchen gemeinsamen Prämissen kann heute in den von säku­
laren Prinzipien geleiteten Gesellschaften aber nicht mehr ausgegangen 
werden. Dass Abraham allerdings in einer Weise argumentiert, die der 
Vernunft seiner Zuhörerschaft zugänglich ist, lässt sich mit rezenten Dis­
kurstheorien aus der Postmoderne in Verbindung bringen.

Einen Ansatz für einen vernunftgeleiteten Diskurs über Werte und Prin­
zipien, die das demokratische Gemeinwesen in der Postmoderne betreffen, 

39 Dass die Mehrheit der islamischen Gelehrten zwischen dem 11. und dem 14. Jahr­
hundert der Ansicht war, dass Vernunft und Offenbarung einander keineswegs 
kontradiktorisch gegenüberstehen, sondern im Gegenteil einander resignifizie­
ren, zeigt anschaulich Anke von Kügelgen, „Muslimische Theologen und Philoso­
phen im Wett- und Widerstreit um die Ratio: Ein Thesenpapier zum Diktum der 
‚Vernunftreligion‘ Islam im 11.-14. Jahrhundert“, in: Asiatische Studien 3 (2010), 
S. 601–648.

Koranische Erzählungen als Praxisfelder einer koranischen Ethik

431

https://doi.org/10.5771/9783748932727-413 - am 12.01.2026, 03:14:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932727-413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


vertritt z. B. auch Jürgen Habermas in seiner Diskursethik, in der er der 
Religion eine wesentliche komplementäre Funktion in der säkularen Ord­
nung zuspricht:

Religiöse Überlieferungen leisten bis heute die Artikulation eines Be­
wusstseins von dem, was fehlt. Sie halten eine Sensibilität für Versag­
tes wach. Sie bewahren die Dimensionen unseres gesellschaftlichen 
und persönlichen Zusammenlebens, in denen noch die Fortschritte 
der kulturellen und gesellschaftlichen Rationalisierung abgründige 
Zerstörungen angerichtet haben, vor dem Vergessen. Warum sollte 
sie nicht immer noch verschlüsselte semantische Potentiale enthalten, 
die, wenn sie nur in begründende Rede verwandelt und ihres profanen 
Wahrheitsgehaltes entbunden würden, eine inspirierende Kraft entfal­
ten können?40

Vor dem Hintergrund dieser Fragestellung entwickelt Habermas ein post­
säkulares Lernmodell zwischen Vernunft und Religion, dessen Notwendig­
keit sich aus der folgenden Grundannahme ergibt: Der moderne, demo­
kratische Verfassungsstaat schöpft Habermas zufolge seine Legitimations­
kraft aus zwei Prinzipien: zum einen aus „der gleichmäßigen politischen 
Beteiligung der Bürger, die gewährleistet, dass sich die Adressaten der 
Gesetze zugleich als deren Autoren verstehen können“, zum anderen aus 
„der epistemischen Dimension von Formen einer diskursiv gesteuerten 
Auseinandersetzung, die die Vermutung auf rational akzeptable Ergebnisse 
begründen“.41 Ausgehend von diesen beiden Prinzipien definiert Haber­
mas nun die Rolle der Staatsbürger:innen aus einer gemeinsam ausgeübten 
Praxis der Selbstbestimmung heraus:

Die Bürger sollen sich, trotz ihres fortdauernden Dissenses in Fragen 
der Weltanschauung und der religiösen Überzeugung, als gleichbe­
rechtigte Mitglieder ihres politischen Gemeinwesens gegenseitig re­
spektieren; und auf dieser Basis staatsbürgerlicher Solidarität sollen 
sie in Streitfragen eine rational motivierte Verständigung suchen – sie 
schulden einander gute Gründe.42

Habermas argumentiert hier für die notwendige gleichberechtigte Partizi­
pation von säkularen und religiösen Bürger:innen im demokratischen Ge­

40 Jürgen Habermas, Zwischen Naturalismus und Religion: Philosophische Aufsätze, 
Frankfurt am Main 2019, S. 147.

41 Ebd., S. 126.
42 Ebd.

Sara Rahman

432

https://doi.org/10.5771/9783748932727-413 - am 12.01.2026, 03:14:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932727-413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


meinwesen der Postmoderne, das sich hinsichtlich gültiger Prinzipien und 
Werte in gleichberechtigten Aushandlungsprozessen zwischen allen Bür­
ger:innen ständig neu zu definieren hat. Erst dadurch kann gewährleistet 
werden, dass Bürger:innen unterschiedlicher Weltanschauungen und ideo­
logischer Orientierungen eine gemeinsame politische Identität entwickeln 
können, auf die der demokratische Verfassungsstaat zu seinem eigenen 
Erhalt angewiesen ist. Wenngleich die Prämissen, die Habermas’ Theorie 
zugrunde liegen, durchaus strittig sind – so etwa laut Charles Taylor die 
nicht nachvollziehbare Präsupposition einer epistemologischen Ungleich­
wertigkeit zwischen dem rationalen und dem religiösen zugunsten des 
rationalen Arguments43 –, so weist zumindest seine Forderung nach einem 
vernunftgeleiteten Diskurs in der öffentlichen Sphäre, in dem sich alle 
beteiligten Diskurspartner:innen ‚gute Gründe‘ schulden, eine funktionale 
Parallele zu der Art und Weise auf, wie Abraham laut dem Koran mit 
seinen Mitmenschen in Glaubensfragen argumentiert.

Denn solch ein Liefern von ‚guten Gründen‘, was Habermas als „ra­
tional motivierte Verständigung“ identifiziert, findet sich bei Abraham; 
allerdings – und hier scheitert dann der vernünftige Diskurs – waren sei­
ne Leute nicht gewillt, diese Gründe anzuerkennen, wenngleich sie ihre 
Gültigkeit gar nicht bestreiten. Vielmehr verlassen sie in dem Moment, in 
dem sie sich für das Festhalten an der Tradition entscheiden, den rational 
begründeten Diskursboden. Bis zuletzt hält Abraham allerdings an diesen 
Gründen fest, wenn er in Vers 21:67 fragt, ob sie sich denn nicht ihres 
Verstandes bedienen. Es liegt auf der Hand, dass Abraham als von Gott 
beauftragter Prophet in der diskursiven Auseinandersetzung keineswegs 
vom Primat des rationalen Arguments gegenüber dem religiösen ausgeht – 
so wie dies Habermas tut. Dass er sich in dieser Auseinandersetzung aber 
einer rationalen Argumentationsweise bedient, zeigt, dass das rationale 
Argument hier das religiöse resignifiziert und sich daher die Frage der 
epistemologischen Asymmetrie bei Abraham erst gar nicht stellt. Dennoch 
nimmt der Versuch einer rationalen Verständigung bzw. der Verständi­
gung auf Basis geteilter Prämissen eine Schlüsselfunktion in Abrahams 
Auseinandersetzung mit seinen Mitmenschen ein, da die Vernunft den 
gemeinsamen Verständigungsboden begründet, durch den ein konstrukti­
ver Diskurs erst möglich wird. Solch eine Betrachtungsweise scheint mit 
modernen Verständigungskonzeptionen im Einklang zu stehen. So erfüllt 

43 Vgl. Charles Taylor, „Für einen neuen Säkularismus“, in: Säkularismus neu denken: 
Religion und Politik in Zeiten der Globalisierung, hrsg. von Charles Taylor, Wien 
2010, S. 5–27, hier S. 15 f.

Koranische Erzählungen als Praxisfelder einer koranischen Ethik

433

https://doi.org/10.5771/9783748932727-413 - am 12.01.2026, 03:14:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932727-413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


auch bei Taylor der auf rationalen Argumenten gründende Diskurs im Na­
tionalstaat eine evidente Funktion: Er stellt im Sinne von John Rawlsʼ Idee 
des übergreifenden Konsenses den kleinsten gemeinsamen Nenner dar, 
der aus der Perspektive unterschiedlichster religiöser, philosophischer und 
moralischer Anschauungen unterstützt werden kann und durch den gesell­
schaftliche Verständigung auf konstruktivem Wege ermöglicht wird.44

Für die Religionspädagogik könnte daraus der Auftrag folgen, in be­
sonderer Weise die religiösen Ausdrucksfähigkeiten Heranwachsender zu 
schulen. Dies bedeutet, dass Schüler:innen sich zum einen mit den eige­
nen Glaubensüberzeugungen reflektiv auseinandersetzen, sodass sie befä­
higt werden, diese Glaubensüberzeugungen zum anderen anders- oder 
nichtgläubigen Mitmenschen begründet mitteilen zu können. Denn erst 
die Fähigkeit, den eigenen Standpunkt nachvollziehbar zu kommunizie­
ren, ermöglicht es, sich in der öffentlichen Sphäre einzubringen und an ge­
sellschaftlichen und politischen Entscheidungsprozessen teilzuhaben. Aber 
da in der öffentlichen Sphäre das Primat der rationalen Vernunft gilt, 
können religiöse Menschen in öffentlichen Diskursen erst dann Gehör 
finden, wenn es ihnen gelingt, ihre religiösen Positionen und Empfindun­
gen soweit wie möglich in eine Sprache zu übersetzen, die der rationalen 
Vernunft zugänglich ist. Erst dann wird Partizipation möglich. Der Reli­
gionsunterricht bietet einen geeigneten Rahmen, um diese Übersetzung 
religiöser Argumente in säkulare auf kreative Weise einzuüben.

Abschließende Betrachtung

Zusammenschauend lässt sich der Dialog zwischen Abraham und seinen 
Mitmenschen in doppelter Weise als Alteritätsdiskurs lesen: Zum einen 
behandelt die hier wiedergegebene Erzählung, wie die meisten Propheten­
erzählungen im Koran, die diskursive Auseinandersetzung zwischen einem 
Propheten, der von der Anbetungswürdigkeit eines einzigen transzenden­
ten Gottes überzeugt ist, und seinem Volk, die einem anderen Glauben 
anhängen. Zum anderen adressiert der Koran seinem Selbstverständnis 
nach auch eine nicht- bzw. andersgläubige Zuhörer- und Leserschaft. So­
mit bieten die hier dargelegten strukturellen und inhaltlichen Merkmale 
der untersuchten Erzählung eine pädagogische Perspektive darauf, wie der 

7.

44 Vgl. Charles Taylor, „Die Bedeutung des Säkularismus“, in: Sozialphilosophie und 
Kritik, hrsg. von Rainer Forst et al., Frankfurt am Main 2009, S. 672–696. Siehe 
dazu John Rawls, Political Liberalism, New York 2005.

Sara Rahman

434

https://doi.org/10.5771/9783748932727-413 - am 12.01.2026, 03:14:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932727-413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Koran das Thema Alterität zumindest an dieser Stelle diskursiv verhandelt. 
Diese Perspektive lässt sich in fünf Aspekte unterteilen:

1) Der Mensch wird im Koran als erkenntnisfähiges Subjekt anerkannt 
und angesprochen, das das rationale und intrinsische Potenzial besitzt, 
zwischen wahr und falsch zu unterscheiden. So erkennt Abraham seine 
Zuhörerschaft als erkenntnisfähige Wesen an und trachtet danach, sie auf 
der Grundlage von rationalen Argumenten zu einem Erkenntnisprozess 
zu bewegen. Die dem zugrunde liegende erkenntnistheoretische Annahme 
entspricht dem, was in sämtlichen Bildungstheorien spätestens seit der 
Aufklärung gemeinhin vorausgesetzt wird.45 Sie offenbart darüber hinaus 
deutliche Parallelen zu konstruktivistischen Lerntheorien, die davon aus­
gehen, dass Wissen im erkennenden Subjekt entsteht und Lernprozesse 
von Lehrpersonen daher immer nur angeregt werden können.46

2) Die Untersuchung der Erzählung legt eine pädagogische Grundstruk­
tur des Korans offen, innerhalb derer die Adressaten der göttlichen Bot­
schaft als Subjekt ihres eigenen Lernprozesses verstanden werden. Wissen 
bzw. Erkenntnis kann von außen nicht zugeführt, sondern immer nur an­
geregt bzw. von den Subjekten angeeignet werden. Es ist Abrahams Zuhö­
rerschaft, die die Richtigkeit und Plausibilität seiner Argumente erkennen 
und folglich anerkennen und sie deshalb dann kraft der Vernunft anneh­
men und mit dem Herzen affirmieren soll. Das kann Abraham nur anzu­
leiten versuchen; die Entscheidung über die Annahme oder Ablehnung 
seiner Botschaft, d. h. des Konzepts der taqwā, liegt aber ausschließlich bei 
den lernenden Subjekten. Diese Analyse erlaubt den Rückschluss, dass in 
der untersuchten Erzählung grundsätzlich eine sogenannte ‚Aneignungs­
didaktik‘ forciert wird, bei der die selbstgesteuerte und selbstverantworte­
te Aneignung von Wissen durch Lernende im Zentrum pädagogischer 
Prozesse steht. In dieser Form der Didaktik wird nach Karl Klement a) 
an bestehendes Vorwissen angedockt – und so greift Abraham die unter 
seinen Mitmenschen verbreiteten Glaubenstraditionen in der Tat bewusst 
auf; es werden b) problematische Bedeutungshorizonte artikuliert – und 
so argumentiert Abraham für die Untauglichkeit der Götzen als Gotthei­
ten und begründet dies mit den von seinem Volk weitgehend anerkann­
ten Anforderungen an eine anbetungswürdige Gottheit; und es laufen c) 

45 Siehe hierzu Marian Heitger/Angelika Wenger (Hgg.), Kanzel und Katheder: Zum 
Verhältnis von Religion und Pädagogik seit der Aufklärung, Paderborn/München 
1994.

46 Siehe hierzu Hans Mendl, „Konstruktivismus, pädagogischer Konstruktivismus, 
konstruktivistische Religionspädagogik: Eine Einführung“, in: Konstruktivistische 
Religionspädagogik: Ein Arbeitsbuch, hrsg. von dems., Münster 2005, S. 9–28.

Koranische Erzählungen als Praxisfelder einer koranischen Ethik

435

https://doi.org/10.5771/9783748932727-413 - am 12.01.2026, 03:14:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932727-413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Vergleichsprozesse zwischen vorhandenen subjektiven Vorstellungen und 
gesellschaftlich verfügbaren Bedeutungshorizonten ab – wofür Abrahams 
Erkenntnisweg ein anschauliches Beispiel darstellt.47

3) Der Koran lehnt dezidiert die blinde Nachahmung in Glaubensange­
legenheiten ab; vielmehr macht die dargelegte Erkenntnissuche Abrahams 
deutlich, dass es gerade kognitive Prozesse wie kritisches Hinterfragen, die 
Reflexion über natürliche Abläufe sowie die bewusste Formulierung wohl 
durchdachter Gottesvorstellungen sind, die Abrahams Erkenntnisprozess 
einleiten. Diese Prozesse sollten im Rahmen des Religionsunterrichts ge­
zielt angeregt und gefördert werden.

4) Die diskursive Auseinandersetzung in dieser Erzählung setzt einen 
gemeinsamen erkenntnistheoretischen Rahmen voraus, den Abraham mit 
seiner Zuhörerschaft teilt. Denn die interreligiöse Verständigung wird erst 
durch die Prämisse ermöglicht, dass die beiden Seiten eine gemeinsame 
Vorstellung davon teilen, durch welche Eigenschaften eine Gottheit cha­
rakterisiert wird. Wäre dies nicht der Fall, würde der Diskurs jeden Sinn 
verlieren. Dieser geteilte Begründungsboden ist zunächst kein spezifisch 
religiöser. Vielmehr basiert er auf konsensualen Grundannahmen, die aus 
der Vernunft abgeleitet werden können. Wenngleich in der von der säku­
laren Ordnung getragenen Postmoderne in religiösen Fragen nicht mehr 
von gemeinsam geteilten Prämissen ausgegangen werden kann, so lässt 
sich anhand der vorangegangenen Analyse doch zeigen, dass Abraham 
sich zur Verständigung einer Argumentationsweise bedient, der seine Zu­
hörerschaft aufgrund ihrer Vernunft zugänglich ist. Lernende dazu zu 
befähigen, ihre eigenen religiösen Gefühle und Überzeugungen soweit wie 
möglich in eine für anders- oder nichtgläubige Menschen verständliche 
Sprache zu übersetzen, erlaubt es ihnen, als religiöse Bürger:innen im 
habermas’schen Sinne an demokratischen Prozessen zu partizipieren und 
ihre Anliegen und Sichtweisen in der säkularen öffentlichen Sphäre einzu­
bringen.

5) Die Anregung von Erkenntnisprozessen erfolgt auf unterschiedlichen 
Ebenen: zum einen auf argumentativer, zum anderen auf veranschauli­
chender Ebene. Abraham bedient sich darüber hinaus unterschiedlicher 
rhetorischer Stilmittel, so etwa der reflexiven Frage, der rhetorischen Frage 

47 Vgl. Karl Klement, „Aneignungsdidaktik und Kompetenzorientierung: Didakti­
sche und methodische Gestaltung von Prozessen des Lehrens und Lernens in 
einem kompetenzorientierten Unterricht“, in: Weißt du noch oder tust du schon? 
Impulse aus Theorie und Praxis für die Weiterentwicklung von Kompetenzen an Schu­
len, hrsg. von Olivia De Fontana, Brigitte Pelzmann und Hildegard Sturm, Wien 
2016, S. 17–37.

Sara Rahman

436

https://doi.org/10.5771/9783748932727-413 - am 12.01.2026, 03:14:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932727-413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


und der gegenständlichen Veranschaulichung. Aus dem Vorangegangenen 
wird deutlich, dass Abrahams Bemühungen, seinen Mitmenschen seine 
Erkenntnisse darzulegen, als Überzeugungsarbeit verstanden werden kön­
nen, die scheitern kann und auch darf. Denn obwohl Abraham sich un­
terschiedlicher Methoden bedient, um seine Zuhörerschaft von seinem 
Standpunkt zu überzeugen, so gelingt ihm dies als Prophet letzten Endes 
dennoch nicht. Als Subjekte ihrer eigenen Lerntätigkeit tragen die von 
ihm Angesprochenen die alleinige Verantwortung für ihren Lernprozess.

Innerhalb der Islamischen Religionspädagogik stellt sich nun die span­
nende Aufgabe, zu untersuchen, inwieweit dieser Befund durch weitere 
koranische Erzählungen gestützt werden kann.

Literaturverzeichnis

Adeel, M. Ashraf, Epistemology of the Quran: Elements of a Virtue Approach to Know­
ledge and Understanding, Cham 2019.

Birnbacher, Dieter/Dieter Krohn, Das sokratische Gespräch, Stuttgart 2002.
Draz, Muhammad ʿAbd Allāh, The Moral World of the Qurʾan, London/New York 

2008.
Fischer, Wolfdietrich, Grammatik des Klassischen Arabisch, Wiesbaden 42006.
Frey, Dieter/Katja Mayr, „Einleitung: Psychologie der Rituale und Bräuche“, in: 

Psychologie der Rituale und Bräuche: 30 Riten und Gebräuche wissenschaftlich analy­
siert und erklärt, ed. von Dieter Frey, Berlin 2018, S. 1–9.

Habermas, Jürgen, Zwischen Naturalismus und Religion: Philosophische Aufsätze, 
Frankfurt am Main 2019.

Ḥamūdī, Hādī Ḥasan, Qaṣaṣ al-Qurʾān min ar-ramz ilā l-wāqiʿ: Dirāsa taḥlīliyya 
šāmila, Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyya, 2012.

al-Ḥillī, ʿAbd ar-Raḥmān, „Mafhūm at-taqwā wa-l-manẓūma al-aḫlāqiyya al- 
qurʾāniyya: al-Bunya wa-s-siyāq“, in: Journal of Islamic Ethics 5 (2021), S. 8–36,

al-Ḫūrī, Salīm Ǧibrāʾīl/Salīm Mīḫāʾīl Šaḥāda, Kitāb Āṯār al-adhār, 2 Bde., Beirut: 
al-Maṭbaʿa as-Sūriyya, 1877.

Heitger, Marian/Angelika Wenger (Hgg.), Kanzel und Katheder: Zum Verhältnis von 
Religion und Pädagogik seit der Aufklärung, Paderborn/München 1994.

Ibn Kaṯīr, Abū l-Fidāʾ Ismāʿīl b. ʿUmar, Tafsīr al-Qurʾān al-karīm, ed. von Sāmī b. 
Muḥammad as-Salāma, 8 Bde., Riad: Dār Ṭība, 1999.

———, Qiṣaṣ al-anbiyāʾ, ed. von Muṣṭafā ʿAbd al-Wāḥid, Mekka: Maktabat aṭ-Ṭālib 
al-Ǧāmiʿī, 1988.

Izutsu, Toshihiko, Ethico-Religious Concepts in the Qurʾan, Québec 2002.

Koranische Erzählungen als Praxisfelder einer koranischen Ethik

437

https://doi.org/10.5771/9783748932727-413 - am 12.01.2026, 03:14:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932727-413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Klement, Karl, „Aneignungsdidaktik und Kompetenzorientierung: Didaktische 
und methodische Gestaltung von Prozessen des Lehrens und Lernens in einem 
kompetenzorientierten Unterricht“, in: Weißt du noch oder tust du schon? Impulse 
aus Theorie und Praxis für die Weiterentwicklung von Kompetenzen an Schulen, hrsg. 
von Olivia De Fontana, Brigitte Pelzmann und Hildegard Sturm, Wien 2016, 
S. 17–37.

Lütjen, Jutta, Das Bildungswegmodell zur Rehabilitation der sokratischen Mäeutik: 
Pädagogische und therapeutische Transformationsarbeit, Hamburg 2013.

Mendl, Hans, „Konstruktivismus, pädagogischer Konstruktivismus, konstruktivisti­
sche Religionspädagogik: Eine Einführung“, in: Konstruktivistische Religionspäd­
agogik: Ein Arbeitsbuch, hrsg. von dems., Münster 2005, S. 9–28.

Mikhail, Thomas, Bilden und Binden: Zur religiösen Grundstruktur pädagogischen 
Handelns, Frankfurt am Main 2009.

Nelson, Leonard, Die sokratische Methode, Göttingen 1929.
Paul, Andreas, „Angst: eine evolutionsbiologische Perspektive“, in: Angst, Furcht 

und ihre Bewältigung, hrsg. von Gerhard Roth und Uwe Opolka, Oldenburg 
2003, S. 11–30.

Petzelt, Alfred, Grundzüge systematischer Pädagogik, neu hrsg. von Thomas Mikhail 
und Jörg Ruhloff, Lambertus, Freiburg 2018.

———, Von der Frage: Eine Studie zum Begriff der Bildung, Freiburg 1957.
Platon, Theätet Griechisch/Deutsch, übers. und hrsg. von Ekkehard Martens, Stutt­

gart 2012.
al-Qurṭubī, Abū ʿAbdallāh Muḥammad b. Aḥmad, Tafsīr al-Qurṭubī: al-Ǧāmiʿ li-

aḥkām al-Qurʾān, ed. von Aḥmad al-Bardūnī und Ibrāhīm Aṭfīš, 20 Bde., Kairo: 
Dār al-Kutub al-Miṣriyya, 21964.

Rahman, Fazlur, Major Themes of the Qurʾan, Chicago/London 2009.
———, „Some Key Ethical Concepts of the Qurʾān“, in: The Journal of Religious 

Ethics 11.2 (1983), S. 170–185.
Rawls, John, Political Liberalism, New York 2005.
ar-Rāzī, Faḫr ad-Dīn, Mafātīḥ al-ġayb, ohne Ed., 32 Bde., Beirut: Dār Iḥyāʾ at-Turāṯ 

al-ʿArabī, 31999.
aš­Šāfiʿī, Muḥammad b. Idrīs, at-Tawḍīḥ li-Šarḥ al-Ǧamīʿ aṣ-ṣaḥīḥ, ohne Ed., 36 Bde., 

Damaskus: Dār an-Nawādir, 2008.
aṭ-Ṭabarī, Muḥammad b. Ǧarīr, Ǧāmiʿ al-bayān ʿan taʾwīl āy al-Qurʾān, ed. von 

Maḥmūd Muḥammad Šākir und Aḥmad Muḥammad Šākir, 18 Bde., Kairo: 
Maktabat Ibn Taymiyya (Nachdruck von Dār al-Maʿārif), 2. Aufl., o.J.

Taylor, Charles, „Für einen neuen Säkularismus“, in: Transit 39 (2010), Säkularis­
mus neu denken: Religion und Politik in Zeiten der Globalisierung, hrsg. von Krzy­
sztof Michalski, S. 5–27.

–––––, „Die Bedeutung des Säkularismus“ in: Sozialphilosophie und Kritik, hrsg. von 
Rainer Forst et al., Frankfurt am Main 2009, S. 672–696.

Sara Rahman

438

https://doi.org/10.5771/9783748932727-413 - am 12.01.2026, 03:14:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932727-413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


von Kügelgen, Anke, „Muslimische Theologen und Philosophen im Wett- und 
Widerstreit um die Ratio: Ein Thesenpapier zum Diktum der ‚Vernunftreligion‘ 
Islam im 11.-14. Jahrhundert“, in: Asiatische Studien 3 (2010), S. 601–648.

Wahler, Hendrik, „Sokratische Methode – Sokratischer Dialog – Sokratisches Ge­
spräch: Zur Anwendung in Philosophischer Praxis, Pädagogik und Psychothera­
pie“, in: e-Journal Philosophie der Psychologie (2012), phps.at/texte/WahlerH1.pdf, 
letzter Abruf 3.5.2021.

az-Zamaḫšarī, Abū l-Qāsim Maḥmūd b. ʿUmar, al-Kaššāf ʿan ḥaqāʾiq at-tanzīl, ohne 
Ed., 4 Bde., Beirut: Dār al-Kitāb al-ʿArabī, 31986.

Koranische Erzählungen als Praxisfelder einer koranischen Ethik

439

https://doi.org/10.5771/9783748932727-413 - am 12.01.2026, 03:14:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://phps.at/texte/WahlerH1.pdf
https://doi.org/10.5771/9783748932727-413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
http://phps.at/texte/WahlerH1.pdf


https://doi.org/10.5771/9783748932727-413 - am 12.01.2026, 03:14:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932727-413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	1. Einleitung
	2. Suche nach der Einheit Gottes – Abrahams Erkenntnisweg
	3. Abrahams Botschaft an sein Volk
	4. Der Dialog zwischen Abraham und seinem Volk
	5. Pädagogische Überlegungen zur Abraham-Erzählung
	6. Die Abraham-Erzählung als Ausdruck eines Alteritätsdiskurses – Eine hermeneutische Annäherung aus pädagogischer Perspektive
	7. Abschließende Betrachtung
	Literaturverzeichnis

