
Ausgangspunkt und Zielbestimmung

 
 
 
 
 
 

Vor der Reise:

Das Denken der »Ei(ge)nen Welt«

Ausgangspunkt und Zielbestimmung

Die Insel Kiloland liegt im Süden der Azoren vor der afrikanischen
Westküste. Obwohl sie auf den ersten Blick wie eine ganz normale In-
sel anmutet, hat es mit ihr eine besondere Bewandtnis: Sie wurde erst
im Frühjahr 2000 »entdeckt« – und geriet prompt in die Schlagzeilen.
So berichtete etwa die »Süddeutsche Zeitung«, dass es auf Kiloland zu
Spannungen und gewalttätigen Auseinandersetzungen zwischen der
Mehrheit der Adonia und der Minderheit der Butonia gekommen sei
(vgl. Süddeutsche Zeitung vom 22.2.2000). Angesichts der bürger-
kriegsähnlichen Zustände, so der Bericht weiter, habe die Regierung
Kilolands die Vereinten Nationen zu Hilfe gerufen. Die Vereinten Na-
tionen wiederum hätten die Entsendung einer internationalen Friedens-
truppe beschlossen und der NATO sowie der Westeuropäischen
Union (WEU) ein entsprechendes Mandat erteilt. Aber wie der Zufall
es wollte, war die NATO zu diesem Zeitpunkt schon anderweitig en-
gagiert. Dies zumindest war der Wochenzeitung »DIE ZEIT« zu ent-
nehmen, die zu berichten wusste, dass der »Schurkenstaat« Yellowland
Südeuropa mit Massenvernichtungswaffen bedrohe und die ganze
Aufmerksamkeit des nordatlantischen Bündnisses für sich in An-
spruch nehme (vgl. Stelzenmüller 2000). Also habe die WEU nach Ab-
sprache mit der Allianz beschlossen, den Frieden auf Kiloland unter
Rückgriff auf NATO-Mittel im Alleingang wiederherzustellen.
     Die Meldungen bezüglich des ersten Einsatzes der europäischen
Militärorganisation waren widersprüchlich: Während in der »Süddeut-
schen Zeitung« zu lesen war, es seien zunächst 10.000 Soldaten zum

9

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S.   9- 26) T01_00 einleitung.p 313510636874

https://doi.org/10.14361/9783839400838-001 - am 14.02.2026, 21:51:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Vor der Reise: Das Denken der »Ei(ge)nen Welt«

Einsatz gekommen, berichtete »DIE ZEIT«, der Einsatz habe mit der
Offenbarungsfrage geendet, wer derzeit überhaupt in der Lage sei,
Soldaten zu stellen. Zudem, so »DIE ZEIT« weiter, sei es über den Al-
leingang der WEU zu schwerwiegenden Meinungsverschiedenheiten
im NATO-Rat gekommen. Besonders strittig seien dabei die Fragen
gewesen, ob der stellvertretende NATO-Oberbefehlshaber in Europa
im Falle einer Ausleihe an die WEU als »NATO-Einrichtung« gelte
und ob die NATO wegen des eigenen Einsatzes ein jederzeitiges
Rückrufrecht beanspruchen dürfe. Im Eifer dieser Wortgefechte geriet
das kaum entdeckte Kiloland wieder in Vergessenheit. Über den Ver-
lauf der Auseinandersetzungen zwischen den »Volksgruppen« wurde
an prominenter Stelle nie wieder berichtet, und auch das Schicksal ei-
ner kleinen Gruppe »europäischer Zivilisten«, die Gefahr gelaufen wa-
ren, zwischen die Fronten zu geraten, schien bis auf den heutigen Tag
keiner weiteren Meldung wert. Zudem darf angenommen werden, dass
von der Insel Kiloland – wie vom »Schurkenstaat« Yellowland – auch
in Zukunft nicht mehr allzu oft die Rede sein wird. Denn auch wenn
diese Insel zunächst wie eine ganz normale Insel anmutet, so existiert
sie nicht »wirklich«. Vielmehr stellen die ethnische Mehrheit der Ado-
nia und die ethnische Minderheit der Butonia, stellen Kiloland und
Yellowland nichts anderes als Konstruktionen dar – konstruiert für
eine gemeinsame Übung von NATO und WEU, die im Frühjahr 2000
unter dem Codenamen CMX/Crisex 2000 auf dem NATO-Intranet
Chronos »durchgespielt« wurde.
     Das »Krisenmanagement-Spiel« CMX/Crisex 2000 bringt die der-
zeitige Verfasstheit der Weltpolitik auf den Punkt. Auch die in seinem
Rahmen einmal mehr zu Tage getretenen Differenzen zwischen der
EU einerseits und den USA andererseits passen ins Bild der neuen
Unübersichtlichkeit, die Benedict Anderson als »New World Disor-
der« (Anderson 1992) bezeichnet hat und in der um nicht weniger als
um eine neue Weltordnung gerungen wird. Den letzten Fixpunkt der
nun schon über zehn Jahre währenden Ordnungssuche stellt »1989«
dar – eine Zahl, die freilich nicht ausschließlich der Fixierung eines
Zeitpunkts dient. Sie wird oft zur Bezeichnung des Prozesses verwen-
det, in dessen Zuge das Koordinatensystem der »alten Weltordnung«
seine Ordnungsfunktion schon auf Grund der Tatsache verloren habe,
dass eine seiner beiden Achsen, der real existierende Sozialismus,
schwächer geworden und schließlich zusammengebrochen sei. Damit

10

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S.   9- 26) T01_00 einleitung.p 313510636874

https://doi.org/10.14361/9783839400838-001 - am 14.02.2026, 21:51:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ausgangspunkt und Zielbestimmung

habe der Kapitalismus ebenso endgültig gesiegt, wie das durch ideolo-
gisch-politische Kriterien charakterisierte Prinzip der alten Ordnung
hinfällig geworden sei. An seine Stelle seien, so wollen es nicht nur die
Architektinnen und Architekten von CMX/Crisex 2000, zivilisato-
risch-kulturelle Konflikte getreten.
     Es ist aber nicht nur die angewandte Außen- und Sicherheitspolitik,
die zivilisatorisch-kulturelle Unterschiede als neuen (Un-)Ordnungs-
faktor der internationalen und globalen Politik ausgemacht hat. Die
Rede von der Wirkungsmacht kultureller Demarkationslinien findet
sich auch in einer Vielzahl (politik-)wissenschaftlicher Publikationen.
Ob Bassam Tibi (1995) den »Krieg der Zivilisationen« diagnostiziert
oder ob Francis Fukuyama (1995) von einem »Konflikt der Zivilisa-
tionen« spricht: die Idee eines neuen kulturellen Koordinatensystems
scheint sich insbesondere innerhalb der (Teil-)Disziplin der Interna-
tionalen Beziehungen großer Popularität zu erfreuen. Den entschei-
denden Impuls dürfte der Politikwissenschaftler Samuel Huntington
gegeben haben, der die neue Wirklichkeit der internationalen Bezie-
hungen in seinem Aufsatz »The clash of civilizations?« (Huntington
1993) ebenso apodiktisch wie öffentlichkeitswirksam auf den Punkt
brachte. Nach dem Ende des Kalten Krieges, so Huntington, sei dieje-
nige Bruchlinie wieder relevant geworden, die bereits um 1500 das
westliche vom orthodoxen Christentum sowie dem Islam getrennt ha-
be. Der »Samtene Vorhang der Kultur« habe den »Eisernen Vorhang
der Ideologie« ersetzt, der allerdings – wie die Entwicklungen in Jugo-
slawien gezeigt hätten – keineswegs buchstäblich »samten« sei: »As the
events in Yugoslavia show, it is not only a line of difference; it is also
at times a line of bloody conflict« (ebd.: 31). So sei abzusehen, dass
große Konflikte künftig entlang denjenigen kulturellen fault lines auf-
träten, die die großen Zivilisationen voneinander trennten.
     Wirft man einen Blick auf die neue globale (Un-)Ordnung, so hat es
den Anschein, als treffe Huntingtons Diagnose ins Schwarze. Denn es
ist nicht nur der Blick auf das ehemalige Jugoslawien, der sieht, dass die
neuen Bruchlinien tatsächlich kultureller Art sind; dass »die Kultur«
tatsächlich an die Stelle »der Ideologie« getreten ist. Auch anderswo
auf der Welt scheint diese Diagnose die objektiv richtige zu sein. Sei es
an der indisch-pakistanischen Grenze, sei es in Indonesien, sei es im
Sudan oder sei es in Nigeria: täglich scheinen kulturelle Identitäten
entlang blutigen Konfliktlinien »aufeinanderzuprallen«. So nimmt es

11

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S.   9- 26) T01_00 einleitung.p 313510636874

https://doi.org/10.14361/9783839400838-001 - am 14.02.2026, 21:51:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Vor der Reise: Das Denken der »Ei(ge)nen Welt«

kaum Wunder, dass latente und manifeste Konflikte seit dem Ende
des Kalten Krieges zunehmend in kulturellen Begrifflichkeiten ge-
fasst werden – wobei das Vokabular von der scheinbar harmlosen
und wertneutralen Bezeichnung des »ethnischen Konflikts« bis hin
zur drastischen, Assoziationen an die Lingua Tertii Imperii (Klempe-
rer 1975) hervorrufenden Katachrese der »ethnischen Säuberung«
reicht.
     Gerade die Rede von »ethnischen Säuberungen« vermag den Ein-
druck, dass »wir« in einer Welt von »aufeinanderprallenden Kulturen«
leben, noch zu verstärken. Dennoch bleibt die Diagnose einer kultu-
rellen Fragmentierung der Welt nicht unumstritten: Die Ausführungen
Huntingtons haben eine breite Diskussion hervorgerufen. Zwar kann
von den Kritikerinnen und Kritikern der These vom clash of civiliza-
tions kein homogenes Bild gezeichnet werden – reichen die Erwartun-
gen doch von einem verstärkten internationalen bzw. interkulturellen
Austausch, d. h. von der Versöhnung, der Geselligkeit und der harmo-
nischen Reziprozität zwischen einzelnen Nationen und Kulturen, über
die tendenzielle bis hin zur vollständigen Auflösung kultureller Unter-
schiede im »globalen Dorf« der »Weltgesellschaft«. Was allerdings vie-
le, die der These vom »Kampf der Kulturen« skeptisch bis ablehnend
gegenüberstehen, zu einen scheint, ist der positive Bezug auf einen Be-
griff, dessen Popularität vom Stammtisch über die Nachrichtensen-
dung bis hin zum sozialwissenschaftlichen Seminar ihresgleichen sucht:
den Begriff der Globalisierung.
     Die diversen Bilder des Ausgleichs, der Vernetzung oder der »Ent-
grenzung«, die im Rahmen der Globalisierungsdebatte gezeichnet
werden, können ebensowenig überraschen wie das konflikthafte
Welt-Bild »aufeinanderprallender Kulturen« – schließlich sind Prozes-
se der Entgrenzung und des Ausgleichs auf den ersten Blick ebenso
evident wie solche der Fragmentierung. So hat es etwa in ökologischer
Hinsicht den Anschein, als sei mittlerweile offensichtlich geworden,
was mindestens zwei Generationen von Ökologiebewegten vergeblich
zu vermitteln suchten: dass sich Umweltprobleme weder auf national-
staatliche Territorien noch auf einzelne Kontinente beschränken las-
sen. Gleiches gilt für den Bereich der (elektronischen) Kommunika-
tion: Auch hier spekulierte der Medientheoretiker Marshall McLuhan
bereits zu Beginn der 1960er Jahre über das kommunikationsbedingte
Zusammenwachsen der Erde zum »globalen Dorf« (McLuhan 1962).

12

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S.   9- 26) T01_00 einleitung.p 313510636874

https://doi.org/10.14361/9783839400838-001 - am 14.02.2026, 21:51:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ausgangspunkt und Zielbestimmung

Aber erst heute, in den Zeiten von flat rates und start ups, wird sicht-
bar, »wie klein die Welt doch ist«.
     Am offensichtlichsten scheinen schließlich die ökonomischen For-
men globaler Vernetzung. Zumindest sind sie es, die am intensivsten
diskutiert werden – was damit zusammenhängen mag, dass die wirt-
schaftliche Globalisierung für Probleme verantwortlich gemacht wird,
deren Lösung bzw. Unlösbarkeit als besonders dringlich bzw. schmerz-
lich erachtet wird. Aber auch im Rahmen der Politik(-Wissenschaft)
geraten Prozesse der »Entgrenzung« und des »Zusammenwachsens«
zunehmend in den Fokus des Interesses. Der Politologe Werner Wei-
denfeld etwa hält in expliziter Opposition zu Huntington fest, dass ein
engeres Zusammenfinden der Kulturen sowie die Erstellung gemein-
samer Konfliktlösungsmechanismen ein bestimmendes Thema der
Agenda internationaler Politik seien (vgl. Weidenfeld 1999: 3). Dabei
gelte es darauf zu achten, »dass die unterschiedlichen Anpassungsge-
schwindigkeiten an die Globalisierungsprodukte nicht im Sinne von
Macht- und Dominanzinstrumenten missbraucht werden« (ebd.).
     Kurz: Interventionen gegen die These vom »Kampf der Kulturen«
werden überall dort artikuliert, wo es um mögliche Zukünfte politi-
scher, gesellschaftlicher und ökonomischer Welt-Ordnung geht. Aber
vielleicht kann der hoffnungsvolle Tenor, der die Einschätzungen
Weidenfelds kennzeichnet, als symptomatisch für diejenigen Positio-
nen gelten, die im Rahmen der sozialwissenschaftlichen bzw. soziolo-
gischen Debatten zum Tragen kommen. Dort scheint unter dem
Stichwort der Globalisierung weniger der »Kampf der Kulturen« als
vielmehr der »Ausgleich zwischen den Kulturen« antizipiert zu wer-
den (vgl. Nassehi 1998). Mit anderen Worten: Gerade die sozialwis-
senschaftlichen Beiträge sind vielfach durch die Hoffnung gekenn-
zeichnet, die Welt sei im Zuge der Globalisierung zu derjenigen »Ei-
nen Welt« zusammengewachsen, deren Bild (wenn auch als Provoka-
tion) bereits in den 1970er Jahren von den Ökologie- und »Dritte-
Welt«-Bewegungen gezeichnet wurde – oder zumindest durch die
Hoffnung, diese »Eine Welt« könne in nicht allzu ferner Zukunft
Wirklichkeit werden, wenn nur die Maxime »Global denken, lokal
handeln!« konsequent in die Tat umgesetzt werde.
     Doch so »schön« das Bild oder die Vision einer Welt, in der die
Kulturen im Dialog begriffen sind, auf den ersten Blick auch sein mag:
Es stellt sich die Frage, ob diejenigen, die Huntington vorwerfen, er

13

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S.   9- 26) T01_00 einleitung.p 313510636874

https://doi.org/10.14361/9783839400838-001 - am 14.02.2026, 21:51:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Vor der Reise: Das Denken der »Ei(ge)nen Welt«

lege kulturelle Arroganz an den Tag, wo »eigentlich« Verständnis und
Ausgleich herrschen sollten, letztlich über die Thesen des von ihnen
Kritisierten hinauskommen können. Damit sei nicht angedeutet, die
Kritikerinnen und Kritiker Huntingtons argumentierten nicht »bes-
ser« im Hinblick auf eine »aufgeklärte« Moral. Im Gegenteil: Ihre
Einwände beruhen meist auf den Grundsätzen einer universalistischen
Liberalität, die eine an partikularistischen, (national-)kulturellen Inte-
ressen orientierte Machtpolitik ausschließen und ihr die wohlwollende
Achtung anderer ethnischer Traditionen entgegensetzen möchte –
ganz im Sinne der Gleichheit und Freiheit aller Menschen.
     Wenn also die Frage gestellt wird, ob die Kritikerinnen und Kriti-
ker Huntingtons über die Thesen des von ihnen Kritisierten hinaus-
kommen können, dann nicht deshalb, weil ihnen eine Verfehlung hu-
manistischer Ansprüche unterstellt würde. Was ihnen hingegen unter-
stellt wird, ist das Folgende: Obwohl (oder, besser gesagt, gerade weil)
sie vor dem Hintergrund einer universalistisch-aufklärerisch-humani-
stischen Folie argumentieren, tun auch sie letztlich nichts anderes,
als essentialistische (National-)Kulturen zu verorten, d. h. an einen be-
stimmten, »eigenen« und »eigentlichen« Raum zu binden. Auch sie
unterstellen wie selbstverständlich die ontologische Existenz verschie-
dener Kulturen; auch sie gehen wie selbstverständlich davon aus, dass
die jeweilige »Kultur«, die jeweilige »Zivilisation« oder auch die jewei-
lige »Gesellschaft« eine ontologische Einheit darstellt: einen identitäts-
stiftenden, normativ stärker oder schwächer integrierten, letztlich aber
durch gesellschaftliche Gemeinschaft harmonisierten Zusammenhang.
Konzepte, die das Konstrukt gesellschaftlicher Gemeinschaft und In-
tegriertheit transportieren, können aber nicht dazu beitragen, (natio-
nal-)kulturelle Grenzen zu überwinden. Sie müssen im Gegenteil dazu
beitragen, kulturelle Demarkationslinien aufrechtzuerhalten – und
zwar insofern, als die Möglichkeit eines »kulturellen Konflikts« in die-
sem Konstrukt unter der Hand immer schon angelegt ist: »Wie die al-
ten Lobsänger der Rasse halten die gegenwärtigen Fanatiker der kultu-
rellen Identität den Einzelnen im Gewahrsam seiner Zugehörigkeit«
(Finkielkraut 1989: 111). Damit müssen sich die Konzepte des Aus-
gleichs zwischen den Kulturen letztlich als Bestandteil desjenigen Pro-
blems erweisen, das zu lösen sie angetreten sind.
     Vor diesem Hintergrund drängen sich nicht nur gegenüber dem
Konfliktszenario eines Samuel Huntington, sondern gerade auch ge-

14

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S.   9- 26) T01_00 einleitung.p 313510636874

https://doi.org/10.14361/9783839400838-001 - am 14.02.2026, 21:51:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ausgangspunkt und Zielbestimmung

genüber den »besseren«, auf Ausgleich bedachten Argumentationen
seiner Kritikerinnen und Kritiker zwei Fragen auf: Sollte die offen-
sichtliche Existenz unterschiedlicher politisch-kultureller Räume oder
Regionen, die vermeintlich natürliche Politische Geographie der Erde
also, tatsächlich die Stifterin einer gleichsam naturgegebenen Wahrheit
sein? Und zweitens: Stellen (National-)Kulturen tatsächlich selbstge-
nügsame Entitäten dar, ausgestattet mit gesellschaftlicher Gemein-
schaft und integriert durch spezifische kulturelle Deutungsmuster?
Diese Fragen drängen insbesondere dann auf, wenn in Betracht gezo-
gen wird, dass es sich ebensogut ganz anders verhalten könnte. Daher
sei an dieser Stelle gefragt: Wäre es nicht ebensogut möglich, dass die
vermeintlich natürliche Ordnung der internationalen Politik nicht per
se ist, sondern im Zuge der Verortung von Objekten und Identitäten
erst produziert wird – produziert wird als die vermeintlich natürliche
Wirklichkeit einer Welt, in deren Mittelpunkt entweder die universelle
Menschheit oder das partikulare »Eigene« steht, dessen Interessen es
gegenüber den »Anderen« zu sichern gilt? Anders gefragt: Wäre es
nicht ebensogut möglich, dass nicht bloß Kilo- und Yellowland Kon-
struktionen darstellen, die nicht sind, sondern erfunden wurden?
Wurden und werden nicht auch Deutschland und Frankreich immer
wieder aufs neue erfunden; wurden und werden nicht auch Amerika
und Europa immer wieder aufs neue (re-)produziert? Und stellt nicht
letzten Endes auch die Welt eine geographische Imagination dar, die
insofern durch ihre Bezeichnung bedingt ist, als schlicht nichts gedacht
werden kann, was vor seiner Bezeichnung von Bedeutung wäre?
     Der rhetorische Charakter all dieser Fragen soll erst gar nicht ge-
leugnet werden. Im Gegenteil: Das übergeordnete Ziel dieses Buches
besteht darin, den Glauben an die Natürlichkeit von Welt-Bildern im
allgemeinen und des neuen kulturellen Koordinatensystems im beson-
deren zu erschüttern – oder auch, diesen Glauben zu dekonstruieren.
Wenn nämlich tatsächlich nichts gedacht werden kann, was nicht
durch seine Bezeichnung bedingt wäre, dann muss bezweifelt werden,
dass die neue Ordnung kultureller Art ist. Denn dann können auch die
empirischen Evidenzen der (je nach Standpunkt) im Konflikt oder in
harmonischem Ausgleich begriffenen kulturellen Entitäten »den Ma-
kel jenes Privilegs der Bezeichnung vor der vermeintlich empirischen
Wahrheit, die selbst wiederum nur bezeichnet werden kann, nicht
loswerden« (Nassehi 1997: 191).

15

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S.   9- 26) T01_00 einleitung.p 313510636874

https://doi.org/10.14361/9783839400838-001 - am 14.02.2026, 21:51:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Vor der Reise: Das Denken der »Ei(ge)nen Welt«

     In diesem Kontext verfolgt das Buch ein weiteres Interesse. Dabei
handelt es sich um eine Auseinandersetzung mit der Problematik der
Geopolitik. Mit dieser Formel sei die Revitalisierung des Geopolitik-
begriffs bezeichnet, der zunächst im Historikerstreit und verstärkt seit
Ende der 1980er Jahre wieder in die Schlagzeilen zurückgekehrt ist.
Zwar mag die aktuelle Popularität dieses Begriffs, der auf Grund seiner
legitimierenden Funktion im Rahmen der nationalsozialistischen Blut-
und Boden-Ideologie nach dem Ende des Zweiten Weltkriegs zu-
nächst nicht weiter verwendet wurde, unterschiedliche Ursachen ha-
ben. Doch es ist anzunehmen, dass der vermeintlichen Ordnungsfunk-
tion der Vorsilbe »Geo« eine nicht unwesentliche Bedeutung zu-
kommt. Jedenfalls vermag es der Geopolitikbegriff in besonderem
Maße, jene scheinbar natürliche Ordnung und Orientierung zu sugge-
rieren, deren Dekonstruktion im Zentrum dieses Buches steht.
     Die deutsche fachwissenschaftliche Geographie hat diese Entwick-
lung zunächst weitgehend ignoriert bzw. schweigend zur Kenntnis
genommen. Auch die Vertreterinnen und Vertreter der Politischen
Geographie tun sich immer noch schwer, die Revitalisierung des Geo-
politikbegriffs öffentlichkeitswirksam zu kommentieren. Ihre Zurück-
haltung steht im Zusammenhang mit der nachkriegszeitlichen Vergan-
genheits-»Bewältigung«, die sich weit mehr an der Sicherung einer
(forschungs-)ökonomischen Zukunft als an einer offenen Auseinan-
dersetzung mit eben jener Vergangenheit orientierte. Eine besondere
Bedeutung kommt dabei den Bemühungen Carl Trolls und Peter
Schöllers zu, die »Politische Geographie als Teilgebiet der geographi-
schen Wissenschaft« von der »nationalsozialistischen Geopolitik« zu
trennen (Schöller 1957; Troll 1947). Durch diese Trennung war die Po-
litische Geographie lange Zeit nicht nur durch eine Ausblendung der
globalen Maßstabsebene, die mit der verfemten Geopolitik assoziierte
wurde, gekennzeichnet, sondern auch durch eine Negation ihres poli-
tischen Gehalts (vgl. Sandner u. Oßenbrügge 1992). Zwar entstanden
im Verlauf der 1980er Jahre einige Arbeiten, die diese Defizite insbe-
sondere durch Bezüge zur Friedens- und Konfliktforschung zu über-
winden versuchten. Insgesamt aber sind engagierte und kritische Bei-
träge, die sich in offener Auseinandersetzung mit dem Geopolitikbe-
griff den Feldern der internationalen und globalen Politik widmen,
eine Seltenheit geblieben.
     Hinter der politisch-geographischen Sprachlosigkeit verbirgt sich

16

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S.   9- 26) T01_00 einleitung.p 313510636874

https://doi.org/10.14361/9783839400838-001 - am 14.02.2026, 21:51:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ausgangspunkt und Zielbestimmung

nicht selten die Überzeugung, durch vornehme Zurückhaltung bzw.
lautes Schweigen bezüglich (disziplin-)politisch heikler Fragen könne
eine Art »politische Abstinenz« erzielt werden. Gerhard Sandner und
Jürgen Oßenbrügge (ebd.) zufolge zeichnete sich die deutsche Politi-
sche Geographie in der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts nicht zu-
letzt durch einen Rückzug auf die Position des (sozialtechnokrati-
schen) detached observer aus, der, gleichsam auf einem Feldherrenhü-
gel sitzend, die geographische Ordnung der Dinge objektiv erfasst,
ohne deren politische, soziale und ökonomische Voraussetzungen zu
bedenken. Allein – es stellt sich nicht nur die Frage, ob vornehme Zu-
rückhaltung bei Fragen der gesellschaftlichen Verhandlung von Wissen
und (politischer) Macht das Tor zu einem rein wissenschaftlichen und
apolitischen Reich öffnet. Es stellt sich auch die Frage, ob es einen frei-
schwebenden Hochsitz, von dem aus rein wissenschaftliche und ob-
jektive Erkenntnis zu erzielen wäre, überhaupt geben kann.
     Es ist im Sinne dieser Fragen, in dem das Buch (über eine Ausein-
andersetzung mit dem Geopolitikbegriff) auf eine erkenntnistheoreti-
sche Verunsicherung der Politischen Geographie und letztlich auf eine
Reformulierung der politisch-geographischen Forschungsstrategien
abzielt. Diesem Ziel liegt die Überzeugung zugrunde, dass es einer
Teildisziplin, die sich Politische Geographie nennt, gut zu Gesicht
stünde, den Zusammenhang von Macht und (geographischem) Wissen
nicht auszublenden und auch die Wirkungsmacht der eigenen Argu-
mentation zu reflektieren. Denn wissenschaftliches Sprechen, und da-
zu gehört auch lautes Schweigen, bedeutet immer auch, von einem be-
stimmten politischen Standpunkt aus zu argumentieren (und sei es
auch »nur« derjenige einer Negation des politischen Gehalts der »ei-
genen« Argumentation) – und damit zwangsläufig ein bestimmtes
Welt-Bild zu (re-)produzieren.
     Spätestens an dieser Stelle zeigt sich der Zusammenhang, der zwi-
schen einer Verunsicherung des disziplinären Diskurses der (Politi-
schen) Geographie und der übergeordneten Zielsetzung – einer De-
konstruktion der vermeintlichen Natürlichkeit geographischer Welt-
Bilder – besteht: Für die praktische Umsetzung der übergeordneten
Zielsetzung spielt es letztlich keine Rolle, ob die Verhandlung geogra-
phischer Imaginationen nun innerhalb oder außerhalb der fachwissen-
schaftlichen Geographie stattfindet. Denn die Verortung essentialisti-
scher Entitäten auf vermeintlich natürlicher Grundlage, sei sie nun

17

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S.   9- 26) T01_00 einleitung.p 313510636874

https://doi.org/10.14361/9783839400838-001 - am 14.02.2026, 21:51:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Vor der Reise: Das Denken der »Ei(ge)nen Welt«

(sicherheits-)politischer, (politik-)wissenschaftlicher, geographischer
oder »ganz alltäglicher« Art, führt immer dazu, dass kontingente lokale
Wirklichkeiten auf geographische Abstraktionen reduziert bzw. in
eine überschaubare Ordnung gebracht werden. Und zwar in eine
Ordnung, die vor dem Ordnen (in dieser Form) nicht bestanden hat –
und nicht zuletzt in eine Ordnung, die andere Ordnungen ausschließt
und andere Wahrheiten marginalisiert.
     Der letzte Satz macht noch einmal deutlich, was schon das Beispiel
Kiloland gezeigt hat: Geographische Imaginationen stellen keine be-
liebig zu pflückenden Blumen auf einer semantischen Spielwiese dar.
Im Gegenteil: »Wissen ist Macht – geographisches Wissen ist Welt-
macht« (zit. etwa in Brogiato 1998). Noch pointierter hat der französi-
sche Geograph Yves Lacoste den Zusammenhang zwischen Macht und
geographischem Wissen formuliert: »La géographie, ca sert, d’abord, à

3faire la guerre« (Lacoste 1985). Zwar vermag die Rhetorik von CMX/
Crisex 2000 den Anschein zu erwecken, als sei »la guerre«, der Krieg
also, im (sicherheits-)politischen Vokabular der EU mittlerweile durch
»die Krisenbewältigung« ersetzt worden. Euphemismen dieser Art
sollten aber nicht über den Zweck der Crisis Management Exercises
(CMX) hinwegtäuschen. Denn einige Monate nach der Entdeckung
Kilolands, auf der Herbsttagung der NATO-Außenminister im De-
zember 2000, wurde erneut deutlich, dass die EU anstrebt, Krisen
zukünftig in »eigener Verantwortung« zu bewältigen (vgl. Bergdoll
2000) und wohl auch potentielle »Kollateralschäden« in Kauf zu neh-
men.
     Auch wenn also die aktuelle Rede von der Wirkungsmacht kulturel-
ler Unterschiede im folgenden als die Rede von der Wirkungsmacht
kultureller Unterschiede entlarvt werden soll, so müssen doch eben-
falls die realen Effekte betrachtet werden, die diese Rede zeitigt. Die
Betrachtung dieser Realität des Diskursiven aber verführt förmlich da-
zu, der geplanten Dekonstruktion der geographischen Wirklichkeit
eine Bewegung der Rekonstruktion folgen zu lassen. Daher wird es im
folgenden letztlich auch darum gehen, dem konflikthaften Welt-Bild
eines Samuel Huntington ein anderes und wenn möglich besseres Bild
der Welt entgegenzusetzen. Dass es sich dabei nicht um dasjenige han-
deln kann, das von den auf kulturellen Ausgleich bedachten Kritike-
rinnen und Kritikern Huntingtons gezeichnet wird und in dessen ge-
dachter Mitte das »Idealsubstrat« (Diederichsen 2000) Mensch steht,

18

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S.   9- 26) T01_00 einleitung.p 313510636874

https://doi.org/10.14361/9783839400838-001 - am 14.02.2026, 21:51:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ausrüstung und Reiseroute

dürfte nach den bisherigen Ausführungen auf der Hand liegen. Dieses
Buch kann folglich als imaginative Reise gelesen werden: als Reise von
einem fragmentierten Welt-Bild, in dessen Mittelpunkt die partikula-
ren Interessen des »Eigenen« stehen, über das universelle Welt-Bild,
wie es von den Apologetinnen und Apologeten des kulturellen Aus-
gleichs gezeichnet wird, hin zur einer anderen Geographie der Welt,
die letztlich ohne Mittelpunkt auskommt. Damit laden die folgenden
Ausführungen ein, vom Mittelpunkt der Erde zu einer anderen Geo-
graphie der Welt zu reisen. Der Erdmittelpunkt, eine vermeintlich
schlicht »da-seiende«, erdräumlich lokalisierbare Gegebenheit, stellt
nicht umsonst den imaginativen Ausgangspunkt dar – ist es doch nicht
zuletzt der Glaube an (physisch-)geographische Evidenzen, der im
Laufe der Reise erschüttert werden soll. Dies bedeutet freilich nicht,
dass ausschließlich Geographinnen und Geographen zur Mitreise ein-
geladen sind. Eingeladen sind vielmehr alle, die sich nicht nur für die
vielfältigen Strategien der Verräumlichung des Sozialen und Politi-
schen interessieren, sondern auch wissen möchten, warum sich hinter
dem Slogan »Lokal denken, global handeln!« mehr als eine heilsame
Provokation verbergen kann.

Ausrüstung und Reiseroute

Wie alle Reisen, so erfordert auch die Reise zu einer anderen Geogra-
phie der Welt eine bestimmte Ausrüstung. In diesem speziellen Fall
handelt es sich dabei um ein anderes Denken, das der Reise ebenso
zugrunde liegt, wie es im Verlauf der Reise erst entwickelt wird. Und
ganz ähnlich, wie dieses Denken sowohl die Grundlage als auch das zu
entwickelnde »Werkzeug« darstellt, so versteht es sich nicht nur als
Erkenntnistheorie, sondern auch als engagierte, normative Gesell-
schaftstheorie. Dies klingt paradox – und tatsächlich kann ein solch
anderes Denken als ein Denken von bzw. in Paradoxien gelten. Schon
aus dem Begriff »Theorie« resultiert ein weiterer Widerspruch. Denn
streng genommen kann dieses Denken gerade nicht als theoretisch be-
zeichnet werden – und zwar deshalb, weil mit »Theorie« nicht nur in
der Alltagssprache ein Essentialismus bzw. eine Schließung, d. h. die
Festlegung eines Sachverhalts auf ein wesentliches Ist, verbunden wird
(vgl. Graham 1990). Es mag sein, dass in dieser Aufladung die griechi-

19

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S.   9- 26) T01_00 einleitung.p 313510636874

https://doi.org/10.14361/9783839400838-001 - am 14.02.2026, 21:51:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Vor der Reise: Das Denken der »Ei(ge)nen Welt«

schen Wurzeln des Wortes nachwirken – zeigt sich die abschließende
Ausrichtung auf ein sichtbar Seiendes doch schon im Wort »Theorie«
selbst: »through the Greek thea (›outward appearance‹) and horao (›to
look closely‹) of ›theory‹ itself« (Gregory 1994: 16). Demgegenüber
nimmt ein anderes Denken eine essentialismuskritische Position für
sich in Anspruch. Dass es dennoch – und damit zurück zu seiner Wi-
dersprüchlichkeit – als »Theorie« gelten kann, geht auf einen Autor
zurück, der den Theoriebegriff für ein anderes Denken nutzbar ge-
macht hat: Es ist der Literaturwissenschaftler Edward Said, der mit
Hilfe des Begriffs der »traveling theory« auf den situierten, partiellen,
vorläufigen und voraussetzungsreichen Charakter jeder Theorie bzw.
jedes Wissens aufmerksam machte (Said 1984). Traveling theory, eine
»Theorie unterwegs«, steht einerseits für die Einsicht, dass (theoreti-
sches) Wissen nicht als wahr und allgemeingültig im Sinne eines we-
sentlichen Ist gelten kann, sondern ebenso vor dem Hintergrund »sei-
nes« räumlichen und zeitlichen Kontexts begriffen werden muss, wie es
»seinen« Kontext umgekehrt nie voll und ganz zu erfassen vermag.
Andererseits verweist der Begriff der traveling theory nicht allein auf
das abstrakte Feld der Theorie, sondern kann auch im Sinne einer Pra-
xis gelesen werden: der Praxis empirischer Ortswechsel. Und in der
Tat steht das Denken des »postkolonialen Migranten« Edward Said –
ebenso wie dasjenige anderer Theoretikerinnen und Theoretiker des
sogenannten Postkolonialismus – nicht zuletzt unter dem Eindruck
konkreter Lebenserfahrungen (Said 2000; vgl. hierzu auch Bronfen u.
Marius 1997).
     Es ist denn auch die theoretisch-praktische Kritik des Postkolonia-
lismus, die dieses Buch maßgeblich prägt und als wichtigste Ausrü-
stung für die im folgenden zu unternehmende Reise gelten kann. Be-
zogen auf den speziellen Bereich der disziplinären Politischen Geo-
graphie bzw. deren Verunsicherung wird zusätzlich das Gedankenge-
bäude der critical geopolitics zu Rate gezogen, das gegen Ende der 1980-
er Jahre im Kontext der angelsächsischen Politischen Geographie
entwickelt wurde (Dalby 1988, 1990, 1991; Ó Tuathail 1989, 1994).
Die Betonung liegt hier auf »zusätzlich«, denn zwischen beiden An-
sätzen finden sich insofern Parallelen, als die Inhalte der critical geopo-
litics stark von der postkolonialen Kritik beeinflusst sind: »If there is a
single text that has influenced the existing critical geopolitics literature
more than any other, it is probably Said’s (1978) Orientalism« (Dodds

20

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S.   9- 26) T01_00 einleitung.p 313510636874

https://doi.org/10.14361/9783839400838-001 - am 14.02.2026, 21:51:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ausrüstung und Reiseroute

u. Sidaway 1994: 516) – jenes Buch über die Produktion des Orients
durch die kolonialen Diskurse also, das weithin als intellektueller Ur-
sprung und Katalysator des Postkolonialismus betrachtet wird (vgl.
Gandhi 1998; Williams u. Chrisman 1994).
     Folglich verbergen sich hinter beiden Ansätzen gleiche (oder zu-
mindest sehr ähnliche) Zugänge zur Ordnung der Dinge. Allerdings
können den großen Gemeinsamkeiten auch kleine, aber feine Unter-
schiede entgegengesetzt werden. Denn insofern es sich bei ihren
grundlegenden Einstellungen insbesondere um diejenigen des Post-
strukturalismus/Postmodernismus einerseits und des Marxismus ande-
rerseits handelt, findet sich eine große Anzahl unterschiedlicher Posi-
tionen – auch innerhalb der beiden Ansätze. Diese Anzahl ist so groß,
dass es ratsam erscheint, den Begriff des Postkolonialismus (wie auch
diejenigen des Postmodernismus, des Poststrukturalismus und des
Marxismus) noch vor Beginn der Reise zu streichen bzw. durch ihre
jeweiligen Pluralformen zu ersetzen – rebellieren doch alle hier ange-
sprochenen Positionen gegen jenen machtvollen Akt, der Heterogenes,
Komplexes und Vielfältiges zwangsweise fixiert und auf einen gemein-
samen Nenner bringt. Die theoretisch-praktische Kritik an diesem
»Gestus der Begriffsherrschaft«, die umgekehrt immer auch eine De-
monstration für Widerspenstigkeit und die Anerkennung irreduzibler
Vielfalt beinhaltet, hat Judith Butler in einem grundlegenden Beitrag
über Feminismus und Postmoderne wie folgt formuliert:

»Der Gestus der Begriffsherrschaft (…) inszeniert in gewissem Sinn nur eine
bestimmte selbstherrliche List der Macht. (…) Denn dieser Akt unterstellt, dass
irgendein Textstück repräsentativ ist, bzw. für das Phänomen als solches ein-
steht und dass sich die Struktur ›solcher‹ Positionen bequem in der Struktur der
einen ausmachen lässt. (…) Doch was rechtfertigt eine solche vorgängige An-
nahme? Wir müssten von Anfang an davon ausgehen, dass sich die Theorien
gleichsam in Bündeln oder in organisierten Gesamtheiten darbieten und dass
ein Komplex strukturell ähnlicher Theorien historisch als Ausdruck für eine
bestimmte geschichtliche Bedingung menschlicher Reflexion in Erscheinung
tritt. Diese Hegelsche Trope (…) unterstellt jedoch von Anfang an, dass Theo-
rien untereinander austauschbar sind, weil sie als unterschiedliche Symptome
für ein gemeinsames strukturelles Anliegen gelesen werden können. Doch ge-
nau davon können wir nicht mehr ausgehen, weil gerade die Hegelsche Unter-
stellung, dass die Synthese von Anfang an erreichbar ist, von einigen der Posi-

21

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S.   9- 26) T01_00 einleitung.p 313510636874

https://doi.org/10.14361/9783839400838-001 - am 14.02.2026, 21:51:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Vor der Reise: Das Denken der »Ei(ge)nen Welt«

tionen, die man so glücklich unter dem Zeichen der Postmoderne vereinigt hat,
in unterschiedlicher Art und Weise bestritten wird« (Butler 1993: 34-35).

Dass im Kontext der postkolonialen Kritik problemlos die Interven-
tionen Butlers als einer Vertreterin der sogenannten gender studies
oder (Post-)Feminismen zitiert werden können, deutet auf die weitge-
henden Übereinstimmungen zwischen beiden Gedankengebäuden hin.
Und in der Tat werden (Post-)Feminismen und Postkolonialismen
trotz ihrer unterschiedlichen Schwerpunkte immer wieder »in einem
Atemzug« genannt. Sie gelten als »erkenntnistheoretische Geschwi-
ster« (Nassehi 1999: 350) oder auch als explizit »politische« Varianten
der postmodernen/poststrukturalistischen Kritik (vgl. Bloedner 1999;
Butler 1993) – was insbesondere daher rührt, dass in den entsprechen-
den Beiträgen zu zeigen versucht wird, dass gesellschaftliches Wissen
stets in Fragen von Herrschaft und Diskriminierung verwickelt ist.
     Dabei operieren beide Ansätze letztlich vor einem Hintergrund,
demzufolge alles ebensogut ganz anders sein könnte. Ihre »kontingen-
ten Grundlagen« (Butler 1993) hindern die Vertreterinnen und Vertre-
ter eines anderen Denkens aber nicht daran (und hier zeigt sich einmal
mehr dessen Widersprüchlichkeit), diejenigen Positionen sichtbar zu
machen, die vom »Fakten-Denken« der modernen Rationalität margi-
nalisiert worden sind. Dabei handelt es sich um jene Positionen, die
sich gleichsam im blinden Fleck des universellen westlichen Blicks be-
fanden und vielfach immer noch befinden. Während die (Post-)Fe-
minismen dabei auf die besonderen Erfahrungen von Frauen abzielen,
geht es der postkolonialen Kritik um die vielfältigen Erscheinungs-
formen kolonialer Marginalität, die auch nach der formalen Entkolo-
nialisierung noch nicht der Vergangenheit angehören (vgl. Gandhi
1998; Grimm 1997; Williams u. Chrisman 1994). Verhandelt werden
allerdings nicht die »natürlichen«, essentialistischen Kategorien des
Geschlechts bzw. der Rasse oder der Ethnie, sondern solche, die im
Laufe langer Kämpfe um Repräsentation konstruiert wurden. Damit
rekonstruieren die Vertreterinnen und Vertreter beider Ansätze parti-
elle, fragmentierte Identitäten, die jenseits des essentialistischen Ge-
gensatzes vom »Eigenen« und »Anderen« liegen (vgl. Hall 1994; Ha-
raway 1995). Wenn also der Schwerpunkt im folgenden auf den Post-
kolonialismen (bzw. den critical geopolitics) liegt, so bedeutet dies
nicht, dass es zwischen der postkolonialen Kritik und den gender stu-

22

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S.   9- 26) T01_00 einleitung.p 313510636874

https://doi.org/10.14361/9783839400838-001 - am 14.02.2026, 21:51:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ausrüstung und Reiseroute

dies keine Übereinstimmungen gäbe. Der eher postkoloniale Charak-
ter dieses Buches ist dem thematischen Schwerpunkt der zu unter-
nehmenden Reise geschuldet – widmet sich die postkoloniale Kritik
doch den »ungleichen und ungleichmäßigen Kräften kultureller Reprä-
sentation, die am Kampf um politische und gesellschaftliche Autorität
im Rahmen der modernen Weltordnung teilnehmen« (Bhabha 1996:
345).
     Entsprechend wird in der ersten Etappe der Versuch unternommen,
einige der grundlegenden Widersprüche eines anderen Denkens aus-
zuloten. Dabei soll das »Gebot« der irreduziblen Vielheit beachtet
werden – was auch bedeutet, ein anderes Denken nicht zu beschrei-
ben, sondern als work in progress zu konzeptualisieren und eine »de-
konstruktiv-rekonstruktive Brille« zu erarbeiten, mit deren Hilfe die
weiteren Etappen ebenso bestritten werden, wie sie selbst im weiteren
Verlauf der Reise immer wieder verändert wird. Im Rahmen der zwei-
ten Etappe soll durch diese Brille auf die Geographie geschaut werden.
»Geographie« ist dabei in jenem zweifachen Sinne zu verstehen, der
schon im ersten Teil dieser Einleitung angeklungen ist: zum einen im
Sinne der »allgemeinen« (politischen) Geographien bzw. geographi-
scher Imaginationen und zum anderen im Sinne der fachwissenschaft-
lichen Geographie.
     Während die ersten beiden Etappen eher abstrakter und theoreti-
scher Art sind, führt die dritte Etappe in empirische Gefilde: In ihrem
ersten Teil soll der verunsichernde Blick durch die andere Brille auf
den fachwissenschaftlichen Diskurs der Politischen Geographie ge-
lenkt werden. Dabei wird die Brille mit dem bereits thematisierten
»Filter« der critical geopolitics »aufgerüstet«. Mit Hilfe dieses Filters
kann ein anderer Begriff von Geopolitik entwickelt werden, der es
erlaubt, jene »kultur-räumlich« geprägten Raumordnungs-Strategien
zu dekonstruieren, die innerhalb des allgemeinen geopolitischen Dis-
kurses vom Klassenzimmer bis zum Kanzleramt zum Tragen kom-
men. Der zweite Teil dieser Etappe besteht in dem Versuch, die bis
dahin gesammelten Einblicke an einem konkreten Beispiel zu veran-
schaulichen: am Beispiel der deutschen Türkei-Politik seit 1989.
     Demgegenüber weist das übergeordnete Ziel der vierten Etappe
eher rekonstruktiven Charakter auf. Es besteht darin, den reduktionis-
tischen Welt-Bildern des kultur-räumlichen Ordnungsdiskurses eine
andere Geographie der Welt entgegenzusetzen. Zu diesem Zweck

23

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S.   9- 26) T01_00 einleitung.p 313510636874

https://doi.org/10.14361/9783839400838-001 - am 14.02.2026, 21:51:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Vor der Reise: Das Denken der »Ei(ge)nen Welt«

werden zunächst die Bilder des kulturellen Ausgleichs – und damit
jene Bilder, die vielfach im Zusammenhang mit der Globalisierungs-
debatte (re-)produziert werden – einer kritischen »Eignungsprüfung«
unterzogen. Da diese Prüfung aufzeigen wird, dass sich die harmoni-
schen Bilder der globalisierten Welt strukturell nicht von den konflikt-
haften Bildern der fragmentierten Welt unterscheiden können, kann
eine andere und bessere Geographie der Welt nur in einer Bewegung
der doppelten Abgrenzung skizziert werden.
     Im Anschluss an den Versuch, eine solche Skizze anzufertigen, wird
schließlich auf eine Frage eingegangen, die auf dieser Reise »eigent-
lich« nicht zu beantworten ist. Dabei handelt es sich um die Frage, war-
um die Rede von der Wirkungsmacht kultureller Unterschiede – sei
es in ihrer konflikthaften oder sei es in ihrer auf Ausgleich bedachten
Form – ausgerechnet heute, im »Hier und Jetzt«, mit einer solchen In-
tensität vorgetragen wird. Dass sie trotz der Unmöglichkeit ihrer Be-
antwortung, wenn auch vorläufig, beantwortet werden soll, hat vor
allem einen Grund: Ihre Beantwortung bietet die Möglichkeit, die Rei-
se zu ihrem ebenso unmöglichen wie notwendigen Abschluss zu brin-
gen.
     Die Spannung, die der Formulierung des »ebenso unmöglichen wie
notwendigen Abschlusses« innewohnt, erinnert wieder an die grund-
sätzlichen Widersprüche eines anderen Denkens. In diesem Kontext
sei darauf hingewiesen, dass die folgenden Ausführungen geradewegs
in ein Dilemma führen werden – in ein Dilemma, aus dem auch nach
Abschluss der Reise kein Ausweg gefunden werden kann. Dieses Di-
lemma resultiert aus der theoretisch-praktischen Vorgabe, derzufolge
ein anderes Denken immer wieder different sein möchte, anders sein
möchte; dass es ebensowenig auf Einheitliches oder »Eigentliches« re-
duziert werden sollte, wie es selbst Einheitliches und »Eigentliches«
(re-)produzieren möchte. Wenn dies die Vorgabe ist, dann muss einer-
seits verunsichert werden; d. h. es darf nicht auf den Punkt gebracht,
nicht identifiziert und nicht fixiert werden. Andererseits aber besteht
die Notwendigkeit, genau das zu tun – und sei es nur, um die Ausfüh-
rungen verständlich und nachvollziehbar zu gestalten.
     Dieses Dilemma offenbart sich nicht nur in bezug auf ein anderes
Denken »an sich«. Es offenbart sich auch in bezug auf die im Laufe
dieser Reise zu verhandelnden Autorinnen und Autoren: Ebensowe-
nig, wie es im Sinne eines anderen Denkens sein kann, »große« und

24

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S.   9- 26) T01_00 einleitung.p 313510636874

https://doi.org/10.14361/9783839400838-001 - am 14.02.2026, 21:51:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ausrüstung und Reiseroute

berühmte Protagonistinnen und Protagonisten wie romantische Hel-
dinnen und Helden zu behandeln, kann es darum gehen, einzelne Au-
torinnen und Autoren als Antagonistinnen und Antagonisten zu
brandmarken und stellvertretend für das Übel der modernen Rationa-
lität an einen begrifflichen Pranger zu stellen. Denn die »Grenzen ei-
nes Buches sind nie sauber und streng geschnitten: über den Titel, die
ersten Zeilen und den Schlusspunkt hinaus, über seine innere Konfigu-
ration und die es autonomisierende Form hinaus ist es in ein System
der Verweise auf andere Bücher, andere Texte, andere Sätze verfangen:
ein Knoten in einem Netz« (Foucault 1981: 36). Aber auch wenn sol-
che Reduktionen im folgenden »eigentlich« vermieden werden sollen,
so wird doch immer wieder der Eindruck entstehen, sie seien »inten-
diert«. Denn sie müssen zwangsläufig vorgenommen werden – und
zwar schon allein deshalb, weil die Sprache es nicht gestattet, »über

3den Begriff hinauszugelangen« (Adorno 1982: 27), und weil jeder Satz
mit einem Punkt schließt, der das »Immer-auch-anders-sein-Können«
der Bedeutungen radikal reduziert. Gilles Deleuze und Félix Guattari
haben das aus dieser Reduktion resultierende Dilemma und insbeson-
dere die Schwierigkeiten seiner Überwindung in ihrer Beschreibung
des »rhizomatischen« Denkens in selbstkritischer Weise auf den Punkt
gebracht:

»Das Viele erfordert eine Methode, mit der man es wirklich machen kann; kein
typographischer Trick, kein lexikalisches Geschick, weder Wortmischung
noch -schöpfung, auch nicht syntaktische Kühnheit können sie ersetzen. (…)
Typographische, lexikalische oder syntaktische Wortschöpfungen sind nur
notwendig, wenn sie nicht mehr zur Ausdrucksform einer verborgenen Einheit
gehören, sondern selbst eine der Dimensionen der jeweiligen Vielheit werden;
wir kennen nur wenige Fälle, wo dies gelungen ist. Wir haben es nicht ge-
schafft« (Deleuze u. Guattari 1977: 35-36).*

               
* Zwar können – wie Deleuze und Guattari schreiben – »typographische

Tricks« das Viele nicht ersetzen. Aber auch wenn dies wohl insbesondere
für den Fußnoten-Trick gilt, so stellt sich umgekehrt die Frage, ob sie gro-
ßen Schaden anrichten können. Vielleicht können sie ja ein wenig dazu
beitragen, die folgenden Ausführungen verständlicher zu machen. Aus
dieser Hoffnung heraus werden bestimmte Worte und Begriffe dort in

25

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S.   9- 26) T01_00 einleitung.p 313510636874

https://doi.org/10.14361/9783839400838-001 - am 14.02.2026, 21:51:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Vor der Reise: Das Denken der »Ei(ge)nen Welt«

So bleibt auch an dieser Stelle nichts weiter übrig, als alle Mitreisenden
einzuladen, sich trotz (oder gerade wegen) der widrigen Umstände in
einem anderen Denken zu üben und die folgenden Ausführungen
nicht als Ausdruck von »Eigentlichkeit« und Einheitlichkeit, sondern
als ein Werkzeug zur Anerkennung von Vielheiten zu lesen, wie es ein
Denken in Differenzen bereitstellen möchte.

               
besonderer Art und Weise hervorgehoben, wo es – aus welchen Grün-
den auch immer – besonders ratsam erscheint, sie nicht im »eigentlichen«
Sinne, sondern im Sinne der Vielheit – was auch immer das im einzelnen
heißen mag – zu lesen.

26

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S.   9- 26) T01_00 einleitung.p 313510636874

https://doi.org/10.14361/9783839400838-001 - am 14.02.2026, 21:51:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

