
174

Abstract Medien sind von sozialisatorischer Bedeutung. Sie 
unterstützen die Entwicklung hin zum souveränen Subjekt. Medi-
enkompetenz spielt in diesem Prozess eine wichtige Rolle, wobei 
deren ethische Dimension unter dem Eindruck der Digitalisierung 
an Relevanz gewinnt. Um diese Erkenntnis für die Praxis fruchtbar 
zu machen, untersucht der vorliegende Beitrag, wie bestehende 
Modelle von Medienkompetenz und ethischer Kompetenz zu einem 
Konzept medienethischer Kompetenz zusammengeführt werden 
können. Grundlage hierfür ist der Dreischritt „Sehen – Urteilen 
– Handeln“, anhand dessen ethische Fähigkeiten im Umgang mit 
digitalen Medienwelten diskutiert werden.

as macht uns zu der Person, die wir heute sind? 
Knapp und verkürzt gesprochen, könnte man 
diese Frage als Zielmarke dessen verstehen, was 

den Begriff „Sozialisation“ ausmacht. Persönlichkeit entsteht 
nach einem solchen Verständnis in einem steten Wechselpro-
zess zwischen Individuum und Umwelt (vgl. Zirfas 2018, S. 51). 
Dass den Medien in diesem Prozess eine zentrale Bedeutung 
zukommt, ist unumstritten. Der Begriff „Mediensozialisation“ 
beschreibt den Einfluss der Medien auf die Persönlichkeitsent-
wicklung des Menschen. Dieser Aspekt gewinnt mit der Digi-
talität und der damit verbundenen Verflechtung digitaler (Me-
dien-)Welten an Bedeutung. Mediatisierungsprozesse haben 
Einfluss auf Sozialisationsprozesse und umgekehrt (vgl. Krotz 
2021, S. 8 f.).

Medienethische Kompetenzen 
für eine digitale Welt
Ein interdisziplinäres Prozessmodell. Von Susanna Endres 
 

SOZIALISATION IN DER DIGITALEN MEDIENWELT 

Communicatio Socialis (2/2023) 56: 174-185. DOI: 10.5771/0010-3497-2023-2-174

Susanna Endres, M.A., 

ist Wissenschaftliche 

Mitarbeiterin am 

Zentrum für Ethik 

der Medien und der 

digitalen Gesellschaft 

und Redakteurin 

von Communicatio 

Socialis.

W

ComSoc_2_2023_AZ_230605.indd   174ComSoc_2_2023_AZ_230605.indd   174 05.06.2023   13:59:3605.06.2023   13:59:36

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2023-2-174 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 13:32:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2023-2-174


175

Mediensozialisation und Medienkompetenz
Mediensozialisation verweist nicht nur auf die Frage, welche 
Rolle Medien im Kontext der Persönlichkeitsentwicklung spie-
len. Vielmehr stehen auch individuelle Medienaneignungspro-
zesse im Fokus, wobei sich beide Bereiche gegenseitig bedingen 
(vgl. Aufenanger 2022, S. 59). In diesem Wechselprozess wird 
deren ethische Dimension deutlich: Versteht man Medien als 
Mittel mit sozialisatorischer Bedeutung, so schreibt man ihnen 
wichtige Funktionen zu. Medien, so die Annahme, helfen u. a. 
dabei, sich kreativ und innovativ auszudrücken, sich selbst und 
andere besser zu verstehen, Werte auszubilden und nicht zuletzt 
ein souveränes, selbstbestimmtes Subjekt zu werden. Zentrale 
Voraussetzung dafür ist die Fähigkeit, kompetent mit Medien 
umgehen zu können (vgl. Kutscher 2021, S. 5).

Nicht zuletzt aufgrund der Partizipationsmöglichkeiten 
digitaler Welten werden die Anforderungen an Medienkompe-
tenz immer komplexer, wobei vor allem die ethische Dimension 
an Relevanz gewinnt (vgl. Prinzing 2019, S. 293). Medienethik 
wird so zu einer zentralen Bezugsgröße, zielt sie doch auf eine 
„Verbesserung unserer moralischen Kompetenz und auf eine 
Verbesserung unseres Habitus ab“ (Paganini 2018, S. 31). Doch 
was bedeutet ein solcher Rückbezug auf die Medienethik? Was 
macht den spezifisch ethischen Zugang zur Medienkompetenz 
aus? In diesem Beitrag soll exemplarisch im Rückgriff auf beste-
hende Konzepte zur Medienkompetenz und zur ethischen Kom-
petenz skizziert werden, welche Faktoren und Dimensionen für 
eine medienethische Kompetenz unter Berücksichtigung digitaler 
Medienumwelten zentral sind.1 

Ethische Kompetenzen für digitale  
Medienwelten
Jede:r kann im digitalen Raum produktiv tätig werden, Medi-
enbeiträge verfassen, Nachrichten kommentieren, weiterleiten 
und liken. Digitale Medienwelten ermöglichen Teilhabe. Dies 
kann als Chance gewertet werden, geht jedoch zugleich mit ei-
ner gestiegenen Verantwortung auf Seiten der Mediennutzen-

1	 Das hier vorgestellte Modell medienethischer Kompetenz erscheint aus-
führlich und ergänzt um eine kritische Diskussion des Kompetenzbegriffs 
sowie mit Bezügen zum Bildungsbegriff in: Susanna Endres (2023, i. E.): 
Medienethische Bildung im digitalen Zeitalter. Überlegungen und Impulse 
zur Förderung medienethischer Kompetenzen im Rahmen offener Online-
Kurse. Wiesbaden.

Medienethische Kompetenzen für eine digitale Welt

ComSoc_2_2023_AZ_230605.indd   175ComSoc_2_2023_AZ_230605.indd   175 05.06.2023   13:59:3705.06.2023   13:59:37

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2023-2-174 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 13:32:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2023-2-174


176

den einher: Inwiefern werden Nachrichten geprüft, ehe sie ge-
likt oder weitergeleitet werden? Wer hinterfragt die Rechte an 
den Bildern, die per Social Media geteilt werden? Wie geht man 
mit verletzenden Online-Postings um? Fragen wie diese zeigen 
exemplarisch, mit was für Entscheidungssituationen Medien-
nutzende Tag für Tag konfrontiert sind.

Doch wie könnten entsprechende Fragen aus ethischer 
Sicht richtig beantwortet werden? Was würde ethische Kompetenz 
in derartigen Fällen bedeuten? Eine naheliegende Option wäre, 
auf bestehende Werte- und Normenkataloge zurückzugreifen, 
die aufzeigen, was für ein Verhalten in welcher Situation mora-

lisch wünschenswert wäre. Ethikdidaktische 
Konzepte, die ein solches Vorgehen favorisie-
ren, lassen sich in den Bereich der Moraler-
ziehung einordnen. Allerdings bleibt bei ei-
nem solchen Vorgehen die Herausforderung 
bestehen, die Auswahl der Wertekataloge zu 

begründen (vgl. Ammicht Quinn 2007, S. 26). Werte ändern sich 
über die Zeit hinweg und sind von Gesellschaft zu Gesellschaft 
verschieden. Zudem können in unterschiedlichen Situationen 
unterschiedliche Werte angemessen sein (vgl. Rath 2015, S. 13). 
Auch aus diesem Grund fokussieren sich alternative Konzepte 
der Ethikdidaktik auf die Förderung ethischer Urteilsbildung. 
Allerdings gilt auch für sie, einen Werterelativismus zu vermei-
den: „Wenn moralische Urteile relativ sind, verlieren wir die Lo-
yalität zu unserer Moral“ (Rippe 2006, S. 501 f.).

Ausgehend von dem Impetus, die ethische Urteilsfähigkeit 
zu fördern, haben sich in der Ethikdidaktik verschiedene Model-
le ethischer Kompetenz herausgebildet. Die meisten von ihnen 
folgen dem Dreischritt „Sehen – Urteilen – Handeln“. Auf einer 
solchen Basis lässt sich ethische Kompetenz als das Vermögen, 
moralische Problemlagen „als ethisch relevant wahrzunehmen, 
ethische Diskurse konstruktiv zu strukturieren und innerhalb 
dieser einen wertbezogenen Standpunkt einzunehmen und zu 
vertreten“ (Feeser-Lichterfeld/Heyer 2010, S. 156) definieren. 
Versucht man ein solches Konzept auf das Feld der Medien – 
im wörtlichen Sinne einer Medienethik als Angewandter Ethik 
– anzuwenden, so ließe sich die Definition relativ einfach um den 
Zusatz „im Bereich der Medien“ ergänzen.

So eingängig obige Ergänzung erscheint, so vorausset-
zungsreich ist sie. Um fundierte Entscheidungen treffen zu 
können, ist auch ein Wissen um die Praxis, ihre Spezifika, Ein-
schränkungen und Optionen relevant. Um moralische Prob-

Ausgehend von dem Impetus,  
die ethische Urteilsfähigkeit zu fördern, 
haben sich verschiedene Modelle ethi-
scher Kompetenz herausgebildet. 

Susanna Endres

ComSoc_2_2023_AZ_230605.indd   176ComSoc_2_2023_AZ_230605.indd   176 05.06.2023   13:59:3705.06.2023   13:59:37

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2023-2-174 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 13:32:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2023-2-174


177

lemlagen im Bereich der Medien überhaupt erst wahrnehmen 
zu können, ist es notwendig über ein grundlegendes Maß an 
Wissen, Fähigkeiten und Fertigkeiten in Bezug auf Medien zu 
verfügen. Zu berücksichtigen gilt dabei, dass „die Medien“ nicht 
zuletzt aufgrund ihrer sozialisatorischen Bedeutung kein Feld 
wie jedes andere sind. Medien begleiten die Menschen und neh-
men Einfluss auf ihr Fühlen, Denken und Handeln. Sie formen 
den individuellen Blick auf das Selbst und auf die Welt und um-
gekehrt. Zugleich nehmen Medien in diesem Kontext eine wich-
tige Doppelfunktion ein: Sie sind nicht nur der Gegenstands-
bereich, auf den sich ethische Kompetenzen beziehen, sondern 
zugleich selbst Aushandlungsort für Werte und Normen. Teil-
habe am ethischen Diskurs setzt daher nicht nur theoretisches 
Wissen (z. B. zu ethischen Problemfeldern oder praktischen Fäl-
len), sondern auch praktisches Können voraus. Medienethische 
Kompetenz sollte daher mehr sein als eine Form der Anwen-
dung eines Konzepts der ethischen Kompetenz auf das Feld der 
Medien. Vielmehr gilt es beide Bereiche, ethische Theorie und 
mediale Praxis, gleichberechtigt zu verstehen. Medienethische 
Kompetenz kann in einem solchen Sinne verstanden werden als 
eine Integration von Konzepten zur ethischen Kompetenz und 
Medienkompetenz. Nachfolgende Ausführungen verstehen sich 
als ein exemplarischer Vorschlag dazu, wie eine solche Integ-
ration auf Basis des Dreischritts „Sehen – Urteilen – Handeln“ 
aussehen könnte. 

Sehen – Wahrnehmungskompetenz
Voraussetzung für ethisches Handeln ist, dass man sich über-
haupt erst dessen bewusst ist, dass man sich in einer ethischen 
Entscheidungssituation befindet. Aus eben diesem Grund steht 
zu Beginn des vorgeschlagenen Prozessmodells der Aspekt des 
Sehens – die Wahrnehmungskompetenz. Diese umfasst zwei 
Dimensionen: So geht es einerseits darum, die moralische Re-
levanz von Situationen wahrnehmen zu können (moralische 
Wahrnehmungskompetenz); andererseits darum, sich der Wan-
delbarkeit der Wertesysteme, die für die Beurteilung der jewei-
ligen Situationen relevant werden, bewusst zu sein (ethische 
Wahrnehmungskompetenz) (vgl. ebd., S. 156).

Moralische Wahrnehmungskompetenz
Um sensibel für ethische Entscheidungssituationen sein und 
diese wahrnehmen zu können, bedarf es einerseits der Sach-
kompetenz sowie einer grundlegenden Auswahl- und Ent-

Medienethische Kompetenzen für eine digitale Welt

ComSoc_2_2023_AZ_230605.indd   177ComSoc_2_2023_AZ_230605.indd   177 05.06.2023   13:59:3705.06.2023   13:59:37

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2023-2-174 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 13:32:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2023-2-174


178

scheidungskompetenz. Die Dimension der Sachkompetenz 
verweist auf zentrale Kenntnisse und Fähigkeiten über den 
jeweiligen Gegenstandsbereich – in diesem Fall der (digitalen) 
Medienwelt (vgl. Büsch 2017, S. 74 f.). Damit nimmt sie Bezug 
zur Dimension der „Medienkunde“ von Baackes Medienkom-
petenzmodell (1996, S. 120). Dieses umfasst Kenntnisse über 
das verfügbare Medienangebot sowie die Fähigkeit dieses zu 
nutzen. Ein grundlegendes Funktionswissen ist aus medien-
ethischer Sicht Voraussetzung dafür, überhaupt an der (digi-
talen) Medienwelt teilhaben und diese für die Gestaltung des 
eigenen Lebens und des gesellschaftlichen Zusammenlebens 
nutzen zu können.

Der Teilbereich der Auswahl- und Entscheidungskompe-
tenz beschreibt die Fähigkeit, das vorhandene Medienangebot 
überblicken zu können und Bewertungen vorzunehmen. So-
wohl im Hinblick auf Rezeptions- als auch Produktionsprozes-
se gilt es die bestehenden medialen Möglichkeiten zu kennen, 
um bewusst die Entscheidung für eine intensivere Auseinan-
dersetzung mit einem medialen Artefakt treffen zu können. 
Dazu bedarf es grundlegender Relevanzkriterien und Struktu-
rierungswissen. Die Auswahl- und Entscheidungskompetenz 
bezieht sich auch auf die Selbstwahrnehmung und damit auf 
die Frage, wie das Gesehene in bereits vorhandenes Wissen 

und in Erfahrungen eingeordnet werden 
kann. Die Formulierung entsprechender 
Kompetenzen kann daher nicht ohne Blick 
auf den Menschen als Individuum erfolgen: 
Wahrnehmungskompetenz in einem sol-
chen Sinne umfasst nicht nur die Fähigkeit 

aus einem bestimmten medialen Angebot auszuwählen, son-
dern auch, sich auf es einzulassen und bewusst hin- oder weg-
zusehen. Dabei geht es um die grundlegende moralische Frage, 
welchen Themen und Inhalten die und der Einzelne sich öffnet 
und wie das Gesehene interpretiert und zur eigenen Person in 
Beziehung gesetzt wird. Wahrnehmungskompetenz beinhaltet 
somit auch eine emotionale Komponente (vgl. Kruip/Winkler 
2010, S. 26). Um ethische Herausforderungen in den Medien 
erkennen zu können, ist ein genaues Hinsehen und Entschlüs-
seln medialer Botschaften relevant. Erst durch eine intensive 
Auseinandersetzung mit den unterschiedlichen medialen In-
halten können ansonsten verborgen gebliebene Zwischentöne 
in Texten herausgehört oder Bedeutungsverweise in Bildern 
reflektiert werden.

Um ethische Herausforderungen in den 
Medien erkennen zu können, ist ein 
genaues Hinsehen und Entschlüsseln 
medialer Botschaften relevant.

Susanna Endres

ComSoc_2_2023_AZ_230605.indd   178ComSoc_2_2023_AZ_230605.indd   178 05.06.2023   13:59:3705.06.2023   13:59:37

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2023-2-174 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 13:32:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2023-2-174


179

Ethische Wahrnehmungskompetenz
Moral ist kein statischer Begriff. Er unterliegt einer permanenten 
zeitlichen, kulturellen und gesellschaftlichen Dynamik (vgl. Fu-
niok 2005, S. 2). Für diese Wandelbarkeit gilt es sensibel zu sein. 
Die Reflexion zwischen den Unterschieden der eigenen morali-
schen Wahrnehmung und gesellschaftlichen Wertetrends sowie 
von miteinander konkurrierenden Werten und Normen wird ins-
besondere unter digitalen Bedingungen wichtig. Im Netz prallen 
unterschiedlichste Ansichten aufeinander und zugleich werden 
vertiefte Werte-Diskussionen aufgrund der medialen Gegeben-
heiten von z. B. Social-Media-Plattformen im Digitalen erschwert 
(vgl. Demmler u. a. 2015, S. 46). So gilt es die mediale Determi-
niertheit von Inhalten und Botschaften wahrzunehmen und zu 
reflektieren. Nur so können die den verschie-
denen Kommunikationssituationen zugrun-
deliegenden spezifischen Ausdrucksweisen 
sowie die damit verbundenen moralischen 
Grundlagen eingeordnet werden. Aussagen, 
die beispielsweise im Chatverlauf eines Mes-
senger-Dienstes üblich sind, können in einer E-Mail oder in einem 
Brief für Irritationen sorgen oder gar als beleidigend empfunden 
werden – und umgekehrt. Um die ethische Relevanz von Situatio-
nen im Medienbereich wahrnehmen zu können, bedarf es zudem 
der Fähigkeit, die den medialen Artefakten zugrundeliegenden 
Kommunikationsmodi korrekt einzuordnen. So macht es für eine 
medienethische Bewertung einen Unterschied, ob der jeweilige 
Fall dem Bereich der Unterhaltung, der strategischen Kommuni-
kation oder dem Journalismus zuzuordnen ist. Entsprechende 
Differenzierungen werden im Digitalen zunehmend schwierig, 
da die Grenzen zwischen den Feldern verschwimmen. Umso 
mehr gilt es für entsprechende Tendenzen sensibel zu sein und 
Kenntnis über die im jeweiligen Feld vorherrschenden Normen 
zu haben. Nur so ist ein Erkennen von potenziellen Verstößen 
möglich. Und nur so können entsprechende Vorgaben in das ei-
gene Medienhandeln integriert werden.

Urteilen – Urteilskompetenz
Um die zentrale Frage der Ethik „Wie soll ich handeln?“ beant-
worten zu können, bedarf es ethischer Urteilskompetenz (vgl. 
Fenner 2020, S. 36). Aus medienethischer Sicht umfasst Urteils-
kompetenz die Fähigkeit, eine persönliche Werthaltung zu ent-
wickeln bzw. weiterzuentwickeln. Damit untrennbar verbunden 
ist die Fähigkeit, sich auch mit der Werthaltung anderer ausei-

Aus medienethischer Sicht umfasst 
Urteilskompetenz die Fähigkeit,  

eine persönliche Werthaltung  
zu entwickeln bzw. weiterzuentwickeln. 

Medienethische Kompetenzen für eine digitale Welt

ComSoc_2_2023_AZ_230605.indd   179ComSoc_2_2023_AZ_230605.indd   179 05.06.2023   13:59:3705.06.2023   13:59:37

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2023-2-174 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 13:32:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2023-2-174


180

nanderzusetzen. Dies geschieht in erster Linie im Diskurs. Die 
Fähigkeit zum Umgang mit diskursiven Architekturen kann 
daher als eine wichtige Teildimension medienethischer Kompe-
tenz angesehen werden. 

Fähigkeit die eigene Werthaltung zu entwickeln
Individuelle Werthaltungen bilden die Grundlage dafür, um 
aus der Wahrnehmung einer konkreten Situation zu einem be-
gründeten Urteil zu gelangen. Dazu bedarf es der Kompetenz 
unterschiedliche Perspektiven einzunehmen sowie ethische 
Prinzipien und Theorien zur Begründung von Werten und Ein-
stellungen zu diskutieren. Ethisches Urteilen erfolgt sowohl auf 
kognitiver als auch auf emotionaler Ebene (vgl. Prinzing 2020, 
S. 494) und ist eng mit der Identität und dem Selbstbild des 
Menschen verbunden. Ethisches Urteilen agiert somit auf zwei 
Ebenen: Einerseits bestimmt das Individuum in Abwägungspro-

zessen darüber, welche Entscheidung es in ei-
nem Sachverhalt treffen möchte. Umgekehrt 
nehmen die getroffenen Entscheidungen und 
hierauf folgenden Handlungen Einfluss dar-
auf, wer das Individuum ist, wie es sich selbst 
wahrnimmt und wie es von anderen wahr-

genommen wird. Moralische Urteile „sind daher nicht nur ich-
bestimmt, sondern auch ichbestimmend“ (Pfeifer 2020, S. 51). 
Werthaltungen und moralische Überzeugungen entwickeln sich 
– auch aufgrund medialer Eindrücke – stetig fort. Die Fähigkeit 
die individuellen, festgefügten Überzeugungen und Deutungs-
muster kritisch zu analysieren und zu prüfen, kann damit als 
ein wichtiger Baustein medienethischer Kompetenz angesehen 
werden.

Nicht zuletzt werden an dieser Stelle auch Methodenkom-
petenzen relevant. Diese können als handwerkliche Basis dafür 
angesehen werden, in ethisch herausfordernden Situationen zu 
einem begründeten persönlichen Urteil zu gelangen. In der Ethik 
werden unterschiedliche Schemata zur Entscheidungsfindung 
angeboten, die häufig ausgehend von einer Analyse der Situa-
tion sowie zugrundeliegender Interessen und Konflikten unter 
Einbeziehung relevanter Werte und Normen zu einer Konklusi-
on kommen (vgl. Fenner 2020, S. 81 f.). In der Medienethik wird 
demgegenüber meist die so genannte Potter-Box eingesetzt. Sie 
ermöglicht es auf Basis der Analyseschritte „Definition“, „Wer-
te“, „Prinzipien“ und „Loyalitäten“ zu einem begründeten Urteil 
in medialen Kontexten zu gelangen (vgl. Christians et al. 2020).

Die Fähigkeit die individuellen Über-
zeugungen kritisch zu prüfen, kann als 
wichtiger Baustein medienethischer 
Kompetenz angesehen werden.

Susanna Endres

ComSoc_2_2023_AZ_230605.indd   180ComSoc_2_2023_AZ_230605.indd   180 05.06.2023   13:59:3705.06.2023   13:59:37

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2023-2-174 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 13:32:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2023-2-174


181

Fähigkeit, sich mit der Werthaltung anderer auseinanderzusetzen
Indem persönliche Werthaltungen mit denen von anderen ab-
geglichen werden, kann die eigene Perspektive deutlicher be-
wusstwerden. Hierfür ist eine intensive Reflexion der Selbst- und 
Fremdwahrnehmung notwendig, wodurch Korrelationen zur 
Wahrnehmungskompetenz ersichtlich werden. Auch die Fähig-
keit, das Gemachtsein von Medien zu erkennen, wird erneut re-
levant. So kann eine Auseinandersetzung mit 
fremden Werthaltungen nicht nur im Aus-
tausch mit einem realen Gegenüber, sondern 
auch mit Medienfiguren erfolgen. (Digitale) 
Medienwelten bieten eine Fülle an Angeboten, 
Werthaltungen von anderen in unterschied-
lichsten Kontexten wahrzunehmen. Die in den Medien bereit-
gestellten Lebensgeschichten von zum Teil fiktiven Charakteren 
fungieren als Vorlagen für unterschiedliche Lebensentwürfe, die 
man adaptieren oder ablehnen kann. Keupp (2017, S. 158) bezeich-
net Medien daher als gesellschaftlichen Baumarkt, der mit seinen 
vorgefertigten Identitätsbausätzen, die „individuelle Aufgabe der 
persönlichen Sinnproduktion“ erleichtert. Medien nehmen daher 
einerseits eine wichtige Funktion zur Erkundung fremder Wert-
haltungen ein; andererseits gilt es, die angebotenen Erzählungen 
und die Hintergründe ihrer Genese kritisch zu hinterfragen. Be-
züge zur Dimension der Medienkritik des Medienkompetenzmo-
dells von Baacke werden deutlich (1996, S. 120). 

Damit eine aktive Auseinandersetzung mit Werthaltungen 
von anderen möglich wird, bedarf es bewusster Rezeption. Em-
pathie und Einfühlungsvermögen werden wichtig. (vgl. Pfeifer 
2020, S. 49). Zu beachten gilt dabei: Empathie kann zwar Mitge-
fühl erzeugen, was prosoziales Verhalten unterstützt, allerdings 
kann ein Übermaß an Situationen, die Empathie, Mitgefühl 
oder Mitleid provozieren auch zu empathischem Stress bzw. 
Mitleidsmüdigkeit führen (vgl. Roew/Kriesel 2017, S. 109).

Fähigkeit zum Umgang mit diskursiven Architekturen
(Digitale) Medienwelten stellen vielfältige Räume für den Dis-
kurs bereit und eröffnen damit unterschiedliche Wege des Aus-
tauschs z. B. über gesellschaftlich relevante Themen. Dieser 
läuft jedoch nicht immer reibungslos ab: Immer wieder treten 
ethische Herausforderungen u. a. in Bezug auf Glaubwürdig-
keit, Anerkennung oder Teilhabe auf. Die Fähigkeit hiermit 
umzugehen und sich selbst auf ethisch-verantwortungsvolle 
Weise in den medialen Diskurs einzubringen werden wichtig. 

Die in den Medien bereitgestellten 
Lebensgeschichten von zum Teil fiktiven 
Charakteren fungieren als Vorlagen für 

unterschiedliche Lebensentwürfe.

Medienethische Kompetenzen für eine digitale Welt

ComSoc_2_2023_AZ_230605.indd   181ComSoc_2_2023_AZ_230605.indd   181 05.06.2023   13:59:3705.06.2023   13:59:37

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2023-2-174 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 13:32:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2023-2-174


182

Hilfreiche Impulse für einen Orientierungsrahmen bieten z. B. 
diskursethische Konzepte (spezifisch mit Blick auf medienethi-
sche Kontexte vgl. z. B. Arens 1996). Im Diskurs selbst werden 
auch Werte und Normen für das Zusammenleben verhandelt. 
Medienethische Kompetenz umfasst somit ein Verständnis für 
diskursive Strukturen sowie die Fähigkeit, diese auf sich selbst 
und das eigene Medienhandeln hin reflektieren zu können. Ziel 
ist es, hierdurch Teilhabemöglichkeiten am gesamtgesellschaft-
lichen Gestaltungsprozess der den (digitalen) Medien zugrun-
deliegenden Strukturen zu eröffnen (vgl. Feeser-Lichterfeld/
Heyer 2010, S. 158).

Handeln – Handlungskompetenz
Die Handlungskompetenz bildet den Schlusspunkt ethischer 
Urteilsbildung. Damit der ethische Standpunkt tatsächlich in 
eine konkrete Handlung übersetzt wird, ist nicht nur ein ko-
gnitives Verständnis für das Gute relevant, sondern auch eine 
emotionale Bindung an die getroffene Entscheidung (vgl. Kruip/
Winkler 2010, S. 25). Um die Folgen des individuellen Handelns 
im medialen Raum angemessen reflektieren zu können, sind be-
reichsspezifische Fähigkeiten unerlässlich. Diese beziehen sich 
auf die rezeptive wie auf die produktive Mediennutzung und 
verweisen damit auf die beiden zielorientierten Dimensionen 
Mediennutzung und Mediengestaltung des Medienkompetenz-
Modells nach Baacke (1996, S. 120). Das mediale Handeln gilt es 
dabei ethisch-verantwortungsvoll auszugestalten. Impulse hier-
zu können z. B. Konzepte zur Mediennutzungsethik bieten (vgl. 
hierzu exemplarisch Funiok 2019).

Auf einer Meta-Ebene lässt sich abschließend die Kompe-
tenz der Bedeutungswahrnehmung der Medien für Selbst- und 
Weltzugänge verorten. Das Erkennen der Bedeutung der Medi-
en für die eigenen Wertvorstellungen, Haltungen und Sichtwei-
sen wird sowohl im Hinblick auf die Medienrezeption als auch 
-produktion relevant. Zugleich zeigt sich hier, wie eng die Hand-
lungskompetenz mit der Wahrnehmungs- und Urteilskompe-
tenz verknüpft ist. Wahrnehmen, Urteilen, Entscheiden und 
Handeln gehen fließend ineinander über – da auch die Wahr-
nehmung selbst, so sie bewusst erfolgt – als aktive Handlung 
angesehen werden kann, der ein Entscheidungsprozess vor-
ausgeht. Das hier vorgestellte Prozessmodell medienethischer 
Kompetenz kann somit als Zirkel bzw. Spirale verstanden wer-
den, deren einzelne Teildimensionen sich gegenseitig bedingen 
und aufeinander aufbauen (vgl. Abb. 1).

Susanna Endres

ComSoc_2_2023_AZ_230605.indd   182ComSoc_2_2023_AZ_230605.indd   182 05.06.2023   13:59:3705.06.2023   13:59:37

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2023-2-174 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 13:32:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2023-2-174


183

Ausblick
Das hier vorgestellte Modell medienethischer Kompetenz rückt 
Mediennutzende und ihre individuelle Verantwortung in den 
Fokus. Dies erscheint angesichts der Vielzahl an Beteiligungs-
möglichkeiten im Netz naheliegend. Zugleich ist zu bedenken, 
dass die Handlungsfreiheit des Individuums im Digitalen durch 
Dateninfrastrukturen und algorithmische Entscheidungssyste-
me zunehmend beschränkt wird. Die normative Zielvorstellung 
eines durch medienethische Kompetenzen gestärkten, selbst-
bestimmten Subjekts in digitalen Medienwelten muss deshalb 
eine Idealvorstellung bleiben (vgl. Reißmann/Bettinger 2022, 
S. 7). Dies bedeutet jedoch nicht, dass medienethische Kompe-
tenzen obsolet werden. Im Gegenteil können sie dabei helfen, 
entsprechende Limitationen wahrzunehmen und mit diesen 
umzugehen. Sie können dabei helfen widerstandsfähig zu wer-
den und Resilienz auszubilden (vgl. Grimm/Müller/Trost 2021, 
S. 144). Voraussetzung dafür ist, dass die individuelle Verant-
wortung der Mediennutzenden in Kontext gesetzt wird mit der 
Verantwortung weiterer Akteure wie z. B. Unternehmen, Platt-

Sehen:
Wahrnehmungs- 

kompetenz

Urteilen: 
Urteils- 

kompetenz

Handeln:
Handlungs- 
kompetenz

Moralische
Wahrnehmungs-

kompetenz

Ethische
Wahrnehmungs-

kompetenz

Andere 
Werthaltungen 

reflektieren 
können

Fähigkeit 
zum Umgang 

mit diskursiven 
Architekturen

Kompetenz zur 
Wertbindung

Kompetenz  
zur Medien- 
nutzung und 
-gestaltung

Eigene  
Werthaltung 

ausbilden 
können

Abbildung 1:  

Das Prozessmodell 

medienethischer 

Kompetenz im 

Überblick.

Medienethische Kompetenzen für eine digitale Welt

ComSoc_2_2023_AZ_230605.indd   183ComSoc_2_2023_AZ_230605.indd   183 05.06.2023   13:59:3705.06.2023   13:59:37

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2023-2-174 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 13:32:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2023-2-174


184

formen und staatlicher Institutionen. Eine zeitgemäße Medien-
nutzungsethik ist somit darauf angewiesen, dass auch die Ver-
antwortlichkeiten auf Meso- und Makroebene getragen werden 
– und dass Mediennutzende die Chance haben, beispielsweise 
durch Beteiligung am politischen Diskurs, die Rahmenbedin-
gungen für die digitalen Medienwelten mit zu gestalten (vgl. 
Schicha 2019, S. 30 f.).

Literatur
Ammicht Quinn, Regina (2007). „Vom Wert der Bildung“. In: Ammicht Quinn, Re-

gina et al. (Hg.): Wertloses Wissen? Fachunterricht als Ort ethischer Reflexion. 
Bad Heilbrunn, S. 17-29.

Arens, Edmund (1996): Die Bedeutung der Diskursethik für die Kommunikations- 
und Medienethik. In: Funiok, Rüdiger (Hg.): Grundfragen der Kommunikations-
ethik. Konstanz, S. 73-96.

Aufenanger, Stefan (2022): Mediensozialisation. In: Sander, Uwe/von Gross, Frie-
derike/Hugger, Kai-Uwe (Hg): Handbuch Medienpädagogik. Wiesbaden, S. 59-
66, https://doi.org/10.1007/978-3-658-23578-9_8.

Baacke, Dieter (1996): Medienkompetenz – Begrifflichkeit und sozialer Wandel. In: 
von Rein, Antje (Hg.): Medienkompetenz als Schlüsselbegriff. Theorie und Pra-
xis der Erwachsenenbildung. Bad Heilbrunn, S. 112-24.

Büsch, Andreas (2017): Digital Natives and Digital Immigrants. Medienwelten und 
Medienkompetenz heutiger Schüler-, Lehrer- und Elterngenerationen. In: Fi-
scher, Christian (Hg.): Pädagogischer Mehrwert. Münster, S. 59-84.

Christians, Clifford G. et al. (112020): Media ethics: cases and moral reasoning. Lon-
don/New York.

Demmler, Kathrin et al. (2015): Werte – Medien – Pädagogik. In: merz. medien + 
erziehung, 59. Jg., H. 3, S. 43-50.

Feeser-Lichterfeld, Ulrich/Heyer, Martin (2010): Handeln verantworten lernen. 
Anspruch und Möglichkeit ethischer Bildung. In: Baranzke, Heike et al. (Hg.): 
Handeln verantworten: Grundlagen, Kriterien, Kompetenzen. Freiburg im 
Breisgau, S. 145-173.

Fenner, Dagmar (2020): Ethik. Wie soll ich handeln? Tübingen.
Funiok, Rüdiger (2019): Verantwortung für einen (zunehmend) aufgeklärten und 

selbstbestimmten Mediengebrauch von Heranwachsenden. Moralisch-ethische 
Anfragen zur Medienbildung in digitalen Gesellschaften. In: Stapf, Ingrid/Prin-
zing, Marlis/Köberer, Nina (Hg.): Aufwachsen in digitalen Gesellschaften. Zur 
Ethik mediatisierter Kindheit und Jugend. Weinheim, S. 25-35. 

Grimm, Petra/Müller, Michael/Trost, Kai Erik (2021): Werte, Ängste, Hoffnungen. 
Das Erleben der Digitalisierung in der erzählten Alltagswelt. Baden-Baden.

Keupp, Heiner (62017): Identität. In: Schorb, Bernd/Hartung-Griemberg, Anja/
Dallmann, Christine (Hg.): Grundbegriffe Medienpädagogik. München, S. 
153-159.

Susanna Endres

ComSoc_2_2023_AZ_230605.indd   184ComSoc_2_2023_AZ_230605.indd   184 05.06.2023   13:59:3705.06.2023   13:59:37

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2023-2-174 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 13:32:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2023-2-174


185

Krotz, Friedrich (2021): Medienpädagogik und Mediatisierungsforschung. In: San-
der, Uwe/von Gross, Friederike/Hugger, Kai-Uwe (Hg.): Handbuch Medienpä-
dagogik. Wiesbaden, S. 1-9, https://doi.org/10.1007/978-3-658-25090-4_22-1.

Kruip, Gerhard/Winkler Katja (2010): Moraltheoretische, entwicklungspsychologi-
sche und andragogisch-konzeptionelle Grundlagen ethischen Lernens. In: Gis-
bertz, Helga/Kruip, Gerhard/Toksdorf, Markus (Hg.): Ethisches Lernen in der 
allgemeinen Erwachsenenbildung. Bielefeld, S. 5-55.

Kutscher, Nadia (2021): Digitalität, Digitalisierung und Bildung. In: Bauer, Ullrich/
Bittlingmayer, Uwe H./Scherr, Albert (Hg.): Handbuch Bildungs- und Erziehungs-
soziologie. Wiesbaden, S. 1-17, https://doi.org/10.1007/978-3-658-31395-1_59-1.

Paganini, Claudia (2018): Entwurf einer rekonstruktiven Medienethik. Analyse und 
Auswertung internationaler und nationaler Selbstverpflichtungskodizes. Mün-
chen/Eichstätt.

Prinzing, Marlis (2019): Eingeboren? Oder nur eingewandert ins Digitale? Warum 
die Abkehr vom Mythos einer Generation von Digital Natives Voraussetzung ei-
ner verantwortungsorientierten Bildungs- und Gesellschaftspolitik ist. In: Stapf, 
Ingrid/Prinzing, Marlis/Köberer, Nina (Hg.): Aufwachsen mit Medien. Baden-
Baden, S. 281-296, https://doi.org/10.5771/9783845293844-281.

Prinzing, Marlis (2020): Emotion (Teil 22). In: Communicatio Socialis, 53. Jg., H. 4, 
S. 494-501, https://doi.org/10.5771/0010-3497-2020-4-494.

Rath, Matthias (2015): „Werte-volle“ Medien? Medienpädagogik zwischen Werte-
vermittlung und Werturteilskompetenz. In: merz. medien + erziehung, 59. Jg., 
H. 3, S. 10-18.

Reißmann, Wolfgang/Bettinger, Patrick (2022): Digitale Souveränität und relatio-
nale Subjektivität. Neue Leitbilder für die Medienpädagogik? In: merz medien + 
erziehung, 66. Jg., H. 6, S. 3-12.

Roew, Rolf/Kriesel, Peter (2017): Einführung in die Fachdidaktik des Ethikunter-
richts. Bad Heilbrunn.

Schicha, Christian (2019): Medienethik: Grundlagen – Anwendungen – Ressourcen. 
München.

Zirfas, Jörg (2018): Einführung in die Erziehungswissenschaft. Paderborn.

Medienethische Kompetenzen für eine digitale Welt

ComSoc_2_2023_AZ_230605.indd   185ComSoc_2_2023_AZ_230605.indd   185 05.06.2023   13:59:3705.06.2023   13:59:37

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2023-2-174 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 13:32:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2023-2-174

