Freiheit und Autarkie
Antike Vorstellungen eines selbstbestimmten Lebens

Barbara Zehnpfennig

Freiheit in doppeltem Sinn zu verstehen, namlich als innere und duflere Frei-
heit, ist kein Spezifikum der Moderne. Es war den Menschen wohl immer be-
wusst, dass widrige dulere Umstinde, etwa eine Gewaltherrschaft, die Frei-
heit ebenso gefihrden kénnen wie widrige innere Bedingungen, z.B. seelische
Zwinge. Was die historischen Epochen aber unterscheidet, ist, an welchem
Ort man Freiheit primdr lokalisiert: im Inneren des Menschen oder in seinen
dufleren Lebensverhiltnissen. Zeitalter, die dem Titigsein Vorrang vor der In-
nerlichkeit einriumen, nehmen von auflen kommende Beschrinkungen von
Freiheitsrdaumen sicher massiver wahr als Epochen, in denen man, z.B. durch
eine religidse Ausrichtung des Lebens, politische und gesellschaftliche Zwinge
duldsamer ertragt, sofern nur der eigene Innenraum unverletzt bleibt. So war
dem mittelalterlichen Menschen der Wunsch nach duf3erer Bewegungsfreiheit
wohl nicht in dem Maf zu eigen wie dem modernen. Letzterer witrde, gefragt
nach Einschridnkungen seiner Freiheit, wahrscheinlich zuallererst an Hemm-
nisse denken, die ihn von auflen beeintrichtigen. Eine radikalisierte Variante
dieser Sicht findet sich an der Schwelle zur Neuzeit bei Thomas Hobbes. Die-
ser deutet den Menschen ganz mechanistisch, organisiert nach dem Prinzip
Druck und Stof3, so dass fiir die innere Freiheit im Grunde gar kein Raum mehr
bleibt. Denn ein freier Wille sei eine Chimire — es gebe »keine andere Freiheit
aufler der des Freiseins von einem hindernden Widerstand«.

Fir solche materialistischen Reduktionen des Menschen auf seine Physis
gab es natiirlich auch schon in der Antike Vorliufer, etwa Demokrit mit seiner
Atomtheorie. Doch andererseits verdanken wir der Antike tiefgehende Refle-
xionen iiber jene Freiheit, die der Mensch in seinem Inneren besitzt oder errei-
chen kann; nicht zufillig sind die Begriffe »Autarkie« und »Autonomie« grie-

1 Hobbes: Leviathan, S. 34.

14.02.2026, 09:43:26. A



https://doi.org/10.14361/9783839461884-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2

Handlungsfreiheit, Willensfreiheit, Weltoffenheit

chischen Ursprungs. Eine herausragende Rolle beim Nachdenken iiber Frei-
heit im Sinne der Unabhingigkeit und Selbstbestimmung nehmen die Phi-
losophie Platons sowie die seines Schillers Aristoteles ein. Beide waren auch
fir den Hellenismus prigend, also die Ausbreitung des griechischen Denkens
tiber Europa und den Orient. Allerdings gab der Hellenismus ihrer Philosophie
eine Wende, die mit der urspriinglichen Intention nicht mehr viel gemein hat-
te.

Um das platonische Verstindnis von Freiheit zu verstehen, ist der Blick
auf jene Existenz hilfreich, welche fir Platon die unfreieste darstellt: die des
Tyrannen.” Von allen beneidet wegen der Grenzenlosigkeit seiner Macht und
der Straflosigkeit bei der Befriedigung noch der bosartigsten Begierden ist der
Tyrann fiir Platon doch der geknechtetste Mensch schlechthin. Er lebt nim-
lich keineswegs so, wie er will. Platon meint damit nicht die Tatsache, dass er
sich stindig vor den unterdriickten Biirgern verbergen und schiitzen muss,
dass er gezwungen ist, sich mit zweifelhaften Charakteren zu umgeben, weil
ernur bei ihnen jene Abhingigkeit erzeugen kann, die fraglose Gefolgschaft si-
chert, und dass er niemals Freundschaft erleben wird, sondern nur Hass oder
Unterwiirfigkeit. Das sind duflere Einschrinkungen seines Lebens, doch die
entscheidende Knechtung betrifft sein Innenleben. Er ist getrieben von sei-
nen Bediirfnissen, die er nicht beherrscht, sondern die ihn beherrschen. Da er
im Falschen nach dem Gliick, nach dem fiir ihn Guten sucht, glaubt er, von al-
lem immer mehr haben zu miissen, was ihn ruhelos macht, aber auch immer
ungerechter, vernunftloser, niedertrachtiger. Letztlich ist er, als Verkérperung
aller Untugenden, in sich zerrissen und sich selbst feind. So erscheint tyran-
nische Willkiir als das Gegenteil von Freiheit. Der triebgesteuerte Mensch hat
die Vernunftanteile in seiner Seele unterjocht und damit das, was tatsichlich
frei machen konnte.

Denn fiir Platon besteht wahre Freiheit nicht in Herrschaftslosigkeit, son-
derninder Herrschaft der Vernunft. Das gilt innerseelisch wie politisch, wobei
Letzteres als Abgeleitetes zu betrachten ist. Vernunft kommt in den Staat nur
durch den Menschen, deshalb die schon in der damaligen Zeit als ungewohn-
lich empfundene Forderung nach der Philosophenherrschaft, der Herrschaft
des Weisen.? Zweifellos schwebt Platon als Vorbild dafiir Sokrates vor Augen,
jener unermiidlich Fragende und Suchende, dessen Weisheit in der Einsicht

2 Fur die folgenden Ausfiihrungen vgl. Platon: Politeia 563 d —592 b.
3 Platon: Politeia 473 b-e.

14.02.2026, 09:43:26.



https://doi.org/10.14361/9783839461884-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Barbara Zehnpfennig: Freiheit und Autarkie

in die eigene Bedirftigkeit, in das eigene Angewiesen-Sein auf das Gute und
dessen Erkenntnis ist.

Vor diesem Hintergrund zeigt sich eine eigentiimliche Dialektik von Frei-
heit und Bindung, von Autarkie und Angewiesenheit. Die Suche nach der
Wahrheit, letztlich nach dem, was wahrhaft gut ist, befreit von der Befangen-
heit in das Ich - fiir Platon ist das gréfite aller Ubel die itbermiRige Selbstliebe
bzw. zu meinen, »das Seine hoher als das Wahre schitzen zu miissen«*. Die
Befreiung von der Selbstbezogenheit eréfinet erst die Méglichkeit zur Suche
nach der Wahrheit, nach dem Guten, das zu erkennen das menschenmégliche
Gliick bedeutet: Wenn man weif3, was wahrhaft gut ist, bedarf man nichts
mehr dariiber hinaus. Das bezeichnet den Zustand der Autarkie. Doch die Er-
kenntnis darf man sich wiederum nicht als Besitz vorstellen. Vielmehr lebt die
Erkenntnis nur im Vollzug,® das Gute nur in seiner Verwirklichung, aber eben
nicht im Sinne eines Guten nach eigenem Maf3. Insofern besteht die wahre
Freiheit in der Bindung an den itbersubjektiven Maf3stab, weil der Mensch auf
diese Weise die in ihm angelegte Vernunft realisiert. Das unbegrenzte Mehr-
Haben-Wollen, das den Tyrannen antreibt, die Pleonexie, ist dem Weisen
fremd, weil er anstelle der Giiter das Gute als das ihm Eigene weif2.

Die Seelenruhe, die sich dadurch einstellt, hat allerdings nichts mit passi-
vem Selbstgenuss oder Verzicht auf alles Weltliche zu tun. Sie besteht vielmehr
in der Gewissheit, mit der titigen Ausrichtung auf das Gute das eigene Wesen
zu verwirklichen und damit gegeniiber den Dingen der Welt grofitmogliche
Unabhingigkeit zu gewinnen. Ein solcher Mensch ist mit sich im Reinen, er
verfiigt iiber ein seelisches Gleichgewicht, das ihn auch hirteste Schicksals-
schlige gelassen ertragen lisst. Mit der Schilderung, wie Sokrates noch in der
Stunde seines Todes nicht vom Philosophieren ablisst und auch keinen Groll
gegen die hegt, die ihn zu Unrecht zum Tode verurteilt haben, setzt Platon die-
ser Haltung ein Denkmal.®

Platons Schiiler Aristoteles konzipiert ein anderes Bild vom Weisen, von
der Autarkie. Zwar hingt auch bei ihm Autarkie mit der Verwirklichung des ei-
genen Wesens zusammen, wie er am Beispiel des Staates zeigt. Nur der Staat
ist ganz das, als was er von Natur aus vorgesehen ist, wenn er den Biirgern
das vollkommene Leben, nimlich das der Tugend, erméglicht.” Aus der Not-

Platon: Nomoi 731e—732 a.

Vgl. Platon: Symposion 207 e —208 b.
Vgl. dazu Platon: Phaidon.
Aristoteles: Politik 1252 b 25f.

N o L1

14.02.2026, 09:43:26. A



https://doi.org/10.14361/9783839461884-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

N4

Handlungsfreiheit, Willensfreiheit, Weltoffenheit

wendigkeit der Uberlebenssicherung entstanden, hat der Staat doch nur dann
Bestand, wenn er nicht blof} das Uberleben, sondern auch das gute Leben ga-
rantiert. In der Ubereinstimmung von Sein und Sollen, von Natur und ihrer
Verwirklichung liegt die Autarkie, das Nichts-mehr-weiter-Bediirfen. Mit Aut-
arkie gemeint ist also selbst hier, wo es sich noch gar nicht um den einzelnen
Menschen, sondern um die staatliche Gemeinschaft handelt, nichts Auferli-
ches, etwa dkonomische Unabhingigkeit. Vielmehr ist jene innere Unabhin-
gigkeit gemeint, die daraus resultiert, dass eine Sache ganz das ist, was ihre
Natur ihr zu sein gebietet.

Beim Menschen ist es, auch darin folgt Aristoteles zunichst noch seinem
Lehrer, die Tugend, also Vernunft, Besonnenheit, Gerechtigkeit etc., in der sich
sein Wesen realisiert. Durch die Unterscheidung der Tugenden in ethische und
dianoetische, also solche der Praxis und solche des Geistes, ergibt sich aber ei-
ne folgenreiche Verinderung gegeniiber dem platonischen Modell. Alles, was
mit der Praxis zu tun hat, ist ungenauer und unbestimmter als das, womit die
Theorie sich befasst. Im Empirischen, innerhalb dessen Tugenden wie Tapfer-
keit oder Gerechtigkeit zum Tragen kommen, bleibt als Orientierungsmafistab
nur der Habitus, der sich durch Gewdhnung einstellt.® Hier gibt es also keine
wissenschaftliche Exaktheit, sondern nur eine durch die jeweiligen Umstinde
bedingte und bestimmte Einiibung ethisch wertvoller Verhaltensweisen. Inso-
fern kann es in diesem Bereich auch keine wahre Unabhingigkeit geben; das
Leben der Praxis, in seiner wichtigsten Form: das Leben des Politikers, nimmt
fir Aristoteles deshalb nicht den hochsten Rang unter den Lebensformen ein.

Autarkie erméglicht nur die theoretische Existenz, das Leben des Philoso-
phen, der sich mit Metaphysik und das heifit: dem Unverinderlichen befasst.
Ein Teil der dianoetischen Tugenden, etwa Besonnenheit, Klugheit und Ur-
teilskraft, hat auch noch einen Praxisbezug, insofern sie dazu verhelfen sollen,
das Handeln richtig auszurichten. Dadurch sind sie in gewisser Weise »kon-
taminiert« mit dem Konkreten und stets Verianderlichen, das keine letzte Ge-
wissheit und damit auch keine wahre geistige Unabhingigkeit zulisst. Das
menschliche Gliick verortet Aristoteles dennoch in diesem Bereich’ - ein fiir
jeden anderes Gliick, so wie auch das Gute nur in seinen unterschiedlichen
konkreten Ausformungen existiert. Die eigentliche Gliickseligkeit (Eudaimo-
nia) verwirklicht sich aber erst durch den Teil der dianoetischen Tugend, der

8 Aristoteles: Nikomachische Ethik 1103 214 —b 24.
9 Ebd. 1143 b 15.

14.02.2026, 09:43:26. A



https://doi.org/10.14361/9783839461884-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Barbara Zehnpfennig: Freiheit und Autarkie

sich nicht den menschlichen Dingen, sondern dem Immerseienden widmet:
die Weisheit.

Sache der Weisheit ist es, reine Theorie zu betreiben und sich sozusagen
den sletzten Dingen« zuzuwenden: Mathematik, Physik, Gott.'® Die Freiheit,
die Aristoteles hier wirken sieht — und soviel eindeutiger und uneingeschrink-
ter wirken sieht, als es bei der Behandlung der menschlichen Dinge moglich
ist -, liegt in der Zweckfreiheit der theoretischen Betrachtung. Alles, was mit
der Praxis zu tun hat, ist durch konkrete Zwecke gebunden. Eine Theorie, die
sich mit den letzten Ursachen des Kosmos befasst, ist hingegen Zweck an sich,
sie hat keinen tiber die Tdtigkeit des Nachdenkens hinausgehenden Nutzen.
Fir Aristoteles ist dieses geistige Titig-Sein um seiner selbst willen im Grun-
de eine Nachahmung dessen, was er als das Gottliche versteht: Gott ist das sich
selbst denkende Denken." Die géttliche Autarkie liegt demnach im Selbstbe-
zug und die menschliche Autarkie in der Losung von praktischen Zielsetzun-
gen sowie einer Theorie, die den gottlichen Selbstbezug durch das Verharren
des Denkens im Raum des Denkens zu imitieren versucht. Allerdings holen
den Metaphysiker die Anforderungen des Lebens in gewisser Weise wieder ein.
Erbedarffir sein Tun der Muf3e, welche nur gegeben ist, wenn alle Bediirfnisse
des Lebens gestillt sind. Dafiir sind die Sklaven zustindig, so dass die Freiheit
des Philosophen durch die Unfreiheit der Sklavenarbeit erkauft ist.

Was bei Platon noch Einheit war — die Erkenntnis des Guten, die die ge-
samte Existenz neu ausrichtet und Gliickseligkeit erméglicht —, tritt bei Aris-
toteles also auseinander: Theorie und Praxis bezeichnen unterschiedliche Be-
reiche, sind von unterschiedlichen Formen des Guten getragen und realisieren
demgemif? auch unterschiedliche Grade des Gliicks. Gliickseligkeit und Aut-
arkie gibt es nur im theoretischen Leben.

Die hellenistischen Schulen, die dann nach Aristoteles, nimlich ab ca.
300 v. Chr., das geistige Leben bestimmen, wandeln scheinbar stirker auf
den Spuren des Sokrates, kniipfen sie doch zum Teil an den Gedanken der
Sokrates-Schiiler Antisthenes und Aristipp an. Doch was die hellenistischen
Schulen eint, ist die Bevorzugung der Praxis gegeniiber der Theorie, was zu ei-
ner Funktionalisierung oder sogar Entwertung der Erkenntnis fithrt. Dadurch
ist der sokratisch-platonische Kerngedanke einer Einheit von Erkenntnis und
Existenz im Grunde bereits aufgegeben. Gemeinsam ist den hellenistischen
Schulen der Stoa, Epikureer und Skeptiker auch das Streben nach Gliick in

10  Aristoteles: Metaphysik 1064 b 1—3.
1 Ebd. 1074 b 34.

14.02.2026, 09:43:26. A



https://doi.org/10.14361/9783839461884-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

16

Handlungsfreiheit, Willensfreiheit, Weltoffenheit

Form des Seelenfriedens. Freilich verfolgen sie dies Ziel auf sehr verschiedene
Weise.

Soist fiir die Stoiker, die Gedanken der von Antisthenes begriindeten Schu-
le der Kyniker aufnahmen, die Bediirfnislosigkeit der Kénigsweg zum gliick-
seligen, autarken Leben. Denn nur, wenn man gar nicht will, was man nicht
sicher erreichen kann, sind Wollen und Wirklichkeit in Einklang, und die See-
le findet ihren Frieden. Das bezeichnet den Zustand der »Apathie«, der Frei-
heit von bedringenden Wiinschen und Leidenschaften. Einen ganz anderen
Weg schlagen Epikur und seine Schiiler ein, die der Maximierung der Lust das
Wort reden, um in den Zustand der Seelenruhe, der Ataraxie, zu gelangen. Al-
lerdings ist damit nicht eine hemmungslose Vermehrung von Bediirfnissen
gemeint, sondern ein sorgfiltig durchgefithrtes Lust-Unlust-Kalkiil. Nur bei
einer positiven Lustbilanz, die den moglichen Umschlag von Lust in Unlust
miteinberechnet hat, kommt die Seele zur Ruhe. Und eine dritte Variante, sich
von bedringenden, Unruhe stiftenden Gedanken und Bediirfnissen zu befrei-
en, liefern die Skeptiker. Der sicherste Weg, sich der Zweifel, ob man die Din-
ge richtig sieht, zu entledigen, ist die Enthaltung von jedem Urteil. Wenn man
einsieht, dass wirkliche Erkenntnis nicht méglich ist, verschaftt das jenen in-
neren Frieden, den man als Eudaimonie bezeichnen kann.

Erkennbar geht es bei allen drei Denkrichtungen um das individuelle
Wohl, nicht mehr um das, was fiir Platon die hochste Vollendung des Lebens
darstellte, nimlich »mit dem Eigenen auch das Gemeinsame zu retten«'. Er-
kennbar ist der Seelenfrieden bei allen dreien Ergebnis eines Verzichts, sogar
bei Epikur: Man verzichtet auf unerfiillbare Bediirfnisse, auf itbermifdigen
Genuss, auf den Wunsch, die Wahrheit zu erkennen. Und schliefRlich handelt
es sich bei allen dreien um Anleitungen zu einer Lebenspraxis, der die eigentli-
che Begriindung fehlt. Denn es wird keine letzte Erkenntnis mehr angestrebrt,
von der her sich z.B. eine bestimmte Welthaltung gar nicht mehr als Verzicht
darstellte, sondern nur noch das Denken praktiziert, das den selbstgesetzten
Zwecken dient. Sich von diesen zu befreien, war offenbar nicht das Ziel —
anders als bei Platon, bei dem das Gliick nicht zuletzt in der Lésung aus den
Beschrinkungen resultierte, denen das Ich sich selbst unterwirft.

12 Platon: Politeia 497 a (eigene Ubersetzung).

14.02.2026, 09:43:26.



https://doi.org/10.14361/9783839461884-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Barbara Zehnpfennig: Freiheit und Autarkie

Literatur

In der nachfolgenden Literaturliste werden Referenzen, die im Manuskript zi-
tiert wurden, nicht gesondert ausgezeichnet. Mit »**« ausgezeichnete Refe-
renzen sind als Leseempfehlungen zu verstehen.

Aristoteles: Metaphysik, iibers. von Thomas A. Szlezik, Berlin 2003.

Aristoteles: Nikomachische Ethik, neubearb. von Dorothea Frede, Werke in
deutscher Ubersetzung, Band 6, Berlin 2020.

Aristoteles: Politik, {ibers. von Eckart Schiitrumpf, Werke in deutscher Uber-
setzung, Binde 9.1 — IV, Berlin 1991-2005.

**Ernst, Gerhard (Hg.): Philosophie als Lebenskunst. Antike Vorbilder, moder-
ne Perspektiven, Berlin 2016.

**Hadot, Pierre: Philosophie als Lebensform. Antike und moderne Exerzitien
der Weisheit, Frankfurt a.M. 2011.

Hobbes, Thomas: Leviathan: Leviathan oder Stoff, Form und Gewalt eines
kirchlichen und biirgerlichen Staates (1651), hg. von Iring Fetscher, Frank-
furta.M. 1984.

Platon: Nomoi, hg. von Gunther Eigler, Werke, Binde 8,1 und 8,2, Darmstadt
1990.

Platon: Phaidon, hg. und tibers. von Barbara Zehnpfennig, Hamburg 2012.

Platon: Politeia, hg. von Gunther Eigler, Werke, Band 3, Darmstadt 1990.

Platon: Symposion, hg. und tibers. von Barbara Zehnpfennig, Hamburg 1991.

**Warnach, Walter: »Freiheit L.«, in: Joachim Ritter (Hg.), Historisches Wor-
terbuch der Philosophie, Band 2, Basel/Stuttgart 1972, S. 1064—1074.

**Zehnpfennig, Barbara: Platon zur Einfithrung, 5. Aufl., Hamburg 2017.

14.02.2026, 09:43:26.

n7


https://doi.org/10.14361/9783839461884-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Access



https://doi.org/10.14361/9783839461884-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

