»We Are Undone by each other«/
Interkulturell-theologische Perspektiven auf Judith Butler

Claudia Jahnel

1. Macht und Widerstand im Raum der Ambivalenz: Knotenpunkte
der Begegnung von Interkultureller Theologie und Judith Butler

»Speaking to the postcolonial Other«! So tiberschreibt »The Discourse Studies Re-
ader« einen Beitrag, den Judith Butler unter dem Titel »Violence, Nonviolence.
Sartre on Fanon«” urspriinglich fiir den Aufsatzband »Race after Sartre« verfasst
hat. Explizit setzt sich Butler in dieser Analyse des Vorworts, das Jean-Paul Sart-
re zu Frantz Fanons antikolonialer Schrift »Die Verdammten dieser Erde« ver-
fasst hat, mit kolonialer Gewalt auseinander. Bezeichnenderweise stehen dabei
allerdings nicht der algerische Psychologe Fanon, die Inhalte dieses berithmten
exhortativen Werks oder gar die »Verdammten« selbst im Zentrum. Thre Aufmerk-
samkeit richtet sich vielmehr auf den franzésischen Philosophen Sartre und sein
ebenfalls exhortatives, aber an die Europier gerichtetes Vorwort, an dem Butler
die ganze performative Macht des kolonialen Diskurses aufzeigt. Auch Sartre ge-
linge es nicht, so die Diskurstheoretikerin, koloniale Konventionen zu itberwinden.
Zwar fithre er den europiischen Lesern vor Augen, dass Fanons Schrift sie, die Eu-
ropder, mitsamt ihren humanistisch-kolonialisierenden Idealen dezentriere und
sie nun diejenigen seien, die aus der Ferne — »displaced« — zuhdren und verstehen
miissten. Aber mit seiner direkten Anrede der europiischen Leser — Sartre verwen-
det die 2. Person Plural — bewirke er das genaue Gegenteil: Er stelle die Europier
zuriick ins Zentrum und spreche ihnen den mit Anerkennung verbundenen Status
des »Dux« zu, den Fanon ihnen entzogen habe. Sartre wiederhole somit die kolonia-
le dichotomisierende Ordnung, die die Européer im Zentrum von Wissen, Macht
und Kommunikation verortet, den Kolonisierten aber die Fihigkeit zum Sprechen

1 Butler, Judith: Undoing Gender, New York: 2004, S.19.

2 Butler, Judith: »Violence, Nonviolence. Sartre on Fanon, in: Johannes Angermuller/Do-
minique Maingueneau/Ruth Wodak (Hg.): The Discourse Studies Reader. Main currents in
theory and analysis, Amsterdam/Philadelphia: 2014, S.127-132.

3 Fanon, Frantz: Die Verdammten dieser Erde, Reinbek bei Hamburg: 1969.

- am 14.02.2026, 19:14:14,



https://doi.org/10.14361/9783839447420-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

238

Claudia Jahnel

und Handeln abspricht, den Status des Angesprochenen, des »Duc, verweigert und
ihnen so die Grundlagen fiir ein lebbares Leben entziehe. Wer aber, so fragt Butler
gegen Ende ihres Essays, spricht eigentlich mit dem Kolonisierten?:

»Who will speak to the colonized? For Fanon, the colonizer is not the >yous, or
so Sartre tells us, but for Sartre, the colonized is not the syouc. So Sartre continues
the very tradition of nonaddress that he seeks to indict«*.

Aber auch Butler sucht nicht das Gesprich mit den »Verdammtens, sondern
stellt den Europier Sartre ins Zentrum. Kann dies einen Hinweis darauf geben,
warum Butlers Einsichten in vielen Studien interkultureller TheologInnen® nicht
oder itberwiegend kritisch bis ablehnend rezipiert werden? Auch die poststruktu-
ralistische Analyse steht vor dem Dilemma, so scheint es, dass sie mit der Dekon-
struktion und intendierten Destabilisierung hegemonialer diskursiver Ordnungen
eben diese wieder ins Zentrum stellt und den kolonialen Diskurs fortsetzt. Offen-
sichtlich konnen auch bei Butler die Subalternen — die »Verdammten dieser Erde«
- nicht sprechen, sondern bediirfen der Reprisentation durch andere.®

Diese Schlussfolgerungen verharmlosen freilich die Macht des Diskurses und
verkennen die Ambivalenzen und Dynamiken des Widerstands. Butlers Analyse
und die Fragen, die sich daran anschlieflen, fithren eben deshalb mitten ins Zen-
trum jener Herausforderungen, mit denen sich viele interkulturell-theologische
Studien beschiftigen: Reprisentation und Deutungsmacht in interkulturellen und
interreligiésen Aushandlungsprozessen, Widerstand, die Spannung zwischen Uni-
versalitit und Partikularitit, »Verstehen« des »Anderen« und Othering-Prozesse.
Dabei offenbart sich hiufig dasselbe Dilemma und dieselbe Ambivalenz: Gerade
dort, wo — bspw. in kontextueller, Befreiungs- oder postkolonialer Theologie — Ge-
gendiskurse konstruiert werden, um den »Verdammten«, »Unterdriickten« und
»Marginalisierten« eine Stimme zu geben, werden dominante Diskurse wieder-
holt. Gleichzeitig kénnen Wiederholungen — manchmal unerwartet — machtvolle
Ordnungen subversiv unterlaufen.

Butler geht in »Gender Is Burning«’ ausfithrlich auf diese Ambivalenz des Wi-
derstands ein. Widerstand sei, so konstatiert sie, kein heroischer Akt eines autono-

4 ). Butler: 2014, S.131.

5 Die Fachbezeichnung»Interkulturelle Theologie«ist eine erst vor etwa 20 Jahren eingefiihrte
Neuschépfung, die sich weder im globalen Norden, wo sie ihren Ursprung hat, vollstindig
durchgesetzt hat, noch erst recht im globalen Siiden, wo sie kaum bekannt ist. Ich werde
sie im Folgenden gleichwohl umfassend verwenden, auch wenn die hier vorgestellten Theo-
loglnnen sehr unterschiedliche Zugdnge vertreten. Was diese gleichwohl verbindet, ist die
Auseinandersetzung mit den verschiedenen Hybridformen des Christentums, ihren partiku-
laren Besonderheiten und ihren globalen Verflechtungen.

6 Vgl. Spivak, Gayatri Chakravorty: Can the Subaltern Speak? Postkolonialitit und subalterne
Artikulation, Wien: 2007.

7 Butler, Judith: »Gender Is Burning: Fragen der Aneignung und Subversion, in: Dies.: Kérper
von Gewicht, Frankfurt a.M.: ® 2017, S.171-197.

- am 14.02.2026, 19:14:14,



https://doi.org/10.14361/9783839447420-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»We Are Undone by each other«

men Subjekts. Er entstehe vielmehr am »Knotenpunkt kultureller und politischer
Krifte«, am »Nexus« eines »kulturellen ZusammenstofRens, in dem die Forderun-
gen, die gleichen Bestimmungen zu wiederholen oder zu resignifizieren, die das
>Wir«< konstituieren, nicht kurz und biindig abgelehnt werden kénnen, in dem sie
aber auch nicht mit striktem Gehorsam befolgt werden konnen. Es ist der Raum
dieser Ambivalenz, der die Moglichkeit eréffnet, die gleichen Bestimmungen um-
zuarbeiten, in denen sich die Subjektivierung vollzieht — und in ihrem Vollzug
scheitert«®.

In den Vorarbeiten zum vorliegenden Beitrag bin ich immer wieder auf diese
Ambivalenzen von Macht und Widerstand gestof3en. Sie begegneten mir wie ein
roter Faden sowohl in konstruktiv-positiven und kritisch-ablehnenden Aufnahmen
Butlerscher Einsichten als auch im Nachdenken iiber fehlende Bezugnahmen und
Ignoranz an Punkten, wo die Ankniipfung an Butler in meinen Augen nahegelegen
hitte. Der Grund fiir die kontinuierliche Prisenz von Macht und Widerstand in
den aufgesuchten Studien liegt, so meine ich, zum einen im Gegenstand des Fachs
selbst — sehr verkiirzt formuliert geht es hier um die weltweiten Hybridformen
des Christentums als Produkte globaler, transkultureller und transreligioser Aus-
handlungsprozesse. Zum anderen regen die verschiedenen Methoden und theore-
tischen Zuginge des Fachs einen kritischen Umgang mit Macht an. Erst mit dem
wachsenden Einfluss der sogenannten cultural turns® in Interkultureller Theologie
riicken aber auch — weniger binir — die Ambivalenzen, Risse und Zwischenriu-
me und das Oszillieren von Macht und Widerstand verstirkt in den Blick — und
gerade hier zeigen sich inspirierende Knotenpunkte zu Butlers inhaltlichen und
methodischen Uberlegungen.

Der vorliegende Beitrag entwickelt daher aus der Innenperspektive des Faches
und seiner besonderen Pragung durch die cultural, postcolonial und material/body
turns ein Panorama fruchtbarer — genutzter und ungenutzter — Ankniipfungspunk-
te zu Butlers Theorien. Das geschieht exemplarisch und ohne Anspruch auf Voll-
stindigkeit. Da sowohl die turns nicht klar voneinander abgegrenzt sind, als auch
Butlers Theorien und Inhalte ein grofRes vernetztes Gesamtsystem mit zahlreichen
Uberlappungen darstellt, bildet die hier gewihlte Gliederung zwar den Versuch ei-
ner groben Systematisierung der Rezeptionen und Impulse Butlers, aber die Gren-
zen zwischen den einzelnen Unterkapiteln sind flieRend. Im Anschluss daran wer-
den anhand der Rezeption Butlers durch Kwok Pui Lan und Heike Walz zentrale
und wiederkehrende Irritationen und Widerstinde interkultureller TheologInnen
gegeniiber den Einsichten Butlers skizziert, die gleichzeitig Herausforderungen an

8 Ebd., S.177.
9 Zuden verschiedenen»turns«vgl.: Bachmann-Medick, Doris: Cultural Turns. Neuorientierun-
gen in den Kulturwissenschaften, Reinbek bei Hamburg: 2006.

- am 14.02.2026, 19:14:14,

239


https://doi.org/10.14361/9783839447420-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

240

Claudia Jahnel

die Interkulturelle Theologie selbst offenbaren. Der Beitrag endet mit einem kur-
zen nicht-abschlieffenden Ausblick.

Erwihnt sei noch, dass der Beitrag nicht eigens auf den religious turn eingeht.
Dieser spielt zwar eine wichtige Rolle innerhalb der Interkulturellen Theologie, die
Rezeption von Butlers jiingeren Veréffentlichungen zu Religion, Offentlichkeit, Re-
ligionskritik, Islam oder Zionismus ist jedoch gering. Daher kann an dieser Stelle
nur das Desiderat einer intensiveren Auseinandersetzung mit Butler zu Religion
formuliert werden.

2.  Die Interkulturelle Theologie und ihre »turns«
als Anschlusspotential an Judith Butler

2.1 Judith Butler und der cultural turn in der Interkulturellen Theologie:
Von konstruktiven Rissen, epistemologischer Ungewissheit und
der Wahrheit Gottes im Zwischenraum

Der cultural turn hat sich Anfang der 2000er Jahre schon in der Nomination des zu-
vor als Religions-, Missions- und Okumenewissenschaft bezeichneten Fachs nie-
dergeschlagen. Von ihm angeregt konzentrieren sich viele Forschungen im wei-
ten Feld der Hybridformen der Christentiimer und Religionen auf »contact zo-
nes«,'® d.h. auf Zonen des Aushandelns von Unterschieden und Deutungsmacht,
der Assimilation und Integration, des Ausschlusses und Widerstandes. Interkultu-
relle Theologie ist schon von ihrem Namen her dem »Inter«, dem Dazwischen und
den liminalen Ubergangsprozessen, den Rissen und Bruchstellen, den Dissonan-
zen und Ambivalenzen verpflichtet.

Butlers Infragestellung eindeutiger Identititen, essentialistisch-ontologischer
Annahmen und epistemologischer Gewissheiten steht daher in grofler Nihe zu
dieser Ausrichtung Interkultureller Theologie. Zwar konzentriert sie sich primir
auf die diskursive Ordnung von gender und sex,” wie einer ihrer vielzitierten Sit-
ze veranschaulicht: »There is no gender identity behind the expressions of gender;
[...] identity is performatively constituted by the very >expressions« that are said to
be its results«'. Gleichwohl lisst sich diese Dekonstruktion geschlechtlicher Iden-
titit auch auf Identititskonstruktionen iibertragen, die im Feld der Interkulturel-
len Theologie besondere Relevanz haben: auf die Konstruktion des Fliichtlings oder

10 Vgl Pratt, Mary Louise: »Scratches on the Face of the Country; or, What Mr. Barrow saw in the
Land of the Bushmen, in: Henry Louis Gates (Hg.): »Race«, Writing and Difference, Chicago:
1985, S.139.

11 Vgl. Butler, Judith: Das Unbehagen der Geschlechter, Frankfurt a.M.: 1991.

12 Butler, Judith: Gender Trouble. Feminism and the Subversion of Identity, New York: 1990,
S. 25.

- am 14.02.2026, 19:14:14,



https://doi.org/10.14361/9783839447420-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»We Are Undone by each other«

Migranten zum Beispiel,” dessen vermeintliche ontologisch-essentielle Andersheit
mitunter strategisch zu einem »object of belief«** gemacht wird.

Interkulturellen TheologInnen, die diese und andere kritische kulturwissen-
schaftliche Perspektiven in ihre Studien integrieren,” geht es wie Butler darum,
die »machtférmigen Vorginge« sichtbar zu machen, »die dazu beitragen, dass His-
torie als Natur erscheint«®®. Sie teilen Butlers Interesse an Rissen und Briichen, die
Kategorien wie »Fraug, aber auch »Religion« oder »Kultur« zur Bezeichnung eines
»unbezeichnete[n] Feld[es] von Differenzen« und zu »einem Schauplatz stindiger
Offenheit und Umdeutbarkeit (resignifiability)« machen." Ja, es geht geradezu um
den Schutz und die Aufwertung der Risse und der »stindigen Spaltung«, damit
»bislang unvorhergesehene Bedeutungen zum Tragen kommen kénnen«'.

Dieses Interesse an der Dekonstruktion von Deutungsmacht und der Verviel-
faltigung von Bedeutungen zeigt sich in einer wachsenden Zahl von Veréffentli-
chungen in der Interkulturellen Theologie. Ich nenne nur exemplarisch den von
Klaus Hock herausgegebenen Band zur Deutungsmacht in transkulturellen reli-

gidsen Prozessen »The Power of Interpretation«’

sowie seinen Aufsatz »Religi-
on als transkulturelles System«*°, Michael Bergunders Dekonstruktion des Reli-

gionsbegriffs in »Was ist Religion?«** und den von Daniel Cyranka und Henning

13 Vgl etwa: Kim-Cragg, HyeRan: »A Postcolonial Portrait of Migrants as Vulnerable and Resis-
tant, in: Practical Matters Journal 11 (2018), S.167-180; Jahnel, Claudia: »Migration and Jus-
tice: Postcolonial discourses on migration as challenge and partner for theology«, in: Andrea
Bieler etal. (Hg.): Religion and Migration: Negotiating hospitality, agency and vulnerability,
Leipzig: 2019, S. 41-60.

14 Butler,Judith: »Performative Acts and Gender Constitution. An Essay in Phenomenology and
Feminist Theoryx, in: Theatre Journal 40 (1988), S. 519-531, hier S. 520.

15 Exemplarisch genanntseien: Nehring, Andreas: Orientalismus und Mission. Die Reprisenta-
tion der tamilischen Gesellschaft und Religion durch Leipziger Missionare 1840-1940, Wies-
baden: 2003; Wiesgickl, Simon: Das Alte Testament als deutsche Kolonie. Die Neuerfindung
des Alten Testaments um 1800 (= Beitrage zur Wissenschaft vom Alten und Neuen Testa-
ment, Band 214), Stuttgart: 2018; Gruber, Judith: Theologie nach dem Cultural Turn. Interkul-
turalitit als theologische Ressource, Stuttgart: 2013.

16  Bublitz, Hannelore: Judith Butler zur Einfihrung, Hamburg: 2002, S. 45.

17 Butler,Judith, »Kontingente Grundlagen. Der Feminismus und die Frage der»Postmodernex,
in: Seyla Benhabib etal. (Hg.): Der Streit um Differenz. Feminismus und Postmoderne in der
Gegenwart, Frankfurt a.M.: 1993, S. 31-58, hier S. 49.

18 Ebd.S.s0.

19 Hock, Klaus (Hg.): The Power of Interpretation. Imagined Authenticity — Appropriated Iden-
tity, Wiesbaden: 2016.

20  Hock, Klaus: »Religion als transkulturelles Phanomen. Implikation eines kulturwissenschaft-
lichen Paradigmas fir die Religionsforschungs, in: Berliner Theologische Zeitschrift 19
(2002), S. 64-82.

21 Bergunder, Michael: Was ist Religion? Kulturwissenschaftliche Uberlegungen zum Gegen-
stand der Religionswissenschaft, in: ZfR 19 (2012), S. 3-55.

- am 14.02.2026, 19:14:14,

241


https://doi.org/10.14361/9783839447420-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

242

Claudia Jahnel

Wrogemann verdffentlichten Band »Religion — Macht — Raum«**, der zahlreiche
Fallstudien zu Verschiebungen und Umdeutungen von Religion im (6ffentlichen)
Raum enthilt. Auch die Diskussion um Partikularismus und Universalismus etwa
in der weltweiten Okumene, in der die Dezentrierung westlich-universalistischer
Einheitsmodelle eine zentrale Rolle spielt,”® zeigt deutliche Ankniipfungspunkte
an Butlers Kritik an universalisierenden Setzungen, die partikulare Interessen ka-
schieren.”

Hinsichtlich der dezidiert theologischen Ausrichtung des Fachs weicht Inter-
kulturelle Theologie aber auch von Butlers inhaltlichen Setzungen ab und geht auch
tiber die Bedeutung von Rissen und Briichen im cultural turn hinaus: denn das, was
in den Zwischenriumen und Rissen gesucht wird — oder vielmehr sich ereignet in
stindiger Offenheit und Umdeutbarkeit -, ist, so Robert Schreiter, die Wahrheit
Gottes:

»Interkulturelle Theologie ist mehr als eine Beschreibung von Beziehungen zwi-
schen Kulturen, sie muss die Wahrheit von Gottes Gegenwart in unserer Welt auf-
zeigen und bezeugen. Die bezeugte Wahrheit wird wahrscheinlich eher narrativer
als propositioneller Form sein. Sie wird sich mehr in den Zwischenrdumen zeigen,
in den Momenten der Schwache und des Leidens innerhalb einer Kultur mehr als
in den Momenten ihrer Starke«*.

Es wire inspirierend, an diesem Punkt die Auseinandersetzung mit Butlers
Vulnerabilitits- und Widerstandsvorstellung zu vertiefen, wie sie etwa Miri-
am Leidinger unter Einbeziehung lateinamerikanischer Befreiungstheologie,*®
Kim-Cragg in Ankniipfung an postkoloniale Perspektiven auf die vulnerable

22 Cyranka, Daniel/Wrogemann, Henning (Hg.): Religion — Macht — Raum. Religiose Macht-
anspriiche und ihre medialen Repréasentationen (= Veroffentlichungen der Wissenschaftli-
chen Gesellschaft fiir Theologie 56), Leipzig: 2018. Weitere exemplarische Veroffentlichun-
gen: Bergunder, Michael: »Der »Cultural Turn« und die Erforschung der weltweiten Pfingst-
bewegungx, in: Evangelische Theologie 69 (2009), S. 245-269. Jahnel, Claudia: Interkulturelle
Theologie und Kulturwissenschaft. Untersucht am Beispiel afrikanischer Theologie, Stutt-
gart: 2015.

23 Vgl. etwa: Nehring, Andreas: Partikularismus und Universalismus in der Okumene, in: Clau-
diaJahnel/Hans Helmut Schneider (Hg.): Dein Reich komme in alle Welt. Interkulturelle Per-
spektiven auf das Reich Cottes, Erlangen: 2011, S. 83-116.

24 Vgl. Butler, Judith: »Restaging the Universal: Hegemony and the Limits of Formalismc, in:
Dies./Ernesto Laclau/Slavoj Zizek (Hg.): Contingency, Hegemony, Universality. Contemporary
Dialogues on the Left, London/New York: 2000, S.11-43.

25  Schreiter, Robert, »Verbreitung der Wahrheit oderinterkulturelle Theologie. Was meinen wir,
wenn wir heute von Mission sprechenc, in: Interkulturelle Theologie/Zeitschrift fiir Missi-
on 36,1 (2010), S.13-31, hier S. 30.

26  Vgl. Leidinger, Miriam: Verletzbarkeit gestalten. Eine Auseinandersetzung mit »Verletzbar-
keit«anhand der Christologien von Jiirgen Moltmann, Jon Sobrino und Graham Ward (= ratio
fidei. Beitrage zur philosophischen Rechenschaft der Theologie 66), Regensburg: 2018.

- am 14.02.2026, 19:14:14,



https://doi.org/10.14361/9783839447420-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»We Are Undone by each other«

Situation von MigrantInnen®” oder Brandy Daniels im Bemiihen um eine »post-
strukturalistische Befreiungstheologie«*® begonnen haben. Alle drei betonen den
Zusammenhang von Vulnerabilitit, Handlungsmacht und Widerstand — mit un-
terschiedlichen Schwerpunkten. Kim-Cragg geht es primir darum, die politischen
und offentlichen Aspekte der Butlerschen Vulnerabilititstheorie im Blick auf
MigrantInnen zu reflektieren. Es gelte, MigrantInnen nicht nur als Opfer und
Hilfsempfinger darzustellen, sondern wahrzunehmen, dass sie gerade in ihrer
Verletzbarkeit tiber ein hohes Maf} an Widerstandspotential verfiigen. Leidinger
hingegen stellt die Passivitit und Empfinglichkeit des Menschen in seiner Verletz-
barkeit in den Fokus. Bei Butler, so Leidinger, »handelt der Mensch nicht aus und
im Angesicht seiner Verletzbarkeit, sondern als verletzbarer ist er empfinglich fur
Veranderungen und Widerstand und erfihrt sich dadurch als darauf reagierender
wiederum als widerstindiger«*®. Leidinger sieht hier Parallelen zur christlich-
theologischen Vorstellung der »Hingabe« wie zum Inkarnationsglauben. Daniels
schlieRlich verbindet die Passivitit von Verletzlichkeit und Widerstand mit apo-
phatischen Theologien einer Via Negativa von Pseudo-Dionisios und Thomas von
Aquin und kommt darin dem von Schreiter aufgeworfenen Gedanken nahe, dass
sich die Wahrheit Gottes im Zwischenraum ereignet. Wie Butler denkt Daniels den
Zwischenraum als Raum der Begegnung zutiefst materiell und korperlich. Laut
Butler sind die Begegnung und die Beziehung zum Anderen ursichlich dafiir, dass
der Mensch nie fertig ist: »Let’s face it«, so Butler. »We're undone by each other [..]
One does not always stay intact. It may be that one wants to, or does, but it may
also be that despite one’s best efforts, one is undone, in the face of the other, by the
touch, by the scent, by the feel, by the prospect of the touch, by the memory of the
feel«*. Daniels verbindet diesen Zwischenraum des Undone-Seins mit Enteignung
von Wissen. Er ist ein Ort des Nicht-Wissens, aber auch der Befreiung und des
Widerstands.

Wenn man die drei Rezipientlnnen Butlerscher Vulnerabilititsitberlegungen
ins Gesprach mit Schreiters Impuls bringt, dann zeichnet sich die Wahrheit Got-
tes also durch Verletzlichkeit, Ereignischarakter, Nicht-Wissen — d.h. Verzicht auf
epistemologische Gewissheit — und durch politisch prophetisches Transformati-
onspotential aus.

27 Vgl. H. Kim-Cragg: 2018.

28  Daniels, Brandy: A Poststructuralist Liberation Theology?: Queer Theory and Apophaticism,
in: Union Seminary Quarterly Review 64 (2013), S. 108-117.

29 M. Leidinger: 2018, S. 321.

30 Butler, Judith: Undoing Gender, New York: 2004, S.19.

- am 14.02.2026, 19:14:14,

243


https://doi.org/10.14361/9783839447420-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2k

Claudia Jahnel

2.2 Judith Butler und der postcolonial turn in Interkultureller Theologie:
Dekonstruktionen epistemischer Gewalt als politische Praxis

Unter dem Einfluss des postcolonial turn konzentrieren sich Studien innerhalb der
Interkulturellen Theologie auf Formen epistemischer Gewalt, anhaltende kolonia-
lisierende Prozesse, Strategien des Othering wie des Widerstands und der Hand-
lungsmacht.** Postkoloniale Theologien reagieren darauf, so Ulrike Auga®*, dass
die seit den 1960er Jahren entstandenen kritischen Theologien — lateinamerika-
nische, feministische, schwarze und andere Befreiungstheologien, Womanist und
Chicana Theologien u.a. — keine hinreichenden analytischen Perspektiven zur Ver-
fiigung stellen, um die Komplexitit anhaltender ungerechter Ungleichheitsverhilt-
nisse wie Rassismus, Nationalismus oder den neo-liberalen Wirtschaftsimperialis-
mus zu verstehen und zu hinterfragen. Mit ihren biniren Vorannahmen verstirk-
ten sie zudem imperialistisch-neo-koloniale Strategien. So habe etwa, wie Marcella
Althaus-Reid*® oder Diego Irrardzaval® kritisieren, die Gegeniiberstellung von ma-
terieller vs. kulturell-symbolischer Unterdriickung — auf der einen Seite steht die
auf die »primiren« Bediirfnisse »der Armen« eingehende Befreiungstheologln, auf
der anderen die »proper North-Atlantic theologian made of books and university
research«® — das Bild der armen, hilfsbediirftigen »Anderenc, das der Westen ge-
schaffen habe, verstirke, anstatt die westliche Epistemologie aufzubrechen.

Ahnlich urteilen Althaus-Reid und Lisa Isherwood, wenn sie konstatieren, dass
sich die verschiedenen Befreiungstheologien in der Vergangenheit oft gegenseitig
ausgeschlossen haben:

31 Vgl. Nehring, Andreas/Tielesch, Simon (Hg.): Postkoloniale Theologien. Bibelhermeneuti-
sche und kulturwissenschaftliche Beitrage (= Religionskulturen 11), Stuttgart: 2013; Nehring,
Andreas/Wiesgickl, Simon (Hg.): Postkoloniale Theologien II: Perspektiven aus dem deutsch-
sprachigen Raum, Stuttgart: 2017; Pittl, Sebastian (Hg.): Theologie und Postkolonialismus.
Ansitze — Herausforderungen — Perspektiven (= Weltkirche und Mission 10), Regensburg:
2018.

32 Auga, Ulrike: »Resistance and the Radical Social Imaginary: A Genealogy from Eastern Euro-
pean Dissidence to New Social Movements: Connecting the Debates between Activism and
Postcolonial, Post-secular and Queer Epistemology and Theologyx, in: Dies. et al. (Hg.): Re-
sistance and Visions — Postcolonial, Post-secular and Queer Contributions to Theology and
the Study of Religions (=Journal of the European Society of Women in Theological Research
22), Leuven/Paris/Walpole: 2014, S. 5-30.

33 Althaus-Reid, Marcella Maria: »Gustavo Gutiérrez goes to Disneyland. Theme Park Theolo-
gies and the Diaspora of the Discourse of the Popular Theologian in Liberation Theologyx,
in: Dies.: From Feminist Theology to Indecent Theology. Readings on Poverty, Sexual Identity
and God, London: 2004, S.124-142, hier S.127.

34  Irrardzaval, Diego: »Kultur und Geschlecht in Lateinamerikac, in: Freddy Dutz/Barbel Fiinf-
sinn/Sabine Plonz (Hg.): Wir tragen die Farbe der Erde. Neue theologische Beitrdge aus La-
teinamerika, Hamburg: 2004, S.126-137.

35 M. M. Althaus-Reid: 2004, S.126.

- am 14.02.2026, 19:14:14,



https://doi.org/10.14361/9783839447420-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»We Are Undone by each other«

»To be a liberationist and engage in a praxis of political and economic transfor-
mation could not coexist with a feminist pursuit of gender equality. In a similar
fashion, to be committed to an environmental theology was seen as separated
with the struggle of for instance, Hispana women in the States, or with Black The-
O|Ogy<<36.

Diese Kritik an den identitiren Dynamiken der verschiedenen Befreiungstheolo-
gien, die letztlich in einer westlich-dichotomisierenden Logik verharren, weil sie
die Andersheit »des Schwarzen«,* »des Armenc,?® »der Frau« usw. fortfithren, hat
die Einsicht in die Notwendigkeit eines transversalen Zugangs wachsen lassen,
der verschiedene neuere kritische Theorien zusammenfithrt. Hiufig werden dabei
poststrukturalistische und queere Ansitze aufgegriffen. Aus diesem Grund ist die
Rezeption Butlers in postkolonialen Theologien relativ hoch — zumal wenn sich die
jeweiligen TheologInnen ohnehin zudem im Feld der Queer-Theologie verorten wie
etwa Marcella Althaus-Reid*, Lisa Isherwood, HyeRan Kim-Cragg*, Ulrike Auga,
Jeremy Punt* w.v.m.

Auch wenn Butler, wie Punt anmerkt, Begriffe der postkolonialen Theorie wie
etwa den Ausdruck »Mimikry« nicht verwendet, lassen sich in der Sache deut-
lich gemeinsame Stof3richtungen zwischen ihr und postkolonialen Theorien er-
kennen.* Dazu zihlt Punt das Anliegen, Méglichkeiten der Handlungsmacht und
des Widerstands innerhalb gesellschaftlich normierter Grenzen neu zu bestim-
men: »Both Queer theory and Postcolonial theory are revolutionary, challenging
and pushing against the boundaries of and within society, occupying the liminal
spaces of human existence«*. Postkoloniale Theorie und Butlers Konstruktivismus
sind also hochgradig politisch und betrachten die Dekonstruktion normierter und
normalisierter Identititen als politische Praxis, wie Butler konstatiert: »The decon-

36  Althaus-Reid, Marcella Maria/Isherwood, Lisa: »Thinking Theology and Queer Theory, in:
Feminist Theology 15 (2007), S. 302-314, hier S. 303.

37  Vgl. etwa: Anderson, Victor: Beyond Ontological Blackness. An Essay on African American
Religious and Cultural Criticism, London u.a.: 2016.

38 M. M. Althaus-Reid: 2004, S. 126.

39  Althaus-Reid, Marcella Maria: Indecent Theology. Theological Perversions in Sex, Gender and
Politics, London/New York: 2000; Dies.: »Queer | Stand. Doing Feminist Theology Outside the
Borders of Colonial Decency, in: Charlotte Methuen/Angela Berlis (Hg.): The End of Libera-
tion? Liberation in the End! Feminist Theory, Feminist Theology and their Political Implica-
tions, Leuven: 2002, S. 23-36.

40 Kim-Cragg, HyeRan: Interdependence. A Postcolonial Feminist Practical Theology, Eugene:
2018.

41 Punt, Jeremy: »Intersections in Queer Theory and Postcolonial Theory, and Hermeneutical
Spin-Offs«, in: The Bible and Critical Theory 4 (2008), S. 24.1-24.16, hier S. 24.6.

42 Vgl.ebd, S.24.6.

43 Ebd, S.24.6.

- am 14.02.2026, 19:14:14,

245


https://doi.org/10.14361/9783839447420-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

246

Claudia Jahnel

struction of identity is not the deconstruction of politics; rather, it establishes as
political the very terms through which identity is articulated«*.

Ich werde weiter unten am Beispiel Kwok Pui Lans noch auf postkolonial-theo-
logische Widerstinde gegeniiber Butler eingehen.

2.3 Judith Butler und der material-body turn in Interkultureller Theologie:
vulnerabel-lebensspendende Qualitaten des Fleisches statt Kdrper
als Text ohne Unterleib

Auch mit dem material turn und insbesondere dem hier einzuordnenden body turn
innerhalb der Interkulturellen Theologie und einer ihrer wichtigen Bezugsdiszi-
plinen, der Religionswissenschaft, verbinden sich Ankniipfungspunkte zu Butlers
Arbeiten. In den letzten 30 Jahren zeigt sich in Interkultureller Theologie und Reli-
gionswissenschaft eine verstirkte Hinwendung zum Korper. Neben anthologisch-
vergleichenden Werken wie Sarah Coakleys »Religion and the Body«* und syste-
matisierenden Studien wie Talal Asads »Genealogies of Religion«*, die Fragen des
Zugangs zum Korper und des Korperwissens ins Zentrum stellen, konzentrieren
sich wiederum andere wie etwa Anne Koch*” auf die Entwicklung einer erneuerten,
an verschiedenen Kérperkonzepten orientierten Religionsaisthetik.

Studien, die die Materialitit des Korpers in den Mittelpunke stellen, kritisieren
oftmals, dass Butlers poststrukturalistisches Verstindnis des Kérpers zu sprach-
und textlastig sei und sich fiir das Verstehen verkérperten Wissens, verkdrper-
ter Religion und verkérperter Kosmologien nicht eigne.*® TheologInnen, die an
der Schnittstelle von Interkultureller, Befreiungs-, Feministischer, Postkolonialer,
Queerer und Korpertheologien arbeiten, unterziehen Butler hingegen oftmals ei-
ner kritisch-konstruktiven Relektiire und suchen nach Méglichkeiten der Zusam-
menfithrung von diskursiven und anderen — etwa leibphinomenologischen, aber
auch befreiungstheologischen — Zugingen zum Verstehen von Kérperpraktiken
und Korperwissen.

44 J.Butler:1990, S.148, s. auch J. Punt: 2008, S. 24.8.

45  Coakley, Sarah: Religion and the Body, Cambridge: 1997.

46  Asad, Talal: Genealogies of Religon: Disciplines and Reasons of Power in Christianity and Is-
lam, Baltimore: 1993.

47  Koch, Anne: Kérperwissen. Grundlegung einer Religionsaisthetik (Reihe: Perspektiven der
Religionswissenschaft, Open-access-Publikation der Universitit Minchen, http://epub.ub.
uni-muenchen.de/12438/, Abruf: Dez. 2019).

48  So z.B. Narayanan, Vasudha: »Embodied Cosmologies. Sights of Piety, Sights of Power, in:
Journal of the American Academy of Religion 71 (2003) 3, S. 495-520, hier S. 516: »The privileg-
ing of the written text and beliefs by dominant, hegemonic cultures has led to the marginal-
ization of other ways of knowing, other sources of knowledge«; vgl. auch Vasquez, Manuel
A.: More than Belief. A Materialist Theory of Religion, Oxford: 2011, hier S. 7.

- am 14.02.2026, 19:14:14,



http://epub.ub.uni-muenchen.de/12438/
http://epub.ub.uni-muenchen.de/12438/
http://epub.ub.uni-muenchen.de/12438/
http://epub.ub.uni-muenchen.de/12438/
https://doi.org/10.14361/9783839447420-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://epub.ub.uni-muenchen.de/12438/
http://epub.ub.uni-muenchen.de/12438/
http://epub.ub.uni-muenchen.de/12438/
http://epub.ub.uni-muenchen.de/12438/

»We Are Undone by each other«

Mayra Rivera etwa entwickelt in der Verbindung von (feministischer) Befrei-
ungstheologie, poststrukturalistischer und postkolonialer Theorie einen Ansatz,
der mit dem Begrift »Fleisch« der Materialitit des Korpers mehr Ausdruck
verleihen will.* Sie nimmt darin den Grundgedanken Butlers ernst, dass »Mate-
rialitit [..] etwas Irreduzibles«®® ist, das nicht zu negieren, wohl aber von seinen

! ist. Rivera geht es nicht um ein

»metaphysischen Behausungen [zu] befreien®
Entweder-Oder von Einsichten in das diskursive Konstruiertsein des Korpers
einerseits und korpereigenem Wissen andererseits. Denn beide sind miteinander
verflochten: »Discursive practices incite passions, create and negate identities,
entice our interest in theologizing the body. In this sense, poststructuralist ap-
proaches already consider words as intricately connected to the experiences of
bodies«*.

Im Kontext einer zunehmend technisierten Welt, die Kérperwahrnehmung
und Korperpraktiken — etwa tiber Reproduktionstechnologien, genetische Verfah-
ren, Klonen - zutiefst beeinflusst, aber auch gesellschaftliche und wirtschaftliche
Verhiltnisse und Interdependenzen verindert, betrachtet Rivera es als dringlich,
die Produktivitit korperlicher Materialitit und die Beziehung des Kdrpers zur
und in der Welt ins Zentrum zu riicken. Dabei rezipiert sie Butlers Betonung der
Bedeutung des vulnerablen Kérpers ausfithrlich:

»[...] If we are to make broader social and political claims about the rights of protec-
tion and entitlements to persistence and flourishing, we will first have to be sup-
ported by a new bodily ontology, one that implies the rethinking of precariousness,
vulnerability, injurability, interdependency, exposure, bodily persistence and de-
sire, work and the claims of language and social belonging«®3.

In der Entwicklung ihrer »Theologisierung des Fleisches« kniipft Rivera unter an-
derem an das Konzept der »Carnal Anthropology« des lateinamerikanischen Be-
freiungsphilosophen Enrique Dussel an, der dem westlichen Ratio-Zentrismus und
seiner Unterscheidung von Kérper und autonomer Seele das Modell der Interde-
pendenz von Fleisch und Geist entgegenhilt. Dieses Modell betrachte die Befreiung

49  Vgl.Rivera, Mayra:»A Labyrinth of Incarnations: The Social Materiality of Bodies«, in: U. Auga:
2014, S.187-198.

50  Butler, Judith: Kérper von Gewicht. Die diskursiven Grenzen des Geschlechts, Berlin: 1995,
S.57.

51 Ebd., S.54. Vgl. zur Materialitat des Kérpers bei Butler auch: Villa, Paula-Irene: Judith Butler,
Frankfurt a.M.: 2003, S. 77-101.

52 M. Rivera: 2014, S.193.

53 Butler, Judith: »On This Occasion..., in: Roland Faber/Michael Halewood/Decena Lin (Hg.):
Butler on Whitehead: On the Occasion, Lanham u.a.: 2012, S. 3-18, hier S.12, zitiert nach M.
Rivera: 2014, S.195 (Hervorhebung: MR).

- am 14.02.2026, 19:14:14,

247


https://doi.org/10.14361/9783839447420-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

248

Claudia Jahnel

von materieller Not und Unterdriickung nicht als posteriore Aufgabe, sondern ver-
kniipfe sie unmittelbar mit geistiger und spiritueller Befreiung. Mit Bezug auf den
Befreiungstheologen Rubem Alves, der Inkarnation als zutiefst schopferischen Akt
versteht — »My flesh overflows and fertilizes the world; the world overflows and my
body receives it«** — zeichnet sich Riveras Ansatz dadurch aus, dass er auf die ak-
tuellen Herausforderungen einer technisierten Welt mit einem kdrperbezogenen
ethischen Modell reagiert, in dem die diskursive Verfasstheit des Korpers, seine
Vulnerabilitit und die lebensspendenden Qualititen des Fleisches zusammen ge-
sehen werden. Riveras In-Beziehung-Setzung von Butlers Kérper- und Vulnerabi-
litdtstheorien mit befreiungstheologischen Ansitzen schafft also das Gegenteil des
»Gespenstes« von der »Frau ohne Unterleib« oder dem »Korper ohne Text«, das die
Debatten in der deutschsprachigen Rezeption Butlers in den 1990er Jahren - also
vor Butlers intensiveren Einlassungen auf das Thema Vulnerabilitit — prigten.*

3.  Widerstande, Irritationen, Herausforderungen - Ambivalenzen
der Butler-Rezeption

3.1 Zwischen symbolisch-kulturalistischem Imperialismus und
Anregung zum widerstandigen Denken: Kwok Pui Lan

Butlers inhaltliche Setzungen und v.a. ihr Sprachstil und ihre Sprachlastigkeit ru-
fen immer wieder »Verirgerungen«*® hervor. Auch TheologInnen des globalen Sii-
dens stofden sich an ihrer Fokussierung auf Sprechakte und diskursive Zuschrei-
bungen als Strategien der Unterdriickung. So kritisiert die postkoloniale Theolo-
gin Kwok Pui Lan, dass Feministische Theologinnen des Westens ebenso wie Judith
Butler »unverhiltnismiflig viel Zeit und Energie auf inklusive Sprache und das Ge-
schlecht Gottes verwenden«*’. Das verbinde diese beiden Zuginge, die im Blick auf
die bindre bzw. als solche kritisierte Konstruktion von Identitit und Geschlecht
so entgegengesetzt seien. Fiir Frauen der »Dritten Welt« jedoch sei die Ausein-
andersetzung mit sprachlichen Einschreibungen nicht prioritir: Der »Kampf fiir
Gender-Gerechtigkeit kann fiir jene, die keinen Zugang zu sauberem Wasser haben
und unter Mangelernihrung leiden, nicht primir auf kulturell-symbolischer Ebene
und ohne Einbeziehung soziopolitischer Kimpfe ausgefochten werden«*®. Auler-
dem wiirde sowohl der Begriff »feministisch« als auch der Begriff »postkolonial«

54  Alves, Rubem: | Believe in the Resurrection of the Body, Eugene: 1986, S. 8.

55  Vgl. P-1. Villa: 2003, S. 78.

56  Ebd., S.11.

57  PuiLan, Kwok: Postcolonial Imagination and Feminist Theology, Louisville 2005: S. 129.
58 Ebd., S.130.

- am 14.02.2026, 19:14:14,



https://doi.org/10.14361/9783839447420-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»We Are Undone by each other«

von TheologInnen des globalen Siidens abgelehnt — ersterer, weil er mit imperia-
listisch-universalistisch agierenden und reflektierenden Feministinnen der westli-
chen Mittelklasse assoziiert wiirde, und zweiterer, weil er mit dem Verdacht belegt
sei, dass eine postkoloniale Theorie nur den Interessen einer in der westlichen Dia-
spora lebenden Elite des globalen Siidens diene.

Letztlich impliziert Pui Lans Argumentation, dass die Zentrierung auf sprach-
lich-diskursive Festschreibungen und auf genderbezogene Unterdriickungsstrate-
gien Fortsetzungen westlich-imperialer Strategien sind. Andersherum kann ge-
fragt werden, ob Pui Lan nicht jene in 2.2 angesprochene dichotome Gegeniiber-
stellung von globalem Siiden und »dem Westen« wiederholt, die Althaus-Reid, Irr-
arazaval, Rivera oder Isherwood schon im Blick auf die traditionellen Befreiungs-
theologien kritisierten.

Bezeichnenderweise bringt Pui Lan die westliche Philosophin Butler erst dort
positiv ein, wo Butler Anregungen fiir einen Bruch mit dem »kolonialen, rassisti-
schen, maskulinistischen und heterosexistischen« Diskurs und fiir die »Inversion,
Subversion und Verschiebung dieser regulierenden Praktiken« gibt:

»[...] Aftertroubling gender, she turns to alternative performances of gender, espe-
cially homosexual practices such as drag and butch-femme roles, as instances that
counteract gender normativity and open up ways for resignification. She says the
task is to >redescribe those possibilities that already exist but which exist within
cultural domains designated as culturally unintelligible and impossible.cHer work
prompts us to ask, which are those critical sites of resistance that requeer sexual-
ity, subvert colonial desire, and refuse to naturalize race?«*®

Diese ausfithrlich zitierte Passage weist auf vielfache Ambivalenzen hin, mit de-
nen die Rezeption Butlers durch Pui Lan und andere TheologInnen des globalen
Stidens verkniipft ist: Einerseits werden Butlers Theorien als westliche Konstrukte
und darin Fortsetzung eines imperial-phallischen Diskurses betrachtet. Anderer-
seits werden sie dort genutzt, wo sie Widerstandsdiskurse und Handlungsmacht
unterstreichen. Hier zeigt sich die eingangs erwihnte Ambivalenz, die die Dyna-
miken von Widerstand immer begleiten.

3.2 Zwischen realitatsfernem Sprachoptimismus und realitatsnahem
Widerstand der kleinen Schritte: Heike Walz

Ambivalenzen und Reibungspunkte stehen auch im Mittelpunkt der Studie von
Heike Walz »... nicht mehr minnlich und weiblich...2«%°, die wohl die umfassendste

59  Ebd., S.143, mit Verweis auf]. Butler: 1990, S. 148f. (Hervorhebung JB).
60  Walz, Heike: »... nicht mehr mannlich und weiblich...«? Ekklesiologie und Geschlecht in 6ku-
menischem Horizont, Frankfurt a.M.: 2006.

- am 14.02.2026, 19:14:14,

249


https://doi.org/10.14361/9783839447420-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

250

Claudia Jahnel

interkulturell-theologische Auseinandersetzung mit Gendertheorie, Befreiungs-
theologie und Okumene im deutschsprachigen Raum darstellt. Walz, die sich
ebenfalls auf das Verhiltnis zwischen Feministischer (Befreiungs-)Theologie und
Butlers Diskurstheorie konzentriert, konstatiert — wie Pui Lan —, dass ein zen-
traler Grund fiir die geringe Rezeption Butlers durch »Theologinnen aus Afrika
und Lateinamerika«® im »Sprachoptimismus«®* der Diskurstheoretikerin und der
damit einhergehenden Vernachlissigung der notwendigen Verinderung soziopo-
litischer Bedingungen liege: »Im Horizont der theologischen Texte beispielsweise
der afrikanischen Theologinnen [..] zeigt sich aber deutlich, das Kultur- und
Sprachkritik nur dann erfolgreich sein kénnen, wenn sie mit einer Verinderung
von Gesellschaftsstrukturen kombiniert werden«®.

Einen anderen, im Kontext des oben genannten material und body turn interkul-
turell-theologisch besonders relevanten Grund fiir die geringe Rezeption Butlers,
sieht Walz in dem erfahrungs- und praxisbetonenden Ansatz der Befreiungstheolo-
gien. Das zutiefst kdrperbezogene befreiungstheologische Erfahrungskonzept ste-
he dem diskurstheoretischen Zugang Butlers kontrovers gegeniiber. Schon in den
1980er Jahren hitten Theologen wie Jaci Maraschin, Rubem Alves und Leonardo
Boff den Korper als Ort der Erfahrung von Unterdriickung, Gewalt, Schmerzen
und Befreiung theologisch reflektiert und diese kérperlichen Erfahrungen mit ethi-
schem Engagement verbunden. Walz fasst die Einsichten der genannten Theologen
wie folgt zusammen: »Als Gegendiskurs zur hierarchisch-repressiven Gesellschaft
ist die Zuwendung zum Korper fiir marginalisierte Menschen identititsbildend
und enthilt emanzipatorisches Potential. [..] durch den Bezug zu Schmerz und
Leiden des Kérpers [wird] Ungerechtigkeit nicht verdeckt«**. Das befreiungstheo-
logische Diktum der Option Gottes fiir die Armen materialisiert sich hier also in
der Option Gottes fiir den leidenden Korper.

Diese Konzentration auf den Korper werde in jingerer Zeit, so Walz, in Auf-

5 in dkofeministischen Theologien fortgesetzt. So

nahme von Mary Judith Ress,®
entwickle besonders Ivonne Gebara eine »corporale Epistemologie«®. Die konkre-

ten Korper von Frauen — »der Mapuche Frauen, der Einwohnerinnen, der Biuerin-

61  Ebd.,S.75.

62  Ebd., S. 401. Walz zitiert hier eine Formulierung von Ladner, Gertraud: »Befreiung ohne Sub-
jekt? Judith Butler feministisch-theologisch gegengelesenc, in: Schlangenbrut 22 (2004),
S.15-19, hier S.16.

63  H.Walz: 2006, S. 401.

64  Ebd., S.303, mit Verweis auf Kriesel, Stephan: Der Kérper als Paradigma. Leibesdiskurse in
Kultur, Volksreligiositit und Theologie Brasiliens, Luzern: 2001.

65 Vgl Ress, Mary Judith: »Without a Vision the People Perish« (Proverbs 29:18). Reflections on
Latin American Ecofeminist Theology, Santiago: 2003.

66 H.Walz: 2006, S. 297.

- am 14.02.2026, 19:14:14,



https://doi.org/10.14361/9783839447420-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»We Are Undone by each other«

nen, der Lehrerinnen«®” — wiirden hier nicht nur deshalb zum »neuen Locus der
Theologie«®®, weil Erfahrungen der Unterdriickung wie der Befreiung kérperliche
Erfahrungen seien und somit, so Gebara, der »oftmals geschundene und verachte-
te, ebenso wie der geniefende und Lust empfindende Kérper von Frauen [...] mitt-
lerweile fiir viele der Ausgangspunkt ihrer Theologie und Hermeneutik«*®. Gebara
geht in threm Verstindnis des Korpers vielmehr noch einen Schritt weiter und be-
trachtet den Korper als wissenden Korper. Als solcher steht er der Vernunft nicht
mehr gegeniiber — als das Andere der Vernunft. Gebara folgt eher einer monis-
tischen Vorstellung, wenn sie schreibt: »Die Vernunft ist nichts anderes als dass
sich unser Korper iiber sich und iitber die Welt bewusst ist. Deshalb driicket sich die
verkorperlichte Vernunft iiber vielfiltige Aktivititen und Kreativititen aus«’.

In der abschlieRenden, kritisch auswertenden Gegeniiberstellung »Befreiungs-
theologie und Butlers poststrukturalistische Geschlechterkonstruktion in produk-
tiver Spannung«” nimmt Walz die divergenten Kérperkonzeptionen — den »dis-
kursiven« Ansatz Butlers und die »subjektive« Perspektive der Befreiungstheologi-
en — unter der Fragestellung auf:

»Wie also konnen die subjektiven, als authentisch empfundenen, existentiellen
Erfahrungen mitdem Kérper [wie sie die Befreiungstheologien betonen] ernst ge-
nommen werden, ohne aus der Reflexion auszublenden, dass diese Erfahrungen
[dem Butlerschen Ansatz folgend] durch gesellschaftliche und kirchliche Diskur-
se bestimmt und geformt sind? Was bedeutet dies fiir die Kérpertheologie und
ihren Anspruch auf Widerstandigkeit? Wie viel Spielraum fir eigene, diskursiv
nicht einholbare Erfahrungen bleibt vorhanden? Sind Kérper wirklich der Aus-
gangspunkt fiir eine politisch widerstindige Theologie oder sind sie der Ort, an
dem sich gesellschaftliche und kirchliche Kérperpolitiken einschreiben?«’

In diesen Fragen eroffnet Walz das gesamte Panorama der Kritik und Fragen, die
die Verdffentlichung von Butlers »Das Unbehagen der Geschlechter« auch und ge-
rade in Deutschland ausgeldst hat.”? Die interkulturell-theologisch besonders rele-
vante Pointe von Walz’ Rezeption dieser Debatte liegt jedoch weniger darin, dass sie
mit dem von Ulla Jiger, Gesa Lindemann und anderen entwickelten Konzept des
doppelten Korpers bzw. des Leib-Kérpers eine spannungsreiche Versdhnung der

67 Gebara, lvonne: »10 Afios de Con-spirando, in: Con-spirando 40 (2002), S. 3-13, hier S. 7, zi-
tiert aus: H. Walz: 2006, S. 297.

68  M.]J. Ress: 2003, S.19.

69  Gebara, Ivonne: Art. »Okofeminismus, in: Elisabeth Géssmann et al. (Hg.): Worterbuch der
Feministischen Theologie, Giitersloh: 2002, S. 422-424, S. 422.

70 |. Gebara: 2002 (10 Afos), S. 7, zitiert aus: H. Walz: 2006, S. 297.

71 H.Walz: 20086, S.394.

72 Ebd., S. 427.

73 Vgl. dazu auch P-1. Villa: 2003, S. 77-101.

- am 14.02.2026, 19:14:14,

251


https://doi.org/10.14361/9783839447420-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

252

Claudia Jahnel

verschiedenen Zuginge vorschligt und auf die Vermittlung von befreiungstheo-
logisch-subjektiv »authentischer« Kérpererfahrung und Butlers diskursiver Per-
spektive iibertrigt. Der besondere und weiterfihrende Impuls liegt vielmehr dar-
in, dass aus eben dieser Verbindung heraus die hochst politische Bedeutung des
Korpers unterstrichen wird. »Butlers Politisierung >privater< Themen, namentlich
Geschlechtsidentitit, sexuelle Orientierung und Lebensformen« und ihr »subver-
sives Verschieben der Geschlechternormenc bilde, so resiimiert Walz, anders als
frithere utopische Projekte der Befreiungstheologie oder der Feministischen Theo-
logie einen realistischen Weg, um »im Kleinen Verinderungen« zu bewirken.” Es
geht um den »kleinriumigen Widerstand gegen die Geschlechterordnung«”, des-
sen umso grofiere politische Bedeutung Walz in Ubertragung der Einsichten auf
das Feld der weltweiten Okumene plausibilisiert. Angesichts der hier anhaltenden
Kontroversen iiber kdrperbezogene Themen, die oftmals theologisiert oder kultura-
lisiert und damit vermeintlich immun gegen dekonstruierende Anfragen gemacht
werden, bleiben weitere mehrperspektivische kérperbezogene Studien im inter-
kulturell-theologischen und 6kumenischen Kontext ein dringendes Desiderat.

4. Die Risse offen lassen und lernen zu verlernen, um neu zu lernen -
ein nicht-abschlieBender Ausblick

Ich habe den Beitrag mit dem Dilemma des Nicht-Horens des Anderen und der
Nicht-Kommunikation mit dem Anderen erdffnet sowie auf die Entstehung von
Widerstand im Raum des Ambivalenten, in den liminalen Zwischenriumen und
Knotenpunkten verwiesen. Die dargestellten Ankniipfungen an Judith Butler spie-
geln sowohl das Ringen um Kommunikation wider — sowohl mit Butler, als auch
mit anderen theologischen Entwiirfen oder in der Vermittlung zwischen diesen.
Sie zeigen aber auch, wie sich im Raum der Ambivalenz und am Knotenpunkt
der Begegnung kontinuierlich Bedeutungen verschieben, Identititskonstruktionen
aufbrechen und sich neu formieren. Der Zwischenraum der Aushandlung und Be-
gegnung ist der hochst kreative Raum der Differenzen, aber auch ein hochst ver-
letzlicher Raum.

Ein wichtiger Impuls Butlers fiir die Interkulturelle Theologie liegt in der Erin-
nerung daran, die Risse und den Raum fir die Briiche und den Widerstand, aber
auch fir das Horen des Anderen, fiir Vielfalt und Kreativitit, offenzuhalten. Es gilt
- noch radikaler, subversiver und mehrperspektivischer — Konventionen und Gren-
zen zu berschreiten, statt durch Deutungen Differenzen zu glitten und theologi-
sche oder kulturelle Harmonien und universale Einheitsvorstellungen zu erzeugen.

74 Vgl. H. Walz: 2006, S. 405.
75  Ebd.,S.431.

- am 14.02.2026, 19:14:14,



https://doi.org/10.14361/9783839447420-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»We Are Undone by each other« 253

Jiingere Arbeiten Butlers zeigen, dass die Diskurstheoretikerin den Raum der Of-
fentlichkeit und den Zwischenraum der Begegnung auch hochst materiell denkt
und die leibliche Prisenz — einschliefllich der der Akademikerin — in diesen Riu-
men fiir eminent wichtig erachtet. Sie erinnert die Interkulturelle Theologie damit
an das befreiungstheologische Diktum des Zuhorens und der Prisenz an der Basis.
Nur so bleiben die Risse dauerhaft offen, werden Gewissheiten dekonstruiert und
dezentriert und vollzieht sich ein »Lernen zu verlernen, um wieder zu erlernen«”.

76  Mignolo, Walter D.: Epistemischer Ungehorsam. Rhetorik der Moderne, Logik der Koloniali-
tat und Grammatik der Dekolonialitat, Wien: 2012, S. 169.

- am 14.02.2026, 19:14:14,



https://doi.org/10.14361/9783839447420-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- am 14.02.2026, 19:14:14,



https://doi.org/10.14361/9783839447420-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

