
»We Are Undone by each other«1

Interkulturell-theologische Perspektiven auf Judith Butler

Claudia Jahnel

1. Macht und Widerstand im Raum der Ambivalenz: Knotenpunkte
der Begegnung von Interkultureller Theologie und Judith Butler

»Speaking to the postcolonial Other«! So überschreibt »The Discourse Studies Re-

ader« einen Beitrag, den Judith Butler unter dem Titel »Violence, Nonviolence.

Sartre on Fanon«2 ursprünglich für den Aufsatzband »Race after Sartre« verfasst

hat. Explizit setzt sich Butler in dieser Analyse des Vorworts, das Jean-Paul Sart-

re zu Frantz Fanons antikolonialer Schrift »Die Verdammten dieser Erde«3 ver-

fasst hat, mit kolonialer Gewalt auseinander. Bezeichnenderweise stehen dabei

allerdings nicht der algerische Psychologe Fanon, die Inhalte dieses berühmten

exhortativen Werks oder gar die »Verdammten« selbst im Zentrum. Ihre Aufmerk-

samkeit richtet sich vielmehr auf den französischen Philosophen Sartre und sein

ebenfalls exhortatives, aber an die Europäer gerichtetes Vorwort, an dem Butler

die ganze performative Macht des kolonialen Diskurses aufzeigt. Auch Sartre ge-

linge es nicht, so die Diskurstheoretikerin, koloniale Konventionen zu überwinden.

Zwar führe er den europäischen Lesern vor Augen, dass Fanons Schrift sie, die Eu-

ropäer, mitsamt ihren humanistisch-kolonialisierenden Idealen dezentriere und

sie nun diejenigen seien, die aus der Ferne – »displaced« – zuhören und verstehen

müssten. Abermit seiner direkten Anrede der europäischen Leser – Sartre verwen-

det die 2. Person Plural – bewirke er das genaue Gegenteil: Er stelle die Europäer

zurück ins Zentrum und spreche ihnen den mit Anerkennung verbundenen Status

des »Du« zu, den Fanon ihnen entzogen habe. Sartre wiederhole somit die kolonia-

le dichotomisierende Ordnung, die die Europäer im Zentrum von Wissen, Macht

und Kommunikation verortet, den Kolonisierten aber die Fähigkeit zum Sprechen

1 Butler, Judith: Undoing Gender, New York: 2004, S. 19.

2 Butler, Judith: »Violence, Nonviolence. Sartre on Fanon«, in: Johannes Angermuller/Do-

minique Maingueneau/Ruth Wodak (Hg.): The Discourse Studies Reader. Main currents in

theory and analysis, Amsterdam/Philadelphia: 2014, S. 127-132.

3 Fanon, Frantz: Die Verdammten dieser Erde, Reinbek bei Hamburg: 1969.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-014 - am 14.02.2026, 19:14:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


238 Claudia Jahnel

und Handeln abspricht, den Status des Angesprochenen, des »Du«, verweigert und

ihnen so die Grundlagen für ein lebbares Leben entziehe. Wer aber, so fragt Butler

gegen Ende ihres Essays, spricht eigentlich mit dem Kolonisierten?:

»Who will speak to the colonized? For Fanon, the colonizer is not the ›you‹, or

so Sartre tells us, but for Sartre, the colonized is not the ›you‹. So Sartre continues

the very tradition of nonaddress that he seeks to indict«4.

Aber auch Butler sucht nicht das Gespräch mit den »Verdammten«, sondern

stellt den Europäer Sartre ins Zentrum. Kann dies einen Hinweis darauf geben,

warum Butlers Einsichten in vielen Studien interkultureller TheologInnen5 nicht

oder überwiegend kritisch bis ablehnend rezipiert werden? Auch die poststruktu-

ralistische Analyse steht vor dem Dilemma, so scheint es, dass sie mit der Dekon-

struktion und intendierten Destabilisierung hegemonialer diskursiver Ordnungen

eben diese wieder ins Zentrum stellt und den kolonialen Diskurs fortsetzt. Offen-

sichtlich können auch bei Butler die Subalternen – die »Verdammten dieser Erde«

– nicht sprechen, sondern bedürfen der Repräsentation durch andere.6

Diese Schlussfolgerungen verharmlosen freilich die Macht des Diskurses und

verkennen die Ambivalenzen und Dynamiken des Widerstands. Butlers Analyse

und die Fragen, die sich daran anschließen, führen eben deshalb mitten ins Zen-

trum jener Herausforderungen, mit denen sich viele interkulturell-theologische

Studien beschäftigen: Repräsentation und Deutungsmacht in interkulturellen und

interreligiösen Aushandlungsprozessen,Widerstand, die Spannung zwischen Uni-

versalität und Partikularität, »Verstehen« des »Anderen« und Othering-Prozesse.

Dabei offenbart sich häufig dasselbe Dilemma und dieselbe Ambivalenz: Gerade

dort, wo – bspw. in kontextueller, Befreiungs- oder postkolonialer Theologie – Ge-

gendiskurse konstruiert werden, um den »Verdammten«, »Unterdrückten« und

»Marginalisierten« eine Stimme zu geben, werden dominante Diskurse wieder-

holt. Gleichzeitig können Wiederholungen – manchmal unerwartet – machtvolle

Ordnungen subversiv unterlaufen.

Butler geht in »Gender Is Burning«7 ausführlich auf diese Ambivalenz des Wi-

derstands ein.Widerstand sei, so konstatiert sie, kein heroischer Akt eines autono-

4 J. Butler: 2014, S. 131.

5 Die Fachbezeichnung »Interkulturelle Theologie« ist eine erst vor etwa 20 Jahren eingeführte

Neuschöpfung, die sich weder im globalen Norden, wo sie ihren Ursprung hat, vollständig

durchgesetzt hat, noch erst recht im globalen Süden, wo sie kaum bekannt ist. Ich werde

sie im Folgenden gleichwohl umfassend verwenden, auch wenn die hier vorgestellten Theo-

logInnen sehr unterschiedliche Zugänge vertreten. Was diese gleichwohl verbindet, ist die

Auseinandersetzungmit den verschiedenen Hybridformen des Christentums, ihren partiku-

laren Besonderheiten und ihren globalen Verflechtungen.

6 Vgl. Spivak, Gayatri Chakravorty: Can the Subaltern Speak? Postkolonialität und subalterne

Artikulation, Wien: 2007.

7 Butler, Judith: »Gender Is Burning: Fragen der Aneignung und Subversion«, in: Dies.: Körper

von Gewicht, Frankfurt a.M.: 9 2017, S. 171-197.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-014 - am 14.02.2026, 19:14:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»We Are Undone by each other« 239

men Subjekts. Er entstehe vielmehr am »Knotenpunkt kultureller und politischer

Kräfte«, am »Nexus« eines »kulturellen Zusammenstoßens, in dem die Forderun-

gen, die gleichen Bestimmungen zu wiederholen oder zu resignifizieren, die das

›Wir‹ konstituieren, nicht kurz und bündig abgelehnt werden können, in dem sie

aber auch nicht mit striktem Gehorsam befolgt werden können. Es ist der Raum

dieser Ambivalenz, der die Möglichkeit eröffnet, die gleichen Bestimmungen um-

zuarbeiten, in denen sich die Subjektivierung vollzieht – und in ihrem Vollzug

scheitert«8.

In den Vorarbeiten zum vorliegenden Beitrag bin ich immer wieder auf diese

Ambivalenzen von Macht und Widerstand gestoßen. Sie begegneten mir wie ein

roter Faden sowohl in konstruktiv-positiven und kritisch-ablehnenden Aufnahmen

Butlerscher Einsichten als auch im Nachdenken über fehlende Bezugnahmen und

Ignoranz an Punkten, wo die Anknüpfung an Butler in meinen Augen nahegelegen

hätte. Der Grund für die kontinuierliche Präsenz von Macht und Widerstand in

den aufgesuchten Studien liegt, so meine ich, zum einen im Gegenstand des Fachs

selbst – sehr verkürzt formuliert geht es hier um die weltweiten Hybridformen

des Christentums als Produkte globaler, transkultureller und transreligiöser Aus-

handlungsprozesse. Zum anderen regen die verschiedenen Methoden und theore-

tischen Zugänge des Fachs einen kritischen Umgang mit Macht an. Erst mit dem

wachsenden Einfluss der sogenannten cultural turns9 in Interkultureller Theologie

rücken aber auch – weniger binär – die Ambivalenzen, Risse und Zwischenräu-

me und das Oszillieren von Macht und Widerstand verstärkt in den Blick – und

gerade hier zeigen sich inspirierende Knotenpunkte zu Butlers inhaltlichen und

methodischen Überlegungen.

Der vorliegende Beitrag entwickelt daher aus der Innenperspektive des Faches

und seiner besonderen Prägung durch die cultural, postcolonial und material/body

turns ein Panorama fruchtbarer – genutzter und ungenutzter –Anknüpfungspunk-

te zu Butlers Theorien. Das geschieht exemplarisch und ohne Anspruch auf Voll-

ständigkeit. Da sowohl die turns nicht klar voneinander abgegrenzt sind, als auch

Butlers Theorien und Inhalte ein großes vernetztes Gesamtsystem mit zahlreichen

Überlappungen darstellt, bildet die hier gewählte Gliederung zwar den Versuch ei-

ner groben Systematisierung der Rezeptionen und Impulse Butlers, aber die Gren-

zen zwischen den einzelnen Unterkapiteln sind fließend. Im Anschluss daran wer-

den anhand der Rezeption Butlers durch Kwok Pui Lan und Heike Walz zentrale

und wiederkehrende Irritationen und Widerstände interkultureller TheologInnen

gegenüber den Einsichten Butlers skizziert, die gleichzeitig Herausforderungen an

8 Ebd., S. 177.

9 Zuden verschiedenen »turns« vgl.: Bachmann-Medick, Doris: Cultural Turns.Neuorientierun-

gen in den Kulturwissenschaften, Reinbek bei Hamburg: 2006.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-014 - am 14.02.2026, 19:14:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


240 Claudia Jahnel

die Interkulturelle Theologie selbst offenbaren. Der Beitrag endet mit einem kur-

zen nicht-abschließenden Ausblick.

Erwähnt sei noch, dass der Beitrag nicht eigens auf den religious turn eingeht.

Dieser spielt zwar eine wichtige Rolle innerhalb der InterkulturellenTheologie, die

Rezeption von Butlers jüngeren Veröffentlichungen zu Religion, Öffentlichkeit, Re-

ligionskritik, Islam oder Zionismus ist jedoch gering. Daher kann an dieser Stelle

nur das Desiderat einer intensiveren Auseinandersetzung mit Butler zu Religion

formuliert werden.

2. Die Interkulturelle Theologie und ihre »turns«
als Anschlusspotential an Judith Butler

2.1 Judith Butler und der cultural turn in der Interkulturellen Theologie:

Von konstruktiven Rissen, epistemologischer Ungewissheit und

der Wahrheit Gottes im Zwischenraum

Der cultural turn hat sich Anfang der 2000er Jahre schon in der Nomination des zu-

vor als Religions-, Missions- und Ökumenewissenschaft bezeichneten Fachs nie-

dergeschlagen. Von ihm angeregt konzentrieren sich viele Forschungen im wei-

ten Feld der Hybridformen der Christentümer und Religionen auf »contact zo-

nes«,10 d.h. auf Zonen des Aushandelns von Unterschieden und Deutungsmacht,

der Assimilation und Integration, des Ausschlusses undWiderstandes. Interkultu-

relle Theologie ist schon von ihrem Namen her dem »Inter«, dem Dazwischen und

den liminalen Übergangsprozessen, den Rissen und Bruchstellen, den Dissonan-

zen und Ambivalenzen verpflichtet.

Butlers Infragestellung eindeutiger Identitäten, essentialistisch-ontologischer

Annahmen und epistemologischer Gewissheiten steht daher in großer Nähe zu

dieser Ausrichtung Interkultureller Theologie. Zwar konzentriert sie sich primär

auf die diskursive Ordnung von gender und sex,11 wie einer ihrer vielzitierten Sät-

ze veranschaulicht: »There is no gender identity behind the expressions of gender;

[…] identity is performatively constituted by the very ›expressions‹ that are said to

be its results«12. Gleichwohl lässt sich diese Dekonstruktion geschlechtlicher Iden-

tität auch auf Identitätskonstruktionen übertragen, die im Feld der Interkulturel-

lenTheologie besondere Relevanz haben: auf die Konstruktion des Flüchtlings oder

10 Vgl. Pratt, Mary Louise: »Scratches on the Face of the Country; or, What Mr. Barrow saw in the

Land of the Bushmen«, in: Henry Louis Gates (Hg.): »Race«, Writing and Difference, Chicago:

1985, S. 139.

11 Vgl. Butler, Judith: Das Unbehagen der Geschlechter, Frankfurt a.M.: 1991.

12 Butler, Judith: Gender Trouble. Feminism and the Subversion of Identity, New York: 1990,

S. 25.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-014 - am 14.02.2026, 19:14:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»We Are Undone by each other« 241

Migranten zumBeispiel,13 dessen vermeintliche ontologisch-essentielle Andersheit

mitunter strategisch zu einem »object of belief«14 gemacht wird.

Interkulturellen TheologInnen, die diese und andere kritische kulturwissen-

schaftliche Perspektiven in ihre Studien integrieren,15 geht es wie Butler darum,

die »machtförmigen Vorgänge« sichtbar zumachen, »die dazu beitragen, dass His-

torie als Natur erscheint«16. Sie teilen Butlers Interesse an Rissen und Brüchen, die

Kategorien wie »Frau«, aber auch »Religion« oder »Kultur« zur Bezeichnung eines

»unbezeichnete[n] Feld[es] von Differenzen« und zu »einem Schauplatz ständiger

Offenheit und Umdeutbarkeit (resignifiability)« machen.17 Ja, es geht geradezu um

den Schutz und die Aufwertung der Risse und der »ständigen Spaltung«, damit

»bislang unvorhergesehene Bedeutungen zum Tragen kommen können«18.

Dieses Interesse an der Dekonstruktion von Deutungsmacht und der Verviel-

fältigung von Bedeutungen zeigt sich in einer wachsenden Zahl von Veröffentli-

chungen in der Interkulturellen Theologie. Ich nenne nur exemplarisch den von

Klaus Hock herausgegebenen Band zur Deutungsmacht in transkulturellen reli-

giösen Prozessen »The Power of Interpretation«19 sowie seinen Aufsatz »Religi-

on als transkulturelles System«20, Michael Bergunders Dekonstruktion des Reli-

gionsbegriffs in »Was ist Religion?«21 und den von Daniel Cyranka und Henning

13 Vgl. etwa: Kim-Cragg, HyeRan: »A Postcolonial Portrait of Migrants as Vulnerable and Resis-

tant«, in: Practical Matters Journal 11 (2018), S. 167-180; Jahnel, Claudia: »Migration and Jus-

tice: Postcolonial discourses onmigration as challenge and partner for theology«, in: Andrea

Bieler et al. (Hg.): Religion and Migration: Negotiating hospitality, agency and vulnerability,

Leipzig: 2019, S. 41-60.

14 Butler, Judith: »Performative Acts and Gender Constitution. An Essay in Phenomenology and

Feminist Theory«, in: Theatre Journal 40 (1988), S. 519-531, hier S. 520.

15 Exemplarisch genannt seien: Nehring, Andreas: Orientalismus undMission. Die Repräsenta-

tion der tamilischen Gesellschaft und Religion durch Leipziger Missionare 1840-1940, Wies-

baden: 2003; Wiesgickl, Simon: Das Alte Testament als deutsche Kolonie. Die Neuerfindung

des Alten Testaments um 1800 (= Beiträge zur Wissenschaft vom Alten und Neuen Testa-

ment, Band 214), Stuttgart: 2018; Gruber, Judith: Theologie nach dem Cultural Turn. Interkul-

turalität als theologische Ressource, Stuttgart: 2013.

16 Bublitz, Hannelore: Judith Butler zur Einführung, Hamburg: 2002, S. 45.

17 Butler, Judith, »Kontingente Grundlagen. Der Feminismus und die Frage der »Postmoderne«,

in: Seyla Benhabib et al. (Hg.): Der Streit umDifferenz. Feminismus und Postmoderne in der

Gegenwart, Frankfurt a.M.: 1993, S. 31-58, hier S. 49.

18 Ebd. S. 50.

19 Hock, Klaus (Hg.): The Power of Interpretation. Imagined Authenticity – Appropriated Iden-

tity, Wiesbaden: 2016.

20 Hock, Klaus: »Religion als transkulturelles Phänomen. Implikation eines kulturwissenschaft-

lichen Paradigmas für die Religionsforschung«, in: Berliner Theologische Zeitschrift 19

(2002), S. 64-82.

21 Bergunder, Michael: Was ist Religion? Kulturwissenschaftliche Überlegungen zum Gegen-

stand der Religionswissenschaft, in: ZfR 19 (2012), S. 3-55.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-014 - am 14.02.2026, 19:14:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


242 Claudia Jahnel

Wrogemann veröffentlichten Band »Religion – Macht – Raum«22, der zahlreiche

Fallstudien zu Verschiebungen und Umdeutungen von Religion im (öffentlichen)

Raum enthält. Auch die Diskussion um Partikularismus und Universalismus etwa

in der weltweiten Ökumene, in der die Dezentrierung westlich-universalistischer

Einheitsmodelle eine zentrale Rolle spielt,23 zeigt deutliche Anknüpfungspunkte

an Butlers Kritik an universalisierenden Setzungen, die partikulare Interessen ka-

schieren.24

Hinsichtlich der dezidiert theologischen Ausrichtung des Fachs weicht Inter-

kulturelleTheologie aber auch von Butlers inhaltlichen Setzungen ab und geht auch

über die Bedeutung von Rissen und Brüchen im cultural turn hinaus: denn das, was

in den Zwischenräumen und Rissen gesucht wird – oder vielmehr sich ereignet in

ständiger Offenheit und Umdeutbarkeit – , ist, so Robert Schreiter, die Wahrheit

Gottes:

»Interkulturelle Theologie ist mehr als eine Beschreibung von Beziehungen zwi-

schen Kulturen, sie muss dieWahrheit von Gottes Gegenwart in unsererWelt auf-

zeigen und bezeugen. Die bezeugteWahrheit wirdwahrscheinlich eher narrativer

als propositioneller Form sein. Sie wird sichmehr in den Zwischenräumen zeigen,

in den Momenten der Schwäche und des Leidens innerhalb einer Kultur mehr als

in den Momenten ihrer Stärke«25.

Es wäre inspirierend, an diesem Punkt die Auseinandersetzung mit Butlers

Vulnerabilitäts- und Widerstandsvorstellung zu vertiefen, wie sie etwa Miri-

am Leidinger unter Einbeziehung lateinamerikanischer Befreiungstheologie,26

Kim-Cragg in Anknüpfung an postkoloniale Perspektiven auf die vulnerable

22 Cyranka, Daniel/Wrogemann, Henning (Hg.): Religion – Macht – Raum. Religiöse Macht-

ansprüche und ihre medialen Repräsentationen (= Veröffentlichungen der Wissenschaftli-

chen Gesellschaft für Theologie 56), Leipzig: 2018. Weitere exemplarische Veröffentlichun-

gen: Bergunder, Michael: »Der »Cultural Turn« und die Erforschung der weltweiten Pfingst-

bewegung«, in: Evangelische Theologie 69 (2009), S. 245-269. Jahnel, Claudia: Interkulturelle

Theologie und Kulturwissenschaft. Untersucht am Beispiel afrikanischer Theologie, Stutt-

gart: 2015.

23 Vgl. etwa: Nehring, Andreas: Partikularismus und Universalismus in der Ökumene, in: Clau-

dia Jahnel/Hans Helmut Schneider (Hg.): Dein Reich komme in alleWelt. Interkulturelle Per-

spektiven auf das Reich Gottes, Erlangen: 2011, S. 83-116.

24 Vgl. Butler, Judith: »Restaging the Universal: Hegemony and the Limits of Formalism«, in:

Dies./Ernesto Laclau/Slavoj Žižek (Hg.): Contingency, Hegemony, Universality. Contemporary

Dialogues on the Left, London/New York: 2000, S. 11-43.

25 Schreiter, Robert, »VerbreitungderWahrheit oder interkulturelle Theologie.Wasmeinenwir,

wenn wir heute von Mission sprechen«, in: Interkulturelle Theologie/Zeitschrift für Missi-

on 36, 1 (2010), S. 13-31, hier S. 30.

26 Vgl. Leidinger, Miriam: Verletzbarkeit gestalten. Eine Auseinandersetzung mit »Verletzbar-

keit« anhand der Christologien von JürgenMoltmann, Jon Sobrino und GrahamWard (= ratio

fidei. Beiträge zur philosophischen Rechenschaft der Theologie 66), Regensburg: 2018.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-014 - am 14.02.2026, 19:14:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»We Are Undone by each other« 243

Situation von MigrantInnen27 oder Brandy Daniels im Bemühen um eine »post-

strukturalistische Befreiungstheologie«28 begonnen haben. Alle drei betonen den

Zusammenhang von Vulnerabilität, Handlungsmacht und Widerstand – mit un-

terschiedlichen Schwerpunkten. Kim-Cragg geht es primär darum, die politischen

und öffentlichen Aspekte der Butlerschen Vulnerabilitätstheorie im Blick auf

MigrantInnen zu reflektieren. Es gelte, MigrantInnen nicht nur als Opfer und

Hilfsempfänger darzustellen, sondern wahrzunehmen, dass sie gerade in ihrer

Verletzbarkeit über ein hohes Maß an Widerstandspotential verfügen. Leidinger

hingegen stellt die Passivität und Empfänglichkeit des Menschen in seiner Verletz-

barkeit in den Fokus. Bei Butler, so Leidinger, »handelt der Mensch nicht aus und

im Angesicht seiner Verletzbarkeit, sondern als verletzbarer ist er empfänglich für

Veränderungen und Widerstand und erfährt sich dadurch als darauf reagierender

wiederum als widerständiger«29. Leidinger sieht hier Parallelen zur christlich-

theologischen Vorstellung der »Hingabe« wie zum Inkarnationsglauben. Daniels

schließlich verbindet die Passivität von Verletzlichkeit und Widerstand mit apo-

phatischen Theologien einer Via Negativa von Pseudo-Dionisios und Thomas von

Aquin und kommt darin dem von Schreiter aufgeworfenen Gedanken nahe, dass

sich dieWahrheit Gottes im Zwischenraum ereignet.Wie Butler denkt Daniels den

Zwischenraum als Raum der Begegnung zutiefst materiell und körperlich. Laut

Butler sind die Begegnung und die Beziehung zum Anderen ursächlich dafür, dass

der Mensch nie fertig ist: »Let’s face it«, so Butler. »We’re undone by each other […]

One does not always stay intact. It may be that one wants to, or does, but it may

also be that despite one’s best efforts, one is undone, in the face of the other, by the

touch, by the scent, by the feel, by the prospect of the touch, by the memory of the

feel«30. Daniels verbindet diesen Zwischenraum des Undone-Seins mit Enteignung

von Wissen. Er ist ein Ort des Nicht-Wissens, aber auch der Befreiung und des

Widerstands.

Wenn man die drei RezipientInnen Butlerscher Vulnerabilitätsüberlegungen

ins Gespräch mit Schreiters Impuls bringt, dann zeichnet sich die Wahrheit Got-

tes also durch Verletzlichkeit, Ereignischarakter, Nicht-Wissen – d.h. Verzicht auf

epistemologische Gewissheit – und durch politisch prophetisches Transformati-

onspotential aus.

27 Vgl. H. Kim-Cragg: 2018.

28 Daniels, Brandy: A Poststructuralist Liberation Theology?: Queer Theory and Apophaticism,

in: Union Seminary Quarterly Review 64 (2013), S. 108-117.

29 M. Leidinger: 2018, S. 321.

30 Butler, Judith: Undoing Gender, New York: 2004, S. 19.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-014 - am 14.02.2026, 19:14:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


244 Claudia Jahnel

2.2 Judith Butler und der postcolonial turn in Interkultureller Theologie:

Dekonstruktionen epistemischer Gewalt als politische Praxis

Unter dem Einfluss des postcolonial turn konzentrieren sich Studien innerhalb der

Interkulturellen Theologie auf Formen epistemischer Gewalt, anhaltende kolonia-

lisierende Prozesse, Strategien des Othering wie des Widerstands und der Hand-

lungsmacht.31 Postkoloniale Theologien reagieren darauf, so Ulrike Auga32, dass

die seit den 1960er Jahren entstandenen kritischen Theologien – lateinamerika-

nische, feministische, schwarze und andere Befreiungstheologien, Womanist und

ChicanaTheologien u.a. – keine hinreichenden analytischen Perspektiven zur Ver-

fügung stellen, um die Komplexität anhaltender ungerechter Ungleichheitsverhält-

nisse wie Rassismus, Nationalismus oder den neo-liberalenWirtschaftsimperialis-

mus zu verstehen und zu hinterfragen. Mit ihren binären Vorannahmen verstärk-

ten sie zudem imperialistisch-neo-koloniale Strategien. So habe etwa,wieMarcella

Althaus-Reid33 oder Diego Irrarázaval34 kritisieren, die Gegenüberstellung vonma-

terieller vs. kulturell-symbolischer Unterdrückung – auf der einen Seite steht die

auf die »primären« Bedürfnisse »der Armen« eingehende BefreiungstheologIn, auf

der anderen die »proper North-Atlantic theologian made of books and university

research«35 – das Bild der armen, hilfsbedürftigen »Anderen«, das der Westen ge-

schaffen habe, verstärkt, anstatt die westliche Epistemologie aufzubrechen.

Ähnlich urteilen Althaus-Reid und Lisa Isherwood, wenn sie konstatieren, dass

sich die verschiedenen Befreiungstheologien in der Vergangenheit oft gegenseitig

ausgeschlossen haben:

31 Vgl. Nehring, Andreas/Tielesch, Simon (Hg.): Postkoloniale Theologien. Bibelhermeneuti-

sche und kulturwissenschaftliche Beiträge (= Religionskulturen 11), Stuttgart: 2013; Nehring,

Andreas/Wiesgickl, Simon (Hg.): Postkoloniale Theologien II: Perspektiven aus demdeutsch-

sprachigen Raum, Stuttgart: 2017; Pittl, Sebastian (Hg.): Theologie und Postkolonialismus.

Ansätze – Herausforderungen – Perspektiven (= Weltkirche und Mission 10), Regensburg:

2018.

32 Auga, Ulrike: »Resistance and the Radical Social Imaginary: A Genealogy from Eastern Euro-

pean Dissidence to New Social Movements: Connecting the Debates between Activism and

Postcolonial, Post-secular and Queer Epistemology and Theology«, in: Dies. et al. (Hg.): Re-

sistance and Visions – Postcolonial, Post-secular and Queer Contributions to Theology and

the Study of Religions (= Journal of the European Society of Women in Theological Research

22), Leuven/Paris/Walpole: 2014, S. 5-30.

33 Althaus-Reid, Marcella María: »Gustavo Gutiérrez goes to Disneyland. Theme Park Theolo-

gies and the Diaspora of the Discourse of the Popular Theologian in Liberation Theology«,

in: Dies.: From Feminist Theology to Indecent Theology. Readings on Poverty, Sexual Identity

and God, London: 2004, S. 124-142, hier S. 127.

34 Irrarázaval, Diego: »Kultur und Geschlecht in Lateinamerika«, in: Freddy Dutz/Bärbel Fünf-

sinn/Sabine Plonz (Hg.): Wir tragen die Farbe der Erde. Neue theologische Beiträge aus La-

teinamerika, Hamburg: 2004, S. 126-137.

35 M. M. Althaus-Reid: 2004, S. 126.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-014 - am 14.02.2026, 19:14:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»We Are Undone by each other« 245

»To be a liberationist and engage in a praxis of political and economic transfor-

mation could not coexist with a feminist pursuit of gender equality. In a similar

fashion, to be committed to an environmental theology was seen as separated

with the struggle of for instance, Hispana women in the States, or with Black The-

ology«36.

Diese Kritik an den identitären Dynamiken der verschiedenen Befreiungstheolo-

gien, die letztlich in einer westlich-dichotomisierenden Logik verharren, weil sie

die Andersheit »des Schwarzen«,37 »des Armen«,38 »der Frau« usw. fortführen, hat

die Einsicht in die Notwendigkeit eines transversalen Zugangs wachsen lassen,

der verschiedene neuere kritische Theorien zusammenführt. Häufig werden dabei

poststrukturalistische und queere Ansätze aufgegriffen. Aus diesem Grund ist die

Rezeption Butlers in postkolonialenTheologien relativ hoch – zumal wenn sich die

jeweiligenTheologInnen ohnehin zudem im Feld der Queer-Theologie verorten wie

etwa Marcella Althaus-Reid39, Lisa Isherwood, HyeRan Kim-Cragg40, Ulrike Auga,

Jeremy Punt41 u.v.m.

Auch wenn Butler, wie Punt anmerkt, Begriffe der postkolonialen Theorie wie

etwa den Ausdruck »Mimikry« nicht verwendet, lassen sich in der Sache deut-

lich gemeinsame Stoßrichtungen zwischen ihr und postkolonialen Theorien er-

kennen.42 Dazu zählt Punt das Anliegen, Möglichkeiten der Handlungsmacht und

des Widerstands innerhalb gesellschaftlich normierter Grenzen neu zu bestim-

men: »Both Queer theory and Postcolonial theory are revolutionary, challenging

and pushing against the boundaries of and within society, occupying the liminal

spaces of human existence«43. PostkolonialeTheorie und Butlers Konstruktivismus

sind also hochgradig politisch und betrachten die Dekonstruktion normierter und

normalisierter Identitäten als politische Praxis, wie Butler konstatiert: »The decon-

36 Althaus-Reid, Marcella María/Isherwood, Lisa: »Thinking Theology and Queer Theory«, in:

Feminist Theology 15 (2007), S. 302-314, hier S. 303.

37 Vgl. etwa: Anderson, Victor: Beyond Ontological Blackness. An Essay on African American

Religious and Cultural Criticism, London u.a.: 2016.

38 M. M. Althaus-Reid: 2004, S. 126.

39 Althaus-Reid,MarcellaMaría: Indecent Theology. Theological Perversions in Sex, Gender and

Politics, London/NewYork: 2000; Dies.: »Queer I Stand. Doing Feminist TheologyOutside the

Borders of Colonial Decency«, in: Charlotte Methuen/Angela Berlis (Hg.): The End of Libera-

tion? Liberation in the End! Feminist Theory, Feminist Theology and their Political Implica-

tions, Leuven: 2002, S. 23-36.

40 Kim-Cragg, HyeRan: Interdependence. A Postcolonial Feminist Practical Theology, Eugene:

2018.

41 Punt, Jeremy: »Intersections in Queer Theory and Postcolonial Theory, and Hermeneutical

Spin-Offs«, in: The Bible and Critical Theory 4 (2008), S. 24.1-24.16, hier S. 24.6.

42 Vgl. ebd., S. 24.6.

43 Ebd., S. 24.6.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-014 - am 14.02.2026, 19:14:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


246 Claudia Jahnel

struction of identity is not the deconstruction of politics; rather, it establishes as

political the very terms through which identity is articulated«44.

Ich werde weiter unten am Beispiel Kwok Pui Lans noch auf postkolonial-theo-

logische Widerstände gegenüber Butler eingehen.

2.3 Judith Butler und der material-body turn in Interkultureller Theologie:

vulnerabel-lebensspendende Qualitäten des Fleisches statt Körper

als Text ohne Unterleib

Auch mit dem material turn und insbesondere dem hier einzuordnenden body turn

innerhalb der Interkulturellen Theologie und einer ihrer wichtigen Bezugsdiszi-

plinen, der Religionswissenschaft, verbinden sich Anknüpfungspunkte zu Butlers

Arbeiten. In den letzten 30 Jahren zeigt sich in Interkultureller Theologie und Reli-

gionswissenschaft eine verstärkte Hinwendung zum Körper. Neben anthologisch-

vergleichenden Werken wie Sarah Coakleys »Religion and the Body«45 und syste-

matisierenden Studien wie Talal Asads »Genealogies of Religion«46, die Fragen des

Zugangs zum Körper und des Körperwissens ins Zentrum stellen, konzentrieren

sich wiederum andere wie etwa Anne Koch47 auf die Entwicklung einer erneuerten,

an verschiedenen Körperkonzepten orientierten Religionsaisthetik.

Studien, die die Materialität des Körpers in den Mittelpunkt stellen, kritisieren

oftmals, dass Butlers poststrukturalistisches Verständnis des Körpers zu sprach-

und textlastig sei und sich für das Verstehen verkörperten Wissens, verkörper-

ter Religion und verkörperter Kosmologien nicht eigne.48 TheologInnen, die an

der Schnittstelle von Interkultureller, Befreiungs-, Feministischer, Postkolonialer,

Queerer und Körpertheologien arbeiten, unterziehen Butler hingegen oftmals ei-

ner kritisch-konstruktiven Relektüre und suchen nach Möglichkeiten der Zusam-

menführung von diskursiven und anderen – etwa leibphänomenologischen, aber

auch befreiungstheologischen – Zugängen zum Verstehen von Körperpraktiken

und Körperwissen.

44 J. Butler: 1990, S. 148, s. auch J. Punt: 2008, S. 24.8.

45 Coakley, Sarah: Religion and the Body, Cambridge: 1997.

46 Asad, Talal: Genealogies of Religon: Disciplines and Reasons of Power in Christianity and Is-

lam, Baltimore: 1993.

47 Koch, Anne: Körperwissen. Grundlegung einer Religionsaisthetik (Reihe: Perspektiven der

Religionswissenschaft, Open-access-Publikation der Universität München, http://epub.ub.

uni-muenchen.de/12438/, Abruf: Dez. 2019).

48 So z.B. Narayanan, Vasudha: »Embodied Cosmologies. Sights of Piety, Sights of Power«, in:

Journal of the American Academy of Religion 71 (2003) 3, S. 495-520, hier S. 516: »The privileg-

ing of the written text and beliefs by dominant, hegemonic cultures has led to the marginal-

ization of other ways of knowing, other sources of knowledge«; vgl. auch Vásquez, Manuel

A.: More than Belief. A Materialist Theory of Religion, Oxford: 2011, hier S. 7.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-014 - am 14.02.2026, 19:14:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://epub.ub.uni-muenchen.de/12438/
http://epub.ub.uni-muenchen.de/12438/
http://epub.ub.uni-muenchen.de/12438/
http://epub.ub.uni-muenchen.de/12438/
https://doi.org/10.14361/9783839447420-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://epub.ub.uni-muenchen.de/12438/
http://epub.ub.uni-muenchen.de/12438/
http://epub.ub.uni-muenchen.de/12438/
http://epub.ub.uni-muenchen.de/12438/


»We Are Undone by each other« 247

Mayra Rivera etwa entwickelt in der Verbindung von (feministischer) Befrei-

ungstheologie, poststrukturalistischer und postkolonialer Theorie einen Ansatz,

der mit dem Begriff »Fleisch« der Materialität des Körpers mehr Ausdruck

verleihen will.49 Sie nimmt darin den Grundgedanken Butlers ernst, dass »Mate-

rialität […] etwas Irreduzibles«50 ist, das nicht zu negieren, wohl aber von seinen

»metaphysischen Behausungen [zu] befreien«51 ist. Rivera geht es nicht um ein

Entweder-Oder von Einsichten in das diskursive Konstruiertsein des Körpers

einerseits und körpereigenem Wissen andererseits. Denn beide sind miteinander

verflochten: »Discursive practices incite passions, create and negate identities,

entice our interest in theologizing the body. In this sense, poststructuralist ap-

proaches already consider words as intricately connected to the experiences of

bodies«52.

Im Kontext einer zunehmend technisierten Welt, die Körperwahrnehmung

und Körperpraktiken – etwa über Reproduktionstechnologien, genetische Verfah-

ren, Klonen – zutiefst beeinflusst, aber auch gesellschaftliche und wirtschaftliche

Verhältnisse und Interdependenzen verändert, betrachtet Rivera es als dringlich,

die Produktivität körperlicher Materialität und die Beziehung des Körpers zur

und in der Welt ins Zentrum zu rücken. Dabei rezipiert sie Butlers Betonung der

Bedeutung des vulnerablen Körpers ausführlich:

»[…] Ifwe are tomakebroader social andpolitical claims about the rights of protec-

tion and entitlements to persistence and flourishing, we will first have to be sup-

ported by a new bodily ontology, one that implies the rethinking of precariousness,

vulnerability, injurability, interdependency, exposure, bodily persistence and de-

sire, work and the claims of language and social belonging«53.

In der Entwicklung ihrer »Theologisierung des Fleisches« knüpft Rivera unter an-

derem an das Konzept der »Carnal Anthropology« des lateinamerikanischen Be-

freiungsphilosophen EnriqueDussel an, der demwestlichen Ratio-Zentrismus und

seiner Unterscheidung von Körper und autonomer Seele das Modell der Interde-

pendenz von Fleisch undGeist entgegenhält.DiesesModell betrachte die Befreiung

49 Vgl. Rivera,Mayra: »A Labyrinth of Incarnations: The SocialMateriality of Bodies«, in: U. Auga:

2014, S. 187-198.

50 Butler, Judith: Körper von Gewicht. Die diskursiven Grenzen des Geschlechts, Berlin: 1995,

S. 57.

51 Ebd., S. 54. Vgl. zur Materialität des Körpers bei Butler auch: Villa, Paula-Irene: Judith Butler,

Frankfurt a.M.: 2003, S. 77-101.

52 M. Rivera: 2014, S. 193.

53 Butler, Judith: »On This Occasion…«, in: Roland Faber/Michael Halewood/Decena Lin (Hg.):

Butler on Whitehead: On the Occasion, Lanham u.a.: 2012, S. 3-18, hier S. 12, zitiert nach M.

Rivera: 2014, S. 195 (Hervorhebung: MR).

https://doi.org/10.14361/9783839447420-014 - am 14.02.2026, 19:14:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


248 Claudia Jahnel

von materieller Not und Unterdrückung nicht als posteriore Aufgabe, sondern ver-

knüpfe sie unmittelbar mit geistiger und spiritueller Befreiung. Mit Bezug auf den

Befreiungstheologen Rubem Alves, der Inkarnation als zutiefst schöpferischen Akt

versteht – »My flesh overflows and fertilizes the world; the world overflows and my

body receives it«54 – zeichnet sich Riveras Ansatz dadurch aus, dass er auf die ak-

tuellen Herausforderungen einer technisierten Welt mit einem körperbezogenen

ethischen Modell reagiert, in dem die diskursive Verfasstheit des Körpers, seine

Vulnerabilität und die lebensspendenden Qualitäten des Fleisches zusammen ge-

sehen werden. Riveras In-Beziehung-Setzung von Butlers Körper- und Vulnerabi-

litätstheorien mit befreiungstheologischen Ansätzen schafft also das Gegenteil des

»Gespenstes« von der »Frau ohne Unterleib« oder dem »Körper ohne Text«, das die

Debatten in der deutschsprachigen Rezeption Butlers in den 1990er Jahren – also

vor Butlers intensiveren Einlassungen auf das Thema Vulnerabilität – prägten.55

3. Widerstände, Irritationen, Herausforderungen – Ambivalenzen
der Butler-Rezeption

3.1 Zwischen symbolisch-kulturalistischem Imperialismus und

Anregung zum widerständigen Denken: Kwok Pui Lan

Butlers inhaltliche Setzungen und v.a. ihr Sprachstil und ihre Sprachlastigkeit ru-

fen immer wieder »Verärgerungen«56 hervor. Auch TheologInnen des globalen Sü-

dens stoßen sich an ihrer Fokussierung auf Sprechakte und diskursive Zuschrei-

bungen als Strategien der Unterdrückung. So kritisiert die postkoloniale Theolo-

gin Kwok Pui Lan, dass FeministischeTheologinnen desWestens ebenso wie Judith

Butler »unverhältnismäßig viel Zeit und Energie auf inklusive Sprache und das Ge-

schlecht Gottes verwenden«57. Das verbinde diese beiden Zugänge, die im Blick auf

die binäre bzw. als solche kritisierte Konstruktion von Identität und Geschlecht

so entgegengesetzt seien. Für Frauen der »Dritten Welt« jedoch sei die Ausein-

andersetzung mit sprachlichen Einschreibungen nicht prioritär: Der »Kampf für

Gender-Gerechtigkeit kann für jene, die keinen Zugang zu sauberemWasser haben

und unterMangelernährung leiden, nicht primär auf kulturell-symbolischer Ebene

und ohne Einbeziehung soziopolitischer Kämpfe ausgefochten werden«58. Außer-

dem würde sowohl der Begriff »feministisch« als auch der Begriff »postkolonial«

54 Alves, Rubem: I Believe in the Resurrection of the Body, Eugene: 1986, S. 8.

55 Vgl. P.-I. Villa: 2003, S. 78.

56 Ebd., S. 11.

57 Pui Lan, Kwok: Postcolonial Imagination and Feminist Theology, Louisville 2005: S. 129.

58 Ebd., S. 130.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-014 - am 14.02.2026, 19:14:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»We Are Undone by each other« 249

von TheologInnen des globalen Südens abgelehnt – ersterer, weil er mit imperia-

listisch-universalistisch agierenden und reflektierenden Feministinnen der westli-

chen Mittelklasse assoziiert würde, und zweiterer, weil er mit dem Verdacht belegt

sei, dass eine postkolonialeTheorie nur den Interessen einer in der westlichen Dia-

spora lebenden Elite des globalen Südens diene.

Letztlich impliziert Pui Lans Argumentation, dass die Zentrierung auf sprach-

lich-diskursive Festschreibungen und auf genderbezogene Unterdrückungsstrate-

gien Fortsetzungen westlich-imperialer Strategien sind. Andersherum kann ge-

fragt werden, ob Pui Lan nicht jene in 2.2 angesprochene dichotome Gegenüber-

stellung von globalem Süden und »demWesten« wiederholt, die Althaus-Reid, Irr-

arázaval, Rivera oder Isherwood schon im Blick auf die traditionellen Befreiungs-

theologien kritisierten.

Bezeichnenderweise bringt Pui Lan die westliche Philosophin Butler erst dort

positiv ein, wo Butler Anregungen für einen Bruch mit dem »kolonialen, rassisti-

schen, maskulinistischen und heterosexistischen« Diskurs und für die »Inversion,

Subversion und Verschiebung dieser regulierenden Praktiken« gibt:

»[…] After troubling gender, she turns to alternative performances of gender, espe-

cially homosexual practices such as drag and butch-femme roles, as instances that

counteract gender normativity and open up ways for resignification. She says the

task is to ›redescribe those possibilities that already exist but which exist within

cultural domains designated as culturally unintelligible and impossible.‹ Herwork

prompts us to ask, which are those critical sites of resistance that requeer sexual-

ity, subvert colonial desire, and refuse to naturalize race?«59

Diese ausführlich zitierte Passage weist auf vielfache Ambivalenzen hin, mit de-

nen die Rezeption Butlers durch Pui Lan und andere TheologInnen des globalen

Südens verknüpft ist: Einerseits werden Butlers Theorien als westliche Konstrukte

und darin Fortsetzung eines imperial-phallischen Diskurses betrachtet. Anderer-

seits werden sie dort genutzt, wo sie Widerstandsdiskurse und Handlungsmacht

unterstreichen. Hier zeigt sich die eingangs erwähnte Ambivalenz, die die Dyna-

miken von Widerstand immer begleiten.

3.2 Zwischen realitätsfernem Sprachoptimismus und realitätsnahem

Widerstand der kleinen Schritte: Heike Walz

Ambivalenzen und Reibungspunkte stehen auch im Mittelpunkt der Studie von

HeikeWalz »… nicht mehr männlich und weiblich…?«60, die wohl die umfassendste

59 Ebd., S. 143, mit Verweis auf J. Butler: 1990, S. 148f. (Hervorhebung JB).

60 Walz, Heike: »… nicht mehr männlich und weiblich…«? Ekklesiologie und Geschlecht in öku-

menischem Horizont, Frankfurt a.M.: 2006.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-014 - am 14.02.2026, 19:14:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


250 Claudia Jahnel

interkulturell-theologische Auseinandersetzung mit Gendertheorie, Befreiungs-

theologie und Ökumene im deutschsprachigen Raum darstellt. Walz, die sich

ebenfalls auf das Verhältnis zwischen Feministischer (Befreiungs-)Theologie und

Butlers Diskurstheorie konzentriert, konstatiert – wie Pui Lan –, dass ein zen-

traler Grund für die geringe Rezeption Butlers durch »Theologinnen aus Afrika

und Lateinamerika«61 im »Sprachoptimismus«62 der Diskurstheoretikerin und der

damit einhergehenden Vernachlässigung der notwendigen Veränderung soziopo-

litischer Bedingungen liege: »Im Horizont der theologischen Texte beispielsweise

der afrikanischen Theologinnen […] zeigt sich aber deutlich, das Kultur- und

Sprachkritik nur dann erfolgreich sein können, wenn sie mit einer Veränderung

von Gesellschaftsstrukturen kombiniert werden«63.

Einen anderen, im Kontext des oben genanntenmaterial und body turn interkul-

turell-theologisch besonders relevanten Grund für die geringe Rezeption Butlers,

siehtWalz in dem erfahrungs- und praxisbetonendenAnsatz der Befreiungstheolo-

gien. Das zutiefst körperbezogene befreiungstheologische Erfahrungskonzept ste-

he dem diskurstheoretischen Zugang Butlers kontrovers gegenüber. Schon in den

1980er Jahren hätten Theologen wie Jaci Maraschin, Rubem Alves und Leonardo

Boff den Körper als Ort der Erfahrung von Unterdrückung, Gewalt, Schmerzen

undBefreiung theologisch reflektiert und diese körperlichen Erfahrungenmit ethi-

schemEngagement verbunden.Walz fasst die Einsichten der genanntenTheologen

wie folgt zusammen: »Als Gegendiskurs zur hierarchisch-repressiven Gesellschaft

ist die Zuwendung zum Körper für marginalisierte Menschen identitätsbildend

und enthält emanzipatorisches Potential. […] durch den Bezug zu Schmerz und

Leiden des Körpers [wird] Ungerechtigkeit nicht verdeckt«64. Das befreiungstheo-

logische Diktum der Option Gottes für die Armen materialisiert sich hier also in

der Option Gottes für den leidenden Körper.

Diese Konzentration auf den Körper werde in jüngerer Zeit, so Walz, in Auf-

nahme von Mary Judith Ress,65 in ökofeministischen Theologien fortgesetzt. So

entwickle besonders Ivonne Gebara eine »corporale Epistemologie«66. Die konkre-

ten Körper von Frauen – »der Mapuche Frauen, der Einwohnerinnen, der Bäuerin-

61 Ebd., S. 75.

62 Ebd., S. 401. Walz zitiert hier eine Formulierung von Ladner, Gertraud: »Befreiung ohne Sub-

jekt? Judith Butler feministisch-theologisch gegengelesen«, in: Schlangenbrut 22 (2004),

S. 15-19, hier S. 16.

63 H. Walz: 2006, S. 401.

64 Ebd., S. 303, mit Verweis auf Kriesel, Stephan: Der Körper als Paradigma. Leibesdiskurse in

Kultur, Volksreligiosität und Theologie Brasiliens, Luzern: 2001.

65 Vgl. Ress, Mary Judith: »Without a Vision the People Perish« (Proverbs 29:18). Reflections on

Latin American Ecofeminist Theology, Santiago: 2003.

66 H. Walz: 2006, S. 297.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-014 - am 14.02.2026, 19:14:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»We Are Undone by each other« 251

nen, der Lehrerinnen«67 – würden hier nicht nur deshalb zum »neuen Locus der

Theologie«68, weil Erfahrungen der Unterdrückung wie der Befreiung körperliche

Erfahrungen seien und somit, so Gebara, der »oftmals geschundene und verachte-

te, ebenso wie der genießende und Lust empfindende Körper von Frauen […] mitt-

lerweile für viele der Ausgangspunkt ihrer Theologie und Hermeneutik«69. Gebara

geht in ihrem Verständnis des Körpers vielmehr noch einen Schritt weiter und be-

trachtet den Körper als wissenden Körper. Als solcher steht er der Vernunft nicht

mehr gegenüber – als das Andere der Vernunft. Gebara folgt eher einer monis-

tischen Vorstellung, wenn sie schreibt: »Die Vernunft ist nichts anderes als dass

sich unser Körper über sich und über die Welt bewusst ist. Deshalb drückt sich die

verkörperlichte Vernunft über vielfältige Aktivitäten und Kreativitäten aus«70.

In der abschließenden, kritisch auswertenden Gegenüberstellung »Befreiungs-

theologie und Butlers poststrukturalistische Geschlechterkonstruktion in produk-

tiver Spannung«71 nimmt Walz die divergenten Körperkonzeptionen – den »dis-

kursiven« Ansatz Butlers und die »subjektive« Perspektive der Befreiungstheologi-

en – unter der Fragestellung auf:

»Wie also können die subjektiven, als authentisch empfundenen, existentiellen

Erfahrungenmit demKörper [wie sie die Befreiungstheologien betonen] ernst ge-

nommen werden, ohne aus der Reflexion auszublenden, dass diese Erfahrungen

[dem Butlerschen Ansatz folgend] durch gesellschaftliche und kirchliche Diskur-

se bestimmt und geformt sind? Was bedeutet dies für die Körpertheologie und

ihren Anspruch auf Widerständigkeit? Wie viel Spielraum für eigene, diskursiv

nicht einholbare Erfahrungen bleibt vorhanden? Sind Körper wirklich der Aus-

gangspunkt für eine politisch widerständige Theologie oder sind sie der Ort, an

dem sich gesellschaftliche und kirchliche Körperpolitiken einschreiben?«72

In diesen Fragen eröffnet Walz das gesamte Panorama der Kritik und Fragen, die

die Veröffentlichung von Butlers »Das Unbehagen der Geschlechter« auch und ge-

rade in Deutschland ausgelöst hat.73 Die interkulturell-theologisch besonders rele-

vante Pointe vonWalz’ Rezeption dieser Debatte liegt jedochweniger darin, dass sie

mit dem von Ulla Jäger, Gesa Lindemann und anderen entwickelten Konzept des

doppelten Körpers bzw. des Leib-Körpers eine spannungsreiche Versöhnung der

67 Gebara, Ivonne: »10 Años de Con-spirando«, in: Con-spirando 40 (2002), S. 3-13, hier S. 7, zi-

tiert aus: H. Walz: 2006, S. 297.

68 M. J. Ress: 2003, S. 19.

69 Gebara, Ivonne: Art. »Ökofeminismus«, in: Elisabeth Gössmann et al. (Hg.): Wörterbuch der

Feministischen Theologie, Gütersloh: 2002, S. 422-424, S. 422.

70 I. Gebara: 2002 (10 Años), S. 7, zitiert aus: H. Walz: 2006, S. 297.

71 H. Walz: 2006, S. 394.

72 Ebd., S. 427.

73 Vgl. dazu auch P.-I. Villa: 2003, S. 77-101.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-014 - am 14.02.2026, 19:14:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


252 Claudia Jahnel

verschiedenen Zugänge vorschlägt und auf die Vermittlung von befreiungstheo-

logisch-subjektiv »authentischer« Körpererfahrung und Butlers diskursiver Per-

spektive überträgt. Der besondere und weiterführende Impuls liegt vielmehr dar-

in, dass aus eben dieser Verbindung heraus die höchst politische Bedeutung des

Körpers unterstrichen wird. »Butlers Politisierung ›privater‹ Themen, namentlich

Geschlechtsidentität, sexuelle Orientierung und Lebensformen« und ihr »subver-

sives Verschieben der Geschlechternormen« bilde, so resümiert Walz, anders als

frühere utopische Projekte der Befreiungstheologie oder der FeministischenTheo-

logie einen realistischen Weg, um »im Kleinen Veränderungen« zu bewirken.74 Es

geht um den »kleinräumigen Widerstand gegen die Geschlechterordnung«75, des-

sen umso größere politische Bedeutung Walz in Übertragung der Einsichten auf

das Feld der weltweiten Ökumene plausibilisiert. Angesichts der hier anhaltenden

Kontroversen über körperbezogeneThemen, die oftmals theologisiert oder kultura-

lisiert und damit vermeintlich immun gegen dekonstruierende Anfragen gemacht

werden, bleiben weitere mehrperspektivische körperbezogene Studien im inter-

kulturell-theologischen und ökumenischen Kontext ein dringendes Desiderat.

4. Die Risse offen lassen und lernen zu verlernen, um neu zu lernen –
ein nicht-abschließender Ausblick

Ich habe den Beitrag mit dem Dilemma des Nicht-Hörens des Anderen und der

Nicht-Kommunikation mit dem Anderen eröffnet sowie auf die Entstehung von

Widerstand im Raum des Ambivalenten, in den liminalen Zwischenräumen und

Knotenpunkten verwiesen. Die dargestellten Anknüpfungen an Judith Butler spie-

geln sowohl das Ringen um Kommunikation wider – sowohl mit Butler, als auch

mit anderen theologischen Entwürfen oder in der Vermittlung zwischen diesen.

Sie zeigen aber auch, wie sich im Raum der Ambivalenz und am Knotenpunkt

der Begegnung kontinuierlich Bedeutungen verschieben, Identitätskonstruktionen

aufbrechen und sich neu formieren. Der Zwischenraum der Aushandlung und Be-

gegnung ist der höchst kreative Raum der Differenzen, aber auch ein höchst ver-

letzlicher Raum.

Ein wichtiger Impuls Butlers für die Interkulturelle Theologie liegt in der Erin-

nerung daran, die Risse und den Raum für die Brüche und den Widerstand, aber

auch für das Hören des Anderen, für Vielfalt und Kreativität, offenzuhalten. Es gilt

– noch radikaler, subversiver undmehrperspektivischer –Konventionen undGren-

zen zu überschreiten, statt durch Deutungen Differenzen zu glätten und theologi-

sche oder kulturelle Harmonien und universale Einheitsvorstellungen zu erzeugen.

74 Vgl. H. Walz: 2006, S. 405.

75 Ebd., S. 431.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-014 - am 14.02.2026, 19:14:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»We Are Undone by each other« 253

Jüngere Arbeiten Butlers zeigen, dass die Diskurstheoretikerin den Raum der Öf-

fentlichkeit und den Zwischenraum der Begegnung auch höchst materiell denkt

und die leibliche Präsenz – einschließlich der der Akademikerin – in diesen Räu-

men für eminent wichtig erachtet. Sie erinnert die Interkulturelle Theologie damit

an das befreiungstheologische Diktum des Zuhörens und der Präsenz an der Basis.

Nur so bleiben die Risse dauerhaft offen, werden Gewissheiten dekonstruiert und

dezentriert und vollzieht sich ein »Lernen zu verlernen, um wieder zu erlernen«76.

76 Mignolo, Walter D.: Epistemischer Ungehorsam. Rhetorik der Moderne, Logik der Koloniali-

tät und Grammatik der Dekolonialität, Wien: 2012, S. 169.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-014 - am 14.02.2026, 19:14:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839447420-014 - am 14.02.2026, 19:14:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

