Von der Modernisierung zur Okologisierung

Werden und Biopolitik bei Deleuze/Guattari und Haraway

Andreas Folkers und Katharina Hoppe

1. EINLEITUNG

Zu den vielen Abgrenzungsgesten, mit denen im Verlauf der Geschichte der
Soziologie die Grenze von Natur und Gesellschaft gezogen und befestigt wur-
de, zdhlt nicht zuletzt Marx’ Kontrastierung des menschlichen Arbeitsprozes-
ses mit der Titigkeit von Bienen.

»[E]ine Biene beschamt durch den Bau ihrer Wachszellen manchen menschlichen Bau-
meister. Was aber von vornherein den schlechtesten Baumeister vor der besten Biene
auszeichnet, ist, dafd er die Zelle in seinem Kopf gebaut hat, bevor er sie in Wachs baut«
(Marx 1968a: 193).

Die Bestimmung menschlicher Arbeit als bewusste und zweckgerichtete
Tatigkeit mag auf den ersten Blick ebenso unschuldig wie einleuchtend er-
scheinen. Sie ist aber ungemein voraussetzungs- und folgenreich. So lisst sich
Marx hier offensichtlich vom hylemorphistischen Schema leiten, demzufolge
die Materialitit der Natur nicht mehr als ein triger, passiver Rohstoff ist, der
nur auf menschliche Bearbeitung und Formgebung wartet. Zudem hebt er den
Menschen und die menschliche Arbeit grundsitzlich von Tieren und deren Té-
tigkeiten ab. Nur die menschliche, mit »Wille und Bewusstsein« ausgestattete
Arbeit vermag es, Wert zu schaffen, nur die menschliche Arbeit vermag es,
die Natur zu beherrschen und nur der menschlichen Arbeit kommt deshalb
die umfassende geschichtliche Kraft zu, die Marx (1968b) in seinen humanis-
tischen Frithschriften besungen hat. Die Arbeit setzt den Menschen nimlich
nicht nur von Tieren und der Natur im Allgemeinen ab, sondern etabliert auch
ein hierarchisches Verhiltnis zwischen Mensch und Natur.

Gleichwohl erkennt auch Marx an, dass die Arbeit den Menschen keines-
wegs nur von der Natur absetzt, sondern ihn zugleich (wieder) mit der Na-
tur zusammenbringt. Die Arbeit ist das Medium, »worin der Mensch seinen

14.02.2026, 20:52:11. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- EXmE.


https://doi.org/10.14361/9783839445587-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Andreas Folkers und Katharina Hoppe

Stoffwechsel mit der Natur durch seine eigne Tat vermittelt« (Marx1968a: 192,
zu Marx’ Stoffwechselkonzept siehe: Folkers 2018). Aber weil die Arbeit als
das, was zwischen Mensch und Natur vermittelt, immer schon als spezifisch
menschliche Fihigkeit bestimmt ist!, liuft die Verkniipfung von Mensch und
Natur durch die Arbeit letztlich auf eine umfassende Sozialisierung der Natur
durch den Menschen hinaus.

Nicht erst seit der jungsten Konjunktur des Anthropozinkonzepts wis-
sen wir jedoch um die zerstorerische Kraft, die diesem Prozess menschli-
cher Selbstentfaltung innewohnt (Crutzen 2002; Zalasiewicz et al. 2008).
Es entbehrt nicht einer gewissen Ironie, dass diese zerstérerische Kraft und
die Selbstiiberschitzung der Macht menschlicher Arbeit heute ausgerechnet
an der Beziehung zwischen Mensch und Biene deutlich wird. Das durch Ho-
nigbienenzucht, Pestizideinsatz, Monokulturen und andere Begleiterschei-
nungen industrieller Landwirtschaft verursachte Bienensterben hat deutlich
werden lassen, wie sehr die Gesellschaft auf die nicht-menschliche Arbeit von
Bienen angewiesen ist. Denn Bienen leisten essentielle »Okosystemdienst-
leistungens, indem sie, quasi nebenbei und vermutlich ganz ohne Wille und
Bewusstsein, Biume bestiuben. Wo die Bienen, wie in einigen Provinzen
Chinas, bereits vollstindig verschwunden sind, miissen Menschen die miih-
same Bestiubungstitigkeit ibernehmen. Menschen vermitteln hier in der Tat
natiirliche Stoffwechsel- und Reproduktionsprozesse, allerdings weniger als
souverine Herren der Natur, sondern als Liickenbiifer und Restaurateure in
den »Ruinen des Kapitalismus« (Tsing 2015).> So umfassend haben sich die
Menschen die Natur untertan gemacht, dass sie jetzt auch noch den Job der

1 | Und das gilt selbst dann, wenn man in Rechnung stellt, dass sich der Mensch als
Gattungswesen nach Marx iberhaupt erst durch die Arbeit konstituiert, dass die be-
wusste Arbeitstatigkeit also keine anthropologische Eigenschaft, sondern ein gleich-
sam auto-anthropologisierender Zug des Menschlichen darstellt: »Eben in der Bearbei-
tung der gegensténdlichen Welt bewéhrt sich der Mensch daher erst wirklich als ein
Gattungswesen. [...] Durch sie [die Arbeit] erscheint die Natur als sein Werk und seine
Wirklichkeit. Der Gegenstand der Arbeit ist daher die Vergegensténdlichung des Gat-
tungslebens des Menschen« (Marx 1968b: 517).

2 | Gegen die universalisierende Logik der Anthropozéanerzahlung muss hier betont
werden, dass es sich nicht um den Menschen per se, sondern vielmehr um Arbeiter_in-
nen handelt, deren Arbeitskraft so gilinstig ist, dass sie als Bienensubstitut in Frage
kommen. In Japan werden in einigen Regionen gezielt widerstandsféhigere Bienenarten
geziichtet, um die Bestdubung zu libernehmen, und ausgerechnet der Einzelhandels-
und Logistikgigant Walmart hat jiingst ein Patent fiir Bienenroboter bzw. Bestdubungs-
drohnen angemeldet. Anders als Marx interessiert sich das Kapital recht wenig fiir onto-
logische Unterschiede zwischen Mensch, Tier und Technik. Die Ontologie des Kapitals
ist flach und posthuman.

14.02.2026, 20:52:11. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- EXmE.


https://doi.org/10.14361/9783839445587-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Von der Modernisierung zur Okologisierung

Bienen iibernehmen miissen und wie diese in Obstbiume eintauchen. So be-
trachtet liegt die Wahrheit des Anthropozins weniger im Mensch-Werden der
Erde, sondern vielmehr im Tier-Werden des Menschen. Wahrend Marx die Bie-
nen also noch als Abgrenzungsfolie dienten, um den Gegensatz von Mensch
und Tier, von Gesellschaft und Natur zu etablieren, so ist die Biene heute zur
Ikone der Abhingigkeit des Menschen von nicht-menschlichen Naturkriften,
der Interdependenz und Ko-Evolution von Gesellschaft und Natur geworden.

Dieser Aufsatz versucht auf dieses Problem der Gegenwart zu antworten,
indem er einen theoretischen Ansatz skizziert, der in der Lage ist, die cko-
logischen Interdependenzen und Komplexititen der Gegenwart soziologisch
zu reflektieren. Dafiir stellt er einen gegentiber dem marxschen Forschungs-
programm anderen Grundbegriff ins Zentrum: nicht Arbeit bzw. Praxis, son-
dern Leben. Wie die Arbeit ist auch das Leben - folgt man Michel Foucaults
(1974) Ausfithrungen in Die Ordnung der Dinge — eines der Grundmodelle der
episteme der Moderne, die seit dem 19. Jahrhundert die Kultur- und Sozialwis-
senschaften prigt. Damit geht einerseits einher, dass sich ein lebenssoziologi-
sches Theorie- und Forschungsprogramm trefHlich in die sozialwissenschaft-
liche Tradition einschreiben und diese fortsetzten kann. Andererseits geht mit
diesem Erbe ein nicht zu unterschitzender Ballast einher, mit dem man sich
auseinandersetzen muss, wenn man nicht einfach vergangene Theoriedebat-
ten wiederkiduen will, sondern den Anspruch verfolgt — wie immer partiell und
ungeniigend — die Gegenwart zu begreifen.

Sowohl mit dem Begriff der Arbeit wie mit dem Begriff des Lebens wurde
seit dem 19. Jahrhundert eine bestimmte Vorstellung von (historischer) Ent-
wicklung verbunden. Bei Marx war das, wie gesehen, die Konzeption der Ge-
nese des Gattungswesens Mensch, der im Rahmen der Anthropogenese die
Natur miteinbezieht und vermenschlicht. In Bezug auf das Leben war dies das
Konzept der Evolution, das seinerseits eine — gelinde gesagt — wechselvolle Ge-
schichte hatte. Das Evolutionsdenken wurde mal als narzisstische Krinkung
des Menschen aufgefasst, zur Legitimation eugenischer und sozialdarwinisti-
scher Projekte herangezogen und schlieflich — in der jiingeren Vergangenheit
— zum proto-post(post)modernen Denken von Geschichtlichkeit stilisiert (Sa-
rasin 2009; Grosz 2008; Voss 2008). In der Soziologie hat das Evolutionsden-
ken von Spencer bis Luhmann ebenso nachhaltige Resonanz gefunden und
sich dort mit dem soziologischen Grundkonzept der Differenzierung verméahlt
(Wagner 1999). Die Evolution der Gesellschaft ist insofern mit der Evolution
des Lebens vergleichbar, als auch hier Entwicklung immer mit der Herausbil-
dung von neuen, selbststindigen Entititen einhergeht, die sich qua autonomer
reproduktiver Schliefung von anderen lebendigen bzw. sozialen Einheiten ab-
grenzen. Wie insbesondere an Luhmanns (1998, 2008) Evolutionsverstindnis
deutlich wird, ist dieser differenzierende Entwicklungsprozess aber nicht nur
auf innergesellschaftliche Prozesse beschrinkt (also die Herausbildung von

14.02.2026, 20:52:11. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- EXmE.

139


https://doi.org/10.14361/9783839445587-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

140

Andreas Folkers und Katharina Hoppe

segmentiren, stratifizierten und funktionalen Differenzierungsmustern der
Gesellschaft), sondern bezieht sich stets auch auf das Verhiltnis von Gesell-
schaft und Natur. So kann man bei Luhmann zwar einerseits durchaus das
Bemiihen erkennen, die prinzipielle Kontinuitit von Lebens- und Sozialpro-
zessen zu denken, indem er beide als Teil eines umfassenden Evolutionsge-
schehens versteht. Gleichwohl impliziert diese Evolution auch, dass sich die
Gesellschaft von der Umwelt differenzieren muss, um sich selbstbeziiglich zu
reproduzieren. Die Evolution ist also der kontinuierliche Prozess, der erkliren
kann, in welcher Weise es zu Diskontinuititen, wie der zwischen Natur und
Gesellschaft, kommt. Wie schon bei Durkheim (1984), dem das biologische Or-
ganismusdenken dazu gedient hat, die Autonomie des Sozialen zu behaupten,
dient Luhmann die evolutionstheoretische Perspektive dazu, die autopoieti-
sche Geschlossenheit der Gesellschaft und damit deren relative Unabhingig-
keit von der Natur zu behaupten.

Am Leitfaden dieses Evolutionsverstindnisses lassen sich daher keine le-
benssoziologischen Begrifflichkeiten entwickeln, die den dkologischen Inter-
dependenzen und Problemen der Gegenwart gerecht werden. Deswegen
wollen wir uns hier mit einem anderen vitalen Entwicklungskonzept beschif-
tigen, das im Zentrum der theoretischen Arbeiten von Gilles Deleuze und Fe-
lix Guattari einerseits und von Donna Haraway andererseits steht: das Konzept
des Werdens. Wie wir zeigen werden, sind fiir die Autor_innen Anleihen bei
biologischen Konzepten und vitalen Denkbildern zentral. Gleichwohl steht in
ihren Konzepten des Werdens weniger die Differenzierung im Sinne einer
Abgrenzung zwischen Lebewesen bzw. zwischen System und Umwelt, Natur
und Gesellschaft im Vordergrund, sondern vielmehr die Komplizierung und
Relationierung unterschiedlicher lebendiger und nicht-lebendiger Wesenhei-
ten. Im Folgenden werden wir in drei Schritten vorgehen. In einem ersten
Schritt beleuchten wir das Konzept des Werdens bei Deleuze und Guattari
(Rhizomatisches Werden, Symbiotisches Werden, Okologisches Werden) (2).
Im nichsten Schritt gehen wir auf Donna Haraways feministische Kritik an
deren Ansatz ein, um darauf aufbauend ihre Auffassung weltlichen Werdens
zu konturieren (3). SchlieRlich werden wir im Fazit beide Ansitze kontrastie-
ren und auf ihre produktiven Impulse fiir die Soziologie und die Debatten um
Biopolitik hin befragen (4).

2. GiLLES DELEUZE UND FELIX GUATTARI

Deleuzes und Guattaris Denken des Werdens steht in der Traditionslinie Berg-
sons und der franzésischen Lebensphilosophie. Unter Riickgriff auf die Er-
kenntnisse der Evolutionsforschung seiner Zeit hatte Bergson (2013) ein Kon-
zept »schopferischer Evolution« entwickelt, das Leben als inhirent dynamisch

14.02.2026, 20:52:11. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- EXmE.


https://doi.org/10.14361/9783839445587-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Von der Modernisierung zur Okologisierung

und prozesshaft versteht. Damit hat Bergson ein begriffliches Angebot geschaf-
fen, das es erlaubt, Irritationen nicht mehr nur als »Abweichung«, sondern
als »Neuheit« (Luhmann 1995) zu registrieren. Wie Heike Delitz (2015) her-
ausgearbeitet hat, birgt Bergsons Betonung des Werdens auch ein erhebliches
sozialwissenschaftliches Potential, weil sie erfordert, das Bezugsproblem der
Soziologie zu verschieben. Das Augenmerk kann nicht mehr auf der Aufrecht-
erhaltung sozialer Ordnung liegen, sondern muss sich auf das stindige An-
ders-Werden der Gesellschaft richten. Aber so richtig es ist, im Anschluss an
Bergson und die Tradition der franzésischen Lebenssoziologie auf diese Weise
das Werden zu betonen, um zeigen zu konnen, dass das vermeintliche »Ande-
re der Ordnung« (Brockling et al. 2015) der Beginn einer neuen, anderen Ord-
nung sein kann (Folkers/Lim 2014), so wichtig ist es auch, zu prizisieren, was
unter Werden genau verstanden wird. Ein blofler Verweis auf Werden, Prozess,
Entwicklung und Neuheit kann nimlich schnell mit dem Innovationspathos
der Moderne und der Zukunftsorientierung der Neuzeit verwechselt werden
(Koselleck 1979). Hier setzen die folgenden Ausfithrungen zu Deleuzes und
Guattaris Konzept des Werdens an. In drei Schritten wollen wir zeigen, wie
sich ihr Denken des Werdens in Tausend Plateaus von anderen Entwicklungs-
und Evolutionskonzepten unterscheidet. Sie ersetzen das Baummodell der
Evolution durch ein Rhizommodell des Werdens (2.1), sie machen die Allianz-
bildung gegen das Konzept der Abstammung stark (2.2) und sie erginzen die
Betonung der Temporalitit des Werdens durch die Beschreibung von rium-
lichen (De-)Territorialisierungsphinomenen als Prozesse des Werdens (2.3).

2.1 Vom Baum zum Pilz des Lebens: Rhizomatisches Werden

Das Rhizom ist das vielleicht bekannteste Denkmodell aus dem Werkkorpus
von Deleuze und Guattari. Zumeist wird das rhizomatische Denken als Vorldu-
fer fiir allerlei sozial- und kulturwissenschaftliche Netzwerktheorien verstan-
den. Das ist zwar nicht falsch, aber tibersieht den Zeitkern des Rhizomkon-
zepts und damit dessen Einsatz in einer bestimmten Konjunktur von Wissen
und Macht in den spiten 19770er Jahren. Deleuze und Guattari bringen das
Rhizom gegen die Proliferation von Baummodellen in ganz unterschiedlichen
»Zweigen« der Wissenschaften ihrer Zeit ins Spiel: vom Baum des Lebens in
der Evolutionsforschung tiber die Baumdiagramme der generativen Gram-
matik Chomskys bis hin zu den decision trees der kybernetischen control and
command-Wissenschaften. Jeweils dienen Baummodelle zwar durchaus dazu,
Prozesshaftigkeit, Generativitit und Entwicklung abzubilden, diese aber zu-
gleich auf eine Weise zu serialisieren, dass sie kontrollierbar bleiben und in
eine hierarchische Struktur eingeschrieben werden kénnen. Dagegen betont
das Rhizom einen transversalen Modus der Verkniipfung, bei dem sich jeder
Punkt mit jedem beliebigen anderen verkniipfen kann und der dadurch kon-

14.02.2026, 20:52:11. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- EXmE.

141


https://doi.org/10.14361/9783839445587-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

142

Andreas Folkers und Katharina Hoppe

trollier- und vorhersehbare Prozessverliufe ebenso unterliuft wie die chain of
command etablierter Befehlshierarchien.

Der Versuch, das Denken der Evolution von dessen Fixierung auf das
Baumschema zu befreien, impliziert eine Abkehr von Vorstellungen, nach
denen sich die Entwicklung des Lebens nur durch die Ausdifferenzierung neu-
er, in sich abgeschlossener Arten vollziehen und auf eine gemeinsame, ein-
heitliche Wurzel zuriickgefiihrt werden kann. Um eine alternative Konzeption
der Evolution zu evozieren, rekurrieren Deleuze und Guattari auf biologische
Arbeiten, die zeigen, dass durch Viren Genfragmente von einer Art auf eine
andere iibertragen werden konnen. Daraus schlieflen sie:

»Die Evolutionsschemata wiirden dann nicht mehr nur dem Modell des Stammbaums
entsprechen, bei dem sich differenziertere Formen aus weniger differenzierten ent-
wickeln, sondern einem Rhizom, das unmittelbar im Heterogenen wirkt und von einer
schon differenzierten Linie zu einer anderen iiberspringt« (Deleuze/Guattari 1997: 21).3

Auch wenn das Rhizom klarerweise eine kritische Figur ist, die den hierarchi-
schen Bias des Baumdenkens in Frage stellt, so ist Deleuze und Guattari auch
klar, dass das Rhizom weder in einem funktionalen noch in einem normativen
Sinne per se dem Baum {iberlegen ist. Die rhizomatische Ansteckungsevolu-
tion birgt nicht zu unterschitzende Gefahren:

»Wir entwickeln uns eher durch polymorphe und rhizomatische Grippen und sterben
eher an ihnen als an unseren Erbkrankheiten oder solchen, die eine eigene Abstam-
mungslinie haben. Das Rhizom ist eine Anti-Genealogie« (ebd.).

Die affektive Lebensdynamik des Rhizoms beinhaltet auch Zoonosen und
andere Gefahren, die von der Interaktion zwischen heterogenen Lebewesen
herrithren. Nicht selten haben gerade die Versuche moderner Gesellschaften,
sich von der Natur abzukoppeln, zum Entstehen von ganz neuen Hybridbil-
dungen (so insb. Latour 2008) bzw. ko-evolutioniren Verldufen beigetragen,
die nicht selten als neue, reflexive Risiken registriert werden (Beck 2008). Aus
zeitdiagnostischer Perspektive kann das Rhizommodell deshalb vor allem da-
bei helfen, die komplexen Verschrinkungen und bisweilen gefihrlichen 6ko-
logischen Wirkungsketten zu denken, die unsere Gegenwart kennzeichnen.

3 | Die jiingere kulturwissenschaftliche Darwinforschung hat mit Blick auf Darwins Bil-
der, Zeichnungen (Voss 2008) und seine Faszination fir Korallen (Bredekamp 2005)
ebenfalls begonnen, das Baummodell der Evolution in Frage zu stellen.

14.02.2026, 20:52:11. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- EXmE.


https://doi.org/10.14361/9783839445587-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Von der Modernisierung zur Okologisierung

2.2 Von der Abstammung zur Ansteckung: Symbiotisches Werden

Die Kritik des Baummodells der Evolution findet bei Deleuze und Guattari
eine Fortsetzung im Kontext ihrer Theorie des Tier-Werdens. Aus mindestens
zwei Griinden hat das Konzept des Tier-Werdens Verwirrung, wenn nicht Ab-
lehnung hervorgerufen. Erstens wurde von feministischer Seite moniert, dass
Deleuze und Guattari das Tier-Werden in einen Konnex mit Frau-Werden stel-
len und damit das Stereotyp naturhafter Weiblichkeit wiederholen, wie wir
unten mit Bezug auf Haraways Kritik ausfithren werden. Zweitens wirkt es so,
als wiirde es beim Tier-Werden schlicht darum gehen, dass sich Menschen in
Tiere (zuriick)verwandeln und auf eine animalische Stufe regredieren. Deleu-
ze und Guattari bemiihen sich jedoch klarzumachen, dass das Tier-Werden
»nichts mit einem Ahnlichwerden zu tun hat« (Deleuze/Guattari 1997: 318),
sondern vielmehr im Sinne eines »Molekular-Werdens« verstanden werden
sollte, das mehr »mit dem Gewimmel der Ratten, der Meute« (ebd.) zu tun
hat, als mit einer Verwandlung eines menschlichen Organismus in einen tie-
rischen. Das Tier-Werden unterlduft die Ebene des Individuums und des Or-
ganismus, insofern es sich — wie jedes wirkliche Werden — auf der Ebene der
Vielheiten, der Populationen und Mannigfaltigkeiten abspielt: »Werden und
Mannigfaltigkeiten sind ein und dasselbe« (ebd.: 340). Beim Tier-Werden geht
es in diesem Sinne weniger um dhnliche Eigenschaften von Mensch und Tier,
die auf eine gemeinsame Abstammung verweisen, sondern um Allianzen und
Resonanzen zwischen bisweilen ganz und gar heterogenen Spezies. Es geht
um Beziehungsmuster, die weniger durch Gene denn durch Biindnisse und
Formen der »widernatiirlichen Anteilnahme« (ebd.: 325) gestiftet werden. Tier-
Werden ist immer das Werden im bzw. des Schwarms, des Rudels, der Meute
und nicht das Zum-»einsamen-Wolf«-Werden, der sich aus der Gesellschaft
zuriickzieht, um den Mond anzuheulen.

Das Werden stellt sich also durch Affektiibertragung in Massen ein, wes-
halb Deleuze und Guattari dieses Werden mit dem auch fiir Gabriel Tarde
(2009; siehe auch Opitz 2015) zentralen Konzept der »Ansteckung« kurz-
schliefRen:

»Wir stellen die Epidemie der Abstammung gegeniber, die Ansteckung der Vererbung,
die Bevolkerung durch Ansteckung der geschichtlichen Fortpflanzung und der sexuellen
Produktion« (Deleuze/Guattari 1997: 329).

Ansteckung ist hier im wortlichen wie im tibertragenen Sinne zu verstehen.
Das Werden in Populationen impliziert gleichermafen die Ubertragung von
Viren und Bakterien wie die Ubertragung von Affekten und Ideen. Das heift
aber auch, dass fiir Deleuze und Guattari das Tier-Werden nicht im Sinne eines
Riickfalls des Menschen aus dem Gesellschafts- in den Naturzustand verstan-

14.02.2026, 20:52:11. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- EXmE.

143


https://doi.org/10.14361/9783839445587-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

144

Andreas Folkers und Katharina Hoppe

den werden kann. Vielmehr weist das Tier-Werden immer schon proto-soziale
Zige auf, insofern es als »kommunikativ und ansteckend« (ebd.: 325) verstan-
den wird.

Auch ein anderes Konzept, mit dem Deleuze und Guattari ihre Konzeption
des Werdens zu plausibilisieren versuchen, weist ein solches proto-soziales
Profil auf: die Symbiose, also die Vergesellschaftung von Lebewesen unter-
schiedlicher Arten. Wie die Ansteckung und das Rhizom stellt auch die Sym-
biose das herkémmliche Verstindnis der Evolution in Frage:

»Das Werden ist schlieflich keine Evolution, zumindest keine Evolution durch Herkunft
und Abstammung. [...] Es kommt durch Bilindnisse zustande. Wenn die Evolution wirkli-
che Arten des Werdens umfaft, so im weiten Bereich von Symbiosen, in dem Geschdpfe
vollig unterschiedlicher Entwicklungsstufen und Tier- und Pflanzenreiche zusammen-
kommen, ohne daf irgendeine Abstammung vorliegt« (ebd.).

Tatsdchlich hat das Konzept der Symbiose in jiingerer Zeit zu einer Korrektur
von vordem hegemonialen Vorstellungen der Evolution beigetragen. Die eben-
so hiretische wie produktive Biologin Lynn Margulis (1999) etwa hat ganz
dhnlich wie Deleuze und Guattari argumentiert, dass Evolution nicht auf das
»branchingc, also die Ausdifferenzierung neuer Arten reduziert werden darf,
sondern ebenso im »merging«, also der symbiotischen Verschmelzung be-
stehender Arten besteht. Dieser Vorgang symbiotischer Verschmelzung, den
Margulis als »Symbiogenese« bezeichnet, steht am Beginn der Entwicklung
aller »hoheren« Lebensformen. Denn erst die Verschmelzung unterschied-
licher Bakterien hat Lebewesen mit Zellkernen hervorgebracht. Gleichwohl
bleiben auch diese »hcheren« Lebewesen bis heute auf die Symbiose mit einer
Vielzahl von Mikroorganismen angewiesen. Evolution kann dann nicht mehr
auf die Konkurrenz diskreter egoistischer Einzelwesen bzw. egoistischer
Gene (Dawkins 1976) reduziert werden. Vielmehr ist die Kooperation hete-
rogener Arten zentral fiir den Erfolg im Evolutionsgeschehen (Gilbert et al.
2012). Zwar konnten sich Deleuze und Guattari noch nicht auf diese rezenten
Erkenntnisse der Lebenswissenschaften beziehen. Gleichwohl antizipiert ihr
Konzept des Werdens eine alternative Vorstellung der Evolution als symbio-
genetischen Prozess, der, wie wir unten ausfithren, auch fiir Haraways Kon-
zeption des Werdens entscheidend ist.

Bekanntlich ist das Konzept der Symbiose auch in der Soziologie, etwa
von Luhmann (1981) und Park (1939), aufgegriffen worden. Es war aber vor
allem Gerhard Wagner (1999), der im Anschluss an Margulis und Deleuze/
Guattari das Konzept der Symbiose als Alternative zur soziologischen Domi-
nanz der Differenzierungstheorie stark gemacht hat. In seinem 1999 erschie-
nenen Pldadoyer fiir eine kosmopolitische Soziologie argumentierte Wagner, dass
der Herausforderung einer vielfiltigen, globalen Gesellschaft nicht mehr nur

14.02.2026, 20:52:11. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- EXmE.


https://doi.org/10.14361/9783839445587-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Von der Modernisierung zur Okologisierung

mit Konzepten differenzierter Einheiten begegnet werden kann, sondern diese
durch Hybridititskonzepte wie Symbiose und Rhizom erginzt werden miis-
sen. Heute stehen wir vor einer zusitzlichen kosmopolitischen Herausforde-
rung. Nicht mehr nur auf die Globalisierung sozialer Vollzugs- und Bezugs-
horizonte, sondern ebenso auf die Neuversammlung des Sozialen im Zeitalter
des Anthropozins muss eine »kosmopolitische Soziologie« antworten, die ihr
Verstindnis von Kosmopolitik im Sinne von Stengers (2005) und Latour (2017)
erweitern wiirde (vgl. Opitz 2016; Hoppe 2017a; Folkers/Marquardt 2017). Um
dieser kosmopolitischen Herausforderung gerecht zu werden, reicht ein rein
metaphorischer bzw. analogischer Bezug auf Konzepte wie Symbiose, Rhizom
oder Ansteckung jedoch nicht mehr aus. Vielmehr muss die Trennung von
Metapher und Begriff, wie von Deleuze und Guattari immer wieder vorgefithrt
und eingefordert, selbst tiberschritten werden, um die tatsichlichen Symbio-
sen, Allianzen und Ansteckungen zwischen Menschen und Nicht-Menschen,
zwischen Lebewesen unterschiedlicher Arten als ein, wenn nicht per se »sozia-
les«, so doch zumindest als sozial relevantes Geschehen analysieren zu kon-
nen.

2.3 Von der Anpassung zur Aneignung: Okologisches Werden

Rhizom, Ansteckung und Symbiose sind Denkbilder und Formen des Wer-
dens des Lebens jenseits klassischer Konzeptionen der Evolution. Jeweils be-
inhaltet Werden ein Relationsgeschehen — die transversalen Konnektionen des
Rhizoms, die Ubertragungswege der Ansteckung, die Kooperationsleistungen
von Symbionten — nicht nur innerhalb einer Art, sondern zwischen hiufig
ganz und gar heterogenen Lebewesen. Es findet sich bei Deleuze und Guattari
aber auch ein Verstindnis des Werdens, das noch tiber diesen Bereich des Vita-
len — zumindest im herkdmmlichen Sinne — hinausgeht. Im geologischen bzw.
Skologischen Werden geht es um das komplexe Verhiltnis unterschiedlicher
Wesenheiten zu ihrer Umwelt. Dadurch kommt eine neue Art der Beziehung-
shaftigkeit ins Spiel, die nicht mehr nur in der Ubertragung und Vernetzung,
sondern vor allem in Faltoperationen — Einfalten, Entfalten — besteht und — nur
scheinbar paradox — durch Winde, Membranen und Grenzen aufrechterhalten
wird.*

Mit ihrer Rede von der »Geologie der Moral« distanzieren sich Deleuze und
Guattari (1997: 59-103) erneut vom genealogischen Schema der Evolution als
Abstammung. Gleichwohl geht es ihnen nicht darum, der Dynamik der Evolu-
tion die Statik geologischer Schichten gegeniiberzustellen. Vielmehr wollen sie
die der Geologie eigene Art des Werdens herausarbeiten. Auch ein Stein oder

4 | Eine ausfihrlichere Darstellung der folgenden Ausfiihrungen findet sich in Folkers
2017.

14.02.2026, 20:52:11. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- EXmE.

145


https://doi.org/10.14361/9783839445587-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Andreas Folkers und Katharina Hoppe

Kristall hat ndmlich eine Entstehungsgeschichte, die man aber nicht versteht,
wenn man nach dessen Vorfahren fragt, sondern nur wenn man betrachtet,
wie er aus seinem Milieu hervorgeht. Das Milieu eines Kristalls ist das mate-
rielle Substrat, von dem sich der Stein nihrt, aus dem er also hervorgeht, von
dem er sich schlielich aber auch abgrenzen muss, um sich als Kristallindivi-
duum zu konstituieren (vgl. Deleuze/Guattari 1997: 72; siehe auch Simondon
1992). Dieser Individuationsprozess des Kristalls wird fiir Deleuze und Guat-
tari zur Matrix einer alternativen Konzeption vom Werden des Lebens, in der
Umwelten nicht blof$ statische riumliche Umgebungen sind, sondern intensi-
ve Zonen des Werdens darstellen. Anders als ein Stein grenzt sich das Lebewe-
sen aber nicht nur von der Umwelt ab, sondern bleibt fortwihrend auf sie an-
gewiesen. Es tritt mit der Umwelt in einen komplexen Stoffwechselprozess ein
und entwickelt sich bzw. »wird« im Zusammenspiel mit der Umwelt. Lebewe-
sen greifen aber nicht nur metabolisch, sondern hiufig auch erkennend bzw.
selektierend auf die Umwelt zu. Ausgehend von der berithmten Beschreibung
der Zecke durch den Biologen Jakob von Uexkiill zeigen Deleuze und Guattari
(1997: 75, 427), wie Lebewesen ihre Umwelt durch selektive Wahrnehmung
und selektiven Zugriff konstruieren. Damit schlieRen sie an das Niveau des
Umweltdenkens am beginnenden 20. Jahrhundert an, das holistischen Um-
weltkonzeptionen ein Ende bereitet und auch in der Soziologie und Phinome-
nologie vielfiltige Resonanzen ausgelst hat (Spitzer 1942; Canguilhem 2008:
109ft,; Luhmann 2008: uff.).

Mit ihrem Konzept der Territorialisierung gehen Deleuze und Guattari je-
doch auch iiber dieses Verstindnis der Umwelt hinaus, indem sie betonen,
dass gerade Tiere nicht nur selektiv auf Umweltreize zugreifen, sondern dieser
neue Reize hinzufiigen und ihre Umwelt aktiv gestalten bzw. sich aneignen.
Durch »Ausdrucksmaterien« (Deleuze/Guattari 1997: 440) bzw. »Ritornel-
le«, wie die Gesinge von Vogeln oder Duftmarken, stecken Tiere ihr Revier
ab und schaffen sich so ein Territorium. Sie unterliegen nicht dem passiven
Anpassungsdruck der Umwelt, sondern gestalten diese auf eine geradezu ds-
thetische Weise. Elizabeth Grosz (2008) hat im Anschluss an Deleuze und
Guattari diese isthetischen Territorialisierungstechniken mit Charles Dar-
wins Theorie der »sexuellen Selektion« in Verbindung gebracht, die letzterer
als Erginzung und Korrektur seiner »natiirlichen Selektion« entwickelt hat.
Das Bilden von Territorien folgt demnach keinem funktionalen Imperativ des
Organismus oder dem Selektionsdruck der Umwelt, sondern entfaltet einen
Raum des Exzesses und des Schonen. Der minnliche Laubenvogel etwa fithrt
ein komplexes Balzritual auf, bei dem er eine »Laube« baut und mit herbei-
geschafften bunten Gegenstinden verziert. Die Laube fungiert nicht als Nest,
sondern gewissermafien als sekundires Geschlechtsmerkmal, als Bithne, auf
der der Laubenvogel schlieflich einen Tanz vor dem Weibchen auffiihrt. Viele
dieser Balzrituale sind unter rein funktionalen Gesichtspunkten sogar kontra-

14.02.2026, 20:52:11. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- EXmE.


https://doi.org/10.14361/9783839445587-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Von der Modernisierung zur Okologisierung

produktiv. Sie machen die Tiere, die so viel in exzessive Schonheit investiert
haben, schwerfillig und hiufig zur leichten Beute fiir Fressfeinde.

Die Territorialisierung stellt ein Werden dar, weil sie einen »Freiraum des
Codes« (Deleuze/Guattari 1997: 439) erzeugt, der es Lebewesen erlaubt, iiber
das Angeborene, ihr genetisches Programm, hinauszugehen. Dieses Hinaus-
gehen tiber das Angeborene ist nicht auf das Erlernte im Sinne der Ethologie
reduzierbar. Vielmehr wird der intrinsische Zusammenhang von Habitus und
Habitat, von Wohnen und Gewohnheit betont. Das »Ethos ist auch die Bleibe«
(ebd.: 426). Als Teil eines Prozesses des Werdens verstanden, produziert die
Territorialisierung aber immer auch Fluchtlinien, die iiber das Territorium hi-
nausweisen. Die Ritornelle, die zur Bildung von Territorien beitragen, sind als
»Operatoren des Ubergangs« (ebd.: 442) auch an Deterritorialisierungsprozes-
sen, der Er6ffnung neuer und Verschrinkung bestehender Horizonte beteiligt.

Deterritorialisierung heifit dabei mindestens dreierlei. Erstens beinhaltet
Deterritorialisierung die groflen Wanderungsbewegungen unterschiedlichster
Arten: Zugvogel; Fische, die zum Laichen ganze Ozeane durchqueren; Insek-
ten, die durch Luftstromungen tiber den Erdball getragen werden (Raffles 2013:
9-16) etc. Zweitens bezieht sich Deterritorialisierung auf die »Synthese des He-
terogenen« (Deleuze/Guattari 1997: 451), d.h. die Verschrinkung bestehender
territorialer Geflige. Deterritorialisierung heifdt hier die Erzeugung einer Um-
welt als komplexes Okosystem, in dem nicht mehr ein einzelnes Lebewesen
von seiner Umwelt wie von einer Blase umgeben ist. Das Okosystem bildet
eher einen Schaum, in dem sich das Leben auf »ineinander verschachtelten
simultanen Biithnen« (Sloterdijk 2004: 24) entfaltet. Der symbiotische Zusam-
menhang des Lebens lisst sich so als Gleichzeitigkeit von Umwelt-Haben und
selbst Umwelt-Sein verstehen. Schliellich steht die Deterritorialisierung drit-
tens fiir eine Offnung des Territoriums fiir die Krifte des Kosmos (Deleuze/
Guattari 1997: 455; 2000: 221). Der Kosmos steht hier als Platzhalter fiir Mo-
mente der Umwelt, die sich nicht auf die unmittelbare Umgebung des Lebe-
wesens beschrinken lassen, die dem Leben also in einem bestimmten Sinne
unverfiigbar bleiben, auch wenn es notwendig auf diese angewiesen ist. Dazu
zihlen zuallererst die Krifte der Sonne, die als exzessiver solarer Souverdn die
Energie fiir das Leben auf dem Planeten bereitstellt (Bataille 1985). Aber auch
Winde, Meeresstromungen und nattirlich die Atmosphire sind Momente der
Umwelt eines Lebewesens, die tiber dessen Territorium hinausgehen. Die Be-
wegung der Deterritorialisierung ist dabei nicht unabhingig von der Territo-
rialisierung. Vielmehr ist die Territorialisierung, also die Bindung an terra, die
Erde, eine Voraussetzung fiir die Offnung zu kosmischen und himmlischen
Horizonten.

Gerade mit den letzten beiden Punkten sprechen Deleuze und Guatta-
ri zentrale Momente der ckologischen Erfahrung der Gegenwart an: unsere
Angewiesenheit auf die vielen kleinen Anderen lokaler Okosysteme und auf

14.02.2026, 20:52:11. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- EXmE.

147


https://doi.org/10.14361/9783839445587-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Andreas Folkers und Katharina Hoppe

das grofle Andere des planetarischen Erdsystems. Dabei hat bekanntlich erst
die Gefihrdung dieser 6kologischen Zusammenhinge diese Angewiesenheit
vollends bewusst gemacht und damit auch den Schutz der Umwelt zu einem
politischen Projekt werden lassen. Das Bienensterben hat erst gezeigt, welche
vitalen »Okosystemdienstleistungen« durch diese erbracht werden. Der anth-
ropogene Klimawandel hat die Bedeutung der Atmosphire fiir das Leben auf
der Erde ebenso offenbar werden lassen wie die Bedeutung des Lebens fiir
die Atmosphire. Von der hegemonialen Umwelt(real)politik unterscheidet sich
eine okologische Politik des Lebens im Anschluss an Deleuze und Guattari
jedoch dadurch, dass es hier nicht nur darum geht, die lebenserhaltenden Um-
weltsysteme unter rein funktionalen Gesichtspunkten zu schiitzen, wie es in
der Rede von »Okosystemdienstleistungen« und »planetarischen Leitplanken«
(Young/Steffen 2009) zum Ausdruck kommt. Vielmehr sollen dem Leben sei-
ne dsthetischen Fihigkeiten zur Gestaltung seiner Umwelt(en) zuriickgegeben
werden. Es geht hier um mehr als Uberleben. Vielmehr geht es um die Ermdg-
lichung eines schonen Lebens und damit um die Affirmation der dem Leben
immanenten Krifte des Werdens. Affirmation des Werdens heif3t aber nicht
die Feier der Selbstiiberschreitungskrifte, die das Leben aus sich heraus mo-
bilisieren kann. Insofern Werden stets auf ein Relationsgeschehen jenseits des
einzelnen Lebewesens verweist — die transversalen Konnektionen im Rhizom,
die Ansteckung, die symbiotische Kooperation, das Eingefaltet-Sein in und mit
Umwelten — impliziert die Affirmation des Werdens auch die Affirmation die-
ser Verbindlichkeiten.

3. DonNA HARAWAY

Ein »6kologisches Werden« — im hier exponierten Sinne — hat aus einer femi-
nistischen Perspektive Donna Haraway besonders in ihren spiteren Arbeiten
skizziert. Eine Nihe zu den Uberlegungen Deleuzes und Guattaris zu konsta-
tieren, mag nun zunichst iiberraschen, da sie gerade deren Thesen aus Tau-
send Plateaus mitunter polemisierend kritisch bewertet, wie wir im Folgenden
ausfithren werden. Zugleich dringt sich ein Gesprich zwischen beiden Posi-
tionen insofern geradezu auf, als die Terminologie des Werdens die entschei-
dende Rolle spielt. Denn auch fiir Haraway bedeutet Werden eine kollektive
Angelegenheit, ein gemeinsames Werden (becoming with), das sich heterogen
und mannigfaltig einfaltet: »To be one is always to become with many« (Hara-
way 2008: 4; Hervorh. im Orig.). Allerdings muss eine Analyse, die diesem
Werden gerecht wird, sich ihr zufolge in das Gewshnliche und mithin Schmut-
zige begeben; ein Aspekt, der bei Deleuze und Guattari unterbeleuchtet er-
scheint: Nur in dieser Weise jedoch wiirde die Analyse dem weltlichen Werden
im Sinne eines eigenen Weltlich-Werdens gerecht. Diese Stof3richtung schligt

14.02.2026, 20:52:11. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- EXmE.


https://doi.org/10.14361/9783839445587-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Von der Modernisierung zur Okologisierung

sich in einem tonangebenden Diktum fiir Haraways Spatwerk seit ihrem »Ma-
nifest fiir Gefdhrt*innenspezies« (2016a; zuerst 2003) nieder: »I am a creature
from the mud, not the sky« (Haraway 2008: 3).> Zentrales Ziel von Haraways
Theoriebildung ist es also, jegliche Idee eines unverklirten Blickes von oben zu
umgehen und eine geerdete, verortete Wissensproduktion ebenso wie Politik
stark zu machen.

Das gemeinsame — Skologische — Werden umschreibt Haraway in ihrem
Spatwerk mit dem Begriffspaar der »Companion Species« (Haraway 2003),
das in der deutschen Ubersetzung mit der bereits zitierten Formulierung »Ge-
fihrt*innenspezies« tibertragen wurde. In diesen Arbeiten riicken zunichst
vor allem die Beziehungen zwischen Menschen und Hunden ins Zentrum der
Betrachtungen. Doch es wire ein Fehler, diese Kategorie auf solche Relatio-
nen zu reduzieren. Vielmehr hat Haraway wiederholt hervorgehoben, dass es
sich bei der »queeren Familie« (Haraway 2016a: 17) der Gefihrt*innen um
einen »pointer to an ongoing >becoming with« (Haraway 2008: 16) handelt.
In diesem Sinne umschreibt die Kategorie nicht eine spezifische Beziehung
zwischen bestimmten Organismen oder Entititen, sondern erhilt den Status
einer relational-ontologischen Orientierung:

»Sie [die Wesen; im Orig. Beings; d.A.] existieren nicht vor ihren Verhdltnissen und Be-
ziehungen. [...] Die Welt ist ein Knoten in Bewegung. [...] Es gibt keine unabhéngig exis-
tierenden Subjekte und Objekte und keine einzelnen Urspriinge, einheitliche Akteur*in-
nen oder abschlieende Ziele. [...] Ein Bestiarium der Handlungsméchte, Bezugsarten
und Zeitpartituren ibertrumpft sogar die Vorstellungen der wunderlichsten [im Orig.
most baroque; d.A.] Kosmolog*innen. Fiir mich stehen die Spezies der Gefahrt*innen
fur genau dies« (Haraway 2016a: 12f.; Hervorh. im Orig.).

Im Folgenden wollen wir mit Blick auf Deleuze und Guattari die lebenssozio-
logischen Konsequenzen einer solchen Perspektive ausloten und beide Positio-
nen miteinander ins Gesprich bringen, um zu einem theoretisch gesittigten
Begriff des Werdens zu gelangen. Hierfiir interessiert zunichst Haraways kri-

5 | Haraway wendet sich auch in anderen Texten, besonders in »Situiertes Wissenx,
gegen jede Vorstellung, Forschende kdnnten sich aus der Welt und der eigenen Ver-
kdrperung herausnehmen, um unbefleckt auf sie herauf zu schauen: Dieses Motiv ist
als Kritik am »géttlichen Trick« (Haraway 1988: 81) bekannt geworden. Mit Blick auf die
(De-)Territorialisierungsprozesse bei Deleuze und Guattari Iasst sich allerdings kons-
tatieren, dass nicht jeder Bezug auf den Himmel als eine Idee der Entkérperung oder
Anrufung des Sublimen verstanden werden muss; zeigte die Diskussion doch, dass eine
Bindung an den Himmel in einem profanen Sinn als Angewiesenheit des Lebens auf
solare Krafte und atmosphé&rische Schutzschirme im 6kologischen Werden verstanden
werden kann.

14.02.2026, 20:52:11. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- EXmE.

149


https://doi.org/10.14361/9783839445587-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Andreas Folkers und Katharina Hoppe

tische Auseinandersetzung mit dem Tier-Werden-Kapitel der Tausend Plateaus
in ihrer Monographie When Species Meet (2008) (3.1). Im Anschluss gehen wir
darauf ein, inwieweit sich Haraways Idee eines Matschig-Werdens in eine re-
lationale Ontologie tibersetzt, die an das Denken eines ckologischen Lebens-
begriffs gebunden ist, der Leben und Sterben engfiihrt (3.2). In einem dritten
Schritt skizzieren wir die ethische Perspektive eines Responsiv-Werdens, das
Haraway an die Idee einer affirmativen Thanatopolitik koppelt (3.3).

3.1 Gemeinsam Werden mit oder ohne Deleuze und Guattari?

Haraway hat die Perspektive von Deleuze und Guattari scharf kritisiert. Nicht
weniger als die Warnung »Ladies and Gentlemen, behold the enemyl« (Hara-
way 2008: 27) duflert sie gegeniiber deren Gedanken iiber das »Tier-Werden.
Die Verwendung von »behold« ist in diesem Zusammenhang interessant. So
geht es Haraway offenkundig darum, die Konfrontation zu suchen: Sie zu be-
trachten, anzuschauen.

In ihrer Diskussion von Tausend Plateaus merkt Haraway sodann auch zu-
nichst an, dass sie einen Grofiteil der von Deleuze und Guattari formulierten
Anliegen teilt und tiberrascht war, dass der Text sie so wiitend zuriickgelassen
habe. Im Zentrum ihrer Kritik steht die herablassende Art, in der die Autoren
uber alles urteilten, was gewdhnlich ist (vgl. Haraway 2008: 27f.). Haraway
zufolge handelt es sich bei ihren Uberlegungen um eine »philosophy of the
sublime« (ebd.: 28), die das Weltliche, Schmutzige und Gewshnliche systema-
tisch abwertet und nicht als Gegenstand der Philosophie anerkennen kann.
Das zentrale Problem sieht Haraway in der Kategorisierung von Tieren, die
Deleuze und Guattari vornehmen: So miissten drei Arten von Tieren unter-
schieden werden (wobei es sich hier freilich nicht um eine taxonomische Idee,
sondern vielmehr um eine Charakterisierung mit Blick auf unterschiedliche
Intensititen handelt). Erstens gebe es »6dipale Tiere« (Deleuze/Guattari 1997:
328); jene Tiere also, die als »mein Tier« in eine familiale Struktur eingehen.
Zweitens gebe es »Gattungs-, Klassifikations- oder Staats-Tiere« (ebd.), die auf
ihre mythische Symbolkraft reduziert wiirden. Schlieflich gebe es eine dritte
Art von Tieren: Hierbei handelt es sich um jene Tiere, mit denen eine Poli-
tik des Tier-Werdens ausschliellich moglich sei; sie sind »ddmonisch« (ebd.:
328), sind »Bande« oder »Meute« (ebd.: 329). Mit der Betonung von Tieren als
»Bande« und »Meute« formulieren Deleuze und Guattari freilich einen sehr
harawayschen Gedanken, der an die Stelle der Abstammung und Genealogie
die Ansteckung und Epidemie als treibende Kraft allen Werdens setzt (vgl. ebd.
und Haraway 2016b: 99-103). So zielt auch Haraways Kategorie der Gefihrt*in-
nenspezies darauf ab, »Individuen« als heterogene — 6kologische — Gefiige und
gerade nicht als abgegrenzte Entititen zu verstehen. Problematisch erachtet

14.02.2026, 20:52:11. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- EXmE.


https://doi.org/10.14361/9783839445587-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Von der Modernisierung zur Okologisierung

Haraway allerdings die Stilisierung dieses Status und die dieser Differenzie-
rung eingeschriebene Hierarchisierung.

Die Bevorzugung der »Meute« und des »Damonischen« verweist auf prob-
lematische dualistische Gegentiberstellungen: »pure-affect animals, are inten-
sive, not extensive, molecular and exceptional, not petty and molar« (Haraway
2008: 29). Zwar heben Deleuze und Guattari hervor, »jedes Tier ist oder kann
eine Meute sein« (Deleuze/Guattari1997: 328); Haraway beharrt allerdings da-
rauf, dass »no reading strategy can mute the scorn for the homely and the ordi-
nary in this book« (Haraway 2008: 29). Dieser Hohn spitzt sich fiir Haraway in
Deleuze und Guattaris Beschreibung jener Alterititsinstanzen zu, mit denen
Biindnisse fiir eine Politik des Tier-Werdens eingegangen werden sollen: mit
dem »auflergewdhnliche[n] Individuum« (Deleuze/Guattari 1997: 332), das
sich in jeder Mannigfaltigkeit auffinden lieSe. Die Autoren bemiihen hier den
Begriff des Anomalen. Im Gegensatz zum aus dem Lateinischen abgeleiteten
Anormalen, was das bezeichnet, das von Regel abweicht, wiirde das »griechi-
sche Substantiv, das sein Adjektiv verloren hat, das Ungleiche bezeichne[n],
das Unebene, die Unebenheit, die Grenze der Deterritorialisierung« (ebd.). Mit
diesem Begriff des Anomalen lasse sich das auflergewdhnliche Individuum
bestimmen. Dieses habe »nichts mit dem bevorzugten, domestizierten und
psychoanalytischen Individuum zu tun« (ebd.: 333), nichts mit so etwas wie
einem »SchoRhiindchen oder Kitzchen« (ebd.), sondern es bestimme sich al-
lein durch seine tiberbordende Intensitit (vgl. ebd.: 334). Der Horizont einer
Politik des Tier-Werdens, der Deleuze und Guattari vorschwebt, ist verflochten
mit einer Vorstellung des Exzentrischen, welches nur das Geheime und Diamo-
nische fiir ein Biindnis in Betracht zieht:

»[D]iese Politik entfaltet sich in Gefiigen, die weder zur Familie, noch zur Religion oder
zum Staat gehoren. Sie bringen eher Gruppen zum Ausdruck, die minoritér, unterdriickt
oder verboten sind, die revoltieren oder sich immer am Rande der anerkannten Institu-
tionen befinden und um so geheimer sind, weil sie extrinsisch oder anomal sind« (ebd.:
337).

Das Alltdgliche, alltigliche Unterdriickungsverhiltnisse, etwa von alternden
Frauen* mit Hunden, wird aus dieser Idee des Exzeptionellen herausgeschrie-
ben.® Ein profanes Haustier ist durch die diesem innewohnende, 6dipale
Struktur immer schon korrumpiert. Was als potentielle Alterititsinstanz und
Biindnispartner_in in Betracht kommt, wird in dieser Weise stark reduziert
und in der Abwertung eben des Gewdhnlichen artikuliert sich Haraway zu-
folge ein »display of misogyny, fear of aging, incuriosity about animals, and

6 | Was es heiflen kann, gewohnliche Affekte zu untersuchen, zeigt Stewart 2007.

14.02.2026, 20:52:11. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- EXmE.

151


https://doi.org/10.14361/9783839445587-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

152

Andreas Folkers und Katharina Hoppe

horror at the ordinariness of flesh, here covered by the alibi of an anti-Oedipal
and anticapitalist project« (Haraway 2008: 30).

3.2 Okologisch-Werden als Matschig-Werden

Allerdings, so hebt Haraway in einem nichsten Schritt hervor: »Playing in
the mud, I can even appreciate a great deal of A Thousand Plateaus« (Hara-
way 2008: 30). Die Metapher des Matsches’ verweist auf Haraways Forderung
einer dkologischen Analyse, die sie besonders im Anschluss an die Arbeiten
der bereits erwihnten Evolutionsbiologin Lynn Margulis plausibilisiert. Im
Zentrum ihrer Uberlegungen steht — dhnlich wie bei Deleuze und Guattari
— die Idee eines symbiotischen Werdens als evolutionires Geschehen (Margu-
lis 1999). Mit Margulis begreift Haraway eine symbiotische Beziehung nicht
als Beziehung zwischen Wirt einerseits und Symbiont andererseits; vielmehr
seien »all of the players [...] symbionts to each other« (Haraway 2016b: 60).
Symbiose ist hierbei kein »synonym for >mutually beneficial« (ebd.). Die fiir
unterschiedliche Symbionten konstitutiven Beziehungen sind vielfiltiger als
es eine Perspektive sichtbar machen kann, die abgeschlossene Individuen oder
Populationen voraussetzt. Es geht dann weder um eine evolutionstheoretische
Perspektive, die evolutionires Werden mit einem Fokus auf Konkurrenzbezie-
hungen beschreibt, noch um die Idee, dass es sich bei einem »natiirlichen«
Werden um die Austarierung eines Gleichgewichts handelt. Eine symbiose-
fokussierte Perspektive geht demgegeniiber davon aus, dass »new kinds of cells,
tissues, organs, and species evolve primarily through the long-lasting intimacy
of strangers« (ebd.: 60; Hervorh. im Orig.).

Die Intimitit mit dem Fremden ist ohne Zweifel auch ein Kern der Uber-
legungen von Deleuze und Guattari, allerdings — darin sehen wir Haraways
zentrale Abgrenzung — ist dieses Fremde bei ihnen sozusagen tiberqualifiziert.
Es fehlt eine Offenheit fiir das Gewdhnliche: »Organisms are ecosystems of
genomes, consortia, communities, partly digested dinners, mortal boundary
formations. Even toy dogs and fat old ladies on city streets are such boundary
formations; studying them >ecologically< would show it« (Haraway 2008: 31).
Hiermit ist ein zweiter wichtiger Punkt in Bezug auf Haraways Perspektive
gemeinsamen Werdens, das seinen Fluchtpunkt in einem Weltlicher-Werden
findet, angedeutet. Mit gemeinsamem Werden ist nidmlich gerade kein har-
monischer Prozess eines Nebeneinanders oder die Idee einer kontinuierli-
chen Entfaltung umschrieben. Vielmehr geht es ihrem Ansatz auch um die
Anerkennung von Sterblichkeit. Hierbei ist es Haraway wichtig, einen brei-
ten — okologischen — Begriff des Sterbens zugrunde zu legen, der nicht allein
»Sterblichkeit« als passive Eigenschaft allen Lebens setzt, sondern dariiber hi-

7 | Zur Metapher des Matsches in Haraways spaten Arbeiten vgl. auch Hoppe 2017b.

14.02.2026, 20:52:11. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- EXmE.


https://doi.org/10.14361/9783839445587-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Von der Modernisierung zur Okologisierung

naus Werden als einen aktiven Prozess differentiellen T6tens versteht. Mit dem
Anderen zu werden, ist eine riskante und notwendig tédliche Angelegenheit.
Wir sind jene, »who eat and are eaten, and who get indigestion, who are, in
Lynn Margulis’s sense, in the symbiogenetic conjuncture of living and dying
on Earth« (Haraway/Wolfe 2016: 215).

Die Einsicht in die symbiotische Kopplung von Leben und Sterben ist ent-
scheidend fiir Haraways Forderung eines Okologisch-Werdens, das sich auch
dem Matschigen und Gewohnlichen zuwendet — es ist die Anerkennung, dass
jede noch so banale Situation, jedes Gefiige, Konsequenzen in der Welt zeitigt,
wobei dem »Werden« stets auch eine zerstérerische Kraft innewohnt. Entschei-
dender ethischer Fluchtpunkt einer solchen Ontologie liegt darin, Wege zu
finden, Beziehungen als in ein differentielles T6ten involvierte Beziehungen
besser zu gestalten: »I do not think we can nurture living until we get better at
facing killing« (Haraway 2008: 81).

3.3 Affirmative Thanatopolitik und Weltlich-Werden

Fir Haraway ergibt sich aus einem solchen Denken des Werdens eine affir-
mative Thanatopolitik, die sie an eine Ethik koppelt, die ihren Fluchtpunkt
im bereits erwihnten Weltlich-Werden findet. Eine solche Ethik grenzt sich
von einer normativistischen Ethik, die auf Regelkatalogen basiert oder Maf-
stibe voraussetzt, ebenso ab wie von einem Begriff der Verantwortung, der
von einem klassischen Subjektverstindnis ausgeht und in Zurechenbarkeit
aufgeht. Vielmehr versucht sie, verantwortliche Beziehungen als Beziehun-
gen des Antwortens zu konzeptionalisieren. Es geht also um die Ausarbeitung
einer responsiven Haltung — um die Ausbildung einer Fihigkeit des Antwor-
tens (response-ability) in und mit der Welt (vgl. Haraway 2008: 42; 7of.). Voraus-
setzung hierfiir ist zunichst anzuerkennen, dass die weltlichen Bedingungen
unfreiwillig mit heterogenen Anderen geteilt werden. Diesem Anderen gilt es
innerhalb der weltlichen Verwobenheiten zu begegnen und »zurtickzuschau-
en«. Im Anschluss an die Philosophien von Emmanuel Lévinas (1987) und
Jacques Derrida (2000) stellt Haraway die Begegnung mit dem Anderen ins
Zentrum einer solchen ethischen Haltung. Dies ist bereits in der Kategorie der
Gefihrt*innenspezies angelegt. Die Verwendung des Terms »Spezies« scheint
zunichst kontraintuitiv; verweist er doch auf taxonomische Systeme, die wenig
Offenheit oder Sichtbarkeit von symbiogenetischen Zusammenhingen ermog-
licht. Haraway weist hier allerdings eher auf dessen etymologischen Ursprung
im lateinischen specere (»sehen«, »anschauenc) hin. Damit wird zum einen auf
die Bedeutung des Sehens in Begegnungen verwiesen, wobei Haraway Sehen
als eine nicht-objektivierende Praxis zu bestimmen versucht. Im »tactile look«
(Haraway 2008: 7) und »[v]isually fingering« (ebd.: 6) macht Haraway einen
nicht-vereinnahmenden Blick aus; einen Blick, der die Materialitit des Sehens

14.02.2026, 20:52:11. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- EXmE.

153


https://doi.org/10.14361/9783839445587-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

154

Andreas Folkers und Katharina Hoppe

und die konstitutive Kopplung an das Andere im Sehen versteht. Zudem bringt
Haraway das verwandte respicere »zuriick schauen«, »respektieren«, »jeman-
den angehen, »betreffen« ins Spiel — im Werden mit Gefihrt*innenspezies
gelte es, zuriickzuschauen und eine bestimmte Praxis des Sehens einzuiiben:

»Looking back in this way takes us to seeing again, to respecere [sic!], to the act of
respect. To hold in regard, to respond, to look back reciprocally, to notice, to pay at-
tention, to have courteous regard for, to esteem: all of that is tied to polite greeting to
constituting the polis, where and when species meet. To knot companion and species
together in encounter, in regard and respect, is to enter the world of becoming with,
where who and what are is precisely what is at stake« (Ebd.: 19; Hervorh. im Orig.).

Beziehungen sind nie hierarchiefrei und die konstitutiven Beziehungen, die
Menschen und Nicht-Menschliches ausmachen, kénnen objektivierend und
unterdriickend sein, allerdings ist das — so Haraway — nicht alles, was passiert.
Bestimmte instrumentelle Beziehungen etwa konnen fiir ein gemeinsames
Werden sinnvoll sein, andere nicht. In jedem Fall gilt es, die Beziehungen,
die die Welt ausmachen, als Beziehungen zu verstehen, in denen »dying and
killing are not optional« (ebd.: 74). Nur in dieser Weise ist es Haraway zufolge
moglich, ein realistisches Verstindnis der Eingebundenheit in Umwelten und
den Status des eigenen Umweltseins zu gewinnen.

Fiir die Entwicklung eines biopolitischen Zugangs ist dann auch ebendie-
ser Gedanke einer Gleichzeitigkeit von Leben und Sterben zentral. Mit einem
Lebensbegriff, der »Leben« als differentielles T6ten beschreibt, riickt die End-
lichkeit und Negativitit desselben in den Fokus. Der Bezug auf Leben ist da-
bei aber keineswegs allein negativ. Vielmehr geht es auch einer affirmativen
Biopolitik um »being mortal and finite together in our absolutely nonmimetic
difference« (Haraway/ Wolfe 2016: 228). Freilich ist bei derartigen Uberlegun-
gen Vorsicht geboten. Denn auch in der Vergangenheit wurde Biopolitik mit
seinem vermeintlichen Gegenteil, der Thanatopolitik als Politik des Todes, in
Verbindung gebracht. Schon Foucaults Analyse des Staatsrassismus behaup-
tete eine positive Beziehung zwischen Leben und Tod, in der sich das Ster-
ben-Machen der einen positiv auf das Leben der anderen, oder das Leben im
allgemeinen auswirkt:

»Der Tod des Anderen bedeutet nicht einfach mein Uberleben in der Weise, daf er mei-
ne personliche Sicherheit erhdht; der Tod des Anderen, der Tod der bésen Rasse, der
niederen (oder degenerierten oder anormalen) Rasse wird das Leben im allgemeinen
gesinder machen, gesiinder und reiner« (Foucault 2001: 302).

14.02.2026, 20:52:11. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- EXmE.


https://doi.org/10.14361/9783839445587-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Von der Modernisierung zur Okologisierung

In diesem Sinne operiert Biomacht schon im Sinne Foucaults immer auch als
eine Macht, die totet oder totbar macht, indem Leben reguliert, gesteigert und
verbessert wird.®

Auch Haraway fiihrt biopolitische und thanatopolitische Prozesse eng. An-
ders als Foucault generalisiert bzw. ontologisiert sie aber das Verhiltnis von
Leben-Machen und Sterben-Lassen, im Sinne eines »Fressen-und-Gefressen-
Werdens«, um den Begriff der Biopolitik aus seiner anthropozentrischen Ver-
kiirzung zu 16sen. Zentral ist die Einsicht, dass ein affirmativer Bezug auf Le-
ben immer auch dessen destruktive Kraft anerkennen muss. Haraways Ansatz
versucht mit der Theoretisierung des unausweichlichen Zusammenhanges
von Leben und T6ten bzw. Leben als Toéten und demnach von der Unmdog-
lichkeit einer affirmativen Biopolitik, die nicht zugleich Thanatopolitik ist, zu
verdeutlichen, dass gerade in dieser Perspektive eine umfassendere ethische
und politische Perspektive auf die Politik des Lebens méglich wird: »I think
we need pro-ongoingness in our mortality, not pro-Life« (Haraway/ Wolfe 2016:
230). Der Begriff der »ongoingness« operiert mit einer Offenheit und unter-
streicht die Notwendigkeit von Rdumen der Aushandlung und Konflikten dar-
tiber, wie und in welcher Form das Leben — auch in seiner Destruktivitit — zu
gestalten ist. Die Destruktivitit des Lebens anzuerkennen heifdt eine grofere
Sensibilitit fir intolerable Formen der Zerstérung und des Tétens zu entwi-
ckeln, nicht das Téten als ontologisches Schicksal zu banalisieren. Der Bezugs-
punkt einer affirmativen Okopolitik ist Leben in seinen Ambivalenzen, seiner
Offenheit und Gefihrdung: Leben ist vulnerabel, destruktiv und mithin selbst-
und fremdgefihrdend. In einer Politik des Lebens gilt es aber gerade auch die-

8 | Giorgio Agamben hat Biopolitik noch radikaler als Thanatopolitik verstanden und
sich dabei bekanntlich vor allem mit der Vernichtungspolitik des NS beschaftigt (vgl.
Agamben 2002). Haraways Perspektive differentiellen Totens schliefit thanatopoliti-
sche Prozesse, wie Agamben sie beschreibt, keineswegs aus. Es ist vielmehr gerade
das Ziel, eine ethische Perspektive einzunehmen, die es vermag, zwischen Praktiken
des Totens zu unterscheiden und diese dann angemessen zu kritisieren. Der Gegen-
standsbereich einer solchen Kritik wird dabei um nicht-menschliche Entitdten und Um-
welten erweitert. Gleichwohl geht damit keine Banalisierung des Tétens von Menschen
als ontologisches Schicksal einher oder die Gleichsetzung des Tétens von Tieren und
Menschen. So betont Haraway gegen radikale Tierschiitzer_innen, dass es durchaus
ethisch angemessene Formen des Fleischkonsums und teilweise auch des Tétens von
Tieren gibt (vgl. Haraway 2008: 293-301). Das Unausweichliche des Tétens in der Welt
macht demnach andere und weitere Herausforderungen fiir politisches und (6ko-)ethi-
sches Handeln sichtbar, kann aber - und das ist zentral - Unterschiede machen: Toten
selbst wird im Sinne weltlicher Abhdngigkeiten ontologisiert, um als Ansatzpunkt einer
antwortenden Kritik (vgl. Haraway 2008: 80f.) das konkrete Tétbar-Machen von Men-
schen, Menschengruppen und anderen Lebewesen zu kritisieren.

14.02.2026, 20:52:11. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- EXmE.

155


https://doi.org/10.14361/9783839445587-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Andreas Folkers und Katharina Hoppe

se Eigenschaften zu affirmieren, d.h. die ontologische Bindung des Lebens an
heterogenes und nicht immer unmittelbar prisentes Anderes anzuerkennen.
Gerade das ist eine entscheidende Voraussetzung fiir eine politisch-ethische
Kritik an der exzessiven Tétbarmachung des Lebens, an nicht-hinnehmbaren
Verwundbarkeiten und faktischen Verletzlichkeiten.

Die Aufgabe ist es vor diesem Hintergrund, ethisch zu werden, ohne auf
Erlésung zu hoffen oder ein Gelingen zu garantieren. Woran eine ethische
Haltung und ein affirmativer Bezug auf Leben nach Haraway festhalten muss,
ist die Verwobenheit unterschiedlicher Entititen in der Welt. Die Annahme,
man konne aus dem T6ten heraustreten, ist genauso eine — in der feministi-
schen Theorie schon lange problematisierte — Leugnung weltlicher und kor-
perlicher Abhingigkeiten wie die Annahme eines Reichs der Freiheit jenseits
desjenigen der Notwendigkeit. Jedes Werden ist auf Anderes angewiesen und
verginglich, weswegen Haraway sich die Welt als Werden sich verindernder
»Communities of Compost« (Haraway 2016b: 138f.) vorstellt. Kompost — ab-
geleitet von Lateinisch componere — zusammensetzen — umschreibt sowohl die
Sammelstelle fiir organisches Material wie auch den Prozess des Verrottens
und das in diesem Prozess entstehende neue Material. Im Bild des Kompos-
tierens verdichten sich die genannten Aspekte einer affirmativen Biopolitik als
gleichzeitige Affirmation des Thanatopolitischen. Der Prozess des Vergehens
ist selbst ein konstitutiv von Anderen abhingiger Prozess, der zur Ausgestal-
tung des Werdens, wenn es weltlich sein soll, dazu gehort: »we require each
other in unexpected collaborations and combinations, in hot compost piles«
(Haraway 2016Db: 4).

4. ScHLuss: BIOPOLITIK DER VULNERABILITAT
ODER DER ENTFALTUNG

Unsere vorangegangenen Uberlegungen zeigen, dass sich die (De-)Territoria-
lisierungsprozesse, die das Werden bei Deleuze und Guattari ausmachen, als
okologisches Werden beschreiben lassen. Die Idee eines Weltlicher-Werdens als
Fluchtpunkt einer affirmativen Bio- und Thanatopolitik bei Haraway ist an ein
solches Verstindnis der konstitutiv 6kologischen Existenz — trotz ihrer har-
schen Kritik am Gestus der beiden Philosophen — durchaus anschlussfihig.
Deutlich macht die gemeinsame Lektiire beider Positionen, dass die Konzepte
des Werdens, die teils aus der Biologie und Evolutionstheorie (als Symbiose-
theorie) iibernommen werden, nicht lediglich als Stichwortgeber oder Analo-
gien fiir die Soziologie dienen konnen, sondern darauf hinweisen, dass der
Gegenstandsbereich der soziologischen Analyse — will sie die vitalen Probleme
der Gegenwart auch nur annihernd erfassen — das Okologisch-Sein von Phi-
nomenen ebenso zu bedenken hat wie deren Okologie-Haben. Soll diesem An-

14.02.2026, 20:52:11. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- EXmE.


https://doi.org/10.14361/9783839445587-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Von der Modernisierung zur Okologisierung

spruch begegnet werden, ist es auch notwendig — so hatten wir mit Haraway
gezeigt —, Lebensprozesse in ihrer Kopplung mit Beziehungen des Sterbens
und des T6tens zu betrachten.

So ungewohnt diese Perspektive auf Werden auf den ersten Blick fiir sozio-
logische Augen sein mag, sie bietet doch eine Reihe von Anschlussméglich-
keiten fiir sowohl grundlagentheoretische wie zeitdiagnostische soziologische
Forschungen. So verweist die Betonung des Okologisch-Werdens auf eine Al-
ternative zur in der Soziologie fiir gewdhnlich angenommenen Trennung von
Natur und Kultur bzw. Natur und Gesellschaft. Wie Bruno Latour (2008) ge-
zeigt hat, ist diese Trennung ein Spezifikum der modernen Verfassung des
Westens, wurde aber fiir die euro- und modernezentrische Soziologie zumeist
zum universellen Mafstab, der alle Annahmen iiber die Verwobenheit von
Natur und Gesellschaft als Ausdruck mythischen Denkens abqualifizierte.
Mit der Zunahme von 6kologischen Problemen ist nicht nur die gesellschaft-
liche Angewiesenheit auf ihre »natiirliche« Umwelt bewusst, sondern auch
die Trennung von Natur und Gesellschaft por6s geworden. Latour (2013: 99)
hat deshalb jiingst gefordert, das Verb »modernisieren« durch das Verb »&ko-
logisieren« zu ersetzen. Unsere Lesart von Deleuze/Guattari und Haraway
kann als Vorschlag verstanden werden, wie ein Konzept von Entwicklung als
Werden aussehen konnte, das mit dem modernistischen Geschichts- und Ent-
wicklungsdenken zugunsten eines Gkologischen Verstindnisses bricht. Im
Gegensatz zur Modernisierung liegt der Fokus bei der Okologisierung nicht
auf Prozessen der Abgrenzung von Natur und Gesellschaft und der Ausdiffe-
renzierung von gesellschaftlichen Subsystemen. Vielmehr wird die Verwoben-
heit und Angewiesenheit, mithin die Ko-Evolution von Naturkulturen betont.
Werden ist immer auch ein Relationierungs- und niemals nur ein Differenzie-
rungsgeschehen, es verrdumlicht und verweltlicht sich und ist nicht nur ein
Fortschreiten in der Zeit.

Zudem bieten Deleuzes/Guattaris und Haraways Konzepte des Werdens
Orientierung fiir zeitdiagnostisch orientierte Forschungen zu Formen der Bio-
politik. In gegenwirtigen Debatten um Biopolitik ist hiufig die Rede von einer
»Politik des Lebens selbst«. Mit dem Terminus des »Lebens selbst« (Franklin
2000) wurde zundchst auf eine historische Verschiebung in Regimen der Bio-
macht hingewiesen. So argumentierte etwa Nikolas Rose (2007), dass biotech-
nologische Entwicklungen eine neue Operationsweise der Biomacht ermdog-
licht hitten, da Leben nunmehr fragmentiert und molekular, zerlegbar und
verschaltbar konzipiert werde. An die Seite von Individuum und Bevolkerung
als Interventionsfelder biopolitischer Praktiken (Foucault 1977: 166) stellt sich
eine dritte Grofle, die nicht als abgeschlossene Entitit vorgestellt werden kann,
sondern fiir ein fluides und prozesshaftes »Leben« steht. Leben wird vor dem
Hintergrund von Entwicklungen in der Biotechnologie, der Reproduktions-
technologie und der Genetik mehr und mehr verstanden als Text (Kay 2005)

14.02.2026, 20:52:11. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- EXmE.

157


https://doi.org/10.14361/9783839445587-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Andreas Folkers und Katharina Hoppe

oder als molekular (Rabinow/Rose 2000) — Biopolitik interveniert demzufolge
zunehmend auf der Ebene des »Lebens selbst«. Allein eine solche Auffassung
von »Leben« verkennt den Stellenwert der Umwelt, indem sie vergisst, dass
»Leben« ohne einen Lebensraum, ohne Zusammenhinge, die selbiges ermég-
lichen, nicht mehr ist als »ein deprivativer Modus des Seins, dem seine Welt
abhandengekommen ist« (Folkers 2017: 370). Eine Biopolitik im Anschluss an
die hier vorgestellten Perspektiven muss demnach als eine Politik des Lebens
jenseits seiner selbst verstanden werden.

Eine Spielart affirmativer Biopolitik im Anschluss an die Prozessphiloso-
phien von Deleuze und Spinoza, die sich der Terminologie des »Lebens selbst«
bedient und zugleich versucht, die techno- und ékologischen Verschrinkun-
gen menschlicher und nicht-menschlicher Entititen zu konzeptionalisieren,
hat Rosi Braidotti vorgelegt. Auch in Braidottis Arbeiten steht eine Termino-
logie des Werdens im Zentrum (Braidotti 2002). Und auch in ihrem Ansatz
eines »zoézentrierten Egalitarismus« (Braidotti 2014: 66) sind es die konsti-
tutiven, teilweise technisch vermittelten Wechselbeziehungen, die eine post-
humane Subjektivitit ausmachen und Voraussetzung einer affirmativen Bio-
politik sind. Den Begriff des »Lebens selbst« bzw. der Zo€ in Abgrenzung zum
Bios nutzt Braidotti, um die unverfligbaren, nicht regierbaren und generativen
Lebenskrifte zu umschreiben und ins Zentrum ihres Ansatzes zu stellen (vgl.
Braidotti 2010: 208). Nach Braidotti besteht im positiven Bezug auf die vitalen,
posthumanen Verwobenheiten die »fiir die Menschheit einzigartige Gelegen-
heit, sich affirmativ neu zu erfinden — durch Kreativitit und stirkende ethische
Beziehungen, nicht negativ durch Vulnerabilitit und Angst« (Braidotti 2014:
198). Braidotti (2000) grenzt ihre affirmative Ethik und Politik demnach von
sozialtheoretischen Ansitzen ab, die von einer auf geteilter Verwundbarkeit
basierenden Ethik ausgehen, wie etwa diejenigen Judith Butlers (2005), Simon
Critchleys (2008), aber auch Jacques Derridas (2010). Ethik wie Politik sollen
in Braidottis Augen »nicht auf der negativen oder reaktiven Grundlage gemein-
samer Vulnerabilitit, sondern auf gemeinsamen Projekten und Aktivititen«
(Braidotti 2014: 193) beruhen. Hierbei riickt auch ein verindertes Verstindnis
der Bedeutung des Todes und des Sterbens in den Fokus. So ist es Braidottis
Anliegen, den Tod »als eine weitere Phase in einem generativen Prozess zu
begreifen« (Braidotti 2014: 125). Sie argumentiert jedoch, dass die Betonung
von Endlichkeit als kennzeichnend fiir Subjektivitit »eine affektive politische
Okonomie von Verlust und Melancholie« (ebd.: 124) installiert, die politisch
wie ethisch lihmend sei. Thr Programm versteht sie demgegeniiber als »eine
Politik des Lebens selbst [...], die den Tod umfasst und iibersteigt« (ebd.).

In diesem Ubersteigerungsmoment liegt nun jedoch ein bedeutsamer
Unterschied sowohl zu der von uns profilierten Lesart von Deleuze und Gu-
attari als auch Haraways Ansatz. So unternehmen zwar alle drei Positionen
durchaus den Versuch, die Umweltvergessenheit eines molekularisierten

14.02.2026, 20:52:11. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- EXmE.


https://doi.org/10.14361/9783839445587-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Von der Modernisierung zur Okologisierung

Lebensbegriffs zu umgehen und betonen die Interdependenzen, auf die al-
les »Leben« angewiesen ist und die in einer soziologischen Anniherung an
vitale Probleme der Gegenwart mitzudenken sind. Allerdings wird Affirma-
tion je anders verstanden. Wihrend Braidotti ein Denken der Endlichkeit
von Lebensprozessen als politisch lihmend zuriickweist, lisst sich vor dem
Hintergrund unserer Diskussion von Deleuze und Guattari sowie Haraway
konstatieren, dass Leben als positiver Bezugspunkt dessen Ambivalenzen ein-
begreifen muss. Verwundbarkeit ist nicht so sehr als Problem zu verstehen,
auf das reagiert werden muss, indem eine »transformation of negative into
positive passions« (Braidotti 2006: 247) vollzogen wird; vielmehr ist Vulnera-
bilitdt jene Situation, der >wir< immer schon ausgesetzt sind und die Agieren
im Sinne gemeinsamen Handelns ermoglichen kann (vgl. Butler 2007: 45f.).
In diesem Sinne verdammt das Faktum der Vulnerabilitit nicht zur Passivitit,
wie es Braidottis Uberlegungen nahezulegen scheinen, vielmehr umschreibt
auch die konstitutive Gefihrdung Beziehungen radikaler Interdependenz, die
— im Anschluss an Haraway, Deleuze und Guattari — durchaus affirmativ ge-
staltet werden miissen.

Diese Gestaltung aber ist nicht zu reduzieren auf ein Uberschreiten von
Endlichkeit oder eine Idee der Entfaltung generativer Krifte. Vielmehr riickt
hier der fiir Deleuze und Guattari wichtige Begriff der Einfaltung ins Zentrum.
Die gegenwirtig so sichtbaren zerstorerischen Krifte menschlicher Selbstent-
faltung sind eher zu verstehen als Selbst-Einfaltung in jene »Communities of
Compostk, die zu gestalten eine Politik des Lebens jenseits seiner selbst an-
gehalten ist. Einer affirmativen Bio- und Thanatopolitik als Okopolitik geht es
gerade darum, die Enteignung von Umweltbedingungen fiir je unterschiedli-
che Organismen in den Blick zu nehmen und solche Prozesse immer dann zu
kritisieren, wenn es Leben — und zwar Leben in seiner Eingebundenheit und
Potentialitit — einschrinkt oder tétbar macht. Dieser Politik des Lebens jenseits
seiner selbst geht es dann nicht so sehr um eine ziigellose Entfaltung, sondern
um die aktive Schaffung neuer Refugien fiir die Ausbildung von neuen »Arts
of Living on a Damaged Planet« (Tsing et al. 2017). Ein solcher Aufbau neuer
Habitate trigt nicht nur zu einer Rehabilitation oder Vermehrung dsthetischer
Einfaltungspotentiale bei, sondern sollte gerade auch Riume zum Innehalten
schaffen. Es ist diese Dimension affirmativer Okopolitik, die Haraway durch
ihr Festhalten an Endlichkeit und Verwundbarkeit als zentralen Bezugspunkt
zu betonen vermag: »I think an affirmative biopolitics is about finitude, and ab-
out living and dying better, living and dying well« (Haraway/Wolfe 2016: 227).
Nicht nur ist hier die permanente Mdoglichkeit eines Scheiterns mitgedacht,
auch ist in dieser Weise Platz fiir eine Praxis des Betrauerns und Eingedenkens
—in den »Ruinen des Kapitalismus« (Tsing 2015; vgl. auch van Dooren 2016).
Eine solche Haltung erkennt das Katastrophische der gegenwirtigen Situation
an, die sich nicht zuletzt durch ein massenhaftes Artensterben, die irreversible

14.02.2026, 20:52:11. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- EXmE.

159


https://doi.org/10.14361/9783839445587-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

160 Andreas Folkers und Katharina Hoppe

Verschmutzung der Ozeane und global ungleich verteilte Gefihrdungslagen
durch den Klimawandel auszeichnet. In dieser Weise lisst sich eine Vereins-
eitigung in Braidottis Ansatz und vielen anderen Auseinandersetzungen auch
mit Deleuze und Guattari umgehen, die »positivity and not mourning« (Brai-
dotti 20006: 237) ins Zentrum eines posthumanistisch-kritischen Projekts stel-
len. Die Anerkennung von Verwundbarkeit und Sterblichkeit miindet nimlich
keinesfalls in Lihmung und Passivitit, sondern kann unter den 6kologischen
Bedingungen des Lebens als differentiellem T6ten Potentiale einer ethischen
Gestaltung von Umwelten aufzeigen — einer Gestaltung, die Verluste nicht
leugnet, sondern betrauert, durcharbeitet und von da aus weitergeht.

LITERATUR

Agamben, Giorgio (2002): Homo Sacer. Die souverdne Macht und das nackte Le-
ben, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Bataille, Georges (198s5): Die Aufhebung der Okonomie, Miinchen: Matthes &
Seitz.

Beck, Ulrich (2008): Weltrisikogesellschaft. Auf der Suche nach der verlorenen Si-
cherheit, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Bergson, Henri (2013): Philosophie der Dauer: Textauswahl von Gilles Deleuze,
Hamburg: Meiner.

Braidotti, Rosi (2002): Metamorphoses. Towards a Materialist Theory of Becom-
ing, Cambridge/Malden: Polity Press.

— (2000): »Affirmation versus Vulnerability. On Contemporary Ethical De-
bates«, in: Symposium. Canadian Journal of Continental Philosophy 10 (1),
S. 235-254.

— (2010): »The Politics of sLife Itself« and New Ways of Dying, in: Diana Coole
/Samantha Frost (Hg.), New Materialisms. Ontology, Agency, and Politics,
Durham/London: Duke University Press: S. 201-220.

— (2014): Posthumanismus. Leben jenseits des Menschen, Frankfurt a.M./New
York: Campus.

Bredekamp, Horst (2005): Darwins Korallen: Die frithen Evolutionsdiagramme
und die Tradition der Naturgeschichte, Berlin: Wagenbach.

Brockling, Ulrich/Dries, Christian/Leanza, Matthias/Schlechtriemen, Tobias
(Hg.) (2015): Das Andere der Ordnung. Theorien des Exzeptionellen, Weiler-
swist: Velbriick.

Butler, Judith (2005): Gefiihrdetes Leben. Politische Essays, Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp.

— (200Y): Kritik der ethischen Gewalt. Adorno-Vorlesungen 2002, Frankfurt a.M.:
Suhrkamp.

14.02.2026, 20:52:11. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- EXmE.


https://doi.org/10.14361/9783839445587-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Von der Modernisierung zur Okologisierung

Canguilhem, Georges (2008): Knowledge of Life, New York: Fordham University
Press.

Critchley, Simon (2008): Unendlich fordernd. Ethik der Verpflichtung, Politik des
Widerstands, Zuirich/Berlin: Diaphanes.

Crutzen, Paul J. (2002): »Geology of Mankind, in: Nature 415, S. 23.

Dawkins, Richard (1970): The Selfish Gene, Oxford: Oxford University Press.

Deleuze, Gilles/Guattari, Felix (1997 [1980]): Tausend Plateaus. Kapitalismus
und Schizophrenie 2, Berlin: Merve.

— (2000): Was ist Philosophie? Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Delitz, Heike (2015): Bergson-Effekte. Aversionen und Attraktionen im franzdsi-
schen soziologischen Denken, Weilerswist: Velbriick.

Derrida, Jacques (2000): Politik der Freundschaft, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

— (2010): Das Tier, das ich also bin, Wien: Passagen.

Durkheim, Emile (1984 [1895]): Die Regeln der soziologischen Methode, Frank-
furt a.M.: Suhrkamp.

Folkers, Andreas (2017): »Politik des Lebens jenseits seiner selbst. Fiir eine 6ko-
logische Lebenssoziologie mit Deleuze und Guattari, in: Soziale Welt 68
(4), S. 365-384.

— (2018): »Stoffwechselstérung. Materialismus, Metabolismus, Miill«, in: Lis
Hansen/Kerstin Roose/Dennis Sezel (Hg.), Die Grenzen der Dinge. Astheti-
sche Entwiirfe und theoretische Reflexionen materieller Randstindigkeit, Wies-
baden: VS-Verlag. S. 239-264.

Folkers, Andreas/Lim, Il-Tschung (2014): »Irrtum und Irritation. Fiir eine klei-
ne Soziologie der Krise nach Foucault und Luhmanns, in: Behemoth — A
Journal on Civilisation 7 (1), S. 48-69.

Folkers, Andreas/Marquardt, Nadine (2017): »Die Kosmopolitik des Ereigniss-
es. Gaia, das Anthropozin und die Welt ohne uns«, in: Corinna Bath/Hanna
Meifdner/Stephan Trinkaus/Susanne Vélker (Hg.), Verantwortung und Un/
Verfiigharkeit. Impulse und Zuginge eines (neo)materialistischen Feminismus,
Miinster: Westfilisches Dampfboot, S. 98-114.

Foucault, Michel (1974 [1960]): Die Ordnung der Dinge, Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp.

— (1977): Der Wille zum Wissen. Sexualitdt und Wahrheit 1, Frankfurt a.M.:
Suhrkamp.

— (2001): In Verteidigung der Gesellschaft. Vorlesungen am Collége de France
(1975-76), Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Franklin, Sarah (2000): »Life Itself: Global Nature and the Genetic Imag-
inary«, in: Sarah Franklin/Celia Lury/Jackie Stacey (Hg.): Global Nature,
Global Culture, London: Sage, S. 188-227.

Gilbert, Scott F./Sapp, Jan/Tauber, Alfred I. (2012): »A Symbiotic View of Life:
We Have Never Been Individuals«, in: The Quarterly Review of Biology 87

(4), S. 325-341.

14.02.2026, 20:52:11. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- EXmE.

161


https://doi.org/10.14361/9783839445587-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

162

Andreas Folkers und Katharina Hoppe

Grosz, Elizabeth (2008): Chaos, Territory, Art: Deleuze and the Framing of the
Earth, New York: Columbia University Press.

Haraway, Donna (1988): »Situiertes Wissen. Die Wissenschaftsfrage im Femi-
nismus und das Privileg einer partialen Perspektive, in: Dies., Die Neuer-
findung der Natur. Primaten, Cyborgs und Frauen, Frankfurt a.M./New York:
Campus 1995, S. 73-97.

— (2003): The Companion Species Manifesto. Dogs, People and Significant Other-
ness, Chicago: Prickly Paradigm Press.

— (2008): When Species Meet, Minneapolis/London: University of Minnesota
Press.

— (2016a): Das Manifest fiir Gefiihrten. Wenn Spezies sich begegnen. Hunde, Men-
schen und signifikante Andersheit, Berlin: Merve.

— (2016Db): Staying with the Trouble. Making Kin in the Chthulucene, Durham/
London: Duke University Press.

Haraway, Donna/Wolfe, Cary (2016): »Companions in Conversation, in: Dies.,
Manifestly Haraway, Minneapolis: University of Minnesota Press, S. 199-
2906.

Hoppe, Katharina (2017a): »Politik der Antwort. Zum Verhiltnis von Politik
und Ethik in Neuen Materialismen, in: Behemoth. A Journal on Civilisation
10 (1), S. 10-28.

— (2017b): »Beings from the Mud«. Donna Haraways Arbeiten zu einer relatio-
nalen Ontologie«, in: Soziopolis. https://soziopolis.de/beobachten/kultur/
artikel/beings-from-the-mud/ vom 24.04.2018.

Kay, Lily E. (2005): Das Buch des Lebens. Wer schrieb den genetischen Code?,
Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Koselleck, Reinhart (1979): Vergangene Zukunft: Zur Semantik geschichtlicher
Zeiten, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Latour, Bruno (2008): Wir sind nie modern gewesen. Versuch einer symmetrischen
Anthropologie, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

— (2013): An Inquiry Into Modes of Existence, Cambridge: Harvard University
Press.

— (2017): Kampf um Gaia. Acht Vortrige iiber das neue Klimaregime, Berlin:
Suhrkamp.

Lévinas, Emmanuel (1987): Totalitit und Unendlichkeit. Versuch iiber die Exte-
rioritdt, Freiburg/Miinchen: Karl Alber.

Luhmann, Niklas (1981): »Symbiotische Mechanismenc, in: Ders., Soziologi-
sche Aufklirung 3, Wiesbaden: Springer, S. 228-244.

— (1995): »Die Behandlung von Irritationen: Abweichung oder Neuheit, in:
ders., Gesellschaftsstruktur und Semantik. Studien zur Wissenssoziologie der
modernen Gesellschaft, Bd. 4., Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 55-100.

— (1998): Die Gesellschaft der Gesellschaft. 2 Bde., Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

14.02.2026, 20:52:11. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- EXmE.


https://doi.org/10.14361/9783839445587-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Von der Modernisierung zur Okologisierung

— (2008): Okologische Kommunikation. Kann die moderne Gesellschaft sich auf
okologische Gefihrdungen einstellen?, Wiesbaden: VS.

Margulis, Lynn (1999): Symbiotic Planet: A New Look at Evolution, New York:
Basic Books.

Marx, Karl (1968a): Das Kapital, Marx-Engels Werke. Band 23, Berlin: Dietz.

— (1968Db): »Okonomisch-Philosophische Manuskripte aus dem Jahre 1848«
in: Marx-Engels Werke. Erginzungsband, Berlin: Dietz, S. 465-588.

Opitz, Sven (2015): »Verbreitete (Un-)Ordnung: Ansteckung als soziologischer
Grundbegriff«, in: Ulrich Bréckling /Christian Dries/Matthias Leanza/To-
bias Schlechtriemen (Hg.), Das Andere der Ordnung. Theorien des Exzeptio-
nellen, Weilerwist: Velbriick, S. 127-148.

— (2016): »Neue Kollektivititen. Das Kosmopolitische bei Bruno Latour und
Ulrich Beck, in: Soziale Welt 67 (3): 249-266.

Park, Robert E. (1939): »Symbiosis and Socialization: A Frame of Reference for
the Study of Society«, in: American Journal of Sociology 45 (1), S. 1-25.

Rabinow, Paul/Rose, Nicolas (20006): »Biopower Today«, in: Biosocieties 1(2),
S.195-217.

Raffles, Hughes (2013): Insektopdidie, Berlin: Matthes & Seitz.

Rose, Nikolas (2007): The Politics of Life Itself: Biomedicine, Power, and Subjectiv-
ity in the Twenty-first Century, Princeton: Princeton University Press.

Sarasin, Philipp (2009): Darwin und Foucault: Genealogie und Geschichte im
Zeitalter der Biologie, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Simondon, Gilbert (1992): »The Genesis of the Individualk, in: Jonathan Crary
/Sanford Kwinter (Hg.), Incorporations, New York: Zone Books, S. 296-319.

Sloterdijk, Peter (2004): Schiume. Sphdren III: Plurale Sphdrologie, Frankfurt
a.M.: Suhrkamp.

Spitzer, Leo (1942): »Milieu and Ambiance: An Essay in Historical Semanticsx,
in: Philosophy and Phenomenological Research 3 (2), S.169-218.

Stengers, Isabelle (2005): »The Cosmopolitical Proposal, in: Bruno Latour/
Peter Weibel (Hg.), Making Things Public: Atmospheres of Democracy, Cam-
bridge/London: MIT Press, S. 994-1003.

Stewart, Kathleen (200%): Ordinary Affects, Durham/London: Duke University
Press.

Tarde, Gabriel (2009): Die Gesetze der Nachahmung, Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp.

Tsing, Anna Lowenhaupt (2015): The Mushroom at the End of the World: On the
Possibility of Life in Capitalist Ruins, Princeton: Princeton University Press.

Tsing, Anna Lowenhaupt/Swanson, Heather/Gan, Elaine/Bubandt, Nils (Hg.)
(2017): Arts of Living on a Damaged Planet. Ghosts and Monsters of the Anthro-
pocene, Minneapolis: University of Minnesota Press.

van Dooren, Thom (2016): Flight Ways. Life and Loss at the Edge of Extinction,
New York: Columbia University Press.

14.02.2026, 20:52:11. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- EXmE.


https://doi.org/10.14361/9783839445587-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Andreas Folkers und Katharina Hoppe

Voss, Julia (2008): Charles Darwin zur Einfiihrung, Hamburg: Junius.

Wagner, Gerhard (1999): Herausforderung Vielfalt: Pladoyer fiir eine kosmopoliti-
sche Soziologie, Konstanz: UVK.

Young, Oran R/Steffen, Will (2009): »The Earth System: Sustaining Planetary
Life-support Systems«, in: Carl Folke/Gary P. Kofinas/Stuart F. Chapin
(Hg.): Principles of Ecosystem Stewardship. Resilience Based Natural Resource
Management in a Changing World, New York: Springer, S. 295-315.

Zalasiewicz, Jan; Williams, Mark; Smith, Alan; Barry, Tiffany L.; Coe, Angela
L.; Bown, Paul R. (2008): »Are We Now Living in the Anthropocene’, in:
GSA Today18 (2), S. 4-8.

14.02.2026, 20:52:11. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- EXmE.


https://doi.org/10.14361/9783839445587-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

