
124 Tim Othold: Digitale Kollektivität?

Entwicklung der Massenbewegung beteiligt. Statt eine Vielzahl unterschiedlicher Per-

sonen und Aussagen lediglich zusammenzuschließen und als eine vermengte, einheit-

liche Masse zu (re-)präsentieren, gewähren sie Einblick in die Vielstimmigkeit, Diffe-

renzen und auchWidersprüchlichkeiten derMassenteilnehmer:innen, die einer solchen

Vermengung vorausgehen. Siewerden von derHoffnung begleitet, dieseDifferenzen im

Rahmen einer politischen Willensäußerung zu erhalten. Ein Verlust der Individualität,

wie ihn Le Bon, Ortega y Gasset, Anders und insbesondere auch, wie im nächsten Ka-

pitel vertieft wird, Elias Canetti als entscheidenden Moment der Massenwerdung ver-

anschlagen,muss zum Teil ausgesetzt oder aufgeschoben werden. Die Occupy-Proteste

können in diesem Sinne als Versuch gelesen werden, den Eindruck einer Masse als zu-

sammenhängendem, einheitlichen Körper zu verhindern, zu Gunsten der Pluralität der

Versammlungselbst –die charakteristischeUnübersichtlichkeit vonMassenwirdalspo-

sitives Attribut appropriiert. Damit wird auch das enge Verhältnis der visuellen und po-

litischen Dimensionen der Repräsentation der Masse infrage gestellt, deren Kopplung

im Kontext der Theorien über Luftbildaufnahmen, Massenmedien und auch etwa von

Butler vorausgesetzt wird.

ImÜberblick über diese drei verschiedenenKonstellationen vonMassenundMedien

wird eine Verschiebung von Fragen der Repräsentation vonMassen erkennbar. Sie rückt

Spannungsmomente und Charakteristiken in den Vordergrund, die über diese spezi-

fischen Kontexte hinaus viele der Auseinandersetzungen mit Massen durchziehen, die

im Folgenden relevant sind. Zum einen lenkt sie die Aufmerksamkeit auf die Formen

von Körperlichkeit, Präsenz und Probleme der Bewegung und Unübersichtlichkeit, die

Massen und ihre Erscheinungen begleiten. Die durchgehende Bedeutung dieser Aspek-

te stellt einen Strang der Kontinuität dar, der alte und neueMassen verbindet. Sie kenn-

zeichnet Massen außerdem als Denkfigur, die im Gegensatz zu Netzwerken stärker im

ZeichenvonZeitlichkeit undAffektivität steht.Zumanderen lässt dieGegenüberstellung

der unterschiedlich medial konstituierten Massen einenWandel im Spannungsverhält-

nis zwischen den Teilen und dem Ganzen einer Masse sowie ihrem Innen und Außen

erkennen. Speziell die Differenz zwischen einer Vermengung von Individuen im Zuge

der Emergenz von Massen und der möglichen Bewahrung ihrer Individualität ist für

das Verhältnis von digitalen und vordigitalen Massen entscheidend. Die unterschied-

lichmedientechnisch informiertenWeisen,Menschen alsMassen zu sehen, die bei Auf-

nahmen von oben, Film und Kino sowie Occupy exemplarisch zum Ausdruck kommen,

stehen dabei in engerWechselwirkung mit den übergreifenden Fiktionen und theoreti-

schenKonzeptionen vonMassen. In den folgendenKapiteln gilt es, die hier aufgezeigten

Spannungen und (Dis-)Kontinuitäten auch in diesen theoretischen Kontexten freizule-

gen und nachzuzeichnen.

3.3 Massen

Zwischen Beobachtungen und Erfahrungen tatsächlicher Massenversammlungen und

ihrer Fiktionalisierung, zwischen massiven ökonomischen Transformationen, soziopo-

litischen Ängsten und dem Einfluss von Medientechnologien wie Tageszeitungen und

später Luftbildaufnahmen, Film und weiteren, wurden Massen Ende des 19. Jahrhun-

https://doi.org/10.14361/9783839473795-010 - am 13.02.2026, 09:08:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473795-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Massen 125

derts zu einemPhänomen,das vor allem imZeicheneiner gesellschaftlichenKrise stand.

Als Inbegriff einer entstehenden europäischen Urbanität (vgl. Ortega y Gasset 1932), als

Vertreter der »ungeheurenMehrzahl« der imKapitalismusunterdrücktenKlassen (Marx

und Engels 1971 [1848], 472), als Ausdruck fortschreitender Demokratisierung (vgl. Jons-

son 2006) wurden sie je nach Ansatz als Ursache oder Lösung, allemal aber als Verkörpe-

rung komplexer gesellschaftlicher Umbrüche begriffen. Zeitgenössische Beschreibun-

gen vonMassen oder gar Befunde eines anstehenden Zeitalters derMassen leisteten vor

diesemHintergrundmehr als schlichte Feststellungen. Sie behaupteten,wie Glaubitz et

al. (2011, 78) zusammenfassen, »eine Herausforderung oder einen Zuwachs an Komple-

xität, der oder dem es sich zu stellen gilt«.

Die Faszination, die Massen und die damit verbundenen gesellschaftlichen Heraus-

forderungen auf viele Denker:innen Ende des 19. und Anfang des 20. Jahrhunderts un-

bestreitbar ausübten, war dabei oftmals von einer gewissen Ambivalenz durchzogen. In

zahlreichenSchriftenwurdenMassenalsGefahr für dieGesellschaft verhandelt und ent-

schieden negativ beurteilt, dennoch lassen sich ebenfalls Hinweise auf eine Energie und

die charakteristische Bewegtheit vonMassen finden, zusammenmit Überlegungen,wie

diese positiv genutzt werden können. Ansätze, die Massen als tendenziell barbarisch,

unzivilisiert und zerstörerisch begriffen, leiteten von dieser Einschätzung nicht selten

grundlegende Annahmen über menschliches Sozialverhalten und Gruppenbildung ab

oder problematisierten Fragen sozialer Verantwortlichkeit und Kriminalität. Für man-

che Theorien wurden Massen so zu einer Größe, deren Untersuchung sowohl den Ur-

sprung menschlicher Sozialität als auch deren Ende betraf, wie Urs Stäheli (2015, 200)

etwa mit Bezug auf Gabriel Tarde anmerkt: »Die Masse – und das mag ihr Faszinosum

ausmachen – verkörpert gleichzeitig die Entstehung von Sozialität wie auch das Schre-

ckensbild der Auflösung des Sozialen.« Folgt man dieser Beobachtung, so stellt sich ins-

besondere aus heutiger Sicht die Frage, welche sozialen Formen und Prozesse es sind,

derenAnfang oder Ende inMassen gesehenwurde.Wie undwarumsollten speziellMas-

sendenUmschlagpunkt sozialer TransformationenmarkierenundwelcheKonzepte von

Sozialität wurden dabei vorausgesetzt oder konstruiert?

Die Antworten, die frühe Massentheorien auf diese Fragen geben, prägen den Um-

gang mit Massen auch ein Jahrhundert später noch und grundieren in vielen Punkten

auch die Wahrnehmung von digitalen Massen und Online-Crowds. Um zu erkennen,

welche Annahmen über Kollektivität die Rede über (digitale) Massen begleiten, welche

Spannungen darin bereits angelegt sind und welche TransformationenMassen im Kon-

text digitaler Medien durchlaufen, ist es daher notwendig, zunächst die Konzepte und

Ideen in den Blick zu nehmen, die frühe Massentheorien zur Erklärung ihrer Massen

heranzogen. Zu diesem Zweck wird dieses Kapitel sich mit drei weithin und bis heute

einflussreichen Massentheorien befassen, die ihr Untersuchungsobjekt jeweils als be-

sonders aussagekräftigen Fall von Sozialität und Kollektivität beanspruchen. Nament-

lich wird das Augenmerk auf der bereits mehrfach erwähntenMassentheorie bzw. -psy-

chologie von Gustave Le Bon liegen, auf der seines Zeitgenossen Gabriel Tarde sowie auf

dem etwas später veröffentlichten Ansatz von Elias Canetti. Es geht dabei nicht um ei-

ne Relektüre oder umfassende Darstellung ihrer jeweiligenTheorien; stattdessen sollen

jene entscheidenden Elemente und Gedanken freigelegt werden, die im Kontext digita-

lerMassen weiterverfolgt werden können, insbesondere die Verhältnisse vonMassen zu

https://doi.org/10.14361/9783839473795-010 - am 13.02.2026, 09:08:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473795-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


126 Tim Othold: Digitale Kollektivität?

ihrer medialen Infrastruktur, zu externen Führungsinstanzen und die Frage ihrer Ein-

heit.19 Während es zweifelsohne Massentheorien außerhalb von Le Bon, Tarde, Canetti

und ihrer Rezeptionsgeschichten gab und gibt, zieht sich der Einfluss dieserTheoretiker

durch einen signifikantenTeil desDiskurses vonMassenundbleibt auch in heutigenAn-

sätzen spürbar.20 Eine Diskussion ihrer Ausführungen überMassen erlaubt daher nicht

nur,moderneMassenkonzepte und ihre historischenKontexte – sowie ihre gefährlichen

Folgen –zu skizzieren, sondern auch,dieHintergründe zu erkunden, vor denenMassen

mittlerweile als Denkfigur digitaler Kollektivität operieren.

Massen als Material

In Bezug auf Massen ist Gustave Le Bon nicht ohne Grund eine prägnante, oft zitierte

und zudem problematische Stimme. Bereits zu seinen Lebzeiten (1841–1931) war Le Bon

recht früh als produktiver und umfassend interessierter Intellektueller angesehen. Sein

bekanntestesWerk,DiePsychologie derMassen,wurde bereits in den Jahren nach der Erst-

veröffentlichung vielfach neu aufgelegt, in zehn Sprachen übersetzt und liefert bis heute

die Grundlage, auf der Le Bon, gemeinsammit Tarde, als einer der Väter derMassenpsy-

chologie gilt.21 Bezeichnenderweise war der Großteil der Ideen und Beobachtungen, die

Le Bon über Massen formuliert, an sich weder einzigartig noch revolutionär, sondern

entsprach in vielen Punkten einem damaligen elitären und anti-demokratischen Zeit-

geist. Sein Werk war wegweisend weniger durch innovative Einsichten, denn vielmehr

als prägnante Synthese verstreuter Ideen über Massen und die Gesellschaft, sozialdar-

winistischemGedankengut und Reaktionen auf die politischen Entwicklungen und Un-

ruhen der damaligen Zeit. Knapp zwei Jahrzehnte nach dem Ende des Deutsch-Franzö-

sischen Kriegs von 1870/1871 und den Ereignissen der Pariser Kommune (1871), im Kon-

text der Dreyfus-Affäre sowie nicht zuletzt der generellen Stimmung des Fin de siècle,

traf Le Bons Auseinandersetzung mit dem Phänomen und der Psychologie der Massen

wichtige Fragen und adressierte Befürchtungen undÄngste der damaligenGesellschaft,

insbesondere der Elite. Auch der eindrückliche Stil, in dem Le Bon seine Überlegungen

und Argumente darlegt, kann als ein Faktor angesehen werden, der zur Reichweite sei-

ner Arbeit beigetragen hat. Bereits der Beginn seiner Abhandlung entbehrt nicht einer

gewissen Dramatik:

19 Ein weiterer Aspekt von Massen, der die Ausführungen über ihre Einheit, Körperlichkeit, Impulsi-

vität, potenzielle Energie und dergleichen Beobachtungen verbindet, ist ihre Bewegtheit bzw. die

Deutung von Massen als Bewegungsphänomen. In diesem Kontext kann Herbert Blumer (1939)

erwähnt werden, der eine der ersten systematischen Theorien kollektiven Verhaltens aufstellte.

Gerade den Beginn vonMassen sieht er stark von einer geteilten Ruhelosigkeit und demDrang zu

Handlung und Bewegung gekennzeichnet. Wie Stäheli (2012, 104) bemerkt, zeichnet sich damit

in Bezug auf Massen bereits recht früh »ein Begriff des Kollektiven ab, welcher dieses konsequent

als operatives Bewegungsgeschehen jenseits von Repräsentationsprozessen denkt.«

20 Für einenÜberblick über den akademischenMassendiskurs, in Bezug auf LeBon, TardeundCanetti

sowie darüber hinaus, vgl. van Ginneken (2006); Middendorf (2009) und Borch (2013), die ihren

Schwerpunkt jeweils auf Massen als psychologische, kulturelle und politische Größe legen.

21 Ausführliche Darstellungen von Le Bon und seines historischen Einflusses finden sich bei Nye

(1975) und Moscovici (1986).

https://doi.org/10.14361/9783839473795-010 - am 13.02.2026, 09:08:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473795-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Massen 127

Das gegenwärtige Zeitalter bildet einen jener kritischen Zeitpunkte, in denen das

menschliche Denken im Begriff ist, sich zu wandeln. […] Was aus diesem notwendig

etwas chaotischen Zeitraum einmal hervorgehen wird, ist im Augenblick nicht leicht

zu sagen. Auf welchem Grundgedanken wird sich die künftige Gesellschaft aufbauen?

Wir wissen es noch nicht. Schon jetzt aber kann man voraussehen, dass sie bei ihrer

Organisation mit einer neuen Macht, der jüngsten Herrscherin der Gegenwart, zu

rechnen haben wird: mit der Macht der Massen. […] Während alle unsre alten An-

schauungen schwanken und verschwinden und die alten Gesellschaftsstützen eine

nach der andern einstürzen, ist die Macht der Massen die einzige Kraft, die durch

nichts bedroht wird und deren Ansehen immer mehr wächst. Das Zeitalter, in das wir

eintreten, wird in Wahrheit das Zeitalter der Massen sein. (Le Bon 2009 [1895], 21–22)

Diese Vorrede rückt Le Bons folgende Thesen nicht nur in ein Licht epochalen Ausma-

ßes, sie deklariertMassenaußerdemzuweitmehr als einemtheoretischenProblemoder

einer historischen Begleiterscheinung. Massen sind für Le Bon der Ausdruck einer fak-

tischen Krise, die den Umbruch von Weltanschauungen und den Niedergang tradier-

ter Institutionen umfasst. Hinauslaufen würde dies auf »den gänzlichen Umsturz der

gegenwärtigen Gesellschaft« und die Etablierung eines »primitiven Kommunismus« (Le

Bon 2009 [1895], 23), den Le Bon abwertend als Urzustand menschlicher Gemeinschaft

identifiziert. Die Notwendigkeit, dieser Krise zu begegnen, bildet somit den Ausgangs-

punkt seinerMassentheorie. Sie ist auch der Grund,warum Le Bon, über eine Beschrei-

bung von Massen hinaus, zu einer psychologischen Erklärung ihres Verhaltens ansetzt.

Sein Ziel ist es darzulegen, nicht nur was Massen tun, sondern wie sie entstehen, funk-

tionieren und, letztlich,wie sie zu kontrollieren sind.Gerade dieser Fokus auf dieMani-

pulierbarkeit von Massen und die Möglichkeit externer Anführer, Massen zu lenken, ist

es, mit dem Le Bons Ansatz nicht nur die damalige Sozialtheorie prägt und der ihn für

manche Analysen digitaler Massen anschlussfähig erscheinen lässt, sondern der ihn zu

einer einflussreichen Stimme in der Entwicklung faschistischer Politik werden ließ.

Wie also versteht Le Bon das Phänomen derMassen? Angesichts seiner einleitenden

Charakterisierung ihrer gefährlichwachsendenMacht überrascht es nicht, dass seinUr-

teil überMasseneindeutignegativ ausfällt.Diesgilt insbesondere für ihrengeistigenZu-

stand. Primäres Kennzeichen vonMassen ist Le Bon (2009 [1895], 16) zufolge ihr »außer-

ordentliche[r] geistige[r] Tiefstand«. Massen bedeuten für ihn den Rückschritt zu einer

ursprünglichen, triebhaften FormvonSozialität und imEinklangmit zahlreichenweite-

renAutor:innen seinerZeit (vgl.Carey 1992,24–25), identifiziert erMassen als »eineHer-

de, die sich ohneHirten nicht zu helfen weiß.« (Le Bon 2009 [1895], 111) Der Grund dafür

ist, was Le Bon das »Gesetz der seelischen Einheit derMassen« (ebd., 29) nennt: In einer

Masse schwinde die bewusste Persönlichkeit und Rationalität der versammelten Indivi-

duen, während ihre Gefühle und Instinkte sich zusammenschließen, »genau so wie die

Zellen des Organismus durch ihre Vereinigung ein neues Wesen mit ganz anderen Ei-

genschaften als denen der einzelnen Zellen bilden.« (ebd., 32) In dieser Vereinigung tre-

te in diesem Sinne eine »Gemeinschaftsseele« hervor. Je nach Masse könne diese zwar

unterschiedlich ausfallen, sie entspräche jedoch generell dem unbewussten Wesen der

Versammelten und sei ohne die Zügelung zivilisierter Vernunft zutiefst impulsiv, reiz-

bar und beeinflussbar. Das einzelne Subjekt mit seinen Meinungen, Gedanken und Ur-

https://doi.org/10.14361/9783839473795-010 - am 13.02.2026, 09:08:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473795-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


128 Tim Othold: Digitale Kollektivität?

teilsvermögen ginge in der tiefergehenden psychologischen Einheit der Masse vollends

unter: »Der einzelne ist nicht mehr er selbst, er ist ein Automat geworden, dessen Be-

trieb sein Wille nicht mehr in der Gewalt hat. […] Allein durch die Tatsache, Glied einer

Masse zu sein, steigt der Mensch also mehrere Stufen von der Leiter der Kultur hinab.«

(ebd., 37–38)

Massen und die Menschen, die ihre Einheit bilden, sind für Le Bon demnach unbe-

streitbarweniger rational, vernünftig undwenigermenschlich als ein einzelnes,moder-

nes und gebildetes Subjekt. Vernunft und Zivilisation stehen bei ihm im Gegensatz zu

einer affektiven Dynamik und körperlichen Reizbarkeit der Massen. Diese Triebhaftig-

keit und Affektivität von Massen seien es weiterhin, die sie manipulierbar mache und

äußeren Einflüssen unterstelle. Unfähig, »Meinungen zu haben außer jenen, die ihnen

eingeflößt wurden« (ebd., 27), unterstellen sichMassen unwillkürlich einem Führer und

ließen sich von dessen Äußerungen verführen und anstiften. Es ist dieseManipulierbar-

keit, in der für Le Bon der einzige verbleibende, potenzielleWert vonMassen liegt: Zwar

würden sie in ihrer Irrationalität meist zu zerstörerischen Handlungen neigen, unter

der richtigen Anleitung und Beeinflussung jedoch könnten ihre Kräfte »nutzbringend in

Tätigkeit umgesetzt werden.« (ebd., 111) Neben demGegensatz von Zivilisation undKör-

perlichkeit, konstruiert Le Bon hier eine Spannung zwischen den Vielen bzw. der Masse

imGanzenunddemEinzelnen.Zumindest potenziellwerdenMassen indiesemVerhält-

nis zumehr als einer sozialen Gefahr. Vom richtigenHirten geführt, ist die Herde für Le

Bon ein sozialer Rohstoff.22

TrotzundzumTeil geradewegen ihrer vorurteilsbehaftetenPerspektive,war LeBons

Massenpsychologie für vieleTheorien und Forschungen imVerlauf des 20. Jahrhunderts

prägend.Neben den direkten Auswirkungen auf das Feld derMassen- und Sozialtheorie

(vgl.Nye 1975;Moscovici 1986), ist derEinfluss vonLeBonauch spürbar in frühenpsycho-

logischen Forschungsansätzen (vgl. Leach 1992) und in damit verwandten Thesen über

die Wirkungsmacht von Massenmedien – Stichwort: Hypodermic-Needle-Modell –, so

etwa in Hadley Cantrils (2017 [1940]) (unsachgemäßer) Beschreibung der angeblichen

Panik, die Orson Wellesʼ berühmtes Radio-Hörspiel War of the Worlds ausgelöst haben

soll. Auch nach ausführlicher und berechtigter Kritik an Le Bons Thesen und einer ten-

denziellen Rehabilitation der Massen ab den 1950er und 1960er Jahren (vgl. Plotz 2006),

blieben seine Überlegungen häufig als Kontrastfolie bedeutsam und somit im Denken

über Massen und Gruppenbewegungen einflussreich. Auch jüngere Ansätze beziehen

sich weiterhin auf Le Bon (vgl. Gmür 2004; Heuermann 1994; Prokop 1995). Mit einem

historischdistanziertenundentschärfendenBlickwirdLeBonsSchilderungvonMassen

dabei häufigweniger kritisch gelesen und als Verhandlung vonKollektiven begriffen, die

weniger durch einenVerlust von Individualität undRationalität barbarischwerden, son-

dernmehr in einem positiven Sinne von gemeinsamen Leitbildern,Mythen und Idealen

geeint und bewegt sind (vgl. Borch 2014). Manche Schilderungen aktueller Massenphä-

nomene knüpfen gar wieder positiv an Le Bon an und beanspruchen ihn als Quelle für

relevante Einsichten in das Verhalten von Massen und ihre Manipulation durch externe

22 An anderer Stelle schreibt Le Bon: »Da die Reize, die auf eine Masse wirken, sehr wechseln und

die Massen ihnen immer gehorchen, so sind sie natürlich äußerst wandelbar. […] Die Masse wird

leicht zum Henker, ebenso leicht aber auch zumMärtyrer.« (Le Bon 2009 [1895], 41).

https://doi.org/10.14361/9783839473795-010 - am 13.02.2026, 09:08:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473795-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Massen 129

Anführer:innen.23 Interessanterweise bleibt das Verhältnis vonMassen zu ihren Anfüh-

rer:innen auch bei vielen Ansätzen des Crowdsourcing zentral, wobei, wie noch vertieft

werdenwird,die angeblicheTriebhaftigkeit undAbhängigkeit von äußerenReizen in ein

positives Merkmal verkehrt und als Anpassungsfähigkeit und Dynamik ausgelegt wer-

den.

Angesichts derartiger Rückbezüge auf Le Bon, die sein Massenkonzept in mehr

oder minder abgewandelter Form auf gegenwärtige Situationen übertragen oder in

Bezug auf digitale Massenbewegungen wieder aufrufen – hierzu zählen nicht zuletzt

auch Schnapp und Tiews oder Hardt und Negri –, ist zu betonen, dass dabei mehr

als nur der historische Kontext der Theorie oder eine überholte Geringschätzung von

Massen übersprungenwird.AuchwichtigeGrundlagen von LeBons Schlussfolgerungen

werden vernachlässigt. Dies beginnt bei dem, was Le Bon als Basis der entscheidenden

seelischen Einheit von Massen veranschlagt. Denn die »Massenseele«, wie Le Bon die

psychologischeVereinigung vonMassen auchnennt, sei zwar durch ihreUmgebungund

äußere Reize geprägt und damit veränderlich.Hauptsächlich jedoch seien das Verhalten

und der Charakter einer Masse »durch die ererbte geistige Konstitution« (Le Bon 2009

[1895], 147) ihrer Teilnehmer:innen begründet, das heißt durch ihre Rasse. Für Le Bon

ist die Rasse die Hauptdeterminante der Massenseele, die deutliche Unterschiede etwa

zwischen französischen und italienischenMassen hervorriefe und afrikanische Massen

stets minderwertiger sein ließe als indo-europäische. Je einheitlicher die Zusammen-

setzung der Masse, umso stärker sei ihre Macht: »Die Rassenseele beherrscht also völlig

die Massenseele. Sie ist der mächtige Grundstoff, der die Schwankungen der Massen-

seele bestimmt. Die niederen Eigenschaften der Masse sind umso weniger betont, je stärker die

Rassenseele ist.« (ebd., 148; Herv. i.O.) Le Bon schließt in diesem Punkt an seine Ideen

über die angeblichen moralischen und psychologischen Eigenheiten unterschiedlicher

menschlicher Gruppen an, die er bereits in früherenWerken ausführlicher untersuchte,

speziell in einem Werk (Le Bon 1922 [1894]), das nur ein Jahr vor der Publikation seiner

Massenpsychologie erschien. Für ihn sind die Einsichten in das Verhalten und auch die

gesellschaftliche Rolle von Massen nicht von diesen Grundannahmen zu trennen. Sieht

er der europäischen Zivilisation mit dem kommenden Zeitalter der Massen eine Krise

bevorstehen, so ist diese nicht ausschließlich in den politischen Transformationen, dem

Niedergang etablierter Machtgefüge oder der Etablierung von Demokratie begrün-

det. Die Tatsache, dass in der Vereinigung von urbanen Massen eine Vermengung von

Personen unterschiedlicher Hintergründe und Herkünfte einzutreten droht, kann als

weiterer Punkt gesehenwerden,der für Le Bondie soziale Gefahr derMassen ausmacht.

In der zeitgenössischen Rezeption von Le Bonwaren diese Elemente seinerMassen-

psychologie ein nicht zu unterschätzender Faktor.24 Neben dem erwähnten Einfluss auf

23 Zaretsky (2016) und Ryan (2016) bemühen beide Le Bon, um den politischen Aufstieg von Donald

Trump zu erklären. Stage (2013) bezieht Le Bons Theorien auf affektive Dynamiken imKontext von

Blogs. Han (2013, 18–19) stimmt derweil Le Bons Diagnose eines kulturellen Verfalls Ende des 19.

Jahrhunderts ebenso unkritisch wie polemisch zu und sieht mit digitalen Medien eine vergleich-

bare Souveränitätskrise nahen.

24 In diesem Kontext ist auch speziell Wilfred Trotter (1916) von Bedeutung, der Le Bons Massenpsy-

chologie, und später ebenfalls die Arbeiten von Freud, im englischen Sprachraum popularisierte.

https://doi.org/10.14361/9783839473795-010 - am 13.02.2026, 09:08:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473795-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


130 Tim Othold: Digitale Kollektivität?

Sozial- und Massentheorie, machte die Kombination des Konzepts einer irrationalen,

triebhaften und auf Führung angewiesenen Masse und dessen anthropologische und

rassistischeHerleitung LeBon zu einerQuelle in derHerausbildung faschistischer Ideo-

logien: Teils implizit, teils explizit findet sich der Einfluss von Le Bons Ideen bei Hit-

ler ebenso wie bei Mussolini (Gonen 2013, 71–98; van Ginneken 2006, 180–187). Speziell

die Idee der Wankelmütigkeit von Massen war auch in der militärischen Praxis der fol-

genden Jahrzehnte einflussreich. Verallgemeinert zu Annahmen über die fehlende Wil-

lensstärke von größeren Gruppen, insbesondere Gruppen, die nicht der jeweils eigenen

Nationalität angehörten, informierte das negative Bild von Massen verbreitete Annah-

menüber dasmöglicheVerhalten unddieMoral sowohl von Soldaten als auchZivilist:in-

nen. Der Glaube, die Moral von Letzteren zerstören und den militärischen Feind durch

die Verursachung von Panik in der Zivilbevölkerung besiegen zu können, war eine ent-

scheidende Grundlage für die Durchführung von strategischem bzw. Flächenbombar-

dement.25 Auch wenn gegenwärtige Bezüge auf Le Bon meist entweder ihren Fokus auf

Ideen der zusammenhängenden Körperlichkeit von Massen und ihrer Form kollektiver

Subjektivität legenoder in tendenziell unpolitischerWeise seinBild triebhafter,dummer

Massen der Produktivität neuer Kollektive gegenüberstellen, sollten die Grundlagen von

LeBonsTheoriebildung keinesfalls vergessenwerden.Sie spielen nicht nur auf entschei-

dendeWeise in die frühe Rezeption seinerMassenpsychologie hinein, sie begründen ei-

ne fundamentale Opposition zwischenMassen und jenen externen Instanzen, die sie zu

manipulieren suchen.

Mit Blick auf spätere Perspektiven auf Massen und ihren Umgang mit den von Le

Bon aufgerufenen Spannungsverhältnissen lohnt in diesem historischen und politi-

schen Kontext ein abschließender Hinweis auf eine Dimension vonMedialität, die auch

Le Bons Massen durchzieht. Denn während die Massen seiner Schilderung zufolge klar

von ihrer körperlichen Ko-Präsenz, Impulsivität und einer ansteckenden Irrationalität

und Affektivität bestimmt werden und in diesem Sinne als Phänomen der Unmittel-

barkeit anmuten können, wird ihre schlussendliche Aktivität und Bewegung dennoch

an die Instanz eines Anführers gebunden – die »Herde« unterstellt sich einem Hirten.

Wie Christian Borch (2014) festhält, ist hier ein Wechselspiel einer Eigendynamik von

Massen und ihrer externen Lenkung gegeben, in dem Anführer:innen eine vermittelnde

Funktion zukommt. Für Borch ist die Masse daher auch bei Le Bon eine immer schon

vermittelte Einheit. Sehen Theorien digitaler Massen die Leistungsfähigkeit neuer Kol-

lektive begründet in den Vermittlungsprozessen ihrer technischen Infrastruktur – oder

knüpfen neue Hoffnungen ihrer Kontrolle an diese – so ist der Kern dieses Gedankens

demnach alles andere als neu.

25 Paradigmatisch wurden die Ziele und Hoffnungen bezüglich der Durchführung von Flächenbom-

bardements vonGiulioDouhet (2010 [1921]) formuliert. Eine Linie von LeBon zudenAnsichten und

Entscheidungen speziell des US-Militärs zieht Bendersky (2007). Vgl. hierzu ebenfalls Freedman

und Michaels (2019, 1–16), die diese Linie weiterverfolgen in die Begründungen zum Einsatz der

Atombombe gegen Japan, sowie die Memoiren von Arthur Travers Harris (1998), der im Zweiten

Weltkrieg als Oberbefehlshaber des RAF Bomber Command Flächenbombardements anordnete

und die Zerstörung ziviler Moral dabei explizit als primäres Ziel verteidigte. Mit Blick auf den Ers-

ten Weltkrieg perspektivierte auch Le Bon selbst seine Massenpsychologie auf den Bereich der

Kriegsführung (Le Bon 2018 [1916]).

https://doi.org/10.14361/9783839473795-010 - am 13.02.2026, 09:08:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473795-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Massen 131

Nachahmung und Tagespresse

Fragen der Vermittlung von Massen stehen auch bei Gabriel Tarde im Zentrum, der als

weitereGründungsfigur derMassenpsychologie gelten kann.Wenngleich seineMassen-

theorie von 1901 und auch seine damit zusammenhängende Sozialtheorie lange Zeit we-

niger Aufmerksamkeit erfahren haben als Le Bon, zieht sich Tardes Einfluss durch zahl-

reiche Auseinandersetzungen mit Massen und Sozialität und kommt gerade seit den

1990er Jahrenwieder stärker zumTragen, federführenddurchdieArbeitenvonGillesDe-

leuze und Bruno Latour.26 Für Tarde sind es speziell die Zeitungen und die Tagespresse,

die die Öffentlichkeit zu Beginn des 20. Jahrhunderts dominieren und die einen beson-

deren Zusammenhalt zwischen Individuen stiften. Trotz ihrer räumlichenDistanzwür-

den die Leser:innen der Zeitungen und Gazetten seiner Ansicht nach zu einer neuen Art

von Masse werden: dem Publikum. Anders als körperliche Massen und Versammlungs-

mengen sei das Publikumein »rein geistiges Kollektiv, [dessen,T. O.] Zusammenhalt ein

rein psychischer ist« (Tarde 2015, 9). ImKontext der gouvernementalenHerausforderun-

gen seiner Zeit sei dieses geistigeKollektiv ungleich bedeutsamer und einflussreicher als

andere Massen, weshalb Tarde im Gegensatz zu Le Bon ausdrücklich ein »Zeitalter des

Publikums« nahen sieht, was seiner Ansicht nach »etwas ganz anderes ist« (ebd., 17) als

das Zeitalter der Massen.

Um Tardes Verständnis von Massen, Publika und den Differenzen zwischen beiden

nachzuvollziehen, ist es sinnvoll, das Augenmerk zunächst auf seine Schilderung von

Massen zu legen. Auf den ersten Blick unterscheidet diese sich nur wenig von der Po-

sition Le Bons. Auch für Tarde sind Massen im Normalfall impulsiv, irrational und zer-

störerisch:

Doch so verschieden sie ihrer Entstehung nach und in all ihren übrigen Merkmalen

auch sein mögen – in bestimmten Punkten ähneln sich alle Massen: in ihrer un-

geheuren Intoleranz, ihrem grotesken Stolz, ihrer krankhaften Empfindlichkeit, in

dem beängstigenden Gefühl ihrer Unverantwortlichkeit, geboren aus der Illusion

ihrer Allmacht, und dem totalen Verlust jedes Gefühls für ein Maß, geboren aus der

Maßlosigkeit ihrer gegenseitig aufgeschaukelten Emotionen. (ebd., 37)

26 Tardes Theorien waren unter anderem eine wichtige Grundlage für Freuds spätereMassenpsycho-

logie. Auch Le Bon selbst ist von Tarde geprägt, trotz des späteren Veröffentlichungszeitpunkts von

dessen Massentheorie. Die exakten und teils ungeklärten Details der Relationen und wechselsei-

tigen Beeinflussungen der frühen Massentheoretiker – hier wäre auch Scipio Sighele (1897) in Be-

tracht zu ziehen, ebenso wie die noch früheren Arbeiten von Taine (1877–93) und Mackay (1841) –

sind für die vorliegende Arbeit von nur geringer Bedeutung. Hervorgehoben werden können je-

doch der 1. und 2. internationale Kongress für Kriminalanthropologie, die 1885 in Rom und 1889

in Paris abgehalten wurden und entscheidende Zeitpunkte in der Herausbildung von Massenpsy-

chologie waren. Im Rahmen einer Debatte darüber, ob biologische oder soziologische Faktoren

entscheidend für kriminelles Verhalten seien, diskutierten Tarde und Sighele auf demKongress in

Paris über die Frage, wie rechtliche Verantwortlichkeit im Falle krimineller Massen zu bestimmen

sei. Siehe zu diesem Thema van Ginneken (1985). Mit derWiederentdeckung von Tardes übergrei-

fender Sozialtheorie befasst sich Toews (1999, 2003).

https://doi.org/10.14361/9783839473795-010 - am 13.02.2026, 09:08:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473795-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


132 Tim Othold: Digitale Kollektivität?

Die problematische emotionale und affektive Dynamik von Massen führt Tarde eben-

falls auf einen Verlust von Individualität zurück. In der homogenen Einheit einer Mas-

se würden individuelle Unterschiede negiert, während sich »ethnisch[e] Ähnlichkeiten«

aufaddieren würden, bis »sich in einer rotierendenMasse die Kanten der Individualität

zugunsten eines nationalen Typus abschleifen.« (ebd., 20) Wie Le Bon zuvor, so bleibt

Tarde hier dem fehlerhaften anthropologischen Gedankengut seiner Zeit treu, und wie

Le Bon betont er den vereinheitlichendenMoment einer Masse, die Angleichung indivi-

dueller Bewegungen an einen größeren Strom. Diese Form von Sozialität sei ursprüng-

licher und weniger zivilisiert als das gesellschaftliche Verhalten rationaler Einzelper-

sonen. Darüber hinaus sei sie bemerkenswert flüchtig: »Die Masse ist als natürlichere

Gruppierung den Naturkräften stärker unterworfen […] Ein Sonnenstrahl genügt, um

eine Masse zu versammeln, ein Regenschauer zerstreut sie.« (ebd., 18) Die Impulsivität

und affektive Ansteckung, dieMassen kennzeichnen, können also auch ihr Ende herbei-

führen.

Das besondere Interesse, mit dem Tarde gerade der Instabilität von Massen und ih-

rer mitreißenden Form von Einheitlichkeit begegnet, verrät seinen ursprünglichen Zu-

gang zu seinem Untersuchungsobjekt. Bevor er sich dem Publikum und dessen Unter-

schieden zu Massen zuwendete, waren Letztere für ihn vor allem als kriminologischer

Problemfall vonBedeutung:DieÜberlagerung individuellerNeigungenundHandlungs-

weisen durch das kollektive und destruktive Verhalten einer Masse stellte für Tarde ein

strafrechtliches Problem dar, bei dem Zuschreibungen von Verantwortlichkeit unmög-

lich wurden (vgl. Tarde 1892b, 1893). Vermutlich infolge dieses Zugangs zum Phänomen

der Massen legt Tarde auch den Fokus seiner Massentheorie eindeutiger als Le Bon auf

akuteMassen und tatsächliche Versammlungen, die er in verschiedene Typen unterglie-

dert, statt auf Massen als demographische Schicht oder abstrakte gesamtgesellschaftli-

che Instanz. Die akuten Massen jedoch sieht auch Tarde als besonders prägnantes Fall-

beispiel menschlicher Sozialität. Es ist dieser Punkt an dem Tardes Massenkonzept von

dem Le Bons divergiert.

Statt Massen ausschließlich als triebhaftere Form von Gruppenbildung oder als Ver-

körperung einer gesellschaftlichen Degeneration zu perspektivieren, sind Massen für

Tarde ein Paradebeispiel derjenigen Prozesse, die er als grundlegend für soziale Interak-

tionen jeglicher Art begreift. Von interpersonalen Beziehungen bis hin zur Gesellschaft

im Ganzen wird Sozialität für Tarde von Nachahmungsprozessen bestimmt, im Wech-

selspiel mit kleinen Momenten der Innovation und Neuerung. Nachahmung fungiert

dabei als sehr breiter Begriff und umfasst verschiedene Formen der bewussten und un-

bewussten Imitation,Wiederholung, Übernahme und selbst den Bezug auf Verhaltens-

weisen oder Vorbilder durch deren Ablehnung und Kritik (vgl. Tarde 2009 [1890]). Tarde

zufolge, kurz zusammengefasst, treten neue Verhaltensweise zufällig und kontingent

auf, werden dann nachgeahmt, und diese Nachahmungen und ihre Verkettungen bil-

den die Grundlage sozialer Prozesse undGesetzmäßigkeiten. In der hohen Erregbarkeit

undDichte vonMassen können sich Verhaltensweisen und Impulse schneller verbreiten

und würden leichter imitiert. Während Massen also zu Irrationalität und zu destrukti-

vemVerhalten tendierten, demonstrieren sie für Tarde zugleich besonders deutlich und

drastisch die universellen Prozesse, die die mimetische Verkettung aller menschlichen

Sozialbeziehungen ausmachen (vgl. hierzu auch Stäheli 2009; Simons 2014, 248–250).

https://doi.org/10.14361/9783839473795-010 - am 13.02.2026, 09:08:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473795-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Massen 133

Auf Basis dieser Annahme klassifiziert Tarde Publika folglich nicht als Form vonKol-

lektivität und Sozialität, die Massen ersetzen würde. Sie knüpfen vielmehr an Massen

an und beerben sie als neue Form von Massenhaftigkeit. Das wachsende Aufkommen

von Publika geht für Tarde mit einer Verringerung von Massen einher: Weniger Perso-

nen erscheinen zu Versammlungen, Reden etc., da sie am Folgetag den entsprechenden

Bericht in der Zeitung lesen können (Tarde 2015, 30). Doch wie alle sozialen Relationen

seien auch Publika von Prozessen der Nachahmung bestimmt. Im Unterschied zu Ver-

sammlungen auf Marktplätzen oder imTheater würden diese Prozesse im Fall von Pu-

blika allerdings mediatisiert stattfinden: Die Assoziation und Einheit eines Publikums

basiert Tarde zufolge nicht auf physischer Zusammenballung und Nähe, sondern wird

(massen-)medial erzeugt, indem Tageszeitungen und Presse sowie Telegraphie und an-

dere Publikationsformen ihre Rezipienten zu »Ströme[n] vonMeinungen« (ebd., 10) zu-

sammenschließen.Die prinzipiellenMerkmale vonMassen blieben dabei erhalten; auch

Publika seien »unduldsam, stolz, eingebildet, anmaßend,und unter demNamen öffent-

licheMeinung verstehensie,daß ihnenallesnachgibt, selbstdieWahrheit,wennsie ihnen

widerspricht.« (Tarde 2015, 37) Die starke wechselseitige Beeinflussung, dieMassen und

ihre Teilnehmer:innen kennzeichne, setze in Publika ebenfalls nicht aus. Dadurch, dass

den jeweiligen Leser:innen ihre »Suggestibilität allein durch Ideen,die Ansteckung ohne

Berührung« (Tarde 2015, 13) weniger bewusst sei, seien jene teils sogar noch wirkungs-

voller.27 Gleiches gilt für den Einfluss der Publizisten, hierzu gleich mehr.

Die Tatsache, dass das Publikum räumlich verteilt sei und einemedial erzeugte Ein-

heit bilde, habe jedoch einen entscheidenden Effekt hinsichtlich seiner Erregung und

der Intensität seines Verhaltens: Trotz der gleichen Veranlagung wie Massen, seien Pu-

blika Tarde zufolge weniger leidenschaftlich und weniger hitzig. Die vermittelt-geistige

statt direkt-körperliche Assoziation des Publikums resultiere darin, dass die Rationa-

lität eines Individuums zumindest zum Teil bewahrt werde, weshalb Publika »weniger

überspannt, weniger despotisch und weniger dogmatisch sind als Massen« (ebd., 35).

Im Vergleich seien Publika tendenziell aufgeklärter, idealistischer und eher reaktiv statt

aktiv. Dies werde zusätzlich bestärkt von der Tatsache, dass Einzelne mehreren Publika

zugleich angehörenkönnen –was stets der Fall sei (ebd., 18) –unddaher seltener vonnur

einem Einfluss gänzlich vereinnahmt würden. Mit dem Aufkommen von Publika sei in

diesemSinne, so bringt es Tarde (ebd., 38) selbst auf den Punkt, »dieWelt […] imBegriff,

sich zu intellektualisieren.« Aus Sicht der gesellschaftlich und politischMachthabenden

wären Publika nach dieser Logik somit allemal harmloser als die impulsiven, intoleran-

tenMassen.

Zur Herausbildung eines solchen Publikums reicht allerdings, folgt man Tarde, das

bloße Lesen einer Zeitung an sich nicht aus. Ausschlaggebend ist, erstens, dass eine aus-

reichend große Anzahl von Rezipient:innen vorhanden ist, die ihre gemeinsame Auf-

merksamkeit einer bestimmten Zeitung widmen. Zweitens müssen sich diese Rezipi-

ent:innen dem Vorhandensein der anderen und ihrer gleichzeitigen Beschäftigung be-

wusst sein. DasWissen um die gleichzeitige, gemeinsame Leser:innenschaft ist für Tar-

de zentral für das Entstehen eines Publikums und für den Einfluss, den die Leser:innen

27 Gerade Leserinnen und »femininen Publika« steht Tarde (2015, 31) zeittypisch besonders vorein-

genommen gegenüber.

https://doi.org/10.14361/9783839473795-010 - am 13.02.2026, 09:08:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473795-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


134 Tim Othold: Digitale Kollektivität?

ungesehen aufeinander ausüben, denn durch die prinzipielle Sozialität von Menschen

und einen sozialen Alltag, in dem man stets den Einflüssen und Eindrücken anderer

ausgesetzt sei, sei bereits das Wissen um das Vorhandensein anderer, wenngleich un-

bekannter Leser:innen wirkmächtig, auch ohne deren tatsächliche Präsenz. Die Erfah-

rung, Teil eines Publikums zu sein, hängt in diesemSinne von derÜberzeugung ab, dass

vieleMitmenschen ebenfalls und in etwa zum selben Zeitpunkt das eigene Interesse tei-

len und sich mit denselben Inhalten befassen. Möglich wurde dies für Tarde daher erst

durch Druckerzeugnisse und das Aufkommen einer zahlenmäßig großen, ausgebreite-

ten und öffentlichen Leser:innenschaft:

Denn als Publikum bezeichne ich nicht eine Gruppe von Gelehrten, die – obwohl über

verschiedene Provinzen und Staaten verstreut – durch die Beschäftigung mit ähnli-

chen Forschungen und die Lektüre der gleichen Schriften zwar verbunden, doch an

Zahl so gering war, daß sie alle untereinander in brieflichen Beziehungen stehen und

ihre wissenschaftliche Gemeinschaft hauptsächlich von diesen persönlichen Verhält-

nissen zehren konnte. Ein spezielles Publikumbildete sich erst von dem schwer zu prä-

zisierenden Moment an, als die Männer, die sich den gleichen Studien widmeten, zu

zahlreich wurden, um sich noch persönlich kennen zu können, und ein gewisses Ge-

fühl der Zusammengehörigkeit sich nur noch durch unpersönliche Mitteilungen von

hinreichender Häufigkeit und Regelmäßigkeit herstellen ließ. (ebd., 14–15)

Ähnlich der Feststellung von Carey (1992, 5), dass der primäre Unterschied von Massen

zu früheren Arten der Versammlung und Gruppierung ihre Alphabetisierung sei, sieht

hier auch Tarde die gesellschaftliche Lesekompetenz als Unterscheidungsmerkmal, die

Publika von früheren Formen der Kollektivität abgrenzt. Zusätzlich betont er die Quan-

tität der Leser:innen, in deren unpersönlichen und zu zahlreich gewordenenMenge die

charakteristische Unübersichtlichkeit von Massen wieder auftaucht. Wie Stäheli (2015,

196) im Nachwort der Neuausgabe von Tardes Massentheorie festhält, ist die »im Publi-

kum implizierte Kollektivität [damit, T. O.] wesentlich die Erfahrung von gleichzeitiger

Quantität«. Jedoch anders als bei Massen, für die diese Erfahrung ebenfalls wesentlich

ist, lasse sich die Quantität von Publika nahezu beliebig steigern. Ihre Größe sei nicht

mehr begrenzt etwa durch die Fähigkeiten und Möglichkeiten verschiedener Individu-

en,sich tatsächlichzeitgleichaneinemeinzigenOrt zuversammeln,sondern trage statt-

dessen »immer schon eineTendenz zur globalenAusbreitung in sich« (ebd., 196).Ähnlich

dem, was Günther Anders über das Fernsehen schreibt, ist diese Ausbreitung damit je-

doch abhängig von einer medial begründeten Möglichkeit der kollektiven Selbstreflexi-

on. Tardes Publika werden erst mit einer massenmedialen Infrastruktur möglich, nicht

nur weil diese eine Vielzahl von Individuen in etwa zeitgleich erreichen kann, sondern

auch,weil erst damit das kollektiveWissen umdiese gleichzeitigeQuantität einhergeht.

WieMassen entspringen auch Publika in dieserHinsicht einemProzess der Selbstwahr-

nehmung.

Betont man die gesellschaftliche Dimension von Publika, wie Tarde sie konzipiert,

und begreift jene vor diesem Hintergrund als Möglichkeit einer Selbstbeobachtung

nicht nur spezifischer Leser:innenschaften, sondern politischer, ökonomischer und

anderer Gruppen in einem breiteren Sinne, so kommen Publika in vielen Punkten dem

https://doi.org/10.14361/9783839473795-010 - am 13.02.2026, 09:08:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473795-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Massen 135

gleich, was alternativ mit dem Wort ›Öffentlichkeit‹ bezeichnet werden kann. Dies ist

kein Zufall, schreibt Tarde im französischen Originaltext doch über »le public«, was

sowohl mit ›Publikum‹ als auch mit ›Öffentlichkeit‹ übersetzt werden kann.28 Während

Tardes Theorie in dieser Hinsicht zweifelsohne produktiv gemacht werden kann und

auch wird,29 sind an dieser Stelle allerdings einige Aspekte von Publika zu bedenken,

die auf ein Verständnis von Öffentlichkeit etwa als »gesellschaftsinterne Umwelt der

gesellschaftlichen Teilsysteme« (Luhmann 1996, 184) weniger passenwollen. Sie wurzeln

in Tardes ursprünglichem Interesse an Massen als spezifischen und klar situierten

Gruppierungen. Erstens ist auffällig, dass Publika für Tarde vielzählig sind, einander

überlagern, dabei jedoch deutlich an ihr jeweiliges Medium gebunden bleiben: Es sind

stets die Leser:innen einer Zeitung, die Rezipient:innen einer bestimmten Zeitschrift,

Gazette etc., die er als Publikum in den Blick nimmt. Zweitens, und hier wichtiger, sind

die Publizist:innen zu nennen, die Tarde klar außerhalb des Publikums positioniert

und in deren Einflussnahme auf Publika sich Le Bons Figur des Anführers intensiviert.

Die Autor:innen, Journalist:innen und Redakteur:innen, deren Texte die gemeinsame

Aufmerksamkeit eines Publikums erhalten und dieses darüber faszinieren und zur

Nachahmung anregen, üben für Tarde (2015, 20–22, 46) eine ungleich größere Macht

auf es aus, als das Publikum umgekehrt je bewerkstelligen könne. Anders als bei An-

führer:innen von Massen, deren Impulse notwendig kurzlebig seien, sei der Einfluss

von Publizist:innen kontinuierlich, während zudem die wechselseitige Beeinflussung

der Teile des Publikums untereinander durch ihre räumliche Distanz geringer ausfal-

le. Ab einem gewissen »Erregungsgrad« beginnen Publika daher, so Tarde (ebd., 46),

als »Werkzeug« ihrer Publizist:innen zu (re-)agieren und deren Meinung öffentlich

durchzusetzen. Wie die Massen, aus denen Publika hervorgehen, bleiben demnach

auch Publika eine Ressource, die von externen Instanzen bewegt und eingesetzt werden

kann, ohne von sich aus produktiv und schöpferisch tätig zu werden. In diesem Urteil

widerspricht sich Tarde interessanterweise übermehrereWerke hinweg selbst,wie auch

Stäheli (2015, 192–193) anmerkt.Die Ansicht, dassMassen durch ihre intensive, affektive

Nachahmung unfähig seien, eigene Impulse zu setzen und Neues zu schaffen, zumin-

dest im Sinne einer positiven Genialität, steht Tardes früherer – selbst seither vielfach

wiederholter –Beobachtung entgegen, dass jederWiederholung undNachahmung eine

Differenz innewohnt (s. auch Deleuze 1992b).

Bringt man Tardes Theorien über Massen und Publika bzw. Öffentlichkeiten in ei-

nen Dialog mit Le Bons Massenpsychologie, so werden auch dort wichtige Wiederho-

lungen und Differenzen offenbar. Wie für Le Bon, so sind auch für Tarde Massen eine

28 In der deutschsprachigen Rezeption von Tarde sind beide Übersetzungen verbreitet. Beispielswei-

se wählt Stäheli ›Publikum‹, wohingegen Gamper (2007) und Middendorf (2009) ›Öffentlichkeit‹

favorisieren.

29 In diesem Kontext ist zu erwähnen, dass Tardes Ideen über Prozesse der Nachahmung und

sein breites Medienverständnis – zu dem neben den ins Zentrum gestellten Zeitungen und

Druckerzeugnissen auch Telegraphie und Eisenbahnen gezählt werden können (vgl. Tarde 2015,

17) – neben ihrer sozialtheoretischen Rezeption auch in kommunikationstheoretischen Perspekti-

ven Anklang gefunden haben. Speziell Tardes Charakterisierung der Nachahmung in Massen als

affektive »Ansteckung« wurde in jüngeren Ansätzen über digitale Kommunikation und virale Phä-

nomen aufgegriffen (s. Parikka 2007; Sampson 2012).

https://doi.org/10.14361/9783839473795-010 - am 13.02.2026, 09:08:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473795-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


136 Tim Othold: Digitale Kollektivität?

problematische, impulsive und generell negative Form von Versammlung, in deren kör-

perlichen und affektiven Einheit die Rationalität und Individualität von Einzelpersonen

verloren gehen. Anders als Le Bon erkennt Tarde diese Eigenheiten jedoch als Resultat

universeller Nachahmungsprozesse, die grundlegend für alle sozialen Relationen seien

und bei Massen besonders intensiv zum Ausdruck kämen.Wird im Falle des Publikums

die körperliche Assoziation durch eine rein geistige ersetzt, so blieben diese Prozesse

wirkmächtig,würden jedochvonMassenmedienvermittelt,wodurch sichdasVerhältnis

des Publikums zu seinen Teilen sowie der Teile untereinander verschiebe. Als verstreute

undmediatisierte Massen bleiben Publika bei Tarde letzten Endes eine problematische,

wenngleich tendenziell harmlosere Form von Kollektivität, die von externen Instanzen,

denPublizist:innen,manipuliertundgelenktwerdenkann.MitderAufmerksamkeit,die

Tarde einermedialen Transformation vonMassen gegenüber aufbringt, zeigen sich sei-

neÜberlegungen jedoch leichter anschlussfähig für jüngere Ansätze, die sich imKontext

digitaler Medien einer neuen Transformation von Massen gegenübersehen – vorausge-

setzt,man lässt die wie erwähnt auch bei Tarde gegebenen, allerdings für seineTheorie-

bildungweniger entscheidenden, rassistischen und sexistischenAnnahmen außer Acht.

Speziell mit Blick auf Theorien, die über digitale Massenphänomene hinaus an

massenhaften und kollektiven Formen von Organisation und Sozialität interessiert

sind, lohnt abschließend der Hinweis auf eine letzte Facette bzw. Grundlage von Tar-

des Massentheorie. Wie erwähnt ist für Tarde zur Herausbildung eines Publikums

das Bewusstsein individueller Leser:innen entscheidend, Teil einer größeren Anzahl

von Personen zu sein, die sich zeitgleich denselben Inhalten und demselben Medium

widmen. Erfahrungen und soziale Interaktionen mit anderen, denen man gerade im

städtischen Leben notwendig ausgesetzt sei, sorgen für Tarde dafür, dass bereits dieses

Wissen umdas Vorhandensein anderer das Verhalten einzelner Leser:innen beeinflusst.

In diesem Punkt wiederholt Tarde eine Beobachtung, die er bereits in früheren Tex-

ten aufgestellt hat. Schon im Kontext seines ursprünglichen Interesses an Massen als

kriminologisches Problem betont er, dass soziale Subjekte zwangsläufig den Kommuni-

kationen,Handlungen und Suggestionen anderer ausgesetzt seien und dieMasse daher

auf Dauer internalisieren würden. Tarde (1892a, 292) bezeichnet diese Internalisierung

als »foule cérébrale«, die zerebrale Masse. Unabhängig davon, ob Einzelne akut Teil

einer Versammlung seien, hätten sie demnach als soziale Subjekte die Masse, im Sinne

ihres wahrscheinlichen Verhaltens und ihrer Einwirkung auf die individuelle Person,

stets ›im Hirn‹ (vgl. auch Gamper 2007, 483–484). Strukturell greift Tarde hier auf das

voraus, was Freud später als »Über-Ich« fassen wird. Stellt man den Gedanken einer

derart internalisierten und somit genau genommenweder körperlichen noch geistigen,

massenmedial vermittelten Kollektivität ins Zentrum, verschiebt sich der Schwerpunkt

von Tardes Massen- und Publikumskonzept. Zusätzlich zu den Relationen zwischen

mehreren Individuen erweist sich das Subjekt als in sich immer schon sozial. Tarde

trifft sich hier mit den Argumentationen mancher jüngerer Ansätze, die das Individu-

um als in der Tat teilbar thematisieren oder das Selbst als kollektive Form zu denken

suchen (vgl. exemplarisch Hayles 1999; Ott 2015). Er zeigt ebenfalls die Möglichkeit auf,

das Konzept der Masse zu einem Strukturmodell zu abstrahieren, das nicht länger

auf eine bestimmte Größenordnung menschlicher Sozialbeziehungen bezogen ist.

Kann bei kleinen und größeren Gruppen auf gesamtgesellschaftlicher Ebene und auch

https://doi.org/10.14361/9783839473795-010 - am 13.02.2026, 09:08:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473795-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Massen 137

bei einzelnen Individuen von Massenhaftigkeit die Rede sein, so scheint die soziale

Form und Dynamik der Massen flexibel und auf unterschiedliche Akteure anwendbar

zu sein. Eine solche Abstraktion und Ausweitung von Massen wird auch bei digitalen

Massenphänomenen sichtbar werden.

Gedrängte Bewegung

In Le Bons und Tardes Massenpsychologien sind bereits viele der Fragen und Span-

nungen angelegt, die im Kontext digitaler Massen und in Auseinandersetzungen mit

Crowds, Onlineaktivismus und Protestbewegungen mehr als ein Jahrhundert später

von Bedeutung bleiben. Beide weisen auf das Potenzial von Massen bzw. Publika hin,

trotz ihrer vermeintlich impulsiven und irrationalen Veranlagung als Ressource oder

Machtquelle genutzt zu werden. Auch die wesentliche Rolle von Führungs- oder Kon-

trollinstanzen in der Aktivität und Bewegung von Massen heben Le Bon und Tarde

eindrücklich hervor. Beide betonen ebenfalls einen Aspekt, der speziell die Entstehung

von Massen und Publika betrifft, nämlich ihre körperliche bzw. seelische und geistige

Einheit. Der Zusammenschluss vieler Individuen zu einer solchen Einheit ist es, der für

Le Bon und Tarde amBeginn einerMasse steht. In ihmgehe die Individualität Einzelner

zu Gunsten eines Kollektivsubjekts verloren und von seinen Umständen hänge folglich

das Verhältnis zwischen den Teilen einer Masse und ihrem Ganzen maßgeblich ab.

Die Idee einer solchen Einheit spielt auch in zahlreichen jüngeren Perspektiven auf

digitale Massen eine zentrale Rolle, wo gerade ihre Verhinderung oder Verzögerung als

Grundlage der positiven Qualitäten neuer Massenformen erkannt wird. Im Anschluss

an Le Bon und Tarde soll daher ein kurzer Blick auf Elias Canetti geworfen werden,

dessen spätere, ebenfalls einflussreiche Massentheorie sich speziell um den Moment

des Hervortretens einer solchen Einheit dreht und die Dichte und Nähe diskutiert, die

dafür notwendig seien.

Verlagert Tarde seinen Blick von körperlich ko-präsenten Massen auf räumlich ver-

streute, medial verbundene Publika, so wendet Elias Canetti seinen Blick zurück in die

entgegengesetzte Richtung. Er ist, mehr noch als Le Bon, an Massenaufläufen und der

akuten Versammlung und Bewegung menschlicher Körper interessiert. Der historische

Zeitpunkt, von dem aus Canetti auf diese Massen blickt, steht allerdings im Schatten

deutlich anderer Entwicklungen und Umständen als jene, denen sich Le Bon und Tarde

gegenübersahen. Die prägenden Eindrücke von Massen, die sich in Canettis 1960 ver-

öffentlichter Massentheorie niederschlagen, sind nicht mehr die Ereignisse der Pariser

Kommune oder der Dreyfus-Affäre, sondern die politische Unbeständigkeit derWeima-

rer Republik, die folgendeMachtergreifung der Nationalsozialisten und der totale Krieg

(Canetti 2015, 79–80, 93–94; Hanuschek 2005). Auch die geopolitische Situation nach

demEnde des ZweitenWeltkriegsmacht sich in seiner AuseinandersetzungmitMassen

bemerkbar. Beispielsweise überträgt Canetti (1981 [1960], 553–559) seine massentheore-

tischenBeobachtungen explizit auf denKaltenKrieg:DieMachtblöcke vonOst undWest

charakterisiert er als »Doppelmassen«, zwei geschlossene, einander gegenüberstehende

Massen, die sich durch ihre aufeinander bezogene Abgrenzung stabilisieren und erhal-

ten. Diese These – deren Begriffe und Annahmen sogleich geklärt werden – zeigt nicht

nur, dass auch für Canetti die akuten, körperlichenMassen bestimmte Aspektemensch-

https://doi.org/10.14361/9783839473795-010 - am 13.02.2026, 09:08:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473795-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


138 Tim Othold: Digitale Kollektivität?

licher Sozialität illustrieren können, die weit über lokale Versammlungen hinaus gültig

sind. Sie kündigt zudem bereits an, dass Canetti neben dem Verhalten und den Effek-

ten vonMassen vor allem an den Prozessen ihrer Entstehung, ihres Bestehens und ihrer

Abgrenzung interessiert ist.

Tatsächlich kann die Frage nach Grenzen und ihrer Überschreitung als Ausgangs-

punkt von Canettis Massenkonzept begriffen werden. Seiner Ansicht nach ist menschli-

che Erfahrung auf einer fundamentalen Ebene von einer Furcht vor Berührung geprägt.

Menschen seien stets von einer Angst ergriffen, Kontakt mit etwas Fremdem zu haben:

»Nichts fürchtet derMenschmehr als dieBerührungdurchUnbekanntes.Manwill sehen,

was nach einem greift, man will es erkennen oder zumindest einreihen können. Überall

weicht derMenschderBerührungdurchFremdes aus.« (ebd., 13)DieseAbneigunggegen

einen solchen An-griff sei eine grundlegende Komponente menschlichen Sozialverhal-

tens, die für Canetti nur in einer Situation wegfällt:

Es ist die Masse allein, in der der Mensch von dieser Berührungsfurcht erlöst werden

kann. Sie ist die einzige Situation, in der diese Furcht in ihr Gegenteil umschlägt. Es ist

die dichteMasse, die man dazu braucht, in der Körper an Körper drängt, dicht auch in

ihrer seelischen Verfassung, nämlich so, daß man nicht darauf achtet, wer es ist, der

einen ›bedrängt‹. Sobald man sich der Masse einmal überlassen hat, fürchtet man ih-

re Berührung nicht. In ihrem idealen Falle sind sich alle gleich. Keine Verschiedenheit

zählt, nicht einmal die der Geschlechter. Wer immer einen bedrängt, ist das gleiche

wie man selbst. (ebd., 14)

Noch expliziter als etwa Le Bon versteht Canetti die Menschenmasse als einen zusam-

menhängenden, gemeinsamen Körper, der aus der gedrängten Körperlichkeit der ver-

sammelten Individuen entsteht. Innerhalb dieses Körpers kann keine Berührungsangst

mehr gelten, da die anderen Bestandteile nicht mehr fremd, sondern alle gleich sind.

Wichtig ist, dass Canetti im Gegensatz zu den vorausgehenden Massentheorien diese

homogenisierende Vereinigung nicht negativ als Verlust von Individualität oder Ratio-

nalitätwertet. ImGegenteil, derWegfall der Berührungsfurcht ist für ihn eine Befreiung

von ihrer »Distanzlast«:

Nur alle zusammenkönnen sich von ihrenDistanzlastenbefreien. Genaudas ist es,was

in der Masse geschieht. In der Entladungwerden die Trennungen abgeworfen, und alle

fühlen sich gleich. In dieser Dichte, da kaum Platz zwischen ihnen ist, da Körper sich an

Körper preßt, ist einer dem anderen so nahe wie sich selbst. (ebd., 17)

Die Entladung sei der positive Moment, in dem die versammelten Menschen ihre indi-

viduellen Differenzen vergessen und Abstände überwinden. Anders als bei Le Bon und

Tarde tretendabei fürCanetti keine »Massenseele«, »Rassenseele« oder kumulierte »eth-

nische Eigenheiten« hervor. Stattdessen würden Äußerlichkeiten negiert und Standes-

und Klassenunterschiede nivelliert, sodass alle sozialen Trennungen, die üblicherweise

von ihnen bedingt werden, aufgehoben sind. Die körperliche Nähe resultiere auf die-

se Wiese in einer gesteigerten geistigen bzw. seelischen Nähe und einer sozialen An-

gleichung. Wenngleich der Zustand nur von begrenzter Dauer sei, ist diese Befreiung

https://doi.org/10.14361/9783839473795-010 - am 13.02.2026, 09:08:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473795-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Massen 139

des Einzelnen im Ganzen nach Canettis Ansicht konstitutiv für Massen und bildet eine

Grundlage menschlicher Sozialität überhaupt (vgl. auch Hagen 2014).

Massen, wie Canetti sie konzipiert, sind somit eine intensiv körperliche und grenz-

überschreitende Größe, die an die Erfahrung einer Gleichzeitigkeit und Gleichräumig-

keit gebunden ist. Sie sind, wie Sascha Simons (2014, 249) es auf den Punkt bringt, »ein

Phänomen gesteigerter Dichte.« Für den Massenkörper, der aus dieser Dichte hervor-

geht, wird allerdings erneut sein Verhältnis zu einem Außen relevant, das heißt zur Ge-

sellschaft und zu Personen jenseits der räumlichen und zeitlichen Begrenzungen von

Massen. Es ist mit Blick auf Fragen nach diesem Verhältnis und dem Fortbestand von

Massen nach ihrem Entstehen, dass Canetti »offene« und »geschlossene« Massen von-

einander unterscheidet. Seine Unterteilung dieser für ihn grundlegenden Ausprägun-

gen vonMassenbewegungen kann kurz zusammengefasst werden: OffeneMassen seien

vornehmlich von einemWachstumsdrang geprägt.Siewollen sich stetig vergrößernund

alle Personen inReichweite einverleiben (Canetti 1981 [1960], 14–16).Ohne fortwährendes

Wachstum zerfalle diese Art vonMasse wieder, sodass offeneMassen ein sehr flüchtiges

Phänomen darstellen, dasmeist von Spontanität und rapidemWachstum gekennzeich-

net sei. Die offenen Massen ähneln folglich stark dem Bild, das Le Bon und Tarde auf-

rufen. Auch für Canetti sind sie zudem ein zutiefst urbanes Phänomen, da Städte und

deren selbst rapide wachsende Bevölkerungszahl den offenenMassen zunehmendGele-

genheiten bieten, zu entstehen. Den offenen Massen gegenüber stehen die geschlosse-

nenMassen.Diese seien statt aufWachstumaufBestandausgerichtet (ebd.).Sie begren-

zen sich selbst, indemsie eigeneOrte schaffen,Abläufe ritualisierenunddamitMöglich-

keiten eröffnen, sich zu wiederholen – exemplarisch wäre hier eine Kirchengemeinde.

Beide, offene und geschlossene Massen, können ineinander umschlagen: Wird die ex-

emplarische Kirche zu eng für die Gemeinde, könne diese aus ihren Grenzen »ausbre-

chen« (ebd., 20–22), ebenso wie offene Massen sich Grenzen geben können. Beziehen

sich zwei – offene oder geschlossene –Massen aufeinander und erhalten sich über ihre

Konfrontation und Abgrenzung voneinander, etwa im Krieg in der Unterscheidung von

Freund und Feind, so handele es sich schließlich um »Doppelmassen« (ebd., 71–84).30

Canettis Schilderung von offenen und geschlossenen Massen macht eine wichtige

Differenz sichtbar, die seine Massentheorie von den Massenpsychologien Le Bons und

Tardes abgrenzt. Er betont den für alle drei Theorien konstitutiven Moment der Verei-

nigung, in dem Massen als Einheit und als undifferenzierbare Vermengung vieler Be-

standteile hervortreten, zusammenmit Fragen insbesondere körperlicher Abgrenzung,

die damit einhergehen. Nach ihrem Entstehen jedoch sind Massen für Canetti poten-

ziell aktive und eigenständige Kollektive. Können geschlossene Massen eigene Räume

undPraktiken schaffen, so sind sie damit produktive, kreativeGrößen.AuchoffeneMas-

sen seien von sich aus aktiv und nicht von externen Einflüssen abhängig. Sie benötigen

ein Ziel, eine Richtung für ihre gemeinsame Bewegung (ebd., 30–31), aber diese Rich-

tung müsse, im Gegensatz zu den beiden älteren Massenkonzepten, nicht von einem

30 Zusätzlich zuoffenenundgeschlossenenMassen, differenziert Canetti vertiefendbestimmteMas-

sentypen, geordnet nach ihrem affektiven Gehalt. Er unterscheidet Hetzmassen, Fluchtmassen,

Verbotsmassen, Umkehrungsmassen und Festmassen (Canetti 1981 [1960], 53 ff).

https://doi.org/10.14361/9783839473795-010 - am 13.02.2026, 09:08:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473795-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


140 Tim Othold: Digitale Kollektivität?

externen Instanz vorgegeben bzw. eingeflößt werden. Dem positiv verstandenen Aus-

gangspunkt einer Masse entsprechend – demWegfall der anthropologischen »Distanz-

last« (ebd., 17) – seienMassenkeinehirtenlosenHerden, sondernkönnen eigenenWillen

aufbringen und sich selbstständig in Bewegung setzen.

In diesem Punkt ist anzumerken, dass auch Canetti Massen trotz allem keineswegs

als friedlich oder harmlos einstuft. Ähnlich den früheren Massentheorien, sieht er viele

Massen von einer »Zerstörungssucht« (ebd., 18) geprägt. Selbst die Zerstörung jedoch,

dieMassen anrichten können, liest Canetti im Zeichen des Abbaus von Grenzen. Befrei-

ung und gewaltvoller Übergriff fallen dabei in eins:

Die Zerstörung […] ist nichts als ein Angriff auf alle Grenzen. Scheiben und Türen gehö-

ren zuHäusern, sie sind der empfindlichste Teil ihrer Abgrenzung gegen außen.Wenn

Türen und Scheiben eingeschlagen sind, hat das Haus seine Individualität verloren.

Jeder kann dann nach Herzenslust hinein, nichts und niemand darin ist geschützt. In

diesen Häusern stecken aber gewöhnlich, so glaubt man, die Menschen, die sich von

der Masse auszuschließen suchen, ihre Feinde. Nun ist, was sie abtrennt, zerstört. Zwi-

schen ihnen und der Masse steht nichts. Sie können heraus und sich ihr anschließen.

Man kann sie holen. (ebd., 19)

Die Zerstörung und Gewalt, die von Massen ausgehen können, erweisen sich somit als

eines von vielen möglichen Mitteln, ihrem Wachstumsdrang nachzukommen und die

überwältigende Einheitlichkeit der Masse gegenüber der Individualität einzelner Tei-

le durchzusetzen. Derart bestimmt von einer Idee der Vergrößerung, die alle Grenzen

zwischen Innen und Außen aufheben kann, zielt Canettis Massenkonzept auf einen po-

tenziellen Endzustand, der denUtopien allumfassenderNetzwerke nahekommt,wie sie

von diversen netzwerktheoretischen Ansätzen anvisiert werden (s. Kapitel 2.2).

Während Canettis Massentheorie im Vergleich zu den früheren Positionen, die Le

Bon und Tarde exemplarisch vertreten, einem deutlich anderen historischen und dis-

kursiven Umfeld entspringt, weist sein Umgang mit Massen somit sowohl gewichtige

Unterschiede als auch gewisse Konstanten auf.Obwohl erMassen unter einem anderen,

positiveren Vorzeichen begegnet, kann seine Schilderung der Vereinheitlichung, Kör-

perlichkeit und Gleichheit von Massen leicht auf die Beobachtungen früherer Ansätze

bezogenwerden und jene rückblickend erweitern. Auf demWeg von den frühenMassen

des 19. und 20. Jahrhunderts zu den digitalen Massen des 21. Jahrhunderts kann Canet-

tis Ansatz in dieser Hinsicht als Bindeglied fungieren, das den Blick auf die relevanten

Facetten gegenwärtigerMassenweiter schärft.Die Frage nach der Ausdehnung und den

Grenzen von Massen sowie die Aufwertung ihrer Homogenisierung und ihres ungestü-

men Bewegungsdrangs zu befreienden und potenziell schöpferischen Dynamiken sind

zwei Aspekte, die im Kontext digitaler Massen erneut auftauchen. Sie treffen dabei auf

räumlich und zeitlich verstreute Massen, wie sie auch Tarde betrachtet. Auch das Au-

genmerk auf den Moment der Vereinigung von Massen zieht sich durch viele Theorien

digitaler Massenphänomene. Dort allerdings – wie bereits in Bezug auf die Occupy-Be-

wegung sichtbar wurde –markiert dieser Moment oftmals das entscheidende Problem,

das der neuen, kompetenten und produktiven Kollektivität imWege steht.

https://doi.org/10.14361/9783839473795-010 - am 13.02.2026, 09:08:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473795-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

