124

Tim Othold: Digitale Kollektivitat?

Entwicklung der Massenbewegung beteiligt. Statt eine Vielzahl unterschiedlicher Per-
sonen und Aussagen lediglich zusammenzuschlieRen und als eine vermengte, einheit-
liche Masse zu (re-)prisentieren, gewihren sie Einblick in die Vielstimmigkeit, Diffe-
renzen und auch Widerspriichlichkeiten der Massenteilnehmer:innen, die einer solchen
Vermengung vorausgehen. Sie werden von der Hoffnung begleitet, diese Differenzen im
Rahmen einer politischen Willensdufierung zu erhalten. Ein Verlust der Individualitit,
wie ihn Le Bon, Ortega y Gasset, Anders und insbesondere auch, wie im nichsten Ka-
pitel vertieft wird, Elias Canetti als entscheidenden Moment der Massenwerdung ver-
anschlagen, muss zum Teil ausgesetzt oder aufgeschoben werden. Die Occupy-Proteste
konnen in diesem Sinne als Versuch gelesen werden, den Eindruck einer Masse als zu-
sammenhingendem, einheitlichen Kérper zu verhindern, zu Gunsten der Pluralitit der
Versammlung selbst — die charakteristische Uniibersichtlichkeit von Massen wird als po-
sitives Attribut appropriiert. Damit wird auch das enge Verhiltnis der visuellen und po-
litischen Dimensionen der Reprasentation der Masse infrage gestellt, deren Kopplung
im Kontext der Theorien iiber Luftbildaufnahmen, Massenmedien und auch etwa von
Butler vorausgesetzt wird.

Im Uberblick iiber diese drei verschiedenen Konstellationen von Massen und Medien
wird eine Verschiebung von Fragen der Reprisentation von Massen erkennbar. Sie riickt
Spannungsmomente und Charakteristiken in den Vordergrund, die iiber diese spezi-
fischen Kontexte hinaus viele der Auseinandersetzungen mit Massen durchziehen, die
im Folgenden relevant sind. Zum einen lenkt sie die Aufmerksambkeit auf die Formen
von Korperlichkeit, Prisenz und Probleme der Bewegung und Uniibersichtlichkeit, die
Massen und ihre Erscheinungen begleiten. Die durchgehende Bedeutung dieser Aspek-
te stellt einen Strang der Kontinuitit dar, der alte und neue Massen verbindet. Sie kenn-
zeichnet Massen auflerdem als Denkfigur, die im Gegensatz zu Netzwerken stirker im
Zeichenvon Zeitlichkeit und Affektivitit steht. Zum anderen lisst die Gegeniiberstellung
der unterschiedlich medial konstituierten Massen einen Wandel im Spannungsverhalt-
nis zwischen den Teilen und dem Ganzen einer Masse sowie ihrem Innen und Aufen
erkennen. Speziell die Differenz zwischen einer Vermengung von Individuen im Zuge
der Emergenz von Massen und der moglichen Bewahrung ihrer Individualitit ist fir
das Verhiltnis von digitalen und vordigitalen Massen entscheidend. Die unterschied-
lich medientechnisch informierten Weisen, Menschen als Massen zu sehen, die bei Auf-
nahmen von oben, Film und Kino sowie Occupy exemplarisch zum Ausdruck kommen,
stehen dabei in enger Wechselwirkung mit den tibergreifenden Fiktionen und theoreti-
schen Konzeptionen von Massen. In den folgenden Kapiteln gilt es, die hier aufgezeigten
Spannungen und (Dis-)Kontinuititen auch in diesen theoretischen Kontexten freizule-
gen und nachzuzeichnen.

3.3 Massen

Zwischen Beobachtungen und Erfahrungen tatsichlicher Massenversammlungen und
ihrer Fiktionalisierung, zwischen massiven 6konomischen Transformationen, soziopo-
litischen Angsten und dem Einfluss von Medientechnologien wie Tageszeitungen und
spater Luftbildaufnahmen, Film und weiteren, wurden Massen Ende des 19. Jahrhun-

https://dol.org/10.14361/9783839473795-010 - am 13.02.2026, 09:08:41. - [



https://doi.org/10.14361/9783839473795-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Massen

derts zueinem Phinomen, das vor allem im Zeichen einer gesellschaftlichen Krise stand.
Als Inbegriff einer entstehenden europdischen Urbanitit (vgl. Ortega y Gasset 1932), als
Vertreter der »ungeheuren Mehrzahl« der im Kapitalismus unterdriickten Klassen (Marx
und Engels 1971 [1848], 472), als Ausdruck fortschreitender Demokratisierung (vgl. Jons-
son 2006) wurden sie je nach Ansatz als Ursache oder Losung, allemal aber als Verkorpe-
rung komplexer gesellschaftlicher Umbriiche begriffen. Zeitgenossische Beschreibun-
gen von Massen oder gar Befunde eines anstehenden Zeitalters der Massen leisteten vor
diesem Hintergrund mehr als schlichte Feststellungen. Sie behaupteten, wie Glaubitz et
al. (2011, 78) zusammenfassen, »eine Herausforderung oder einen Zuwachs an Komple-
xitit, der oder dem es sich zu stellen gilt«.

Die Faszination, die Massen und die damit verbundenen gesellschaftlichen Heraus-
forderungen auf viele Denker:innen Ende des 19. und Anfang des 20. Jahrhunderts un-
bestreitbar ausiibten, war dabei oftmals von einer gewissen Ambivalenz durchzogen. In
zahlreichen Schriften wurden Massen als Gefahr fiir die Gesellschaft verhandelt und ent-
schieden negativ beurteilt, dennoch lassen sich ebenfalls Hinweise auf eine Energie und
die charakteristische Bewegtheit von Massen finden, zusammen mit Uberlegungen, wie
diese positiv genutzt werden konnen. Ansitze, die Massen als tendenziell barbarisch,
unzivilisiert und zerstorerisch begriffen, leiteten von dieser Einschitzung nicht selten
grundlegende Annahmen tiber menschliches Sozialverhalten und Gruppenbildung ab
oder problematisierten Fragen sozialer Verantwortlichkeit und Kriminalitit. Fiir man-
che Theorien wurden Massen so zu einer Grof3e, deren Untersuchung sowohl den Ur-
sprung menschlicher Sozialitit als auch deren Ende betraf, wie Urs Stiheli (2015, 200)
etwa mit Bezug auf Gabriel Tarde anmerkt: »Die Masse — und das mag ihr Faszinosum
ausmachen - verkérpert gleichzeitig die Entstehung von Sozialitit wie auch das Schre-
ckensbild der Auflésung des Sozialen.« Folgt man dieser Beobachtung, so stellt sich ins-
besondere aus heutiger Sicht die Frage, welche sozialen Formen und Prozesse es sind,
deren Anfang oder Ende in Massen gesehen wurde. Wie und warum sollten speziell Mas-
sen den Umschlagpunkt sozialer Transformationen markieren und welche Konzepte von
Sozialitit wurden dabei vorausgesetzt oder konstruiert?

Die Antworten, die frithe Massentheorien auf diese Fragen geben, prigen den Um-
gang mit Massen auch ein Jahrhundert spiter noch und grundieren in vielen Punkten
auch die Wahrnehmung von digitalen Massen und Online-Crowds. Um zu erkennen,
welche Annahmen tiber Kollektivitit die Rede tiber (digitale) Massen begleiten, welche
Spannungen darin bereits angelegt sind und welche Transformationen Massen im Kon-
text digitaler Medien durchlaufen, ist es daher notwendig, zunichst die Konzepte und
Ideen in den Blick zu nehmen, die frithe Massentheorien zur Erklirung ihrer Massen
heranzogen. Zu diesem Zweck wird dieses Kapitel sich mit drei weithin und bis heute
einflussreichen Massentheorien befassen, die ihr Untersuchungsobjekt jeweils als be-
sonders aussagekraftigen Fall von Sozialitit und Kollektivitit beanspruchen. Nament-
lich wird das Augenmerk auf der bereits mehrfach erwihnten Massentheorie bzw. -psy-
chologie von Gustave Le Bon liegen, auf der seines Zeitgenossen Gabriel Tarde sowie auf
dem etwas spiter verdffentlichten Ansatz von Elias Canetti. Es geht dabei nicht um ei-
ne Relektiire oder umfassende Darstellung ihrer jeweiligen Theorien; stattdessen sollen
jene entscheidenden Elemente und Gedanken freigelegt werden, die im Kontext digita-
ler Massen weiterverfolgt werden konnen, insbesondere die Verhiltnisse von Massen zu

https://dol.org/10.14361/9783839473795-010 - am 13.02.2026, 09:08:41. - [



https://doi.org/10.14361/9783839473795-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

126

Tim Othold: Digitale Kollektivitat?

ihrer medialen Infrastruktur, zu externen Fithrungsinstanzen und die Frage ihrer Ein-
heit.” Wihrend es zweifelsohne Massentheorien aufSerhalb von Le Bon, Tarde, Canetti
und ihrer Rezeptionsgeschichten gab und gibt, zieht sich der Einfluss dieser Theoretiker
durch einen signifikanten Teil des Diskurses von Massen und bleibt auch in heutigen An-
sitzen spiirbar.”® Eine Diskussion ihrer Ausfithrungen iiber Massen erlaubt daher nicht
nur, moderne Massenkonzepte und ihre historischen Kontexte — sowie ihre gefihrlichen
Folgen - zu skizzieren, sondern auch, die Hintergriinde zu erkunden, vor denen Massen
mittlerweile als Denkfigur digitaler Kollektivitit operieren.

Massen als Material

In Bezug auf Massen ist Gustave Le Bon nicht ohne Grund eine prignante, oft zitierte
und zudem problematische Stimme. Bereits zu seinen Lebzeiten (1841-1931) war Le Bon
recht frith als produktiver und umfassend interessierter Intellektueller angesehen. Sein
bekanntestes Werk, Die Psychologie der Massen, wurde bereits in den Jahren nach der Erst-
verdffentlichung vielfach neu aufgelegt, in zehn Sprachen tibersetzt und liefert bis heute
die Grundlage, auf der Le Bon, gemeinsam mit Tarde, als einer der Viter der Massenpsy-
chologie gilt.”* Bezeichnenderweise war der Grof3teil der Ideen und Beobachtungen, die
Le Bon iiber Massen formuliert, an sich weder einzigartig noch revolutionir, sondern
entsprach in vielen Punkten einem damaligen elitiren und anti-demokratischen Zeit-
geist. Sein Werk war wegweisend weniger durch innovative Einsichten, denn vielmehr
als prignante Synthese verstreuter Ideen tiber Massen und die Gesellschaft, sozialdar-
winistischem Gedankengut und Reaktionen auf die politischen Entwicklungen und Un-
ruhen der damaligen Zeit. Knapp zwei Jahrzehnte nach dem Ende des Deutsch-Franzo-
sischen Kriegs von 1870/1871 und den Ereignissen der Pariser Kommune (1871), im Kon-
text der Dreyfus-Affire sowie nicht zuletzt der generellen Stimmung des Fin de siécle,
traf Le Bons Auseinandersetzung mit dem Phinomen und der Psychologie der Massen
wichtige Fragen und adressierte Befiirchtungen und Angste der damaligen Gesellschaft,
insbesondere der Elite. Auch der eindriickliche Stil, in dem Le Bon seine Uberlegungen
und Argumente darlegt, kann als ein Faktor angesehen werden, der zur Reichweite sei-
ner Arbeit beigetragen hat. Bereits der Beginn seiner Abhandlung entbehrt nicht einer
gewissen Dramatik:

19 Einweiterer Aspekt von Massen, der die Ausfithrungen tber ihre Einheit, Korperlichkeit, Impulsi-
vitat, potenzielle Energie und dergleichen Beobachtungen verbindet, ist ihre Bewegtheit bzw. die
Deutung von Massen als Bewegungsphanomen. In diesem Kontext kann Herbert Blumer (1939)
erwahnt werden, der eine der ersten systematischen Theorien kollektiven Verhaltens aufstellte.
Gerade den Beginn von Massen sieht er stark von einer geteilten Ruhelosigkeit und dem Drang zu
Handlung und Bewegung gekennzeichnet. Wie Stiheli (2012, 104) bemerkt, zeichnet sich damit
in Bezug auf Massen bereits recht frith »ein Begriff des Kollektiven ab, welcher dieses konsequent
als operatives Bewegungsgeschehen jenseits von Reprdsentationsprozessen denkt.«

20  Fiireinen Uberblick iiber den akademischen Massendiskurs, in Bezugaufle Bon, Tarde und Canetti
sowie dariiber hinaus, vgl. van Ginneken (2006); Middendorf (2009) und Borch (2013), die ihren
Schwerpunkt jeweils auf Massen als psychologische, kulturelle und politische Gréfie legen.

21 Ausfiithrliche Darstellungen von Le Bon und seines historischen Einflusses finden sich bei Nye
(1975) und Moscovici (1986).

https://dol.org/10.14361/9783839473795-010 - am 13.02.2026, 09:08:41. - [



https://doi.org/10.14361/9783839473795-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Massen

Das gegenwadrtige Zeitalter bildet einen jener kritischen Zeitpunkte, in denen das
menschliche Denken im Begriff ist, sich zu wandeln. [...] Was aus diesem notwendig
etwas chaotischen Zeitraum einmal hervorgehen wird, ist im Augenblick nicht leicht
zu sagen. Auf welchem Grundgedanken wird sich die kiinftige Gesellschaft aufbauen?
Wir wissen es noch nicht. Schon jetzt aber kann man voraussehen, dass sie bei ihrer
Organisation mit einer neuen Macht, der jingsten Herrscherin der Cegenwart, zu
rechnen haben wird: mit der Macht der Massen. [..] Wahrend alle unsre alten An-
schauungen schwanken und verschwinden und die alten Gesellschaftsstiitzen eine
nach der andern einstiirzen, ist die Macht der Massen die einzige Kraft, die durch
nichts bedroht wird und deren Ansehen immer mehr wachst. Das Zeitalter, in das wir
eintreten, wird in Wahrheit das Zeitalter der Massen sein. (Le Bon 2009 [1895], 21—22)

Diese Vorrede riickt Le Bons folgende Thesen nicht nur in ein Licht epochalen Ausma-
Res, sie deklariert Massen aufSerdem zu weit mehr als einem theoretischen Problem oder
einer historischen Begleiterscheinung. Massen sind fiir Le Bon der Ausdruck einer fak-
tischen Krise, die den Umbruch von Weltanschauungen und den Niedergang tradier-
ter Institutionen umfasst. Hinauslaufen wiirde dies auf »den ginzlichen Umsturz der
gegenwirtigen Gesellschaft« und die Etablierung eines »primitiven Kommunismus« (Le
Bon 2009 [1895], 23), den Le Bon abwertend als Urzustand menschlicher Gemeinschaft
identifiziert. Die Notwendigkeit, dieser Krise zu begegnen, bildet somit den Ausgangs-
punkt seiner Massentheorie. Sie ist auch der Grund, warum Le Bon, iiber eine Beschrei-
bung von Massen hinaus, zu einer psychologischen Erklirung ihres Verhaltens ansetzt.
Sein Ziel ist es darzulegen, nicht nur was Massen tun, sondern wie sie entstehen, funk-
tionieren und, letztlich, wie sie zu kontrollieren sind. Gerade dieser Fokus auf die Mani-
pulierbarkeit von Massen und die Moglichkeit externer Anfithrer, Massen zu lenken, ist
es, mit dem Le Bons Ansatz nicht nur die damalige Sozialtheorie prigt und der ihn fir
manche Analysen digitaler Massen anschlussfihig erscheinen lisst, sondern der ihn zu
einer einflussreichen Stimme in der Entwicklung faschistischer Politik werden lief3.
Wie also versteht Le Bon das Phinomen der Massen? Angesichts seiner einleitenden
Charakterisierung ihrer gefihrlich wachsenden Macht iiberrascht es nicht, dass sein Ur-
teil iber Massen eindeutig negativ ausfillt. Dies gilt insbesondere fiir ihren geistigen Zu-
stand. Primires Kennzeichen von Massen ist Le Bon (2009 [1895], 16) zufolge ihr »aufRer-
ordentliche[r] geistige[r] Tiefstand«. Massen bedeuten fiir ihn den Riickschritt zu einer
urspriinglichen, triebhaften Form von Sozialitit und im Einklang mit zahlreichen weite-
ren Autor:innen seiner Zeit (vgl. Carey 1992, 24—25), identifiziert er Massen als »eine Her-
de, die sich ohne Hirten nicht zu helfen weifd.« (Le Bon 2009 [1895], 111) Der Grund dafiir
ist, was Le Bon das »Gesetz der seelischen Einheit der Massen« (ebd., 29) nennt: In einer
Masse schwinde die bewusste Personlichkeit und Rationalitit der versammelten Indivi-
duen, wihrend ihre Gefiithle und Instinkte sich zusammenschlief3en, »genau so wie die
Zellen des Organismus durch ihre Vereinigung ein neues Wesen mit ganz anderen Ei-
genschaften als denen der einzelnen Zellen bilden.« (ebd., 32) In dieser Vereinigung tre-
te in diesem Sinne eine »Gemeinschaftsseele« hervor. Je nach Masse konne diese zwar
unterschiedlich ausfallen, sie entsprache jedoch generell dem unbewussten Wesen der
Versammelten und sei ohne die Ziigelung zivilisierter Vernunft zutiefst impulsiv, reiz-
bar und beeinflussbar. Das einzelne Subjekt mit seinen Meinungen, Gedanken und Ut-

https://dol.org/10.14361/9783839473795-010 - am 13.02.2026, 09:08:41. - [

127


https://doi.org/10.14361/9783839473795-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

128

Tim Othold: Digitale Kollektivitat?

teilsvermégen ginge in der tiefergehenden psychologischen Einheit der Masse vollends
unter: »Der einzelne ist nicht mehr er selbst, er ist ein Automat geworden, dessen Be-
trieb sein Wille nicht mehr in der Gewalt hat. [...] Allein durch die Tatsache, Glied einer
Masse zu sein, steigt der Mensch also mehrere Stufen von der Leiter der Kultur hinab.«
(ebd., 37-38)

Massen und die Menschen, die ihre Einheit bilden, sind fiir Le Bon demnach unbe-
streitbar weniger rational, verniinftig und weniger menschlich als ein einzelnes, moder-
nes und gebildetes Subjekt. Vernunft und Zivilisation stehen bei ihm im Gegensatz zu
einer affektiven Dynamik und kérperlichen Reizbarkeit der Massen. Diese Triebhaftig-
keit und Affektivitit von Massen seien es weiterhin, die sie manipulierbar mache und
dufleren Einflissen unterstelle. Unfihig, »Meinungen zu haben aufier jenen, die ihnen
eingefloft wurden« (ebd., 27), unterstellen sich Massen unwillkiirlich einem Fithrer und
lieRen sich von dessen Auflerungen verfithren und anstiften. Es ist diese Manipulierbar-
keit, in der fiir Le Bon der einzige verbleibende, potenzielle Wert von Massen liegt: Zwar
wiirden sie in ihrer Irrationalitit meist zu zerstdrerischen Handlungen neigen, unter
der richtigen Anleitung und Beeinflussung jedoch kénnten ihre Krifte »nutzbringend in
Titigkeit umgesetzt werden.« (ebd., 111) Neben dem Gegensatz von Zivilisation und Kor-
perlichkeit, konstruiert Le Bon hier eine Spannung zwischen den Vielen bzw. der Masse
im Ganzen und dem Einzelnen. Zumindest potenziell werden Massen in diesem Verhilt-
nis zu mehr als einer sozialen Gefahr. Vom richtigen Hirten gefithrt, ist die Herde fiir Le
Bon ein sozialer Rohstoff.?*

Trotz und zum Teil gerade wegen ihrer vorurteilsbehafteten Perspektive, war Le Bons
Massenpsychologie fiir viele Theorien und Forschungen im Verlauf des 20. Jahrhunderts
prigend. Neben den direkten Auswirkungen auf das Feld der Massen- und Sozialtheorie
(vgl. Nye 1975; Moscovici 1986), ist der Einfluss von Le Bon auch spiirbar in frithen psycho-
logischen Forschungsansitzen (vgl. Leach 1992) und in damit verwandten Thesen iiber
die Wirkungsmacht von Massenmedien — Stichwort: Hypodermic-Needle-Modell -, so
etwa in Hadley Cantrils (2017 [1940]) (unsachgemifer) Beschreibung der angeblichen
Panik, die Orson Welles’ berithmtes Radio-Horspiel War of the Worlds ausgelost haben
soll. Auch nach ausfithrlicher und berechtigter Kritik an Le Bons Thesen und einer ten-
denziellen Rehabilitation der Massen ab den 1950er und 1960er Jahren (vgl. Plotz 2006),
blieben seine Uberlegungen hiufig als Kontrastfolie bedeutsam und somit im Denken
tiber Massen und Gruppenbewegungen einflussreich. Auch jiingere Ansitze beziehen
sich weiterhin auf Le Bon (vgl. Gmiir 2004; Heuermann 1994; Prokop 1995). Mit einem
historisch distanzierten und entschirfenden Blick wird Le Bons Schilderung von Massen
dabei hiufig weniger kritisch gelesen und als Verhandlung von Kollektiven begriffen, die
weniger durch einen Verlust von Individualitit und Rationalitit barbarisch werden, son-
dern mehr in einem positiven Sinne von gemeinsamen Leitbildern, Mythen und Idealen
geeint und bewegt sind (vgl. Borch 2014). Manche Schilderungen aktueller Massenphi-
nomene kniipfen gar wieder positiv an Le Bon an und beanspruchen ihn als Quelle fiir
relevante Einsichten in das Verhalten von Massen und ihre Manipulation durch externe

22 An anderer Stelle schreibt Le Bon: »Da die Reize, die auf eine Masse wirken, sehr wechseln und
die Massen ihnen immer gehorchen, so sind sie natiirlich dufderst wandelbar. [..] Die Masse wird
leicht zum Henker, ebenso leicht aber auch zum Mértyrer.« (Le Bon 2009 [1895], 41).

https://dol.org/10.14361/9783839473795-010 - am 13.02.2026, 09:08:41. - [



https://doi.org/10.14361/9783839473795-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Massen

Anfithrer:innen.” Interessanterweise bleibt das Verhiltnis von Massen zu ihren Anfiith-
rer:innen auch bei vielen Ansitzen des Crowdsourcing zentral, wobei, wie noch vertieft
werden wird, die angebliche Triebhaftigkeit und Abhingigkeit von dufleren Reizen in ein
positives Merkmal verkehrt und als Anpassungsfihigkeit und Dynamik ausgelegt wer-
den.

Angesichts derartiger Rickbeziige auf Le Bon, die sein Massenkonzept in mehr
oder minder abgewandelter Form auf gegenwirtige Situationen iibertragen oder in
Bezug auf digitale Massenbewegungen wieder aufrufen — hierzu zdhlen nicht zuletzt
auch Schnapp und Tiews oder Hardt und Negri —, ist zu betonen, dass dabei mehr
als nur der historische Kontext der Theorie oder eine iiberholte Geringschitzung von
Massen iibersprungen wird. Auch wichtige Grundlagen von Le Bons Schlussfolgerungen
werden vernachlissigt. Dies beginnt bei dem, was Le Bon als Basis der entscheidenden
seelischen Einheit von Massen veranschlagt. Denn die »Massenseele«, wie Le Bon die
psychologische Vereinigung von Massen auch nennt, sei zwar durch ihre Umgebung und
dufere Reize geprigt und damit verdnderlich. Hauptsichlich jedoch seien das Verhalten
und der Charakter einer Masse »durch die ererbte geistige Konstitution« (Le Bon 2009
[1895], 147) ihrer Teilnehmer:innen begriindet, das heifdt durch ihre Rasse. Fiir Le Bon
ist die Rasse die Hauptdeterminante der Massenseele, die deutliche Unterschiede etwa
zwischen franzdsischen und italienischen Massen hervorriefe und afrikanische Massen
stets minderwertiger sein liefde als indo-europiische. Je einheitlicher die Zusammen-
setzung der Masse, umso stirker sei ihre Macht: »Die Rassenseele beherrscht also vollig
die Massenseele. Sie ist der michtige Grundstoff, der die Schwankungen der Massen-
seele bestimmt. Die niederen Eigenschaften der Masse sind umso weniger betont, je stirker die
Rassenseele ist.« (ebd., 148; Herv. 1.0.) Le Bon schliefdt in diesem Punkt an seine Ideen
iiber die angeblichen moralischen und psychologischen Eigenheiten unterschiedlicher
menschlicher Gruppen an, die er bereits in fritheren Werken ausfiihrlicher untersuchte,
speziell in einem Werk (Le Bon 1922 [1894]), das nur ein Jahr vor der Publikation seiner
Massenpsychologie erschien. Fiir ihn sind die Einsichten in das Verhalten und auch die
gesellschaftliche Rolle von Massen nicht von diesen Grundannahmen zu trennen. Sieht
er der europdischen Zivilisation mit dem kommenden Zeitalter der Massen eine Krise
bevorstehen, so ist diese nicht ausschlieflich in den politischen Transformationen, dem
Niedergang etablierter Machtgefiige oder der Etablierung von Demokratie begriin-
det. Die Tatsache, dass in der Vereinigung von urbanen Massen eine Vermengung von
Personen unterschiedlicher Hintergriinde und Herkiinfte einzutreten droht, kann als
weiterer Punkt gesehen werden, der fiir Le Bon die soziale Gefahr der Massen ausmacht.

In der zeitgendssischen Rezeption von Le Bon waren diese Elemente seiner Massen-
psychologie ein nicht zu unterschitzender Faktor.” Neben dem erwihnten Einfluss auf

23 Zaretsky (2016) und Ryan (2016) bemiihen beide Le Bon, um den politischen Aufstieg von Donald
Trump zu erklaren. Stage (2013) bezieht Le Bons Theorien auf affektive Dynamiken im Kontext von
Blogs. Han (2013, 18-19) stimmt derweil Le Bons Diagnose eines kulturellen Verfalls Ende des 19.
Jahrhunderts ebenso unkritisch wie polemisch zu und sieht mit digitalen Medien eine vergleich-
bare Souveranitatskrise nahen.

24  Indiesem Kontext ist auch speziell Wilfred Trotter (1916) von Bedeutung, der Le Bons Massenpsy-
chologie, und spiter ebenfalls die Arbeiten von Freud, im englischen Sprachraum popularisierte.

https://dol.org/10.14361/9783839473795-010 - am 13.02.2026, 09:08:41. - [

129


https://doi.org/10.14361/9783839473795-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

130

Tim Othold: Digitale Kollektivitat?

Sozial- und Massentheorie, machte die Kombination des Konzepts einer irrationalen,
triebhaften und auf Fithrung angewiesenen Masse und dessen anthropologische und
rassistische Herleitung Le Bon zu einer Quelle in der Herausbildung faschistischer Ideo-
logien: Teils implizit, teils explizit findet sich der Einfluss von Le Bons Ideen bei Hit-
ler ebenso wie bei Mussolini (Gonen 2013, 71-98; van Ginneken 2006, 180-187). Speziell
die Idee der Wankelmiitigkeit von Massen war auch in der militirischen Praxis der fol-
genden Jahrzehnte einflussreich. Verallgemeinert zu Annahmen tiber die fehlende Wil-
lensstirke von grofieren Gruppen, insbesondere Gruppen, die nicht der jeweils eigenen
Nationalitit angehorten, informierte das negative Bild von Massen verbreitete Annah-
men iiber das mogliche Verhalten und die Moral sowohlvon Soldaten als auch Zivilist:in-
nen. Der Glaube, die Moral von Letzteren zerstoren und den militirischen Feind durch
die Verursachung von Panik in der Zivilbevolkerung besiegen zu kénnen, war eine ent-
scheidende Grundlage fiir die Durchfithrung von strategischem bzw. Flichenbombar-
dement.” Auch wenn gegenwirtige Beziige auf Le Bon meist entweder ihren Fokus auf
Ideen der zusammenhingenden Korperlichkeit von Massen und ihrer Form kollektiver
Subjektivititlegen oder in tendenziell unpolitischer Weise sein Bild triebhafter, dummer
Massen der Produktivitit neuer Kollektive gegeniiberstellen, sollten die Grundlagen von
Le Bons Theoriebildung keinesfalls vergessen werden. Sie spielen nicht nur auf entschei-
dende Weise in die frithe Rezeption seiner Massenpsychologie hinein, sie begriinden ei-
ne fundamentale Opposition zwischen Massen und jenen externen Instanzen, die sie zu
manipulieren suchen.

Mit Blick auf spitere Perspektiven auf Massen und ihren Umgang mit den von Le
Bon aufgerufenen Spannungsverhiltnissen lohnt in diesem historischen und politi-
schen Kontext ein abschliefSender Hinweis auf eine Dimension von Medialitit, die auch
Le Bons Massen durchzieht. Denn wihrend die Massen seiner Schilderung zufolge klar
von ihrer korperlichen Ko-Prisenz, Impulsivitit und einer ansteckenden Irrationalitit
und Affektivitit bestimmt werden und in diesem Sinne als Phinomen der Unmittel-
barkeit anmuten koénnen, wird ihre schlussendliche Aktivitit und Bewegung dennoch
an die Instanz eines Anfithrers gebunden — die »Herde« unterstellt sich einem Hirten.
Wie Christian Borch (2014) festhilt, ist hier ein Wechselspiel einer Eigendynamik von
Massen und ihrer externen Lenkung gegeben, in dem Anfiihrer:innen eine vermittelnde
Funktion zukommt. Fiir Borch ist die Masse daher auch bei Le Bon eine immer schon
vermittelte Einheit. Sehen Theorien digitaler Massen die Leistungsfihigkeit neuer Kol-
lektive begriindet in den Vermittlungsprozessen ihrer technischen Infrastruktur — oder
kniipfen neue Hoffnungen ihrer Kontrolle an diese - so ist der Kern dieses Gedankens
demnach alles andere als neu.

25  Paradigmatisch wurden die Ziele und Hoffnungen beziiglich der Durchfithrung von Flachenbom-
bardements von Giulio Douhet (2010 [1921]) formuliert. Eine Linie von Le Bon zu den Ansichten und
Entscheidungen speziell des US-Militérs zieht Bendersky (2007). Vgl. hierzu ebenfalls Freedman
und Michaels (2019, 1-16), die diese Linie weiterverfolgen in die Begriindungen zum Einsatz der
Atombombe gegen Japan, sowie die Memoiren von Arthur Travers Harris (1998), der im Zweiten
Weltkrieg als Oberbefehlshaber des RAF Bomber Command Flichenbombardements anordnete
und die Zerstorung ziviler Moral dabei explizit als primares Ziel verteidigte. Mit Blick auf den Ers-
ten Weltkrieg perspektivierte auch Le Bon selbst seine Massenpsychologie auf den Bereich der
Kriegsfithrung (Le Bon 2018 [1916]).

https://dol.org/10.14361/9783839473795-010 - am 13.02.2026, 09:08:41. - [



https://doi.org/10.14361/9783839473795-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Massen
Nachahmung und Tagespresse

Fragen der Vermittlung von Massen stehen auch bei Gabriel Tarde im Zentrum, der als
weitere Griilndungsfigur der Massenpsychologie gelten kann. Wenngleich seine Massen-
theorie von 1901 und auch seine damit zusammenhingende Sozialtheorie lange Zeit we-
niger Aufmerksambkeit erfahren haben als Le Bon, zieht sich Tardes Einfluss durch zahl-
reiche Auseinandersetzungen mit Massen und Sozialitit und kommt gerade seit den
1990er Jahren wieder stirker zum Tragen, federfithrend durch die Arbeiten von Gilles De-
leuze und Bruno Latour.? Fiir Tarde sind es speziell die Zeitungen und die Tagespresse,
die die Offentlichkeit zu Beginn des 20. Jahrhunderts dominieren und die einen beson-
deren Zusammenbhalt zwischen Individuen stiften. Trotz ihrer riumlichen Distanz wiir-
den die Leser:innen der Zeitungen und Gazetten seiner Ansicht nach zu einer neuen Art
von Masse werden: dem Publikum. Anders als kérperliche Massen und Versammlungs-
mengen sei das Publikum ein »rein geistiges Kollektiv, [dessen, T. O.] Zusammenhalt ein
rein psychischer ist« (Tarde 2015, 9). Im Kontext der gouvernementalen Herausforderun-
gen seiner Zeit sei dieses geistige Kollektiv ungleich bedeutsamer und einflussreicher als
andere Massen, weshalb Tarde im Gegensatz zu Le Bon ausdriicklich ein »Zeitalter des
Publikums« nahen sieht, was seiner Ansicht nach »etwas ganz anderes ist« (ebd., 17) als
das Zeitalter der Massen.

Um Tardes Verstindnis von Massen, Publika und den Differenzen zwischen beiden
nachzuvollziehen, ist es sinnvoll, das Augenmerk zunichst auf seine Schilderung von
Massen zu legen. Auf den ersten Blick unterscheidet diese sich nur wenig von der Po-
sition Le Bons. Auch fiir Tarde sind Massen im Normalfall impulsiv, irrational und zer-
storerisch:

Doch so verschieden sie ihrer Entstehung nach und in all ihren tibrigen Merkmalen
auch sein mogen— in bestimmten Punkten dhneln sich alle Massen: in ihrer un-
geheuren Intoleranz, ihrem grotesken Stolz, ihrer krankhaften Empfindlichkeit, in
dem beidngstigenden Gefiithl ihrer Unverantwortlichkeit, geboren aus der Illusion
ihrer Allmacht, und dem totalen Verlust jedes Gefiihls fiir ein Maf}, geboren aus der
Mafilosigkeit ihrer gegenseitig aufgeschaukelten Emotionen. (ebd., 37)

26  Tardes Theorien waren unter anderem eine wichtige Grundlage fiir Freuds spatere Massenpsycho-
logie. Auch Le Bon selbstist von Tarde gepragt, trotz des spateren Verdffentlichungszeitpunkts von
dessen Massentheorie. Die exakten und teils ungeklarten Details der Relationen und wechselsei-
tigen Beeinflussungen der frithen Massentheoretiker — hier wire auch Scipio Sighele (1897) in Be-
tracht zu ziehen, ebenso wie die noch fritheren Arbeiten von Taine (1877—93) und Mackay (1841) —
sind fiir die vorliegende Arbeit von nur geringer Bedeutung. Hervorgehoben werden kdnnen je-
doch der 1. und 2. internationale Kongress fiir Kriminalanthropologie, die 1885 in Rom und 1889
in Paris abgehalten wurden und entscheidende Zeitpunkte in der Herausbildung von Massenpsy-
chologie waren. Im Rahmen einer Debatte dariiber, ob biologische oder soziologische Faktoren
entscheidend fiir kriminelles Verhalten seien, diskutierten Tarde und Sighele auf dem Kongress in
Paris (iber die Frage, wie rechtliche Verantwortlichkeit im Falle krimineller Massen zu bestimmen
sei. Siehe zu diesem Thema van Ginneken (1985). Mit der Wiederentdeckung von Tardes (ibergrei-
fender Sozialtheorie befasst sich Toews (1999, 2003).

https://dol.org/10.14361/9783839473795-010 - am 13.02.2026, 09:08:41. - [

131


https://doi.org/10.14361/9783839473795-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

132

Tim Othold: Digitale Kollektivitat?

Die problematische emotionale und affektive Dynamik von Massen fithrt Tarde eben-
falls auf einen Verlust von Individualitit zuriick. In der homogenen Einheit einer Mas-
se wiirden individuelle Unterschiede negiert, wihrend sich »ethnisch[e] Ahnlichkeiten
aufaddieren wiirden, bis »sich in einer rotierenden Masse die Kanten der Individualitit
zugunsten eines nationalen Typus abschleifen.« (ebd., 20) Wie Le Bon zuvor, so bleibt
Tarde hier dem fehlerhaften anthropologischen Gedankengut seiner Zeit treu, und wie
Le Bon betont er den vereinheitlichenden Moment einer Masse, die Angleichung indivi-
dueller Bewegungen an einen grofieren Strom. Diese Form von Sozialitit sei urspriing-
licher und weniger zivilisiert als das gesellschaftliche Verhalten rationaler Einzelper-
sonen. Dariiber hinaus sei sie bemerkenswert fliichtig: »Die Masse ist als natiirlichere
Gruppierung den Naturkriften stirker unterworfen [..] Ein Sonnenstrahl geniigt, um
eine Masse zu versammeln, ein Regenschauer zerstreut sie.« (ebd., 18) Die Impulsivitit
und affektive Ansteckung, die Massen kennzeichnen, kénnen also auch ihr Ende herbei-
fihren.

Das besondere Interesse, mit dem Tarde gerade der Instabilitit von Massen und ih-
rer mitreiflenden Form von Einheitlichkeit begegnet, verrit seinen urspriinglichen Zu-
gang zu seinem Untersuchungsobjekt. Bevor er sich dem Publikum und dessen Unter-
schieden zu Massen zuwendete, waren Letztere fiir ihn vor allem als kriminologischer
Problemfall von Bedeutung: Die Uberlagerung individueller Neigungen und Handlungs-
weisen durch das kollektive und destruktive Verhalten einer Masse stellte fiir Tarde ein
strafrechtliches Problem dar, bei dem Zuschreibungen von Verantwortlichkeit unmég-
lich wurden (vgl. Tarde 1892b, 1893). Vermutlich infolge dieses Zugangs zum Phinomen
der Massen legt Tarde auch den Fokus seiner Massentheorie eindeutiger als Le Bon auf
akute Massen und tatsichliche Versammlungen, die er in verschiedene Typen unterglie-
dert, statt auf Massen als demographische Schicht oder abstrakte gesamtgesellschaftli-
che Instanz. Die akuten Massen jedoch sieht auch Tarde als besonders prignantes Fall-
beispiel menschlicher Sozialitit. Es ist dieser Punkt an dem Tardes Massenkonzept von
dem Le Bons divergiert.

Statt Massen ausschliefilich als triebhaftere Form von Gruppenbildung oder als Ver-
korperung einer gesellschaftlichen Degeneration zu perspektivieren, sind Massen fiir
Tarde ein Paradebeispiel derjenigen Prozesse, die er als grundlegend fiir soziale Interak-
tionen jeglicher Art begreift. Von interpersonalen Beziehungen bis hin zur Gesellschaft
im Ganzen wird Sozialitit fir Tarde von Nachahmungsprozessen bestimmt, im Wech-
selspiel mit kleinen Momenten der Innovation und Neuerung. Nachahmung fungiert
dabei als sehr breiter Begriftf und umfasst verschiedene Formen der bewussten und un-
bewussten Imitation, Wiederholung, Ubernahme und selbst den Bezug auf Verhaltens-
weisen oder Vorbilder durch deren Ablehnung und Kritik (vgl. Tarde 2009 [1890]). Tarde
zufolge, kurz zusammengefasst, treten neue Verhaltensweise zufillig und kontingent
auf, werden dann nachgeahmt, und diese Nachahmungen und ihre Verkettungen bil-
den die Grundlage sozialer Prozesse und GesetzmifSigkeiten. In der hohen Erregbarkeit
und Dichte von Massen konnen sich Verhaltensweisen und Impulse schneller verbreiten
und wiirden leichter imitiert. Wahrend Massen also zu Irrationalitit und zu destrukti-
vem Verhalten tendierten, demonstrieren sie fiir Tarde zugleich besonders deutlich und
drastisch die universellen Prozesse, die die mimetische Verkettung aller menschlichen
Sozialbeziehungen ausmachen (vgl. hierzu auch Stiheli 2009; Simons 2014, 248—250).

https://dol.org/10.14361/9783839473795-010 - am 13.02.2026, 09:08:41. - [



https://doi.org/10.14361/9783839473795-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Massen

Auf Basis dieser Annahme klassifiziert Tarde Publika folglich nicht als Form von Kol-
lektivitit und Sozialitit, die Massen ersetzen wiirde. Sie kniipfen vielmehr an Massen
an und beerben sie als neue Form von Massenhaftigkeit. Das wachsende Aufkommen
von Publika geht fiir Tarde mit einer Verringerung von Massen einher: Weniger Perso-
nen erscheinen zu Versammlungen, Reden etc., da sie am Folgetag den entsprechenden
Bericht in der Zeitung lesen konnen (Tarde 2015, 30). Doch wie alle sozialen Relationen
seien auch Publika von Prozessen der Nachahmung bestimmt. Im Unterschied zu Ver-
sammlungen auf Marktplitzen oder im Theater wiirden diese Prozesse im Fall von Pu-
blika allerdings mediatisiert stattfinden: Die Assoziation und Einheit eines Publikums
basiert Tarde zufolge nicht auf physischer Zusammenballung und Nihe, sondern wird
(massen-)medial erzeugt, indem Tageszeitungen und Presse sowie Telegraphie und an-
dere Publikationsformen ihre Rezipienten zu »Stréme[n] von Meinungen« (ebd., 10) zu-
sammenschliefRen. Die prinzipiellen Merkmale von Massen blieben dabei erhalten; auch
Publika seien »unduldsam, stolz, eingebildet, anmafiend, und unter dem Namen 6ffent-
liche Meinung verstehen sie, dafd ihnen alles nachgibt, selbst die Wahrheit, wenn sie thnen
widerspricht.« (Tarde 2015, 37) Die starke wechselseitige Beeinflussung, die Massen und
ihre Teilnehmer:innen kennzeichne, setze in Publika ebenfalls nicht aus. Dadurch, dass
denjeweiligen Leser:innen ihre »Suggestibilitit allein durch Ideen, die Ansteckung ohne
Berithrung« (Tarde 2015, 13) weniger bewusst sei, seien jene teils sogar noch wirkungs-
voller.”” Gleiches gilt fiir den Einfluss der Publizisten, hierzu gleich mehr.

Die Tatsache, dass das Publikum raumlich verteilt sei und eine medial erzeugte Ein-
heit bilde, habe jedoch einen entscheidenden Effekt hinsichtlich seiner Erregung und
der Intensitit seines Verhaltens: Trotz der gleichen Veranlagung wie Massen, seien Pu-
blika Tarde zufolge weniger leidenschaftlich und weniger hitzig. Die vermittelt-geistige
statt direkt-korperliche Assoziation des Publikums resultiere darin, dass die Rationa-
lit4t eines Individuums zumindest zum Teil bewahrt werde, weshalb Publika »weniger
iiberspannt, weniger despotisch und weniger dogmatisch sind als Massen« (ebd., 35).
Im Vergleich seien Publika tendenziell aufgeklirter, idealistischer und eher reaktiv statt
aktiv. Dies werde zusitzlich bestirkt von der Tatsache, dass Einzelne mehreren Publika
zugleich angehoren konnen — was stets der Fall sei (ebd., 18) — und daher seltener von nur
einem Einfluss ginzlich vereinnahmt wiirden. Mit dem Aufkommen von Publika sei in
diesem Sinne, so bringt es Tarde (ebd., 38) selbst auf den Punkt, »die Welt [...] im Begriff,
sich zu intellektualisieren.« Aus Sicht der gesellschaftlich und politisch Machthabenden
wiren Publika nach dieser Logik somit allemal harmloser als die impulsiven, intoleran-
ten Massen.

Zur Herausbildung eines solchen Publikums reicht allerdings, folgt man Tarde, das
blof3e Lesen einer Zeitung an sich nicht aus. Ausschlaggebend ist, erstens, dass eine aus-
reichend grofle Anzahl von Rezipient:innen vorhanden ist, die ihre gemeinsame Auf-
merksambkeit einer bestimmten Zeitung widmen. Zweitens miissen sich diese Rezipi-
ent:innen dem Vorhandensein der anderen und ihrer gleichzeitigen Beschiftigung be-
wusst sein. Das Wissen um die gleichzeitige, gemeinsame Leser:innenschaft ist fiir Tar-
de zentral fiir das Entstehen eines Publikums und fiir den Einfluss, den die Leser:innen

27  Gerade Leserinnen und »femininen Publika« steht Tarde (2015, 31) zeittypisch besonders vorein-
genommen gegeniiber.

https://dol.org/10.14361/9783839473795-010 - am 13.02.2026, 09:08:41. - [

133


https://doi.org/10.14361/9783839473795-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

134

Tim Othold: Digitale Kollektivitat?

ungesehen aufeinander ausiiben, denn durch die prinzipielle Sozialitit von Menschen
und einen sozialen Alltag, in dem man stets den Einfliissen und Eindriicken anderer
ausgesetzt sei, sei bereits das Wissen um das Vorhandensein anderer, wenngleich un-
bekannter Leser:innen wirkmichtig, auch ohne deren tatsichliche Prisenz. Die Erfah-
rung, Teil eines Publikums zu sein, hingt in diesem Sinne von der Uberzeugung ab, dass
viele Mitmenschen ebenfalls und in etwa zum selben Zeitpunkt das eigene Interesse tei-
len und sich mit denselben Inhalten befassen. Méglich wurde dies fiir Tarde daher erst
durch Druckerzeugnisse und das Aufkommen einer zahlenmifig grofien, ausgebreite-
ten und 6ffentlichen Leser:innenschaft:

Denn als Publikum bezeichne ich nicht eine Gruppe von Gelehrten, die — obwohl iiber
verschiedene Provinzen und Staaten verstreut— durch die Beschiftigung mit dhnli-
chen Forschungen und die Lektiire der gleichen Schriften zwar verbunden, doch an
Zahl so gering war, daf sie alle untereinander in brieflichen Beziehungen stehen und
ihre wissenschaftliche Gemeinschaft hauptsachlich von diesen personlichen Verhilt-
nissen zehren konnte. Ein spezielles Publikum bildete sich erst von dem schwer zu pra-
zisierenden Moment an, als die Manner, die sich den gleichen Studien widmeten, zu
zahlreich wurden, um sich noch persénlich kennen zu kénnen, und ein gewisses Ge-
fihl der Zusammengehdrigkeit sich nur noch durch unpersénliche Mitteilungen von
hinreichender Haufigkeit und Regelmafligkeit herstellen lieR. (ebd., 14—15)

Ahnlich der Feststellung von Carey (1992, 5), dass der primire Unterschied von Massen
zu fritheren Arten der Versammlung und Gruppierung ihre Alphabetisierung sei, sieht
hier auch Tarde die gesellschaftliche Lesekompetenz als Unterscheidungsmerkmal, die
Publika von fritheren Formen der Kollektivitit abgrenzt. Zusitzlich betont er die Quan-
titdt der Leser:innen, in deren unpersonlichen und zu zahlreich gewordenen Menge die
charakteristische Uniibersichtlichkeit von Massen wieder auftaucht. Wie Stiheli (2015,
196) im Nachwort der Neuausgabe von Tardes Massentheorie festhilt, ist die »im Publi-
kum implizierte Kollektivitit [damit, T. O.] wesentlich die Erfahrung von gleichzeitiger
Quantitit«. Jedoch anders als bei Massen, fiir die diese Erfahrung ebenfalls wesentlich
ist, lasse sich die Quantitit von Publika nahezu beliebig steigern. IThre GréRe sei nicht
mehr begrenzt etwa durch die Fihigkeiten und Moglichkeiten verschiedener Individu-
en, sich tatsichlich zeitgleich an einem einzigen Ort zu versammeln, sondern trage statt-
dessen »immer schon eine Tendenz zur globalen Ausbreitung in sich« (ebd., 196). Ahnlich
dem, was Guinther Anders iiber das Fernsehen schreibt, ist diese Ausbreitung damit je-
doch abhingig von einer medial begriindeten Moglichkeit der kollektiven Selbstreflexi-
on. Tardes Publika werden erst mit einer massenmedialen Infrastruktur méglich, nicht
nur weil diese eine Vielzahl von Individuen in etwa zeitgleich erreichen kann, sondern
auch, weil erst damit das kollektive Wissen um diese gleichzeitige Quantitit einhergeht.
Wie Massen entspringen auch Publika in dieser Hinsicht einem Prozess der Selbstwahr-
nehmung.

Betont man die gesellschaftliche Dimension von Publika, wie Tarde sie konzipiert,
und begreift jene vor diesem Hintergrund als Moglichkeit einer Selbstbeobachtung
nicht nur spezifischer Leser:innenschaften, sondern politischer, 6konomischer und
anderer Gruppen in einem breiteren Sinne, so kommen Publika in vielen Punkten dem

https://dol.org/10.14361/9783839473795-010 - am 13.02.2026, 09:08:41. - [



https://doi.org/10.14361/9783839473795-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Massen

gleich, was alternativ mit dem Wort >Offentlichkeit< bezeichnet werden kann. Dies ist
kein Zufall, schreibt Tarde im franzésischen Originaltext doch tiber »le public«, was
sowohl mit >Publikumc als auch mit >Offentlichkeit« iibersetzt werden kann.*® Wihrend
Tardes Theorie in dieser Hinsicht zweifelsohne produktiv gemacht werden kann und
auch wird,” sind an dieser Stelle allerdings einige Aspekte von Publika zu bedenken,
die auf ein Verstindnis von Offentlichkeit etwa als »gesellschaftsinterne Umwelt der
gesellschaftlichen Teilsysteme« (Luhmann 1996, 184) weniger passen wollen. Sie wurzeln
in Tardes urspriinglichem Interesse an Massen als spezifischen und klar situierten
Gruppierungen. Erstens ist auffillig, dass Publika fiir Tarde vielzihlig sind, einander
tiberlagern, dabei jedoch deutlich an ihr jeweiliges Medium gebunden bleiben: Es sind
stets die Leser:innen einer Zeitung, die Rezipient:innen einer bestimmten Zeitschrift,
Gazette etc., die er als Publikum in den Blick nimmt. Zweitens, und hier wichtiger, sind
die Publizist:innen zu nennen, die Tarde klar aufierhalb des Publikums positioniert
und in deren Einflussnahme auf Publika sich Le Bons Figur des Anfiihrers intensiviert.
Die Autor:innen, Journalist:innen und Redakteur:innen, deren Texte die gemeinsame
Aufmerksambkeit eines Publikums erhalten und dieses dariiber faszinieren und zur
Nachahmung anregen, iiben fiir Tarde (2015, 20-22, 46) eine ungleich grofiere Macht
auf es aus, als das Publikum umgekehrt je bewerkstelligen kénne. Anders als bei An-
fithrer:innen von Massen, deren Impulse notwendig kurzlebig seien, sei der Einfluss
von Publizist:innen kontinuierlich, wihrend zudem die wechselseitige Beeinflussung
der Teile des Publikums untereinander durch ihre rdumliche Distanz geringer ausfal-
le. Ab einem gewissen »Erregungsgrad« beginnen Publika daher, so Tarde (ebd., 46),
als »Werkzeug« ihrer Publizist:innen zu (re-)agieren und deren Meinung 6ffentlich
durchzusetzen. Wie die Massen, aus denen Publika hervorgehen, bleiben demnach
auch Publika eine Ressource, die von externen Instanzen bewegt und eingesetzt werden
kann, ohne von sich aus produktiv und schopferisch titig zu werden. In diesem Urteil
widerspricht sich Tarde interessanterweise ttber mehrere Werke hinweg selbst, wie auch
Stiheli (2015, 192—193) anmerkt. Die Ansicht, dass Massen durch ihre intensive, affektive
Nachahmung unfihig seien, eigene Impulse zu setzen und Neues zu schaffen, zumin-
dest im Sinne einer positiven Genialitit, steht Tardes fritherer — selbst seither vielfach
wiederholter — Beobachtung entgegen, dass jeder Wiederholung und Nachahmung eine
Differenz innewohnt (s. auch Deleuze 1992b).

Bringt man Tardes Theorien iiber Massen und Publika bzw. Offentlichkeiten in ei-
nen Dialog mit Le Bons Massenpsychologie, so werden auch dort wichtige Wiederho-
lungen und Differenzen offenbar. Wie fiir Le Bon, so sind auch fiir Tarde Massen eine

28 Inderdeutschsprachigen Rezeption von Tarde sind beide Ubersetzungen verbreitet. Beispielswei-
se wihlt Stiheli>Publikum¢, wohingegen Gamper (2007) und Middendorf (2009) >Offentlichkeit«
favorisieren.

29 In diesem Kontext ist zu erwdhnen, dass Tardes Ideen Uber Prozesse der Nachahmung und
sein breites Medienverstindnis— zu dem neben den ins Zentrum gestellten Zeitungen und
Druckerzeugnissen auch Telegraphie und Eisenbahnen gezihlt werden kénnen (vgl. Tarde 2015,
17) —neben ihrer sozialtheoretischen Rezeption auch in kommunikationstheoretischen Perspekti-
ven Anklang gefunden haben. Speziell Tardes Charakterisierung der Nachahmung in Massen als
affektive »Ansteckung«wurde in jiingeren Ansatzen (iber digitale Kommunikation und virale Phi-
nomen aufgegriffen (s. Parikka 2007; Sampson 2012).

https://dol.org/10.14361/9783839473795-010 - am 13.02.2026, 09:08:41. - [

135


https://doi.org/10.14361/9783839473795-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

136

Tim Othold: Digitale Kollektivitat?

problematische, impulsive und generell negative Form von Versammlung, in deren kor-
perlichen und affektiven Einheit die Rationalitit und Individualitit von Einzelpersonen
verloren gehen. Anders als Le Bon erkennt Tarde diese Eigenheiten jedoch als Resultat
universeller Nachahmungsprozesse, die grundlegend fiir alle sozialen Relationen seien
und bei Massen besonders intensiv zum Ausdruck kimen. Wird im Falle des Publikums
die kérperliche Assoziation durch eine rein geistige ersetzt, so blieben diese Prozesse
wirkmachtig, wiirden jedoch von Massenmedien vermittelt, wodurch sich das Verhiltnis
des Publikums zu seinen Teilen sowie der Teile untereinander verschiebe. Als verstreute
und mediatisierte Massen bleiben Publika bei Tarde letzten Endes eine problematische,
wenngleich tendenziell harmlosere Form von Kollektivitit, die von externen Instanzen,
den Publizist:innen, manipuliert und gelenkt werden kann. Mit der Aufmerksambkeit, die
Tarde einer medialen Transformation von Massen gegeniiber aufbringt, zeigen sich sei-
ne Uberlegungen jedoch leichter anschlussfihig fiir jiingere Ansitze, die sich im Kontext
digitaler Medien einer neuen Transformation von Massen gegeniibersehen — vorausge-
setzt, man lsst die wie erwihnt auch bei Tarde gegebenen, allerdings fiir seine Theorie-
bildung weniger entscheidenden, rassistischen und sexistischen Annahmen aufler Acht.

Speziell mit Blick auf Theorien, die iiber digitale Massenphinomene hinaus an
massenhaften und kollektiven Formen von Organisation und Sozialitit interessiert
sind, lohnt abschliefiend der Hinweis auf eine letzte Facette bzw. Grundlage von Tar-
des Massentheorie. Wie erwihnt ist fiir Tarde zur Herausbildung eines Publikums
das Bewusstsein individueller Leser:innen entscheidend, Teil einer gréferen Anzahl
von Personen zu sein, die sich zeitgleich denselben Inhalten und demselben Medium
widmen. Erfahrungen und soziale Interaktionen mit anderen, denen man gerade im
stadtischen Leben notwendig ausgesetzt sei, sorgen fir Tarde dafiir, dass bereits dieses
Wissen um das Vorhandensein anderer das Verhalten einzelner Leser:innen beeinflusst.
In diesem Punkt wiederholt Tarde eine Beobachtung, die er bereits in fritheren Tex-
ten aufgestellt hat. Schon im Kontext seines urspriinglichen Interesses an Massen als
kriminologisches Problem betont er, dass soziale Subjekte zwangsliufig den Kommuni-
kationen, Handlungen und Suggestionen anderer ausgesetzt seien und die Masse daher
auf Dauer internalisieren witrden. Tarde (18922, 292) bezeichnet diese Internalisierung
als »foule cérébrale«, die zerebrale Masse. Unabhingig davon, ob Einzelne akut Teil
einer Versammlung seien, hitten sie demnach als soziale Subjekte die Masse, im Sinne
ihres wahrscheinlichen Verhaltens und ihrer Einwirkung auf die individuelle Person,
stets >im Hirnc« (vgl. auch Gamper 2007, 483-484). Strukturell greift Tarde hier auf das
voraus, was Freud spiter als »Uber-Ich« fassen wird. Stellt man den Gedanken einer
derart internalisierten und somit genau genommen weder kérperlichen noch geistigen,
massenmedial vermittelten Kollektivitit ins Zentrum, verschiebt sich der Schwerpunkt
von Tardes Massen- und Publikumskonzept. Zusitzlich zu den Relationen zwischen
mehreren Individuen erweist sich das Subjekt als in sich immer schon sozial. Tarde
trifft sich hier mit den Argumentationen mancher jiingerer Ansitze, die das Individu-
um als in der Tat teilbar thematisieren oder das Selbst als kollektive Form zu denken
suchen (vgl. exemplarisch Hayles 1999; Ott 2015). Er zeigt ebenfalls die Moglichkeit auf,
das Konzept der Masse zu einem Strukturmodell zu abstrahieren, das nicht linger
auf eine bestimmte Grofdenordnung menschlicher Sozialbeziehungen bezogen ist.
Kann bei kleinen und grofleren Gruppen auf gesamtgesellschaftlicher Ebene und auch

https://dol.org/10.14361/9783839473795-010 - am 13.02.2026, 09:08:41. - [



https://doi.org/10.14361/9783839473795-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Massen

bei einzelnen Individuen von Massenhaftigkeit die Rede sein, so scheint die soziale
Form und Dynamik der Massen flexibel und auf unterschiedliche Akteure anwendbar
zu sein. Eine solche Abstraktion und Ausweitung von Massen wird auch bei digitalen
Massenphinomenen sichtbar werden.

Gedréngte Bewegung

In Le Bons und Tardes Massenpsychologien sind bereits viele der Fragen und Span-
nungen angelegt, die im Kontext digitaler Massen und in Auseinandersetzungen mit
Crowds, Onlineaktivismus und Protestbewegungen mehr als ein Jahrhundert spiter
von Bedeutung bleiben. Beide weisen auf das Potenzial von Massen bzw. Publika hin,
trotz ihrer vermeintlich impulsiven und irrationalen Veranlagung als Ressource oder
Machtquelle genutzt zu werden. Auch die wesentliche Rolle von Fithrungs- oder Kon-
trollinstanzen in der Aktivitit und Bewegung von Massen heben Le Bon und Tarde
eindriicklich hervor. Beide betonen ebenfalls einen Aspekt, der speziell die Entstehung
von Massen und Publika betrifft, nimlich ihre korperliche bzw. seelische und geistige
Einheit. Der Zusammenschluss vieler Individuen zu einer solchen Einheit ist es, der fiir
Le Bon und Tarde am Beginn einer Masse steht. In ihm gehe die Individualitit Einzelner
zu Gunsten eines Kollektivsubjekts verloren und von seinen Umstinden hinge folglich
das Verhiltnis zwischen den Teilen einer Masse und ihrem Ganzen mafigeblich ab.
Die Idee einer solchen Einheit spielt auch in zahlreichen jiingeren Perspektiven auf
digitale Massen eine zentrale Rolle, wo gerade ihre Verhinderung oder Verzégerung als
Grundlage der positiven Qualititen neuer Massenformen erkannt wird. Im Anschluss
an Le Bon und Tarde soll daher ein kurzer Blick auf Elias Canetti geworfen werden,
dessen spitere, ebenfalls einflussreiche Massentheorie sich speziell um den Moment
des Hervortretens einer solchen Einheit dreht und die Dichte und Nihe diskutiert, die
dafiir notwendig seien.

Verlagert Tarde seinen Blick von kérperlich ko-prasenten Massen auf riumlich ver-
streute, medial verbundene Publika, so wendet Elias Canetti seinen Blick zuriick in die
entgegengesetzte Richtung. Er ist, mehr noch als Le Bon, an Massenaufliufen und der
akuten Versammlung und Bewegung menschlicher Korper interessiert. Der historische
Zeitpunkt, von dem aus Canetti auf diese Massen blickt, steht allerdings im Schatten
deutlich anderer Entwicklungen und Umstinden als jene, denen sich Le Bon und Tarde
gegeniibersahen. Die prigenden Eindriicke von Massen, die sich in Canettis 1960 ver-
offentlichter Massentheorie niederschlagen, sind nicht mehr die Ereignisse der Pariser
Kommune oder der Dreyfus-Affire, sondern die politische Unbestindigkeit der Weima-
rer Republik, die folgende Machtergreifung der Nationalsozialisten und der totale Krieg
(Canetti 2015, 79-80, 93—94; Hanuschek 2005). Auch die geopolitische Situation nach
dem Ende des Zweiten Weltkriegs macht sich in seiner Auseinandersetzung mit Massen
bemerkbar. Beispielsweise iibertrigt Canetti (1981 [1960], 553-559) seine massentheore-
tischen Beobachtungen explizit auf den Kalten Krieg: Die Machtbldcke von Ost und West
charakterisiert er als »Doppelmassenc, zwei geschlossene, einander gegeniiberstehende
Massen, die sich durch ihre aufeinander bezogene Abgrenzung stabilisieren und erhal-
ten. Diese These — deren Begriffe und Annahmen sogleich geklirt werden — zeigt nicht
nur, dass auch fiir Canetti die akuten, korperlichen Massen bestimmte Aspekte mensch-

https://dol.org/10.14361/9783839473795-010 - am 13.02.2026, 09:08:41. - [

137


https://doi.org/10.14361/9783839473795-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

138

Tim Othold: Digitale Kollektivitat?

licher Sozialitit illustrieren kénnen, die weit tiber lokale Versammlungen hinaus giiltig
sind. Sie kiindigt zudem bereits an, dass Canetti neben dem Verhalten und den Effek-
ten von Massen vor allem an den Prozessen ihrer Entstehung, ihres Bestehens und ihrer
Abgrenzung interessiert ist.

Tatsichlich kann die Frage nach Grenzen und ihrer Uberschreitung als Ausgangs-
punkt von Canettis Massenkonzept begriffen werden. Seiner Ansicht nach ist menschli-
che Erfahrung auf einer fundamentalen Ebene von einer Furcht vor Berithrung geprigt.
Menschen seien stets von einer Angst ergriffen, Kontakt mit etwas Fremdem zu haben:
»Nichts furchtet der Mensch mehrals die Berithrung durch Unbekanntes. Man will sehen,
was nach einem greift, man will es erkennen oder zumindest einreihen kénnen. Uberall
weicht der Mensch der Berithrung durch Fremdes aus.« (ebd., 13) Diese Abneigung gegen
einen solchen An-griff sei eine grundlegende Komponente menschlichen Sozialverhal-
tens, die fir Canetti nur in einer Situation wegfillt:

Es ist die Masse allein, in der der Mensch von dieser Beriihrungsfurcht erlést werden
kann. Sie ist die einzige Situation, in der diese Furcht in ihr Gegenteil umschlagt. Es ist
die dichte Masse, die man dazu braucht, in der Kérper an Kérper driangt, dicht auch in
ihrer seelischen Verfassung, nimlich so, daf? man nicht darauf achtet, wer es ist, der
einensbedringt« Sobald man sich der Masse einmal (iberlassen hat, fiirchtet man ih-
re Berithrung nicht. In ihrem idealen Falle sind sich alle gleich. Keine Verschiedenheit
zahlt, nicht einmal die der Geschlechter. Wer immer einen bedrdngt, ist das gleiche
wie man selbst. (ebd., 14)

Noch expliziter als etwa Le Bon versteht Canetti die Menschenmasse als einen zusam-
menhingenden, gemeinsamen Korper, der aus der gedrangten Kérperlichkeit der ver-
sammelten Individuen entsteht. Innerhalb dieses Korpers kann keine Berithrungsangst
mehr gelten, da die anderen Bestandteile nicht mehr fremd, sondern alle gleich sind.
Wichtig ist, dass Canetti im Gegensatz zu den vorausgehenden Massentheorien diese
homogenisierende Vereinigung nicht negativ als Verlust von Individualitit oder Ratio-
nalitit wertet. Im Gegenteil, der Wegfall der Berithrungsfurcht ist fiir ihn eine Befreiung
von ihrer »Distanzlast«:

Nurallezusammen kénnen sich von ihren Distanzlasten befreien. Genau das ist es, was
in der Masse geschieht. In der Entladung werden die Trennungen abgeworfen, und alle
fithlensich gleich. In dieser Dichte, da kaum Platz zwischen ihnen ist, da Kérper sich an
Korper prefit, ist einer dem anderen so nahe wie sich selbst. (ebd., 17)

Die Entladung sei der positive Moment, in dem die versammelten Menschen ihre indi-
viduellen Differenzen vergessen und Abstinde iiberwinden. Anders als bei Le Bon und
Tarde treten dabei fiir Canetti keine »Massenseele«, »Rassenseele« oder kumulierte »eth-
nische Eigenheiten« hervor. Stattdessen wiirden Auflerlichkeiten negiert und Standes-
und Klassenunterschiede nivelliert, sodass alle sozialen Trennungen, die Giblicherweise
von ihnen bedingt werden, aufgehoben sind. Die kérperliche Nihe resultiere auf die-
se Wiese in einer gesteigerten geistigen bzw. seelischen Nihe und einer sozialen An-
gleichung. Wenngleich der Zustand nur von begrenzter Dauer sei, ist diese Befreiung

https://dol.org/10.14361/9783839473795-010 - am 13.02.2026, 09:08:41. - [



https://doi.org/10.14361/9783839473795-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Massen

des Einzelnen im Ganzen nach Canettis Ansicht konstitutiv fiir Massen und bildet eine
Grundlage menschlicher Sozialitit iiberhaupt (vgl. auch Hagen 2014).

Massen, wie Canetti sie konzipiert, sind somit eine intensiv kérperliche und grenz-
iiberschreitende Grofe, die an die Erfahrung einer Gleichzeitigkeit und Gleichraumig-
keit gebunden ist. Sie sind, wie Sascha Simons (2014, 249) es auf den Punkt bringt, »ein
Phinomen gesteigerter Dichte.« Fiir den Massenkérper, der aus dieser Dichte hervor-
geht, wird allerdings erneut sein Verhiltnis zu einem Auflen relevant, das heiflt zur Ge-
sellschaft und zu Personen jenseits der riumlichen und zeitlichen Begrenzungen von
Massen. Es ist mit Blick auf Fragen nach diesem Verhiltnis und dem Fortbestand von
Massen nach ihrem Entstehen, dass Canetti »offene« und »geschlossene« Massen von-
einander unterscheidet. Seine Unterteilung dieser fiir ihn grundlegenden Ausprigun-
gen von Massenbewegungen kann kurz zusammengefasst werden: Offene Massen seien
vornehmlich von einem Wachstumsdrang geprigt. Sie wollen sich stetig vergréflern und
alle Personen in Reichweite einverleiben (Canetti 1981 [1960], 14—16). Ohne fortwihrendes
Wachstum zerfalle diese Art von Masse wieder, sodass offene Massen ein sehr fliichtiges
Phinomen darstellen, das meist von Spontanitit und rapidem Wachstum gekennzeich-
net sei. Die offenen Massen dhneln folglich stark dem Bild, das Le Bon und Tarde auf-
rufen. Auch fiir Canetti sind sie zudem ein zutiefst urbanes Phinomen, da Stidte und
deren selbst rapide wachsende Bevolkerungszahl den offenen Massen zunehmend Gele-
genheiten bieten, zu entstehen. Den offenen Massen gegeniiber stehen die geschlosse-
nen Massen. Diese seien statt auf Wachstum auf Bestand ausgerichtet (ebd.). Sie begren-
zen sich selbst, indem sie eigene Orte schaffen, Abliufe ritualisieren und damit Moglich-
keiten eroffnen, sich zu wiederholen — exemplarisch wire hier eine Kirchengemeinde.
Beide, offene und geschlossene Massen, kénnen ineinander umschlagen: Wird die ex-
emplarische Kirche zu eng fiir die Gemeinde, konne diese aus ihren Grenzen »ausbre-
chen« (ebd., 20-22), ebenso wie offene Massen sich Grenzen geben konnen. Beziehen
sich zwei — offene oder geschlossene — Massen aufeinander und erhalten sich tiber ihre
Konfrontation und Abgrenzung voneinander, etwa im Krieg in der Unterscheidung von
Freund und Feind, so handele es sich schlieflich um »Doppelmassen« (ebd., 71-84).%°

Canettis Schilderung von offenen und geschlossenen Massen macht eine wichtige
Differenz sichtbar, die seine Massentheorie von den Massenpsychologien Le Bons und
Tardes abgrenzt. Er betont den fir alle drei Theorien konstitutiven Moment der Verei-
nigung, in dem Massen als Einheit und als undifferenzierbare Vermengung vieler Be-
standteile hervortreten, zusammen mit Fragen insbesondere korperlicher Abgrenzung,
die damit einhergehen. Nach ihrem Entstehen jedoch sind Massen fiir Canetti poten-
ziell aktive und eigenstindige Kollektive. Konnen geschlossene Massen eigene Riume
und Praktiken schaffen, so sind sie damit produktive, kreative Grofen. Auch offene Mas-
sen seien von sich aus aktiv und nicht von externen Einfliissen abhingig. Sie benétigen
ein Ziel, eine Richtung fur ihre gemeinsame Bewegung (ebd., 30-31), aber diese Rich-
tung miisse, im Gegensatz zu den beiden ilteren Massenkonzepten, nicht von einem

30  Zusitzlichzuoffenen und geschlossenen Massen, differenziert Canetti vertiefend bestimmte Mas-
sentypen, geordnet nach ihrem affektiven Gehalt. Er unterscheidet Hetzmassen, Fluchtmassen,
Verbotsmassen, Umkehrungsmassen und Festmassen (Canetti 1981 [1960], 53 ff).

https://dol.org/10.14361/9783839473795-010 - am 13.02.2026, 09:08:41. - [



https://doi.org/10.14361/9783839473795-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

140

Tim Othold: Digitale Kollektivitat?

externen Instanz vorgegeben bzw. eingeflof3t werden. Dem positiv verstandenen Aus-
gangspunkt einer Masse entsprechend — dem Wegfall der anthropologischen »Distanz-
last« (ebd., 17) — seien Massen keine hirtenlosen Herden, sondern kénnen eigenen Willen
aufbringen und sich selbststindig in Bewegung setzen.

In diesem Punkt ist anzumerken, dass auch Canetti Massen trotz allem keineswegs
als friedlich oder harmlos einstuft. Ahnlich den fritheren Massentheorien, sieht er viele
Massen von einer »Zerstdrungssucht« (ebd., 18) geprigt. Selbst die Zerstérung jedoch,
die Massen anrichten konnen, liest Canetti im Zeichen des Abbaus von Grenzen. Befrei-
ung und gewaltvoller Ubergriff fallen dabei in eins:

Die Zerstérung [...] ist nichts als ein Angriff auf alle Grenzen. Scheiben und Tiren geho-
ren zu Hausern, sie sind der empfindlichste Teil ihrer Abgrenzung gegen aufRen. Wenn
Turen und Scheiben eingeschlagen sind, hat das Haus seine Individualitat verloren.
Jeder kann dann nach Herzenslust hinein, nichts und niemand darin ist geschiitzt. In
diesen Hausern stecken aber gewdhnlich, so glaubt man, die Menschen, die sich von
der Masse auszuschliefden suchen, ihre Feinde. Nun ist, was sie abtrennt, zerstort. Zwi-
schen ihnen und der Masse steht nichts. Sie kdnnen heraus und sich ihr anschliefien.
Man kann sie holen. (ebd., 19)

Die Zerstérung und Gewalt, die von Massen ausgehen konnen, erweisen sich somit als
eines von vielen moglichen Mitteln, ihrem Wachstumsdrang nachzukommen und die
tiberwiltigende Einheitlichkeit der Masse gegeniiber der Individualitit einzelner Tei-
le durchzusetzen. Derart bestimmt von einer Idee der VergrofRerung, die alle Grenzen
zwischen Innen und Aufien autheben kann, zielt Canettis Massenkonzept auf einen po-
tenziellen Endzustand, der den Utopien allumfassender Netzwerke nahekommt, wie sie
von diversen netzwerktheoretischen Ansitzen anvisiert werden (s. Kapitel 2.2).

Wihrend Canettis Massentheorie im Vergleich zu den fritheren Positionen, die Le
Bon und Tarde exemplarisch vertreten, einem deutlich anderen historischen und dis-
kursiven Umfeld entspringt, weist sein Umgang mit Massen somit sowohl gewichtige
Unterschiede als auch gewisse Konstanten auf. Obwohl er Massen unter einem anderen,
positiveren Vorzeichen begegnet, kann seine Schilderung der Vereinheitlichung, Kér-
perlichkeit und Gleichheit von Massen leicht auf die Beobachtungen fritherer Ansitze
bezogen werden und jene riickblickend erweitern. Auf dem Weg von den frithen Massen
des 19. und 20. Jahrhunderts zu den digitalen Massen des 21. Jahrhunderts kann Canet-
tis Ansatz in dieser Hinsicht als Bindeglied fungieren, das den Blick auf die relevanten
Facetten gegenwartiger Massen weiter schirft. Die Frage nach der Ausdehnung und den
Grenzen von Massen sowie die Aufwertung ihrer Homogenisierung und ihres ungestii-
men Bewegungsdrangs zu befreienden und potenziell schpferischen Dynamiken sind
zwei Aspekte, die im Kontext digitaler Massen erneut auftauchen. Sie treffen dabei auf
raumlich und zeitlich verstreute Massen, wie sie auch Tarde betrachtet. Auch das Au-
genmerk auf den Moment der Vereinigung von Massen zieht sich durch viele Theorien
digitaler Massenphinomene. Dort allerdings — wie bereits in Bezug auf die Occupy-Be-
wegung sichtbar wurde — markiert dieser Moment oftmals das entscheidende Problem,
das der neuen, kompetenten und produktiven Kollektivitit im Wege steht.

https://dol.org/10.14361/9783839473795-010 - am 13.02.2026, 09:08:41. - [



https://doi.org/10.14361/9783839473795-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

