
 

25 

I I .  LA REVOLUTION URBAINE 

1 .  Annäherung 
 

„Tatsächlich sind ja industrielle Revolution und 
Revolution der Städte [urbane Revolution] zwei Teile, 

zwei Aspekte einer radikalen Veränderung der Welt. 
Sie sind zwei (dialektisch vereinte) Elemente ein und 
desselben Prozesses, ein und derselben Idee, der Idee 

von der Weltrevolution.“1 
 
Die Hypothese  

 
Lefèbvres Studium der bäuerlichen Gemeinschaft in den Pyrenäen2 hatte ge-
zeigt, dass die Industrialisierung der Agrarproduktion eine Veränderung – 
Entvölkerung und Verlust der ländlichen Eigenschaften („dépaysanisation“) – 
impliziert. Die traditionelle Dorfgemeinschaft geht in größeren Einheiten auf, 
ist nicht mehr auf Eigenversorgung bedacht, unterwirft sich, indem sie deren 
Erzeugnisse konsumiert, den Strukturen der Industriegesellschaft. Das Zu-
rückdrängen der Agrarwirtschaft ist Symptom für das Streben der Wirtschaft 
und Industrie nach Rentabilität. Bedingt durch den Ausschließlichkeitsan-
spruch der industriellen Entwicklung, Wachstum durch Industrialisierung 
wird die traditionelle, vorrangig dörfliche Gemeinschaft zerstört, in den Sog 
des wirtschaftlichen Fortschritts, der eine Konzentration sowohl der Bevölke-

                                              
1  Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 154f; orig., p. 193.  
2  Ausgehend vom Gegensatz Stadt und Land bei Marx und Engels verarbeitet 

Lefèbvre die Erfahrung seiner Heimat, den Pyrenäen. In „La vallée de Campan, 
étude de sociologie rurale“ und „Pyrénées“ – erschienen im selben Jahr wie die 
„Métaphilosophie“ – setzt Lefèbvre die authentische Lebensweise der Bergbe-
wohner dem entfremdeten Stadtleben gegenüber. (Hierzu auch: Kurt Meyer 
[2007], Von der Stadt zur urbanen Gesellschaft, S. 238ff.) 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION 

26 

rung als auch der Produktionsmittel bedingt, hineingezogen und geht in grö-
ßeren Einheiten auf. Das „Stadtgewebe“ („tissu urbain“) verschlingt nach und 
nach letzte Überbleibsel des „ländlichen Daseins“ und begreift fortan  nicht 
„nur, im strengen Sinn, das bebaute Gelände der Stadt“, sondern „die Ge-
samtheit der Erscheinungen, welche die Dominanz der Stadt über das Land 
manifestieren”.3 Das Stadtgewebe als metaphorisches Bild illustriert die fort-
schreitende Einnahme durch die ‚Stadt‘, die ein mehr oder weniger engma-
schiges Netz über das Land legt, es mit sich verbindet und ihm die Autonomie 
raubt. Immer mehr Territorium gerät in den Einflussbereich dieses Gewebes, 
die städtische Konzentration erreicht giganteske Ausmaße, die Bevölkerungs-
dichte nimmt zu, Kleinstadt und mittelgroße Stadt geraten zusehends in die 
Abhängigkeit von Megastädten. Neue Vorstädte entstehen, Aktivitäten verla-
gern sich, die tradierten Stadtkerne verlieren ihre ursprüngliche Konzentra-
tion.  

 
„Und während dieser weltweite Prozess (Industrialisierung und/oder Verstädterung) 
seinen Lauf nimmt, birst die Großstadt auseinander, fragwürdige Proturberanzen 
entstehen: Vororte, Wohnviertel oder Industriekomplexe, Satellitenstädte, die sich 
kaum von verstädterten Marktflecken unterscheiden. Kleinstadt und Mittelstadt ge-
raten in ein Abhängigkeitsverhältnis, werden praktisch zu Kolonien der Großstadt.“4 

 
Neben dem urbanen System, der Infrastruktur der Stadt – Straßen, Elektrizi-
tät, Wasserversorgung – werden auch Werte wie urbaner Lebensstil und urba-
nes Denken ‚importiert‘.5 Der Prozess trägt universelle Züge, geht über das 
eingangs national betrachtete Terrain hinaus, mögen auch die praktischen und 
ideologischen Grundmuster jeweils verschieden sein: in den Entwicklungs-
ländern, in den hoch entwickelten kapitalistischen oder in den sozialistischen 
Gemeinschaften, überall platzt die Stadtmorphologie, ändern sich die bekann-
ten städtischen Strukturen. 

                                              
3  Vgl.: Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 9f; orig., p. 10. 
4  Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 10; orig., p. 11. 
5  Georg Simmel geht in seinem Aufsatz „Die Großstädte und das Geistesleben“ 

explizit auf die Folgen der Einflussnahme des Großstadtlebens auf das Individu-
um ein: „Indem die Großstadt gerade diese psychologischen Bedingungen 
schafft – mit jedem Gang über die Straße, mit dem Tempo und den Mannig-
faltigkeiten des wirtschaftlichen, beruflichen, gesellschaftlichen Lebens – stiftet 
sie schon in den sinnlichen Fundamenten des Seelenlebens, in dem Bewusst-
seinsquantum, das sie uns wegen unserer Organisation als Unterschiedwesen ab-
fordert, einen tiefen Gegensatz gegen die Kleinstadt und das Landleben, mit 
dem langsameren, gewohnteren, gleichmäßiger fließenden Rhythmus ihres sinn-
lich-geistigen Lebensbildes.“ (Georg Simmel [1996], Die Großstädte und das 
Geistesleben, S. 117.) Lefèbvre wird sich in der Folge, insbesondere aber in den 
achtziger Jahren, intensiv mit der „Rhythmusanalyse”, ein Begriff, der vom bra-
silianischen Philosophen Pinheiro dos Santos geprägt wurde, auseinandersetzen.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


LA REVOLUTION URBAINE 

27 

Die „Krise der Stadt“ macht nach Lefèbvre eine Auseinandersetzung mit 
überlieferten Definitionen der Stadt von Nöten. Diese beziehen sich nach wie 
vor auf Vorstellungen zum Teil der vor-industriellen Epoche, zum Teil orien-
tieren sie sich an den Vorstellungen des antiken Stadtstaates, immer jedoch 
hängen ihre Projektions- und Deutungsmuster der Aktualität hinterher. Die 
Vorstellung einer nachvollziehbaren Entwicklung, wie sie Stadtgeschichten 
zusammenstellen, scheitert an Teilanalysen, am Versuch, das Elementare als 
das Globale zu deuten, den historischen Kontext in seiner Tragweite zu er-
kennen.6 Zusammenfassend wird die „Krise der Stadt“ mit der teils parallel 
verlaufenden Krise der ruralen Zivilisation in der „Metaphilosophie“ darge-
stellt: Nachdem die Städte und Agrarstädte an die Stelle der Dörfer getreten 
sind, diese „zu vorsintflutlichem Dasein, zu Folklore und touristischen Attrak-
tionen reduziert werden“, die Bauern den Städtern, die mit modernen techni-
sierten Instrumenten Landwirtschaft betreiben, gewichen sind, wird die 
Landwirtschaft ihre autonome Position innerhalb der Ökonomie aufgeben und 
sich den Mechanismen der Industrie unterwerfen. Während die „Stadt selbst 
durch Wirtschaft explodiert“, die Städte sich als „gewaltige Konglomerate, 
die keinerlei Form mehr haben“, präsentieren und nur noch aus Gewohnheit 
den Namen Stadt tragen, „zerfällt das Phänomen Stadt, indem es sich entfal-
tet“.7 Die Stadt, die auf Grund eines unmöglich zu kontrollierenden Wachs-
tums „explodiert“, kann als Kategorie nicht mehr dienlich sein. Mit dem ural-
ten Konflikt Stadt und Land ist die Stadt selbst in Auflösung begriffen.  

In „Le droit à la ville“ (1968) deutet sich mit dem Begriff der „société 
urbaine“ eine neue Qualität der urbanen Thematik an: 

 
„L’intérêt du tissu urbain ne se limite pas à sa morphologie. Il est le support d’une 
‚façon de vivre‘ plus ou moins intense ou dégradée: La société urbaine. Sur la base 
économique du tissu urbain apparaissent des phénomènes d’un autre ordre, à un 
autre niveau, celui de la vie sociale et ‚culturelle‘.“8 

 

                                              
6  Lefèbvre nennt u.a. den Architekturhistoriker Lewis Mumford, dessen zwei 

Bände der Stadtgeschicht (Lewis, Mumford [1979], Die Stadt, Geschichte und 
Ausblick Bd. 1+2; Orig., [1961], The city in history.) als Standardwerke der 
Stadtforschung gelten: „Aujourd’hui, Lewis Mumford (S. 50) G. Bardet, entre 
autres, imaginent encore une cité composée non point de citadins mais de libres 
citoyens, affranchis de la division du travail, des classes sociales et de la lutte de 
ces classes, constituant une communauté, associés librement pour la gestion de 
cette communauté. Ils composent ainsi, en philosophes, le modèle de la ville 
idéale. Ils se représentent la liberté au XXe siècle selon la liberté de la cité 
grecque […]. Ils pensent donc la ville moderne selon le modèle de la cité an-
tique, identifiée à la ville idéale et rationnelle à la fois.“ (Henri Lefèbvre, Le 
droit à la ville suivi de Espace et politique, p. 49s.) 

7  Vgl.: Henri Lefèbvre, Metaphilosophie, S. 123; orig., p. 113.  
8  Henri Lefèbvre, Le droit à la ville suivi de Espace et politique, p. 19s. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION 

28 

Die „urbane Gesellschaft“9 wird definiert als eine „aus der Industrialisierung 
hervorgegangene“ und die „Agrarproduktion beherrschende und aufbrau-
chende“ Gesellschaft, die dann entsteht, wenn die alten Stadtformen zerfallen, 
von „zusammenhanglosen Veränderungen“ abgelöst werden.10 Diese erste 
vage Bestimmung weist auf den hypothetischen Charakter der Aussage hin, 
erlaubt vor allem, die „urbane Gesellschaft“ gegenüber der überlieferten Viel-
falt von verstädterten Gesellschaftsformen, die sowohl „den griechischen 
Stadtstaat, die orientalische oder mittelalterliche Stadt, die Handels- oder In-
dustriestadt, Kleinstadt oder Großstadt“ bezeichneten, zu positionieren. Die 
„urbane Gesellschaft“ ist Virtualität für eine veränderte Sichtweise der Ent-
wicklung ebenso wie für „eine theoretische Hypothese, die zu formulieren 
und als Ausgangsbasis zu benutzen das wissenschaftliche Denken berechtigt 
ist“.11 

 
„Um die Gesellschaft der nachindustriellen Zeit, also die aus Industrialisierung her-
vorgegangene und ihr folgende zu benennen, wird hier der Begriff verstädterte Ge-
sellschaft vorgeschlagen, womit mehr eine Tendenz, eine Richtung, eine Virtualität 
und weniger ein fait accompli zum Ausdruck gebracht werden sollen.“12 

 
Zugleich Definition und Hypothese wird die „urbanisierte Gesellschaft” zum 
Objekt, das sich zwar noch jenseits des empirisch Feststellbaren befindet, 
dennoch über die reine Fiktion hinausgeht. Erkenntnis, betont Lefèbvre, muss 
nicht Kopie oder Abbild, Vortäuschung oder Nachbildung eines bereits rea-
len, konkreten Objektes sein, das in der Hypothese enthalten ist.13 Diese Hy-
pothese ist kein empirisches Rezept, um die Urbanität herzustellen, sondern 
sie vermittelt eine methodisch vorgehende Theorie. Die augenblicklich noch 

                                              
9  „Société urbaine“ wird in „Die Revolution der Städte“ mit „verstädterte Gesell-

schaft“ übersetzt. Um den Unterschied zum Begriff Stadt zu betonen, scheint 
ebenfalls „urbane Gesellschaft“ im Sinne von „urbanisierte Gesellschaft“ oppor-
tun. Lefèbvre gebraucht „urbain(e)“ auch im Sinne von „urbanisé“. In dieser 
Arbeit wird, den jeweiligen Bedeutungen und Bedeutungsverschiebungen ange-
passt, urban und urbanisiert, bzw. städtisch und verstädtert gebraucht. 

10  Vgl.: Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 7; orig., p. 8. 
11  Vgl.: Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 8; orig., p. 8s. 
12  Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 8; orig., p. 8s. 
13  Lefèbvre bemerkt zur gleichen Thematik: „das Urbane (Abkürzung für ‚ver-

städterte Gesellschaft‘) wird nicht als eine erreichte Wirklichkeit definiert, in der 
Zeit vor dem jetzt schon vorhanden, sondern als Ausblick, als aufklärende Vir-
tualität“, und er ergänzt: „Schon jetzt ist es abstrakt nur im Sinne der legitimen 
wissenschaftlichen Abstraktion. Die theoretische Erkenntnis kann und muss das 
Terrain und die Basis aufzeigen, auf denen sie beruht: ein soziales Geschehen, 
das noch im Fluss ist.“ (Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 23; orig., 
p. 27.) Erst die nachfolgende Analyse, das Zurückgreifen auf die dialektische 
Methode bei Marx und der Begriff der „Transduktion“ werden in diesem Zu-
sammenhang klärend wirken.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


LA REVOLUTION URBAINE 

29 

zusammenhanglos scheinenden Veränderungen der Gesellschaftsformen be-
stehen nur als theoretisches Problem bei der Erarbeitung und der Darstellung 
des Prozesses:  

 
„Ein wesentlicher Aspekt des theoretischen Problems besteht darin, dass Diskonti-
nuitäten und Kontinuitäten miteinander in Beziehung gesetzt werden und umge-
kehrt. Denn wie könnte eine absolute Zusammenhanglosigkeit bestehen, ohne dass 
unter der Oberfläche Zusammenhänge vorhanden wären, ohne Gemeinsamkeiten, 
ohne dass ein inhärenter Prozess abliefe? Und wie gäbe es umgekehrt eine Kontinui-
tät ohne Krisen, ohne das Auftauchen neuer Elemente und neuer Beziehungen?“ 14 
 

Die Voraussetzung, dass mit Hilfe der Hypothese gesellschaftliche Strukturen 
analysiert werden können, setzt nach Lefèbvre das Vorhandensein nachvoll-
ziehbarer Strukturen voraus. So erlaubt sich die Hypothese, vorzugreifen, eine 
gegenwärtig feststellbare Grundtendenz in die Zukunft zu projizieren, „denn 
überall und mitten in der ‚bürokratisch gelenkten Konsumgesellschaft‘ wächst 
die ‚verstädterte Gesellschaft‘ heran“.15 Zudem beansprucht die Hypothese 
„befreienden Charakter“, da in der jeweiligen Zeit, in „vorbestimmten Ab-
hängigkeiten und Zwängen“ gefangen, der Betrachter „sich nicht vom Alltag 
losmachen [kann], der unter Zwang von Industrieproduktion und Konsum 
geschaffen wurde.“16 
 
Strategische Hypothese und Transduktion 

 
Dogmatismus bindet den Erkenntnisprozess an systematisierte philosophische 
Dispositionen und steht der Verwendung und des Erdenkens von Hypothesen, 
da diese frei sein müssen, nicht absoluten, a priori aufgezwungenen Wahrhei-
ten unterliegen, entgegen. Im Gegenzug unterstreichen einzelne subjektivisti-
sche, relativistische und positivistische Strömungen, da das Reale zu kom-
plex, nicht begreifbar ist, den hypothetischen Charakter der Wissenschaften. 
Für Lefèbvre sind es Komplexität und Unsicherheit, die die Hypothese not-
wendig machen. Sie ist für die Erforschung „komplexer“ Phänomene mit 
„ungewissem“ (aléatoire) Charakter unumgänglich.17 Es gibt bestimmte histo-
risch, biologisch, ökonomisch und soziologisch festgelegte Zu- bzw. „Um-
stände“ (conditions) die das „Reale“ (réel) ausmachen. Dieses Reale unter-
liegt der Zeit und dem Raum, in denen es betrachtet wird, ist es doch von den 
jeweiligen Gegebenheiten („conditions“) abhängig. Die Entwicklung zeigt 
eine Veränderbarkeit – Werte, gesellschaftliche Strukturen verschieben sich – 

                                              
14  Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 7f; orig., p. 8. 
15  Vgl.: Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 10; orig., p. 11. 
16  Vgl.: Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 35; orig., p. 44. 
17  Vgl.: Henri Lefèbvre, Kritik des Alltagslebens, S. 366; orig., p. 114. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION 

30 

im Rahmen eines dialektisch ablaufenden Prozesses. Die „kreative Praxis“, 
ein praktisches Tun, das darauf angelegt ist, „Veränderungen in den mensch-
lichen Beziehungen (hierzu gehört auch die Ethik)“18 herbeizuführen, vermag 
in diese Entwicklung, indem sie die Umstände des Realen zu verändern ver-
sucht, einzugreifen.19 Die Möglichkeit der Wahl bleibt jedoch zeit- und raum-
gebunden: Die Akte der Freiheit – der kollektiven oder der individuellen, 
kurz- oder langfristigen – „können und brauchen sich nicht dem Determinis-
mus entziehen, der sie innerhalb des dialektisch ablaufenden Prozesses – fi-
xiert: 

 
„sie werden mit unterschiedlichem Bewusstseins- und Wirkungsgrad vollzogen, 
einmal blind, ein andermal kalkuliert; sie verändern ihre determinierten Bedingun-
gen und schaffen sich neue. Sie modifizieren die Prozesse, geben ihnen eine andere 
Richtung, aber unterdrücken sie nicht.“20 
 

Um Lösungen für anstehende Probleme anbieten zu können, ist eine Orientie-
rung notwendig. Sie besteht in der Annahme eines virtuellen Objektes, das 
von der Formulierung der Problematik hin zur Ausarbeitung von Hypothesen 
(Vorschläge über das Mögliche, Projektionen in die Zukunft) führt, denen 
selbst keine Grenzen gesetzt sind: Sie können spekulativ, zufällig, extrem und 
sogar gefährlich sein, denn 

 

                                              
18  Vgl.: Henri Lefèbvre, Kritik des Alltagslebens, S. 499; orig., p. 244. 
19  Die deutsche Übersetzung dieser Passage aus „Kritik des Alltagslebens” ist un-

glücklich und verwirrend. Im Original: „Il y a des conditions déterminés, biolo-
giques, historiques, économiques, sociologiques (dont la praxis créatrice 
s’empare pour les modifier plus ou moins profondément), qui constituent le 
‚réel‘ au sens habituel. Il y a des processus, qui contiennent le devenir et les ten-
dances du réel. Conditions et processus indiquent des possibilités.“ (Henri      
Lefèbvre, Critique de la vie quotidienne II, p. 114.) In der Übersetzung: „Es gibt 
determinierte Bedingungen biologischer, historischer, ökonomischer, soziologi-
scher Art (deren sich der kreative Prozess bemächtigt, um sie mehr oder weniger 
gründlich zu verändern), aus denen das ‚Reale‘ im üblichen Sinne besteht. Es 
gibt Prozesse, die den Werdegang und die Tendenzen des Realen enthalten. Be-
dingungen und Prozesse zeigen Möglichkeiten auf.“ (Henri Lefèbvre, Kritik des 
Alltagslebens, S. 366.)  

 In der deutschen Übersetzung ist „conditions“ mit „Bedingung“ und „processus“ 
mit „Prozess“ übersetzt. „condition“ ist hier in seiner ersten Bedeutung, der von 
„état“, „manière d’être“ (Zustand, die Art und Weise wie Etwas ist) zu verste-
hen, wohingegen „processus“ eine Entwicklung („évolution dans le temps“) dar-
stellt. „déterminé“ ist nicht als „vorherbestimmt“, sondern sowohl als „gegeben“ 
wie auch „festgelegt“ zu übersetzen. 

20  Henri Lefèbvre, Kritik des Alltagslebens, S. 366; orig., p. 115. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


LA REVOLUTION URBAINE 

31 

„indem wir den Zufall gleichzeitig mit der Imagination einführen, weisen wir ihm 
seinen Platz in der Erfindung von Hypothesen und lassen in der Erkenntnis Raum 
für eine Art von freiem Spiel.“21 
 
Die strategische Hypothese beschreibt die am weitesten entfernte Möglich-
keit, kommt von diesem entfernten Möglichen in die Gegenwart, das Greifba-
re zurück, um anschließend die Wirkungen und die Tendenzen, die von dieser 
aktuellen Realität ausgehen auf zukünftig Mögliches zu projizieren. Die stra-
tegische Hypothese unterscheidet sich, indem sie sich gezielt als Vermittlerin 
zwischen Fakten und Konzepten, zwischen Gegebenheiten und Lösungen ver-
steht, von der gängigen Hypothese. Sie sammelt verstreute empirische Daten, 
verbindet sie mit erarbeiteten Konzepten, die ihrerseits immer wieder in Frage 
gestellt werden. Wie in der klassischen Hypothese gilt es nicht, den Kontakt 
mit den Tatsachen zu verlieren, neue Fakten zu entdecken, Fakten ohne dog-
matisches System in Zusammenhang zu bringen, jederzeit überprüfbar zu 
sein.22 Die extreme Situation birgt die notwendige Dramatik, um die Thema-
tik verantwortungsvoll anzugehen, liefert darüber hinaus der „rationalité 
pratique“ (Vernunft des Alltags) ein breiteres Aktionsfeld, das sowohl die 
Irrationalität, das Emotionale wie auch das sinnlich Begreifbare mit einzube-
ziehen weiß.23 Die Wichtigkeit der Hypothese kann nicht jede weitere Suche 
nach Beweisen noch deren Überprüfung ersetzen. In dem Fall „einer dynami-
schen Realität“ – der dialektische Prozess kann als solche verstanden werden 
– genügt nicht die Häufung von Fakten, sondern neben dem formalen Beweis 
– die Gedanken müssen schlüssig sein – gilt vorrangig die praktische Über-
prüfung der Hypothese. Verfeinert werden kann die strategische Hypothese 
durch die Konstruktion eines Modells, das als Stadium zwischen der Formu-
lierung der Hypothese und deren Überprüfung fungiert.24  

Das arbeitshypothetische Szenario in „La révolution urbaine” basiert auf 
der Beobachtung der Gegenwart. Eine Grundtendenz wird herausgearbeitet 

                                              
21  Henri Lefèbvre, Kritik des Alltagslebens, S. 370; orig., p. 118. 
22  Vgl.: Henri Lefèbvre, Kritik des Alltagslebens, S. 372; orig., p. 120.  
23  Die „rationalité pratique“ findet sich in der „Metaphilosophie“, wird in der Hy-

pothese der globalen Verstädterung aufgegriffen und in den Zusammenhang der 
Veränderung des Alltags durch die Tat („action”) gesetzt: „Die Idee vom Ende 
der Stadt ist anscheinend sehr viel ergiebiger und kreativer als die von ihrer 
Fortdauer oder ihrer Modernisierung – obschon sie sich nicht zu ‚prospektiven‘, 
technisch und operational nutzbaren Studien eignet.“ Stattdessen steht die Auf-
gabe der Metaphilosophie zentral, „neue Formen zu ersinnen und vorzuschla-
gen, oder eher noch einen Stil, der sich praktisch erschaffen lässt und der das 
philosophische Projekt verwirklicht, indem er die Alltäglichkeit verwandelt.“ 
(Vgl.: Henri Lefèbvre, Metaphilosophie, S. 125; orig., p. 115.) 

24  Zur Theorie der Modelle, die bei Lefèbvre in der Kritik des Alltagslebens unter 
dem Begriff von Struktur („notion de structure“) aufgearbeitet wird, siehe: Henri 
Lefèbvre, Kritik des Alltagslebens, S. 434f; orig., p. 180ss.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION 

32 

und in die Zukunft projiziert: sie wird weitergedacht. Es ist ein Denkvorgang, 
der aus der Vorstellung heraus „ein bestimmtes Konkretes, vielleicht sogar 
das Konkrete überhaupt“ artikuliert. Diese Artikulation bezeichnet Lefèbvre 
als „Entwicklung, eine Untersuchung, ja um eine Begriffsbildung.“ Die 
Schwelle, die es von der Theorie zur Praxis zu überwinden gilt, beinhaltet die 
Kritik an der Methode nach einem empirischen Rezept zu suchen, das es er-
laubt, die städtische Wirklichkeit zu produzieren. Es handelt sich um eine 
Theorie, die sich „vermittels theoretischer Hypothese ankündigt“, die „Suche 
nach einem virtuellen Objekt, der Versuch dieses zu definieren und an Hand 
eines Projektes zu verwirklichen“, die als „verstädterte Gesellschaft“ Hypo-
these und Definition zugleich ist. Lefèbvre spricht von „Transduktion“, der 
Reflexion über das mögliche Objekt im Gegensatz (und Erweiterung) zu De-
duktion und Induktion.25 Die „Transduktion“ („transduction“) als logische 
Form bestimmt große Teile von Lefèbvres Schriften in den sechziger Jahren. 
Im Vorwort zur zweiten Ausgabe von „Logique formelle et logique dialec-
tique“ wird der Begriff eingekreist: 

 
„A côté de la déduction et de l’induction, la méthodologie approfondie dialectique-
ment devait présenter des opérations nouvelles, telles que la transduction, opération 
de la pensée sur/vers un objet virtuel pour le construire et le réaliser. Ce serait une 
logique de l’objet possible et/ou impossible.”26 

 
In der Transduktion werden Informationen gesammelt, die es erlauben, ein 
virtuelles Objekt zu konstruieren und von Gegebenheiten zur Lösung zu ge-
langen. Die Transduktion bewegt sich vom Gegebenen zum Möglichen, von 
der Realität zum Hypothetischen. In der Architekturzeitschrift „Architecture, 
formes, fonctions“27 weist Lefèbvre auf die Notwendigkeit hin, sich in der 
sozialen Analyse neue Denkschemata anzueignen, die vielleicht gewöh-
nungsbedürftig, aber unumgänglich sind. Die Transduktion als Vorgehens-
weise soll helfen, Modelle zu simulieren und Hypothesen aufzustellen. 
 
„La transduction élabore et construit un objet théorique, un objet possible, à partir 
d’informations portant sur la réalité, ainsi que d’une problématique posée par cette 
réalité.”28 

 

                                              
25  Vgl.: Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 11; orig., p. 12. 
26  Henri Lefèbvre, Logique formelle et logique dialectique, p. XXIII. 
27  Henri Lefèbvre, Humanisme et Urbanisme, Quelques propositions. Der Artikel 

wurde 1962 verfasst, erschien aber erst in seiner Neufassung 1968 und wurde in 
den Sammelband „Du rural à l’urbain“ aufgenommen. Auszüge befinden sich 
ebenfalls in „Le droit à la ville”. 

28  Henri Lefèbvre, Du rural à l’urbain, p. 155 und Henri Lefèbvre, Le droit à la 
ville suivi de Espace et politique, p. 112.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


LA REVOLUTION URBAINE 

33 

Die Transduktion geht über das alleinige Aufstellen einer Hypothese, den 
Aufbau eines Modells und dessen Simulation hinaus. Ausgehend von der 
Realität und den mit ihr verbundenen Schwierigkeiten erarbeitet sie ein theo-
retisches, mögliches Objekt und verlangt nach einem ständigen Austausch 
zwischen Hypothese und empirischer Beobachtung („feed-back“). In der 
Stadtforschung werden lediglich spontane Einfälle der Urbanisten und Archi-
tekten, Gedanken der Soziologen, der Politiker und auch der Philosophen in 
Form gebracht. Der Prozess der Verstädterung als Hypothese hingegen be-
greift die  

 
„Gesamtheit der Wandlungen und Veränderungen […], die unsere heutige Gesell-
schaft durchschreitet, um von einer Epoche, deren maßgebliche Probleme Wachstum 
und Industrialisierung […] sind, zu jener überzugehen, wo die durch Urbanisierung 
entstandenen Probleme den Vorrang haben und die Suche nach den Lösungen und 
nach den für die verstädterte Gesellschaft spezifischen Modalitäten größte Bedeu-
tung gewinnt.“29 

 
Bei der Suche nach neuen Wegen im Urbanismus wird die Utopie zum unab-
dingbaren Bestandteil und hat wesentlichen Anteil an der Analyse gesell-
schaftlicher Prozesse. Lefèbvres Ansatz versteht sich als „u-topische Kritik“, 
greift sie doch nicht, um der Urbanisierung entgegenzutreten, auf überlieferte, 
traditionelle Ideologien zurück, noch lässt sie sich auf eine falsche linke Kri-
tik ein, die ebenfalls, wenn auch aus entgegengesetzter Sicht, ideologisch ar-
gumentiert. Die u-topische Kritik versucht „Neuland zu erforschen“, den exis-
tenten wirtschaftlichen, sozialen und politischen Kräften das Neue, das Inno-
vative entgegenzusetzen.30 Sich ohne die reale Thematik aus den Augen zu 
verlieren, aus den überlieferten Denkfesseln zu befreien, bedeutet, sich den 
festgelegten Strukturen der vergangenen und auch augenblicklichen Situation 
zu entziehen, sich aus einem Kreislauf zu befreien, der immer einen Schritt 
der Entwicklung hinterherhinken wird. 

 

                                              
29  Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 11; orig., p. 13. 
30  In „Le droit à la ville“ geht Lefèbvre explizit auf diese Thematik ein: „Tous uto-

piens, y compris les prospectivistes, les planificateurs qui projettent le Paris de 
l’an 2000, les ingénieurs qui ont fabriqué Brasilia, et ainsi de suite! […] 
L’utopie est à considérer expérimentalement, en étudiant sur le terrain ses impli-
cations et conséquences. Elles peuvent surprendre. Quels sont, quels seront les 
lieux socialement réussis? Comment les détecter? Selon quels critères? Quels 
temps, quels rythmes de vie quotidienne s’inscrivent, s’écrivent, se prescrivent 
dans les espaces ‚réussis‘, c’est-à-dire favorables au bonheur?“ (Henri Lefèbvre, 
Le droit à la ville, p. 112.)  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION 

34 

„Sie ist eine u-topische Kritik, denn sie distanziert sich vom ‚Wirklichen‘31, ohne es 
jedoch aus den Augen zu verlieren.“32  

 
Die „strategische Hypothese“ ist „eine theoretische Hypothese über das Mög-
liche und seine Beziehung zum Tatsächlichen (dem „Wirklichen“)“33, die sich 
an der Hypothese der „Verstädterung“ oder dem „Phänomen der Verstädte-
rung“ orientiert. Zukunftsorientiert impliziert die strategische Hypothese ne-
ben der Methode der Analyse die Aufforderung, aktiv in den Prozess einzu-
greifen. Dies scheint umso erfolgversprechender, werden die Mechanismen 
der Entwicklung erkannt. Dem statischen Begriff der „Stadt“, der ein be-
stimmtes und definiertes Objekt ausdrückt, wird die Verstädterung als kom-
plexer Begriff entgegengestellt, der sowohl Kritik am ablaufenden Prozess als 
auch mögliches Eingreifen, Handeln beinhaltet.  

 
„In anderen Worten: Aus dieser Sicht gibt es keine Wissenschaft von der Stadt 
(Stadtsoziologie oder Stadtökonomie usw.), sondern eine sich abzeichnende Kennt-
nis des globalen Prozesses und seines Zieles (Ziel und Sinn).“34 

 
Die „verstädterte Gesellschaft“ ist nicht nur Ziel, auf das die Entwicklung von 
Anfang an zusteuert, sondern sie ist auch Ausblick mit „aufklärender Virtuali-
tät“ auf ein „Mögliches“35 und Veränderbares.36  

                                              
31  Einerseits stellt sich „das Wirkliche“ als die gegebene Situation dar, an der sich 

die aktuelle Kritik orientiert, sie ist darüber hinaus jedoch eine noch nicht erfass-
te Realität, die erst durch Lefèbvres Kritik, d.h. die u-topische Kritik als solche 
erkannt und definiert werden kann. In „Critique de la vie quotidienne III“ ver-
sucht Lefèbvre, den Begriff der Realität und des Realen aus der Sicht seiner er-
weiterten Erkenntnisse zu definieren: „Le ‚réel‘ et la ‚réalité‘? En apparence ils 
ne bougent pas, immuables pour la pensée et devant elle. En vérité, si l’on peut 
encore s’exprimer ainsi, la ‚réalité‘ se déplace sans cesse, glissante, vers autre 
chose.“ (Henri Lefèbvre, Critique de la vie quotidienne III, p. 10.) 

32  Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 13; orig., p. 15. 
33  Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 22; orig., p. 26. 
34  Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 23; orig., p. 27. 
35  Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 23; orig., p. 27. 
36  In der praktisch-politischen und der u-topischen Dimension vor dem Hinter-

grund des dialektischen Materialismus’ weist der Begriff der Transduktion bei 
Lefèbvre über den der „Abduktion“ bei Charles S. Peirce hinaus, wobei insbe-
sondere bei der regressiv-progressiv Methode Parallelen erkennbar bleiben. Zum 
Begriff der Abduktion bei Charles S. Peirce: Lutz Danneberg (1988), Peirces 
Abduktionskonzeption als Entdeckungslogik. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


LA REVOLUTION URBAINE 

35 

Zur Methode 
 

„La critique radicale tant des philosophes de la ville 
que de l’urbanisme idéologique est indispensable, sur 

le plan théorique comme sur le plan pratique. Elle peut 
passer pour une opération de salubrité publique. 

Cependant, elle ne peut s’accomplir sans de longues 
recherches, sans analyses rigoureuses, sans étude 

patiente des textes et contestes.“ 37 

 
Die „Verstädterung“ als virtuelles Objekt erlaubt, eine Raum-Zeit-Achse zu 
zeichnen und die Geschichte der Stadt von ihrer Entstehung bis zu ihrer Ver-
änderung zu beschreiben und zu analysieren. Es ist die projizierte Zukunft, 
die strategische Arbeitshypothese von der globalen Verstädterung, die es er-
möglicht, die Vergangenheit zu begreifen. Lefèbvre zitiert Marx, der Mensch 
könne erst als Erwachsener das Kind als etwas Wesenhaftes und Wirkliches 
verstehen, um zu illustrieren, dass eine Betrachtung der Geschichte erst im 
Nachhinein möglich ist. Von der bürgerlichen Gesellschaft ausgehend, ob-
wohl komplex und zuweilen selbst undurchschaubar, lassen sich beispielswei-
se die Gesellschaft der Antike und des Mittelalters begreifen.38 Erkenntnis 
bewegt sich jedoch nicht nur „regressiv“, vom Virtuellen – Hypothese der 
Verstädterung – hin zum Gegenwärtigen, was eine Analyse des Vergangenen 
ermöglicht, sondern auch „progressiv“, d.h., das Gewesene lässt eine Bewe-
gung erkennen, die Neues ankündigt. Die Raum-Zeit-Achse vermittelt Ein-
blick in die Beziehungen zwischen Stadt und Land und vor allem deren Wan-
del in kritischen Phasen. Die „regressiv-progressive Methode“ stammt, wie 
Lefèbvre immer wieder betont, in ihren Ansätzen von Karl Marx. Ausgehend 
von der Aktualität – bei Marx war dies der europäische Industriekapitalismus 
im neunzehnten Jahrhundert – an die man sich ‚herantastet‘, werden sukzessi-
ve die Gründe analysiert, die zu dieser Situation geführt haben. Die Vergan-
genheit wird von der Gegenwart ausgehend erkennbar. Es folgt der umge-
kehrte Weg, die Weiterführung der gegenwärtigen Lage in die Zukunft, wobei 
sowohl die durch das ‚Zurückgehen‘ gewonnenen Erkenntnisse, dem Regres-
siven, wie auch das Ausloten von Hypothetischem zur Voraussage und Ent-
wicklung des Zukünftigen, dem Progressiven dienlich sind. Diese Methode 
wendet Lefèbvre auf die konkreten sozialen Strukturen des Zusammenlebens, 
die sich in der Entwicklung vom Ländlichen über das Industrielle hin zum 
Urbanen zeigen, an.39  

                                              
37  Vgl.: Henri Lefèbvre, Le droit à la ville suivi de Espace et politique, p. 51s.  
38  Vgl.: Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 29; orig., p. 35. 
39  Lefèbvre wendet die regressive Methode zum ersten Mal 1953 in einem Artikel 

für die „Cahiers internationaux de sociologie“ an. Von der Beobachtung und 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION 

36 

Lefèbvre spricht von einer wenig orthodoxen Arbeitsweise, die größtenteils 
auf Improvisation beruhe, eine Improvisation, die nicht zufällig ist. Angefan-
gen bei der Neugier und der Beobachtung, wird eine Fülle von Material zu-
sammengetragen („phases de découvertes“), um es in der Folge zu ordnen, zu 
durchdenken, in immer neuen Querverbindungen zu erweitern („phases de 
travail intense“).40 Die Absage an jede Form von Strukturalismus, wie er in 
Frankreich vorherrschend war, setzt dem Starren das Bewegliche, das Unste-
te, aber auch das jeweils Neue, das zum Ausgang einer neuen Entwicklung 

                                                                                                                               
Bestandsaufnahme (Interviews, Fragebögen, Statistiken) kommt er zur Be-
schreibung einer aktuellen Situation. Diese wird analysiert und die einzelnen 
Fakten historisch datiert. Danach werden die Veränderungen, die sich im Laufe 
der Zeit zeigen, herausgearbeitet, um einen Entwicklungsprozess erkennbar ma-
chen zu können. Die aktuelle Situation erscheint nun in neuem Licht, nur „auf-
geklärt, verstanden: erklärt“ („élucidé, compris: expliqué“). „Prenons comme 
exemple le métayage. Il convient d’abord de le décrire exactement (rente fon-
cière en nature, colonat partiaire, servitudes accompagnant la rente etc.); puis de 
le dater (il accompagne la constitution du marché urbain, de la bourgeoisie, mais 
là où le capitalisme se développe, il laisse place au fermage; il a donc une ori-
gine semi-féodale), puis d’expliquer ses transformations et sa conservation (ar-
riération du développement économique dans les régions à métayage. Manque 
de capitaux, etc.).“ (Henri Lefèbvre, Du rural à l’urbain, p. 74.) Jean-Paul Sartre 
bewertet die Methode, die er teilweise in „Existentialisme et marxisme“ über-
nimmt: „C’est un philosophe marxiste, Henri Lefèbvre, qui a donné une mé-
thode à mon avis simple et irréprochable pour intégrer la sociologie et l’histoire 
dans la perspective de la dialectique matérialiste.“ (hierzu: Rémi Hess [1988], 
Henri Lefèbvre et l’aventure du siècle, p. 182ss.) Sartre zitiert aus Lefèbvres 
„Perspectives de sociologie rurale“: „Nous proposons donc une méthode très 
simple, utilisant les techniques auxiliaires, et comportant plusieurs moments: a) 
Descriptif. Observation, mais avec un regard informé par l’expérience et par une 
théorie générale … b) Analytico-régressiv. Analyse de la réalité décrite. […]    
c) Historico-génétique. … Effort… pour retrouver le présent, mais élucidé, 
compris: expliqué.“ (Jean-Paul Sartre [1985], Critique de la raison dialectique II 
[inachevé], p. 42. [hier zitiert nach: Ulrich Müller-Schöll [1999], Das System 
und der Rest, S. 273.]) Ulrich Müller-Schöll bemerkt die unterschiedliche Be-
deutung der Methode bei Lefèbvre und Sartre. Lefèbvre will „Wege öffnen, die 
über die innere Logik der herrschenden Produktionsweise hinausweisen und de-
ren durch den Staat zementierte geschlossene Totalität aufzubrechen vermögen.” 
Obwohl auch für Sartre gilt, „dass die Methode sich erst mit ihrem Gegenstand 
selbst entwickeln kann und muss, und dass deshalb zunächst nur eine Skizze der 
Methode nur vorläufig erstellt werden kann, „die ausgeführte Methode nur erst 
mit dem zu erforschenden Gegenstand selbst zu ihrer vollendeten Form” finden 
kann, betont dieser jedoch den heuristischen Aspekt der regressiv-progressiven 
Methode, was sie als fertig vorliegend und anwendbar in der Praxis auf konkrete 
Objekte bestimmt, nicht jedoch „für die Methode der Struktur nach.“ (Vgl.:    
Ulrich Müller-Schöll [1999], Das System und der Rest, S. 271ff.)  

40  Die Einteilung stammt von Rémy Hess: „L’essentiel, c’est la curiosité intense 
qui finit par provoquer l’intuition. Cette curiosité permet une variété dans la ma-
nière d’aborder les objets.” (Rémy Hess [1988], Henri Lefèbvre et l’aventure du 
siècle, p. 179s.)  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


LA REVOLUTION URBAINE 

37 

wird, entgegen. Geprägt von der Erlebnisvielfalt und den Kombinationsmög-
lichkeiten der Surrealisten, sind es in den fünfziger Jahren die spielerischen 
Inszenierungen von konkreten alltäglichen Situationen und ihrer Zweckent-
fremdung der Situationisten, die auch als Absage an die klassische, traditio-
nelle Philosophie zu verstehen sind.41 Das Gegebene in ein System integrie-
ren, spricht für antiquiertes Schachteldenken, dem Lefèbvre Vielfalt und Of-
fenheit entgegenhält. Verständlich, dass nur so die Gedankensprünge von der 
Philosophie zur Kunst, vom Ländlichen (Ruralen) zum Städtischen möglich 
sind. Das Grundsätzliche von Lefèbvres Denken findet hier seinen Ausdruck. 
Was sein Biograph Rémy Hess als „une logique d’intervention“ bezeichnet42, 
greift auf die Anleitung zur Aktion und zur Veränderung zurück, die das Cre-
do einer jeden philosophischen Auseinandersetzung sein muss.43 
 
Praxis und Prozess 

 
Ziel ist, die Virtualität der „verstädterten Gesellschaft“, dieses „mögliche Ob-
jekt“ in Verbindung mit einem „Prozess“ und einer „Praxis (einer Aktion) 
darzustellen“.44 „Prozess“ und „Praxis” verweisen auf die theoretischen Vo-
raussetzungen, die als Ausgangspunkt der methodischen Darstellung und 
Analyse bei Lefèbvre zu gelten haben.45  

                                              
41  Über die Verbindung zu den Situationisten, der zeitweiligen Freundschaft mit 

Guy Debord, der gegenseitigen Beeinflussung: Vincent Kaufmann (2004), Guy 
Debord, S. 217ff. Zu den politischen und künstlerischen Bewegungen der 
situationistischen Bewegung: Guy Debord, Oeuvres, p. 647ff. 

42  Rémy Hess (1988), Henri Lefèbvre et l’aventure du siècle, p. 180. 
43  Das „Noch-Nicht-Bewusste“ bei Ernst Bloch zeigt Parallelen zu dem Begriff der 

Transduktion bei Lefèbvre. Das Noch-Nicht-Bewusste ist der „Geburtsort des 
Neuen“. Das Neue ist kein reines Phantasieprodukt, sondern ein bestimmtes 
Verhalten der Realität gegenüber impliziert, die auf eigentümliche Weise noch 
nicht ausdefiniert ist. Dieses utopische Bewusstsein ist kein einsamer, bezie-
hungsloser Geistes- oder Seelenzustand. Es ist psychische Repräsentierung des 
Noch-Nicht-Gewordenen in Zeit und Welt: „Das Bewusstmachen des Noch-
Nicht-Bewussten, das Gestalten des Noch-Nicht-Gewordenen ist nur in diesem 
Raum, als einem der konkreten Antizipation, nur noch in ihm steht der Vulkan 
der Produktivität und wirft sein Feuer.“ (Ernst Bloch [1985], Das Prinzip Hoff-
nung, S. 143.) Hierzu auch: Peter Zudeick (1985), Der Hintern des Teufels, 
Ernst Bloch – Leben und Werk, S. 212 ff. 

44  Vgl.: Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 9; orig., p. 9. 
45  Praxis bedeutet im Französischen eine Handlung, die auf ein Resultat ausgerich-

tet ist. Ulrich Müller-Schöll weist darauf hin, dass der Begriff der Praxis im 
Französischen frei von umgangssprachlichen Konnotationen ist. „Man spricht 
weder von der Praxis eines Arztes oder Anwalts […]; noch ist Praxis ein Syno-
nym für die Erfahrung in der Ausübung einer Disziplin, eines Handwerks oder 
einer spezifischen Kenntnis. […]. Hier wie auch in dem Gemeinspruch, etwas 
sei in der Theorie richtig, tauge aber nicht für die Praxis, steht im Französischen 
das geläufige Wort „pratique“. Der Terminus ‚praxis‘ verweist dagegen direkt 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION 

38 

In der „Metaphilosophie“ versucht Lefèbvre zu Beginn, einen tabellarischen 
Überblick über die „ungleichmäßige Entwicklung“ von Formen, Systemen 
und Strukturen, die jeweils Produkte von „Praxis“ und „Poiesis“ sind, im Lau-
fe der historischen Entwicklung zu geben.46 Die Poiesis bezieht sich auf das 
schöpferische Vermögen des Menschen, ein Produkt, eine Erkenntnis durch 
wissenschaftliche und sonstige Arbeit hervorzubringen.47 Praxis hingegen 
umschreibt die Gestaltung menschlicher Beziehungen. Das griechische „pra-
xis“ steht für „die im strengen Sinn gesellschaftliche Tätigkeit, im weitesten 
Sinne, d.h. einschließlich der Technik, der Poiesis und des Versuches theore-
tischer Erkenntnis und im strengen Sinne für die Beziehung zwischen 
menschlichen Wesen, die durch eine legitime Abstraktion unterschieden wer-
den von den Beziehungen zur Natur und zur Materie (Technik und Poiesis)“. 
Jede gesellschaftliche Tätigkeit steht in einer Geschichte, ist von ihr beein-
flusst und ist selbst Schöpferin einer Geschichte. Die Geschichte der „praxis“ 
gestaltet sich als „totale Geschichte“, die die menschliche Entwicklung zu 
erkennen vermag.48 Der „totalen Geschichte“ entspricht das Bild des „totalen 
Menschen“, des Menschen, der nicht entfremdet ist. 

                                                                                                                               
auf den philosophischen Ursprung bzw. […] auf Marx. […] Dem französisch 
alltagssprachlichen „pratique“ entspricht im deutschen am ehesten „Praxis“ im 
Gegensatz zu Theorie.“ (Ulrich Müller-Schöll [1999], Das System und der Rest, 
S. 218.) 

46  Die Produktionsverhältnisse bilden in ihrer Gesamtheit die ökonomische Struk-
tur der Gesellschaft, die Basis, auf der sich der juristische und politische Über-
bau erhebt. Ihr entsprechen die Formen des gesellschaftlichen Bewusstseins. Die 
Strukturen entsprechen dem Wesen (Essenz) der von den jeweiligen Produk-
tionsverhältnissen bestimmten Gesellschaft. In der Geschichte der Ideen und 
Ideologien und der Geschichte der Zivilisation spiegelt sich die Form des gesell-
schaftlichen Bewusstseins. In der Geschichte sind die ‚Formen‘ des gesellschaft-
lichen Bewusstseins abzulesen. Die Struktur, die sich im Laufe der Geschichte 
formt, ist nur ein prekäres Gleichgewicht zwischen sich gegenüberstehenden 
Kräften, „zwischen den Kräften der momentanen Stabilität und denen der Revo-
lution.“ (Vgl.: Henri Lefèbvre, Kritik des Alltagslebens, S. 416; orig., p. 162s.) 
Zur Tabelle der Formen, Systeme und Strukturen im Laufe der Entwicklung: 
Henri Lefèbvre, Metaphilosophie, S. 7ff; orig., p. 23ss. 

47  „Mit diesem Begriff bezeichnen wir die menschliche Aktivität, insoweit sie auf 
Aneignung der ‚Natur‘ (Physis) abzielt, Aneignung sowohl der Natur im Um-
kreis des menschlichen Wesens als auch der Natur in ihm (seiner inneren Natur: 
Sinne, Empfindungsvermögen, Sinnlichkeit, Bedürfnisse und Wünsche etc.). 
Die Poiesis ist demnach Schöpferin von Werken. Sie umfasst Grundlegungen 
und Entscheidungen mit Konsequenzen, die unbegrenzt, wenngleich zuweilen 
über lange Zeit hin unbemerkt sind. Folglich ist zwar nicht jede Kreation ‚Poie-
sis‘, aber jede Poiesis ist Kreation. […] Die Technik und die technische Erfin-
dung bleiben für uns außerhalb des Feldes der Poiesis.“ (Henri Lefèbvre, Meta-
philosophie, S. 14f; orig., p. 28s.) 

48  Vgl.: Henri Lefèbvre, Metaphilosophie, S. 12f; orig., p. 27s. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


LA REVOLUTION URBAINE 

39 

„Ausgehend von einer Analyse der Praxis ist es möglich, die Genese der Momente 
der Tätigkeit, die Kategorien des Denkens und Handelns, der Erkenntnisbereiche 
aufzuweisen […] Der totale Mensch ist Subjekt und Objekt des Werdens. Er ist das 
lebendige Subjekt, das sich dem Objekt entgegenstellt und über diesen Gegensatz 
hinausgeht. […] Der totale Mensch ist das zunächst zerrissene, aufgespaltene und an 
Notwendigkeit und Abstraktion gekettete lebendige Subjekt-Objekt. Durch diese 
Zerrissenheit hindurch bewegt er sich auf die Freiheit zu; er wird Natur, aber frei. Er 
wird Totalität wie die Natur, aber indem er sie beherrscht. Der totale Mensch ist der 
‚unentfremdete‘ Mensch.“49 

 
Lefèbvre bezieht sich auf die „Pariser Manuskripte“ von Marx und den Ge-
danken, dass der Mensch grundsätzlich ein Bestandteil der Natur ist und als 
Naturwesen nicht nur produziert, sondern auch sich selbst produziert. Indem 
er seine Welt schafft, schafft er sich selbst. Der Mensch als Individuum, das 
in der Gesellschaft produziert, steht bei Marx als Ausgangspunkt der mensch-
lichen Gesellschaft und ihrer Geschichte.50  

                                              
49  Henri Lefèbvre, Der dialektische Materialismus, S. 132f. 
50  „In Gesellschaft produzierende Individuen – daher gesellschaftlich bestimmte 

Produktion der Individuen ist natürlich der Ausgangspunkt. […] Je tiefer wir in 
der Geschichte zurückgehen, je mehr erscheint das Individuum, daher auch das 
produzierende Individuum, als unselbständig, einem größren Ganzen angehörig: 
[…] Der Mensch ist im wörtlichsten Sinn ein zôon politikon nicht nur ein gesel-
liges Tier, sondern ein Tier, das nur in der Gesellschaft sich vereinzeln kann.” 
(Karl Marx [1956ff], Einleitung zur Kritik der politischen Ökonomie, S. 615f.) 
Zum „totalen Menschen“: „Es ist vor allem zu vermeiden, die ‚Gesellschaft‘ 
wieder als Abstraktion dem Individuum gegenüber zu fixieren. Das Individuum 
ist das gesellschaftliche Wesen. Seine Lebensäußerung – erscheine sie auch 
nicht in der unmittelbaren Form einer gemeinschaftlichen, mit andern zugleich 
vollbrachten Lebensäußerung – ist daher eine Äußerung und Bestätigung des 
gesellschaftlichen Lebens. […] Als Gattungsbewusstsein bestätigt der Mensch 
sein reelles Gesellschaftsleben und wiederholt nur sein wirkliches Dasein im 
Denken, wie umgekehrt das Gattungssein sich im Gattungsbewusstsein bestätigt 
und in seiner Allgemeinheit, als denkendes Wesen, für sich ist. Der Mensch – so 
sehr er daher ein besonders Individuum ist, und grade seine Besonderheit macht 
ihn zu einem Individuum und zum wirklichen individuellen Gemeinwesen – 
ebenso sehr ist er die Totalität, die ideale Totalität, das subjektive Dasein der 
gedachten und empfundnen Gesellschaft für sich, wie er auch in der Wirklich-
keit sowohl als Anschauung und wirklicher Genuss des gesellschaftlichen Da-
seins wie als eine Totalität menschlicher Lebensäußerung da ist. Denken und 
Sein sind also zwar unterschieden, aber zugleich in Einheit miteinander. […] 
Der Mensch eignet sich sein allseitiges Wesen auf eine allseitige Art an, also als 
ein totaler Mensch. Jedes seiner menschlichen Verhältnisse zur Welt, Sehn, Hö-
ren, Riechen, Schmecken, Fühlen, Denken, Anschauen, Empfinden, Wollen, 
Tätigsein, Lieben, kurz, alle Organe seiner Individualität, wie die Organe, wel-
che unmittelbar in ihrer Form als gemeinschaftliche Organe sind, […] sind in ih-
rem gegenständlichen Verhalten oder in ihrem Verhalten zum Gegenstand die 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION 

40 

Gesellschaftliche Produktion – hier Praxis und Poiesis – wendet sich pole-
misch gegen die deutsche Philosophie des Selbstbewusstseins und des Geis-
tes. Steht bei Hegel die Art des Bedürfnisses und der Befriedigung zentral,51 
gefolgt von der Arbeit jedes Einzelnen als Vermittlung und Befriedigung die-
ser Bedürfnisse,52 so sind bei Marx und Engels die Produktion und Reproduk-
tion die Basis der Geschichte53. Das Vom-Kopf-auf-die-Füße-Stellen der he-
gelschen Philosophie des objektiven Geistes durch Marx und Engels besteht:  
 

• In der materialistischen Basis, die bei der materiellen Produktion und Re-
produktion des menschlichen Lebens ansetzt. 

• Im Ineinanderwirken der selbstständigen Momente des gesellschaftlichen 
Lebens bei der übergreifenden gesellschaftlichen Produktion eines dialek-
tisch ablaufenden Prozesses. 

• In der Erfassung des durch die gesellschaftliche Praxis ‚provozierten Pro-
zess‘ als geschichtliche Selbsterzeugung des Menschen.54 

 
Diese klaren Positionen übernimmt Lefèbvre größtenteils und/oder interpre-
tiert sie. Sein Praxisbegriff lässt sich als von Hegel herrührend, von Marx her-

                                                                                                                               
Aneignung desselben.“ (Karl Marx [1956ff], Ökonomisch-philosophische Ma-
nuskripte aus dem Jahre 1844, S. 538f.)   

51  „Das Tier hat einen beschränkten Kreis von Mitteln und Weisen der Befriedi-
gung seiner gleichfalls beschränkten Bedürfnisse. Der Mensch beweist auch in 
dieser Abhängigkeit zugleich sein Hinausgehen über dieselbe und seine Allge-
meinheit, zunächst durch die Vervielfältigung der Bedürfnisse und Mittel, und 
dann durch Zerlegung und Unterscheidung des konkreten Bedürfnisses in ein-
zelne Teile und Seiten, welchen verschiedene partikularisierte, damit abstrakte 
Bedürfnisse werden.“ (Georg Wilhelm Friedrich Hegel [1970ff], Grundlinien 
der Philosophie des Rechts, S. 347f.) 

52  „Die Vermittlung, den partikularisierten Bedürfnissen angemessen, ebenso 
partikularisierte Mittel zu bereiten und zu erwerben, ist die Arbeit, welche das 
von der Natur unmittelbar gelieferte Material für diese vielfachen Zwecke durch 
die mannigfaltigen Prozesse spezifiziert.” (Georg Wilhelm Friedrich Hegel 
[1970ff], Grundlinien der Philosophie des Rechts, S. 351.) 

53  „Die erste geschichtliche Tat ist also die Erzeugung der Mittel zur Befriedigung 
dieser Bedürfnisse, die Produktion des materiellen Lebens selbst, und zwar ist 
dies eine geschichtliche Tat, eine Grundbedingung aller Geschichte, die noch 
heute, wie vor Jahrtausenden, täglich und stündlich erfüllt werden muss, um die 
Menschen nur am Leben zu erhalten. […] Das Zweite ist, dass das befriedigte 
erste Bedürfnis selbst, die Aktion der Befriedigung und das schon erworbene In-
strument der Befriedigung zu neuen Bedürfnissen führt – und diese Erzeugung 
neuer Bedürfnisse ist die erste geschichtliche Tat.“ (Karl Marx/FriedrichEngels 
[1956ff], Die deutsche Ideologie, S. 28.) 

54  Vgl.: Wolfdietrich Schmied-Kowarzik (1981), Die Dialektik der gesellschaftli-
chen Praxis, S. 97f. Zum Begriff der gesellschaftlichen Praxis und zum Ver-
gleich Hegel und Marx: Wolfdietrich Schmied-Kowarzik (1981), Die Dialektik 
der gesellschaftlichen Praxis, S. 87ff. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


LA REVOLUTION URBAINE 

41 

ausgearbeitet und im Ansatz entfaltet, charakterisieren. In der „Rechtsphilo-
sophie“ bei Hegel erkennt Lefèbvre wie Marx eine Auseinandersetzung mit 
der Praxis: Hegel hat für den Begriff der Praxis, indem er sowohl die Arbeit, 
ihre Organisation, die Produktion im weitesten Sinne, individuelle und gesell-
schaftliche Bedürfnisse, Erziehung und Familie, die Politik und die Geschich-
te mit einbezogen hat, eine möglichst breite Ebene geschaffen.55 In den „Pari-
ser Manuskripten“, den „Thesen zu Feuerbach“, in der „Heiligen Familie“ 
und in der „Deutschen Ideologie“ wird der Begriff der „Praxis“ in Anlehnung 
an Hegel wieder eingeführt.56 Marx wendet sich in den Thesen über Feuer-
bach gegen den „statischen“ Begriff des Dings, dem jegliche verändernde, 
revolutionäre Kraft fehlt. 

 
„Alles gesellschaftliche Leben ist wesentlich praktisch. Alle Mysterien, welche die 
Theorie zum Mystizism[us] veranlassen, finden ihre rationelle Lösung in der 
menschlichen Praxis und in dem Begreifen dieser Praxis.“57 

 

Diese Praxis ist nicht mehr das vom Staat (durch die Idee) benannte und inspi-
rierte Ensemble seiner Bedingungen, da diese selber erfasst werden. Die Zeit 
tritt als das Unerschöpfliche hervor, das unbegrenzte schöpferische Vermögen 
des Menschen in der Praxis. Lefèbvre fügt pathetisch hinzu:  

 
„Und die Welt (die Zeit) wird vielleicht noch ganz andere, unerwartete Blumen in 
großer Zahl tragen. Was der endlich freie Mensch dereinst pflücken wird, sind diese 
neuen Blumen, nicht vertrocknete Blumen der Philosophie oder die zur Ablenkung 
über die Ketten gestreuten Kunstblumen der Religion.“58 

 

                                              
55  Vgl.: Henri Lefèbvre, Metaphilosophie, S. 40; orig., p. 48. 
56  „Motiviert von der philosophischen Untersuchung des Entfremdungsproblems, 

geleitet von dem Bemühen, den Humanismus tiefer zu begründen und zu kon-
kretisieren, verleibt sich der historische Materialismus die Philosophie Feuer-
bachs ein und hebt sie auf. Er nimmt seinen philosophischsten der hegelschen 
Theorien: von der Theorie der Entfremdung. Er nimmt diese Theorien in sich 
auf wobei er sie gründlich umgestaltet. Die Selbsterzeugung des Menschen ist 
ein Prozess; das Menschliche durchläuft und überwindet unmenschliche Mo-
mente und historische Perioden, die die ‚Entäußerung‘ des Menschlichen sind. 
Aber es ist der praktische Mensch, der sich derart hervorbringt. Hegel hat das 
Wesen des gesellschaftlichen Prozesses ausgedrückt, indem er es transponierte. 
Feuerbach hatte das wirkliche Subjekt dieses Prozesses angedeutet, aber so, dass 
er die Bedeutung und Reichweite der hegelschen Theorie eigenartig schmälerte. 
Der historische Materialismus, klar ausgedrückt in der Deutschen Ideologie, ge-
langt zu der vom Manuskript von 1844 vorweggenommenen und angekündigten 
Einheit von Idealismus und Materialismus.“ (Henri Lefèbvre, Der dialektische 
Materialismus, S. 56.) 

57  Karl Marx (1956ff), Thesen über Feuerbach, S. 7.  
58  Henri Lefèbvre, Metaphilosophie, S. 43; orig., p. 50. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION 

42 

Die Praxis wird zum ‚Ort‘ der Verwirklichung des Menschen, demnach gegen 
die Entfremdung gerichtet, und ist Teil der Produktion im erweiterten Sinn: 
Nicht nur Güter, auch Werke werden produziert und geschaffen, ebenso – im 
Lauf der historischen Entwicklung – das „menschliche Sein“ durch es selbst, 
was die Produktion von gesellschaftlichen Beziehungen impliziert.59 Wird die 
abstrakte Tätigkeit des Geistes, die noch im deutschen Idealismus das Setzen 
des Seins bestimmt, bei Marx zur gegenständlichen Tätigkeit, die den Men-
schen als gegenständliches Wesen ausmacht, so ist es bei Lefèbvre die „ac-
tion“, die Tat. Wo Marx den Begriff der Arbeit setzt, verwendet Lefèbvre 
konsequent „activité“, „action“ und „acte“. Die Begriffe um die  „action“ sind 
mehr als bloße Handlung, sie schließen Widerstand, Kreation ein, sind befrei-
endes Moment, die „die Lebensäußerung der menschlichen Existenz in ihrer 
Totalität inkludiert. Lefèbvre sieht in der menschlichen Erkenntnis eine nach-
vollziehbare Geschichte, die erkenntnistheoretisch die Möglichkeit einer vom 
Menschen ausgehenden Veränderung beinhaltet.  

 
„Es geht also nicht darum, den Menschen und das Menschliche zu definieren, son-
dern es kommt darauf an, die Repräsentationen beiseite zu schaffen, die ihn zu defi-
nieren beanspruchen, um ihn frei in der Praxis sich selbst definieren zu lassen.“ 60  

 
Die Kritik an der herkömmlichen Philosophie bleibt aufs Engste mit dem 
Handeln verbunden. Die Wurzeln liegen bei den Surrealisten im Paris der 
zwanziger Jahre, den Dadaisten, gemischt mit Inspirationsquellen des deut-
schen Idealismus’ über Marx, Engels bis hin zu Nietzsche. Die Triade Pro-
zess, Praxis und Transduktion sind Schlüsselbegriffe im Verständnis von 
Lefèbvres Gedankengängen. Ihre Komplexität und Bedeutungsvielfalt hängt 
mit dem postulierten Prozess selbst zusammen – die Analyse der Stadt in ihrer 
jetzigen Form betrachtet Lefèbvre noch als skizzenhaft – sind sie doch von 
der Erkenntnis, die das jeweilige Entwicklungsstadium ermöglicht, abhängig. 

                                              
59  Hierzu: Thomas Kleinspehn (1975), Der verdrängte Alltag, S. 36ff. 
60  Henri Lefèbvre, Metaphilosophie, S. 327; orig., p. 270.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


LA REVOLUTION URBAINE 

43 

2.  Von der  Stadt  zur  verstädterten Gesel lschaft  
 

„La ville historiquement formée ne se vit plus, ne se 
saisit plus pratiquement. Ce n’est plus qu’un objet de 

consommation culturelle pour les touristes, pour 
l’esthétisme, avides de spectacles et de pittoresque. 

Même pour ceux qui cherchent à la comprendre 
chaleureusement, la ville est morte. Pourtant l’urbain 

persiste, à l’état d’actualité dispersée et aliénée, de 
germe, de virtualité. Ce que les yeux et l’analyse 

perçoivent sur le terrain peut au mieux passer pour 
l’ombre d’un objet futur dans la clarté d’un soleil 

levant.”1 
 
Lefèbvre und die marxistische Analyse der Stadt  
 
Im Rahmen wissenschaftlicher Arbeiten über den historischen Materialismus 
ist die Stadt bis dato nur am Rande thematisiert worden, moniert Lefèbvre. In 
einer kurzen Einleitung – Lefèbvre nennt sie „avertissement“ (Warnung) – zu 
dem 1972 erschienenen Band „La pensée marxiste et la ville“ begibt er sich in 
den Texten von Marx und Engels auf Spurensuche. Die zahlreichen Hinweise 
zeigen zumeist fragmentarischen Charakter, lassen weder Methode erkennen, 
nach der dogmatisch zu verfahren sei, noch geben sie Hinweise auf eine Dis-
ziplin, die vorrangig diesen Bereich abzudecken habe. Lefèbvre ordnet die 
Gedankensplitter, um sie anschließend im Kontext der Schriften von Marx 
und Engels thematisch – die Stadt und die Problematik des Städtischen betref-
fend – im Rahmen der Theorie des historischen Materialismus (wieder) zu 
lesen, sie einer kritischen Untersuchung in Bezug auf die Aktualität und die 
historische Entwicklung zu unterziehen.2 Er sieht es als Herausforderung für 
den ‚Analytiker‘ des zwanzigsten Jahrhunderts, die Probleme, die Marx noch 
nicht sehen und erkennen konnte, zu durchdenken. 

In Friedrich Engels „Die Lage der arbeitenden Klasse in England“ be-
sticht die Beschreibung der Zustände in London im ersten Teil des neunzehn-
ten Jahrhunderts – London gilt als die Hauptstadt der industriellen Revolution 
und des damaligen Weltimperiums – durch die Misere, in der die dreieinhalb 

                                              
1  Henri Lefèbvre, Le droit à la ville suivi de Espace et politique, p. 108s.  
2  „Le thème envisagé, c’est la ville et par conséquent la problématique urbaine 

dans le cadre théorique du matérialisme historique. […] Une telle récollection 
des textes n’aurait pas beaucoup d’intérêt, elle alimenterait le dogmatisme offi-
ciel et la scolastique régnante, si elle ne suscitait une interrogation et n’orientait 
la réponse. Ces indications, ces concepts recouvrent-ils dans toute leur ampleur 
les problèmes actuels de la réalité urbaine? Y a-t-il du nouveau depuis un siècle 
dans ce domaine?“ (Henri Lefèbvre, La pensée marxiste et la ville, p. 7.) 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION 

44 

Millionen Menschen unter unwürdigen Verhältnissen dahinvegetieren. Engels 
ist bestürzt über das „widerliche Straßengewühl“, die Anonymität des Einzel-
nen und die Feindseligkeit der Passanten.3 Die „einsame Masse“4 durchlebt in 

                                              
3  „Und doch rennen sie aneinander vorüber, als ob sie gar nichts gemein, gar 

nichts miteinander zu tun hätten, und doch ist die einzige Übereinkunft zwi-
schen ihnen die stillschweigende, dass jeder sich auf der Seite des Trottoirs hält, 
die ihm rechts liegt, damit die beiden aneinander vorbeischießenden Strömun-
gen des Gedränges sich nicht gegenseitig aufhalten; und doch fällt es keinem 
ein, die andern auch nur eines Blickes zu würdigen. Die brutale Gleichgültig-
keit, die gefühllose Isolierung jedes einzelnen auf seine Privatinteressen tritt um 
so widerwärtiger und verletzender hervor, je mehr diese einzelnen auf den klei-
nen Raum zusammengedrängt sind; und wenn wir auch wissen, dass diese Iso-
lierung des einzelnen, diese bornierte Selbstsucht überall das Grundprinzip un-
serer heutigen Gesellschaft ist, so tritt sie doch nirgends so schamlos unverhüllt, 
so selbstbewusst auf als gerade hier in dem Gewühl der großen Stadt. Die Auf-
lösung der Menschheit in Monaden, deren jede ein apartes Lebensprinzip und 
einen aparten Zweck hat, die Welt der Atome ist hier auf ihre höchste Spitze ge-
trieben. Daher kommt es denn auch, dass der soziale Krieg, der Krieg Aller ge-
gen Alle, hier offen erklärt ist.“ (Friedrich Engels [1956ff], Die Lage der arbei-
tenden Klasse in England, S. 36f.) 

 Walter Benjamin nimmt ebenfalls Bezug auf diese Passage, charakterisiert sie 
als exemplarisch für die Masse in der Großstadt und für das großstädtische Le-
ben, das im Laufe der Zeit für den Bewohner der Metropolen zur Normalität 
wird. Die Marxsche These der Entfremdung wird nach Benjamin bereits hier bei 
Engels zum Charakteristikum des Individuums. So wie der Arbeiter am Fließ-
band nicht länger den Zusammenhang der Abläufe erkennt, so bestürzend ist die 
Erkenntnis, dass das Stadtleben geprägt von dieser Situation ist. „Für Engels hat 
die Menge etwas Bestürzendes. Sie löst eine moralische Reaktion bei ihm aus. 
Eine ästhetische spielt daneben mit; ihn berührt das Tempo, in dem die Passan-
ten aneinander vorüberschießen, nicht angenehm. Sie macht den Reiz seiner 
Schilderung aus, wie sich der unbestechliche kritische Habitus mit dem altväter-
lichen Tenor in ihr verschränkt. Der Verfasser kommt aus einem noch provinzi-
ellen Deutschland; vielleicht ist die Versuchung, in einem Menschenstrom sich 
zu verlieren, an ihn nie herangetreten.“ (Walter Benjamin [1980], Über einige 
Motive bei Baudelaire, S. 620.) 

4  In „Die einsame Masse“ versucht David Riesman in seinem frühen soziologi-
schen Klassiker die kollektive Vereinsamung der US-Gesellschaft in der Mitte 
des letzten Jahrhunderts darzustellen. Riesman verknüpft diese Typologie des 
Verhaltens soziologisch-historisch mit der Bevölkerungsgeschichte und den Be-
völkerungsgesetzlichkeiten. Der ‚außengeleitete Mensch‘ als primärer Typus im 
Zeitalter der Industrialisierung und der großen Konzerne ist im Unterschied zu 
dem traditionsverhafteten Charaktertyp – er orientiert sich an strengen Regeln –  
und dem ‚innengeleiteten‘ Menschen, der eigenen Maßstäben folgt, ein beein-
flussbarer manipulierbarer Typus. Auf Anerkennung und Zuneigung bedacht, 
wird die Außen-Lenkung zur Steuerungsquelle. (Vgl.: David Riesman, [1958], 
Die einsame Masse.) Lefèbvre setzt sich mit dieser Problematik in der „Meta-
philosophie“ auseinander: „David Riesmans Analysen in The lonely crowd sind 
interessant, aber unzulänglich: Sie beziehen sich auf eine Periode der amerikani-
schen Gesellschaft. Es stimmt, dass zu Zeiten, als es lebendige Gemeinden – 
communities – gab, die Mitglieder dieser Gemeinschaft einander entsprachen, 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


LA REVOLUTION URBAINE 

45 

der Stadt den Prozess der Entfremdung, den die gesellschaftlichen Verhältnis-
se im England des neunzehnten Jahrhunderts vorzeichnen. Dass Engels den 
„caractère direct“ (direkten Zugang) seiner Beschreibung dem „caractère 
scientificité“ (wissenschaftlichem Zugang) in dieser zentralen Passage vor-
zieht, greift in Lefèbvres Konzept der „Métaphilosophie“ und der Orientie-
rung am Alltagsleben, der „pratique sociale“.5 Zudem zeigt sich Lefèbvre er-
staunt, welchen Wert Engels bei dieser frühen Beschreibung des Kapitalismus 
in einem großen Land wie England auf urbane Phänomene legt. Er hält fest, 
dass die Zentralisierung des Kapitals, indem sich um eine mittelgroße Indu-
strie zuerst ein Dorf bildet, dieses weitere Betriebe anzieht, die hier ihre Ar-
beitskräfte rekrutieren, was nach und nach die Entwicklung hin zur Kleinstadt 
mit der ihr eigenen und notwendigen Infrastruktur begründet, eine Zen-
tralisierung der Menschen mit sich bringt. Der ungleiche Machtkampf Stadt 
Land ist von vornherein zugunsten einer zunehmenden Verstädterung ent-
schieden.6 Die von Engels erfasste Gesetzmäßigkeit soll bei Lefèbvre an Be-

                                                                                                                               
miteinander kommunizierten und sogar gemeinschaftlich lebten, ohne einander 
imitieren zu müssen, ohne sich ähnlich zu sein, außer in ihrer Zugehörigkeit zur 
Gemeinde. Sie wurden gestaltet (geformt) durch die engen, begrenzenden, aber 
‚formierenden‘ Bedingungen der Gemeinde ihres Stil, ihrer organischen Einheit 
(die nichts mit ‚System‘ zu tun hatte). Unter diesen Bedingungen waren die In-
dividuen wenngleich kaum individualisiert und ohne Kenntnis des Individuums, 
durchaus Charaktere und hatten Charakter.“ (Henri Lefèbvre, Metaphilosophie, 
S. 243f; orig., p. 205s.)  

5  Hierzu: Henri Lefèbvre, La pensée marxiste et la ville, p. 15. 
6  „Die Bevölkerung wird ebenso zentralisiert wie das Kapital; […] Das industriel-

le große Etablissement erfordert viele Arbeiter, die zusammen in einem Gebäu-
de arbeiten; sie müssen zusammen wohnen, sie bilden schon bei einer mäßigen 
Fabrik ein Dorf. Sie haben Bedürfnisse und zur Befriedigung derselben andere 
Leute nötig; Handwerker, Schneider, Schuster, Bäcker, Maurer und Schreiner 
ziehen sich hin. Die Bewohner des Dorfs, namentlich die jüngere Generation, 
gewöhnt sich an die Fabrikarbeit, wird mit ihr vertraut, und wenn die erste Fab-
rik, wie sich versteht, nicht alle beschäftigen kann, so fällt der Lohn, und die 
Ansiedlung neuer Fabrikanten ist die Folge davon. So wird aus dem Dorf eine 
kleine Stadt, aus der kleinen Stadt eine große. Je größer die Stadt, desto größer 
die Vorteile der Ansiedlung. Man hat Eisenbahnen, Kanäle und Landstraßen; die 
Auswahl zwischen den erfahrnen Arbeitern wird immer größer; man kann neue 
Etablissements wegen der Konkurrenz unter den Bauleuten und Maschinenfab-
rikanten, die man gleich bei der Hand hat, billiger anlegen als in einer entfern-
tem Gegend, wohin Bauholz, Maschinerie, Bauleute und Fabrikarbeiter erst 
transportiert werden müssen; man hat einen Markt, eine Börse, an der sich die 
Käufer drängen; man steht in direkter Verbindung mit den Märkten, die das rohe 
Material liefern oder die fertige Ware abnehmen. Daher die wunderbar schnelle 
Vermehrung der großen Fabrikstädte. Allerdings hat das platte Land dagegen 
wieder den Vorteil, dass dort gewöhnlich der Lohn billiger ist; das platte Land 
und die Fabrikstadt bleiben so in fortwährender Konkurrenz, und wenn heute 
der Vorteil auf Seite der Stadt ist, so sinkt morgen draußen der Lohn wieder so 
viel, dass neue Anlagen auf dem Lande sich vorteilhafter anbringen lassen. Aber 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION 

46 

deutung gewinnen. Da die Stadt7 zum Zentrum, in dem sich Produktionsmittel 
und Arbeitskräfte treffen, wird, kann in ihrer Analyse der Entwicklungsme-
chanismus der kapitalistischen Gesellschaftsstruktur und darüber hinaus der 
historische Prozess, der zur allmählichen Verstädterung führt, bereits ansatz-
weise erkannt werden.  

Marx hinterlässt in seinen frühen Schriften keinerlei für die Stadtanalyse 
relevanten Texte. Erst in der „Deutschen Ideologie“ finden sich zentrale Aus-
führungen, die vor allem die historischen Grundlagen des dialektischen Wi-
derspruchs zwischen Stadt und Land betreffen: ein Widerspruch, der als Mo-
tor für die gesellschaftliche Entwicklung im Mittelalter anzusehen ist. Da das 
Haupteigentum im Feudalismus in Grundeigentum und der daran geketteten 
Leibeigenenarbeit einerseits und dem Handwerk mit bescheidenem Kapital 
andererseits besteht, bleibt die Teilung der Arbeit auf Grund der „bornierten 
Produktionsverhältnisse bescheiden“.8 Die eigentliche Trennung zwischen 
materieller und geistiger Arbeit fällt zusammen mit der Trennung zwischen 
Stadt und Land, „dem Übergange aus der Barbarei in die Zivilisation, aus dem 
Stammwesen in den Staat, aus der Lokalität in die Nation und zieht sich durch 
die ganze Geschichte der Zivilisation bis auf den heutigen Tag“.9 Während 
sich in der Stadt Handel und Gewerbe konzentrieren, bestimmen nach wie vor 
die agrarischen Produkte und die ihr angegliederten Verhältnisse die Produk-
tion auf dem Lande. Die Stadt, durch die Konzentration der Bevölkerung, der 
Produktionsinstrumente, des Kapitals auf kleinstem Raum, tritt dem Land in 
seiner Isolation entgegen: Frühkapitalistische Produktionsweisen der Stadt 
treffen auf überlieferte feudalistische Produktionsweisen des Landes. Marx 

                                                                                                                               
dabei bleibt die zentralisierende Tendenz der Industrie doch in voller Kraft, und 
jede neue Fabrik, die auf dem Lande angelegt wird, trägt den Keim zu einer 
Fabrikstadt in sich. Wäre es möglich, dass dies tolle Treiben der Industrie noch 
einhundert Jahre so voranginge, so würde jeder der industriellen Bezirke Eng-
lands eine einzige große Fabrikstadt sein und Manchester und Liverpool bei     
Warrington oder Newton sich begegnen; […].“ (Friedrich Engels [1956ff], Die 
Lage der arbeitenden Klasse in England, S. 254f.) 

7  Lefèbvre betont, dass Engels’ Darstellung, obwohl er hier explizit von Man-
chester und seiner spezifischen Situation in England redet, dennoch eine all-
gemeine Gültigkeit für die Industriestadt beanspruchen kann. (Vgl.: Henri Le-
fèbvre, La pensée marxiste et la ville, p. 17.) 

8  „Teilung der Arbeit fand in der Blüte des Feudalismus wenig statt. Jedes Land 
hatte den Gegensatz von Stadt und Land in sich; die Ständegliederung war aller-
dings sehr scharf ausgeprägt, aber außer der Scheidung von Fürsten, Adel, 
Geistlichkeit und Bauern auf dem Lande und Meistern, Gesellen, Lehrlingen 
und bald auch Taglöhnerpöbel in den Städten fand keine bedeutende Teilung 
statt. Im Ackerbau war sie durch die parzellierte Bebauung erschwert, neben der 
die Hausindustrie der Bauern selbst aufkam, in der Industrie war die Arbeit in 
den einzelnen Handwerken selbst gar nicht, unter ihnen sehr wenig geteilt.“ 
(Karl Marx/Friedrich Engels [1956ff], Die deutsche Ideologie, S. 25.) 

9  Vgl.: Karl Marx/Friedrich Engels (1956ff), Die deutsche Ideologie, S. 50. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


LA REVOLUTION URBAINE 

47 

sieht in dieser Konstellation die Entwicklung zum Kapitalismus vorgezeich-
net:  

 
 

„Die Trennung von Stadt und Land kann auch gefasst werden als die Trennung von 
Kapital und Grundeigentum, als der Anfang einer vom Grundeigentum unabhängi-
gen Existenz und Entwicklung des Kapitals, eines Eigentums, das bloß in der Arbeit 
und im Austausch seine Basis hat.“10 

 
Mit der Konzentration auf die Stadt ändert sich nach und nach die Struktur 
der Gesellschaft.  

 
 

„In dem Maße, wie sich bloß dies Verhältnis der Stadt zum Land modifiziert, modi-
fiziert sich die ganze Gesellschaft.“11 

 
Die Stadt gewinnt an Zulauf und wird zum bestimmenden Element der gesell-
schaftlichen Entwicklung. Sie sprengt das mittelalterliche Feudalsystem und 
schafft den Übergang zu kapitalistischen Produktionsverhältnissen. Als „zu-
sammenhängende Kraft greift sie das Gesamtsystem an und zerstört es“.12 

Im neunzehnten Jahrhundert hat die Bourgeoisie das Land vollkommen 
der Herrschaft der Stadt unterworfen. Enorme Städte werden geschaffen, die 
Stadtbevölkerung nimmt im Verhältnis zur Landbevölkerung zu, so dass „ein 
bedeutender Teil der Bevölkerung dem Idiotismus des Landlebens entris-
sen“13 und für die Bourgeoisie nutzbar und abhängig gemacht wird. Der Ge-
gensatz Stadt – Land wird zum Widerspruch zwischen Kapital und Arbeit und 
dies zentralisiert innerhalb der Stadt und ihrem System. Bis dato ungeahnte 
Produktionskräfte werden freigesetzt und dokumentieren die 

 
„Unterjochung der Naturkräfte, Maschinerie, Anwendung der Chemie auf Industrie 
und Ackerbau, Dampfschifffahrt, Eisenbahnen, elektrische Telegraphen, Urbar-
machung ganzer Weltteile, Schiffbarmachung der Flüsse, ganze aus dem Boden 
hervorgestampfte Bevölkerungen.“14 

 
Die Probleme, die innerhalb der Städte anzutreffen sind, sind gesellschaftliche 
Probleme, die in diesen Ballungsgebieten ein Gesicht bekommen.  
 
 
 

                                              
10  Karl Marx/Friedrich Engels (1956ff), Die deutsche Ideologie, S. 50. 
11  Karl Marx (1956ff), Das Elend der Philosophie, S. 145. 
12  Vgl.: Henri Lefèbvre, Die Stadt im marxistischen Denken, S. 55f. 
13  Karl Marx (1956ff), Manifest der kommunistischen Partei, S. 466. 
14  Karl Marx (1956ff), Manifest der kommunistischen Partei, S. 467. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION 

48 

Entwicklung der Stadt nach Lefèbvre 
 
Als wesentlichen Beitrag zur Erklärung der Entwicklung vom Feudalismus 
zum Kapitalismus sieht Lefèbvre die marxistische Analyse der Stadt-Land-
Dichotomie. Dieser entscheidende Hinweis wird in der These der „urbanen 
Revolution“ zum fundamentalen Bestandteil entwickelt.  

Den Nullpunkt auf der Raum-Zeit-Achse der hypothetischen Urbanisie-
rung setzt Lefèbvre bei den ersten Menschenhorden an: Sammler, Fischer, 
Jäger und (vielleicht) Hirten. Indem sie Zeichen setzen, Flurnamen erfinden, 
Landmarken angeben, benennen sie den Raum. Dieser Raum wird, ohne je-
doch in seinen Strukturen vollkommen verändert zu werden, durch den Bau-
ern aufgeteilt. Überall auf der Welt folgt dem anfänglichen Dorf die Stadt, 
was jedoch nicht bedingt, dass sie aus dem Dorf hervorgeht. Vorrangig ist es 
die Stadt, die Einfluss auf das Leben auf dem Lande nimmt. 

 
„Die Ansicht, aus der Urbarmachung des Landes, aus dem Dorf und der dörflichen 
Kultur sei allmählich ein städtisches Dasein erwachsen, ist ideologisch gefärbt.[…] 
Der Übergang vom Wildbeutertum zum Ackerbau vollzog sich erst unter dem (auto-
ritären) Druck städtischer Zentren, die im allgemeinen von geschickten Eroberern 
benutzt wurden, die Beschützer, Ausbeuter und Unterdrücker, das heißt Verwalter, 
Gründer von Staaten oder staatsähnlichen Gebilden geworden waren.“15 

 
Abstrahierend von großen, fast unbewohnten Flächen, auf denen ein Halb- 
nomadentum heimisch ist, setzt Lefèbvre am Eingang seiner Raum-Zeit-
Achse die „politische Stadt“16, bestimmt von Adligen, Priestern, Kriegsher-
ren, assistiert von Administratoren wie Schreiber, die für Dokumente, Geset-
ze, Befehle und auch Steuereintreibungen zuständig sind. Die politische Stadt 
ist „ganz und gar Ordnung, Erlass, Macht“.17 Sie verwaltet ein zumeist großes 
Gebiet, erlässt Vorschriften für das direkte Umfeld, die Dörfer und landwirt-
schaftlichen Räume, was ihr erlaubt, diese auszubeuten. Da die Machthaber 
der politischen Stadt im Handel, dem beweglichen Eigentum in Form von 
Geld und Ware eine Autonomiebewegung, eine Loslösung von der Zentrali-
sierung der Macht zu erkennen glauben, findet der Austausch nur in be-

                                              
15  Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 14; orig., p. 15s. 
16  In seiner Darstellung lehnt sich Lefèbvre in großen Teilen an Marx’ und Engels’ 

Überlegungen zur abendländischen Stadt an. So entspricht die „politische Stadt“ 
bei Lefèbvre der „klassisch antiken Stadt“, dem Zentrum des Landlebens, fun-
diert auf Grundeigentum und Landwirtschaft bei Marx und Engels. Die „Han-
delsstadt“ steht für die Auseinandersetzung zwischen Aristokratie und Adel und 
für den Anfang des Kapitalismus’. 

17  Vgl.: Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 14; orig., p. 17. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


LA REVOLUTION URBAINE 

49 

schränktem Maße innerhalb der Stadtmauern statt.18 Es dauert Jahrhunderte, 
bis die „Integration von Markt und Ware (Menschen und Dingen) in die 
Stadt“19 vollzogen ist und an die Stelle des Versammlungsortes, der Agora 
und des Forums der politischen Stadt, der Markt als zentraler Platz, um den 
sich Kirche und Rathaus gruppieren, tritt. Als wirtschaftliches, religiöses und 
politisches Zentrum steht die politische Stadt zumeist in Konflikt mit dem sie 
umgebenden Land. Beide unterscheiden sich wesentlich in ihren Strukturen, 
verkörpert die Stadt doch, entsprechend der Trennung zwischen geistiger und 
materieller Arbeit, das intellektuelle und strategische Zentrum, das ‚aufge-
klärt‘ dem Land mit seinen Mythen und dunklen Kräften gegenübersteht. 

Der Übergang von der politischen Stadt zur „Handelsstadt“ ist im Abend-
land etwa im vierzehnten Jahrhundert vollzogen. Der Handel verlangt nach 
neuen politischen, aber auch räumlichen Strukturen.20 Galt bis hier die Vor-
machtstellung des Landes mit seinen natürlichen Reichtümern, gelangt die 
Entwicklung nun zum Punkt der Umkehr, „verkehren sich die vielschichtigen 
Beziehungen ins Gegenteil“: 

 
„Von jetzt an erscheint die Stadt weder sich noch der Umwelt als städtische Insel in 
einem Ozean aus Land; verglichen mit der dörflichen oder ländlichen Natur er-
scheint sie nicht mehr als etwas Paradoxes, als Ungeheuer, Himmel oder Hölle. Sie 
geht in Bewusstsein und Wissen als gleichwertiges Element des Gegensatzes „Stadt-
Land“ ein. Das Land? Es ist nun nichts – oder nichts mehr – als die „Umgebung der 
Stadt, ihr Horizont, ihre Grenze.“21 

 
Die Verschiebung bewirkt eine Neuordnung der sozialen Strukturen. Die Ar-
beit wird für den Grundherrn zum Produzieren für die Stadt und für den 
Markt, was Loslösung von tradierten Strukturen bedeutet und den Weg in eine 
bestimmte Art von Freiheit vorzeichnet.22 Früher den düsteren Kräften der 

                                              
18  Lefèbvre führt an dieser Stelle den Begriff der „Heterotopie“ ein: „Örtlichkeiten, 

die für Tausch und Handel bestimmt sind, tragen zunächst die Zeichen der 
Heterotopie.“ (Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 15; orig., p. 17.) 
Heterotopie bedeutet hier Örtlichkeiten, die vom Rest der Stadt abgegrenzt sind. 
Der Begriff wird in der Folge an Bedeutungsinhalt gewinnen.  

19  Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 15; orig., p. 17. 
20  Am Beispiel von Paris illustriert Lefèbvre die Umwandlung: „Flecken und Vor-

städte, die anfänglich Handelsplätze und handwerkliche Gemeinwesen waren: 
Beaubourg, Saint-Antoine, Saint-Honoré, werden zu Mittelpunkten, die der im 
eigentlichen Sinn politischen Gewalt (den Institutionen) Einfluss, Ansehen und 
Raum streitig machen, sie zu Kompromissen zwingen und mit ihr gemeinsam 
eine machtvolle Stadteinheit schaffen.“ (Henri Lefèbvre, Die Revolution der 
Städte, S. 17; orig., p. 20.) 

21  Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 17; orig., p. 20s. 
22  Max Weber sieht die Stadtbürgerschaft in den mittelalterlich-okzidentalen Städ-

ten, da das so genannte Herrenrecht durchbrochen wurde, als revolutionäre Neu-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION 

50 

Natur ausgeliefert und selbst Teil von ihnen, verändert sich nun die Sichtwei-
se des ehemaligen Dorfbewohners. Die „Wirklichkeit der Stadt“ wird zum 
Vermittler und begleitet geistesgeschichtlich die „Wiedergeburt des Logos“23, 
einen neuen Rationalismus, der seinen Höhepunkt mit Descartes erfährt.24 
Obwohl sich die Stadt ihrer wachsenden intellektuellen Macht nicht bewusst 
ist, bricht die Dichotomie städtisches, gebildetes und bäuerlich-ländliches 
Wesen, d.h. einfältiges und rohes hervor. Zur gleichen Zeit beginnt die Stadt, 
sich selbst zu „betrachten“. Die „Planimetrie“25 steht für den Blick des Geis-
tes auf Erkenntnis, Vernunft und Macht gerichtet, der die Stadt als Einheit, als 
Ganzes erkennt. Dieser Prozess geht mit zunehmendem Handel und Kapital 
und dem entsprechenden Handels- bzw. Marktplatz einher.  

Die so charakterisierte Handelsstadt geht in die „Industriestadt“ über, die 
sich durch die Anbindung an die großen Städte, wo Kapital, Kapitalisten und 
billige Arbeitskräfte zur Verfügung stehen, auszeichnet. Durch Korporati-
vismus26 versucht sich die politische Stadt und die Handelsstadt vor der In-

                                                                                                                               
erung. Der Grundsatz „Stadtluft macht frei“ bot dem Leibeigenen, in den meis-
ten Fällen Bauern, die Möglichkeit, sich nach einem Aufenthalt in einer Reichs-
stadt – einer Stadt, die dem Kaiser und dem Reich und nicht einem Landesherrn 
untertan war – nach „Jahr und Tag“ von seinem Herrn und somit von Leibeigen-
schaft und Frondienst zu lösen. (Max Weber [1980], Wirtschaft und Gesell-
schaft, Grundriss der verstehenden Soziologie, S. 742f. und S. 809.) Demgegen-
über galt der Spruch „Luft macht eigen“ als Grundsatz, dass ein Bauer, der in 
dem Gebiet eines Grundherrn wohnte, ‚dessen Luft atmete‘, unter die Leibei-
genschaft dieses Herrn fiel. Die Stadt-Land-Dichotomie, die sich in den Begrif-
fen Freiheit und Abhängigkeit konkretisiert, begleitet die Entwicklung der Stadt 
von ihren Anfängen an. Die „Handelsstadt“ steht bei Marx und Engels für die 
Auseinandersetzung zwischen Aristokratie und Adel und für den Anfang des 
Kapitalismus’. 

23  Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 18; orig., p. 21. 
24  Logos wird hier als Diskurs verstanden, der von der Logik beherrscht wird. „Er 

[der Diskurs] wird dominiert von der ‚Welt der Objekte‘, vom Bestreben nach 
Stabilität, von den wirklichen Stabilitäten und von den Fragen, auf die man mit 
ja oder nein antwortet.“ (Henri Lefèbvre,  Kritik des Alltagslebens, S. 514; orig., 
p. 259.) 

25  Die Erstellung von frühen Stadtplänen, „eine Mischung aus Vorstellung und 
Wahrnehmung, aus Kunst und Wissenschaft“, die die Stadt von oben und aus 
der Ferne zeigen, perspektivisch und als Gemälde zugleich aber auch eine geo-
metrische Darstellung sind.“ (Vgl.: Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, 
S. 18; orig., p. 22.) 

26  Der Korporativismus als politisch-soziale Theorie sieht im mittelalterlichen 
Ständestaat das Ideal eines harmonischen Zusammenwirkens aller organisierten 
gesellschaftlichen Kräfte verwirklicht und setzt deshalb im neunzehnten Jahr-
hundert den Demokratiebestrebungen der liberalen und sozialistischen Pro-
gramme ein korporativistisches Staatsmodell entgegen. Dem Mehrheitsprinzip 
des Parlamentarismus’ wird ein Modell des eigenverantwortlichen Interessen-
ausgleichs der organisierten Gemeinschaft bzw. der gesellschaftlichen Gruppen 
entgegengesetzt.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


LA REVOLUTION URBAINE 

51 

dustrie, dem aus ihr stammenden Kapital und dem Kapitalismus, zu wehren. 
Die komplexe Wechselwirkung, die durch diese „sonderbare und bemerkens-
werte Bewegung“27 entsteht und zur vollständigen Urbanisierung beiträgt, 
kann nicht durch das unzulängliche Modell überlieferter Gesellschaftsanaly-
sen, die dem Primat der jeweiligen Ideologien und dem Verzicht auf das dia-
lektische Denken und der Analyse von Widersprüchen unterliegen, begriffen 
werden. Ein organisches Ganzes ist nicht erkennbar. Die Vorstellung eines 
abgrenzbaren Raumes, der von Bauwerken gekennzeichnet ist und beherrscht 
wird, befindet sich in Auflösung.  

 
„Bald wirkt sie [die städtische Wirklichkeit] wie ein Entwurf ins Unreine, bald wie 
eine autoritäre Botschaft. Sie setzt sich mehr oder weniger gebieterisch durch. Kein 
beschreibender Ausdruck erfasst den historischen Prozess in seiner Gänze: Implo-
sion-Explosion (eine Metapher, aus der Atomphysik), also ungeheure Konzentration 
(von Menschen, Tätigkeiten, Reichtümern, von Dingen und Gegenständen, Geräten, 
Mitteln und Gedanken) in der städtischen Wirklichkeit, und ungeheueres Auseinan-
derbersten, Ausstreuung zahlloser und zusammenhangloser Fragmente (Randgebie-
te, Vororte, Zweitwohnungen, Satellitenstädte usw.).“28 

 
Innerhalb des Stadtwesens stellt die Industrie – sie ist ein Konglomerat, 
schafft ein Ineinanderübergehen von Städten und Ortschaften – einen Bruch 
dar.29 Dem entspricht das Wachstum des Handels, der vom Tauschhandel bis 
zum Welthandel alles begreift. 

 
„Dieses Wachstum umfasst den Tauschhandel ebenso wie den Weltmarkt, reicht 
vom einfachen Handel zwischen zwei Personen bis zum Austausch von Erzeugnis-
sen, von Werken, von Gedanken und menschlichen Wesen. Kauf und Verkauf, Ware 
und Markt, Geld und Kapital scheinen alle Hindernisse hinwegzufegen.“30 

 
Obwohl sich die Produktionsverhältnisse verändern, bleiben die Herrschafts-
verhältnisse im Wesentlichen unverändert.  

 
Kritische Phasen in der Entwicklung  

 
Eine erste kritische Phase ist die Krise der agrarischen Zivilisation, die durch 
das Stadtgewebe in den bestimmenden Einflussbereich des Urbanen 
aufgenommnen wird und an Autonomie verliert. Unaufhaltsam gewinnt die 
Industrie Macht und Einfluss. Als beherrschende Wirklichkeit zerstört sie 
                                              
27  Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 20; orig., p. 23. 
28  Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 20; orig., p. 24. 
29  Lefèbvre zitiert hier das Ruhrgebiet als Beispiel. (Vgl.: Henri Lefèbvre, Die 

Revolution der Städte, S. 20; orig., p. 24.) 
30  Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 20f; orig., p. 245. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION 

52 

überlieferte Werte, sorgt für „ungeheure Verwirrung, die Vergangenes und 
Mögliches, Gutes und Schlechtes ineinander verflicht“ und führt neben der 
Krise der Agrargesellschaft zu einer Krise der Stadt. Abhängig vom Entwick-
lungsstadium der industrialisierten Gesellschaft, ist der Übergang in die Ver-
städterung global und unumkehrbar. Das Urbane („verstädterte Gesellschaft“) 
ist kein abgeschlossener, in sich ruhender Zustand, sondern neben Ausblick 
und Arbeitshypothese auch aufklärende Virtualität eines sich immer noch im 
Fluss befindlichen „sozialen Geschehens“, das sich in der Phase der Industria-
lisierung durch einen Bruch mit dem bis dahin noch nachvollziehbaren Phä-
nomen der Urbanisierung auszeichnet. Die Stadt selbst mutiert zur Produktiv-
kraft, die gesellschaftlichen Beziehungen drücken sich in der Raumpolitik31 
aus und wirken sich zugleich auf dieselbe aus. Die Stadt als solche ist nicht 
mehr erkennbar. 

 
„Die urbane Realität, die an Umfang gewonnen hat und jeden Rahmen sprengt, ver-
liert in dieser Bewegung die ihr in den vorausgegangenen Epochen zugeschriebenen 
Eigenschaften: organisches Ganzes, Zugehörigkeit, begeisterndes Bild, ein von 
glanzvollen Bauwerken abgemessener und beherrschter Raum zu sein.“32 

 
Obwohl in dieser Ankündigung der kritischen Phase die zukünftige Wirklich-
keit, die globale Verstädterung nur zerstückelt erkennbar werden kann, eine 
detaillierte Erkenntnis des Prozesses noch verschleiert bleibt, werden durch 
den Identitätsverlust des überlieferten Stadtbildes erste Zeichen einer Verstäd-
terung sichtbar. War die erste kritische Phase geprägt von der einsetzenden 
kapitalistischen Ära, dem Übergang von der Handels- zur Industriestadt, der 
Agrar- zur Stadtgesellschaft, so stellt sich die zweite kritische Phase unter 
weitaus radikaleren Vorzeichen dar. Die Stadt, eingangs eine von Land um-
gebene Insel, gewinnt nach einer Phase des Gleichgewichts an Oberwasser, 
bis sie, einem Geschwür gleich, zerplatzt, sich über das Land ergießt. Sie 
selbst löst sich in ihrer bis dato bekannten Form auf, geht in einer global ver-
städterten Welt auf. Glaubten Marx und Engels in der Aufhebung der Stadt-
Land-Dichotomie die Bedingung für die kommunistische Gesellschaft zu er-
kennen,33 weitet Lefèbvre diese Perspektive aus. Er erkennt im dialektischen 
Prozess ein komplexeres Gefüge. Das Stadtgewebe wird unweigerlich sein 

                                              
31  Raum und Raumpolitik stehen hier noch nicht in direkter Verbindung zu der erst 

später entwickelten Theorie der Raumproduktion. Sie bezeichnen in erster Linie 
die räumlichen Gegebenheiten, in denen sich die jeweilige Stadt ausbreitet und 
diesen Raum in der ihr eigenen Art für sich beansprucht und besetzt. 

32  Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 20; orig., p. 25. 
33  „Die Aufhebung des Gegensatzes von Stadt und Land ist eine der ersten Bedin-

gungen der Gemeinschaft, eine Bedingung, die wieder von einer Masse materi-
eller Voraussetzungen abhängt und die der bloße Wille nicht erfüllen kann, 
[…].“ (Karl Marx/Friedrich Engels [1956ff], Die Deutsche Ideologie, S. 50.) 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


LA REVOLUTION URBAINE 

53 

Netz über die industrialisierten Länder legen, was einer schrittweisen Aufhe-
bung der Stadt-Land-Dichotomie entspricht. Land und Stadt werden nicht nur 
zum integralen Bestandteil der Gesellschaft, die von der Industrie bestimmt 
wird. Lefèbvre erweitert den Konflikt, indem er die Industrialisierung als Ein-
stieg in die Urbanisierungsphase deutet, die nicht nur den Gegensatz von 
Stadt und Land aufhebt, sondern in die neue Dimension des „Städtischen“, 
der „Verstädterung“ überleitet:  

 
„Le tissu urbain, à mailes plus ou moins larges, va-t-il saisir dans ses filets le terri-
toire entier des pays industrialisés? Le dépassement de l’ancienne opposition ville-
campagne s’opérera-t-il ainsi? On peut le supposer. Non sans réserves critiques. […] 
le dépassement de l’opposition ne peut se concevoir comme une neutralisation réci-
proque. […] L’opposition ‚urbanité-ruralité‘ s’accentue au lieu de disparaître, alors 
que s’atténue l’opposition ville-campagne.“34 

 
Die Konfusion („die Vergangenheit und Mögliches, Gutes und Schlechtes 
ineinander verflicht“), die die Industrialisierung als bestimmende Macht pro-
voziert hat, die Thematik Implosion – Explosion35 sind Teile der Phase, die 
mit einer „black box“ zu vergleichen ist. Der derzeitige Inhalt – Phasen der 
Verstädterung und einzelne Verstädterungstypen – ist bekannt, hin und wieder 
wird der ‚Output‘ erkannt. Was sich in der Box selbst abspielt, bleibt im 
Dunklen.36 Ungewissheit und Bestürzung zeichnen diese kritischen Phasen 
aus. Tradierte Werte lösen sich auf, die Eindeutigkeit der Aussagen und Be-
wertungen weichen der Unsicherheit, dem „oui et non“.37 Der Gegensatz 

                                              
34  Henri Lefèbvre, Le droit à la ville, p. 76. 
35  Lefèbvre versteht unter dem Begriffspaar einerseits das Auseinanderbersten der 

Stadt, die unkontrollierbare Streuung von zusammenhanglosen Fragmenten 
(Randgebiete, Vororte usw.), andererseits die gleichzeitige immense Konzentra-
tion von Menschen, Gedanken, Tätigkeiten usw. 

36  Vgl.: Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 24; orig., p. 28. 
37  Lefèbvre versucht dies u.a. am Beispiel der Straße zu dokumentieren. Sie ist 

„Schmelztiegel, der das Stadtleben erst schafft und ohne den nichts wäre als 
Trennung, gewollte und erstarrte Isolierung“. Im Stadtleben erfüllt die Straße 
eine wichtige Funktion, präsentiert sie sich doch als „Ort des Wortes, der Ort, an 
dem Worte und Zeichen ebenso wie Dinge getauscht werden.“ Und „ist sie nicht 
der bevorzugte Ort zur Niederschrift des Wortes? Wo es „ausbrechen“ kann und 
sich unter Umgehung von Vorschriften und Institutionen auf den Mauern nie-
derschreiben kann?“ Lefèbvre bezieht sich hier auf die situationistische Bewe-
gung, die die Straße zum Ort der Revolte gegen die Institutionen stilisiert. Das 
„dérive“, das Umherschweifen, das Besetzen der Straße als sowohl künstleri-
scher wie revolutionärer Akt. Dagegen steht die Straße als Ort der Unterdrü-
ckung – ein Grund für die Situationisten, gerade die Straße für sich zu beanspru-
chen – an dem die „neokapitalistische Konsum-Organisation ihre Herrschaft 
demonstriert. […] Die Straße, ein Aufeinanderfolgen von Schaufenstern, von 
zum Verkauf ausgestellten Dingen, […].“ Jede Auflehnung gegen diese Inbe-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION 

54 

Stadt – Land verschiebt sich auf eine höhere Ebene, die des Städtischen 
(„urbanité“) und Ländlichen („ruralité“). Stadt und Land zeichnen sich in die-
ser Phase nicht länger durch zwei unterschiedliche Produktionsweisen aus, 
sondern sind integraler Teil einer urbanisierten Welt. Diese Analyse steht aus.  
 
Von der Philosophie der Stadt zur Metaphilosophie  
 
In „Le droit à la ville“ geht Lefèbvre auf die Verbindungen von ‚Stadtent-
wicklung‘ und Philosophie ein. In der klassischen Philosophie, von Platon bis 
Hegel, ist die Stadt von zentraler Bedeutung. Die Stadt wird gedacht, das 
städtische Leben in eine Sprache und in ein Konzept gebracht. In der antiken 
Stadt des Okzidents wird die Stadt-Land-Trennung Ausdruck früher Arbeits-
teilung und Spaltung einer bis dahin herrschenden Einheit: Die Differenz zwi-
schen Physis und Logos, zwischen Praxis und Theorie. Der Philosoph wird 
diese Dichotomie nicht annehmen, da es für ihn außer Frage steht, die Erde, 
das Leben, die Gesellschaft, den Kosmos (später auch die Geschichte) nicht 
als Einheit zu betrachten. Obwohl selbst Produkt der Arbeitsteilung zwischen 
geistiger und physischer Arbeit und der Stadt, der die geistige Arbeit unter-
liegt, versteht die Philosophie sich nicht als Teilwissenschaft, beansprucht sie, 
die Totalität der Phänomene zu begreifen, eine Totalität, die die Welt und den 
Kosmos einschließt.  
 
„Il a pour intérêt fondamental et pour fin la totalité, retrouvée ou créée par le sys-
tème, à savoir l’unité de la pensée et de l’être, du discours et de l’acte, de la nature et 
de la réflexion, du monde (ou du cosmos) et de la réalité humaine.“38 

 
Der Logos des griechischen Stadtstaates ist von dem der Philosophie nicht zu 
trennen. Die Philosophie spiegelt sich in den Schriften und Dialogen der Phi-
losophen. Sie denken die Weltordnung in Stadtbegriffen. Dies bedingt, dass in 
der geistigen Überlieferung Europas die Einheit von Menschsein und Stadt 
verankert ist.39 Für Aristoteles ist die ganze Natur in der Stadt und in den 
Ordnungen menschlichen Wohnens gegenwärtig. Stadtbau und Ideenlehre 
sind bei Platon untrennbar miteinander verflochten, sollen doch die Ideen in 
der Vision des Staates mit der Stadt als Zentrum von Herrschaft, Ordnung und 
Sozietät konkretisiert werden. Selbst Diderot betont in der „Encyclopédie“, 
dass der Mensch dazu bestimmt ist, in der Gesellschaft zu leben, kann er doch 
nur hier seine wahren Fähigkeiten entwickeln, denn „hors de la société, il ne 

                                                                                                                               
sitznahme des Kapitals „wird von den Kräften der Unterdrückung bekämpft, die 
Schweigen und Vergessen gebieten.“ (Vgl.: Henri Lefèbvre, Die Revolution der 
Städte, S. 24ff; orig., p. 28ss.) 

38  Henri Lefèbvre, Le droit à la ville, p. 38. 
39  Vgl.: Joachim Ritter (2003), Metaphysik und Politik, S. 348f. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


LA REVOLUTION URBAINE 

55 

sauroit ni conserver sa vie, ni développer & perfectionner ses facultés & ses 
talens, ni se procurer un vrai & solide bonheur“.40 Für Hegel ist die Stadt gar 
die Vollendung der alten Weltgeschichte Europas,41 die im modernen Staat 
Realität wird: Die Philosophie realisiert sich.42 Obwohl sich nach Lefèbvre 
Marx nicht explizit gegen diese hegelsche Sicht wehrt – es gibt eine philoso-
phische Entwicklung der Welt und eine Entwicklung der Philosophie zur Welt 
hin – negiert er die auf dem Ideellen basierende Kernaussage:  

 
„Ce n’est pas dans et par l’État […]. Le prolétariat a cette mission historique: lui 
seul peut mettre fin aux séparations. C’est dans l’industrie, de la production in-
dustrielle, de sa réalisation avec les forces productives et le travail, non point par le 
jugement moral ou philosophique, que la classe ouvrière tient ses possibilités.“43   

 
Die Welt, vom Kopf auf die Füße gestellt, ermöglicht eine Verbindung zwi-
schen Realem und Rationalem. Die postulierte Verbindung zwischen Philoso-
phie und Stadt bleibt Makulatur, ist weit davon entfernt, sich zu realisieren. 
Für Lefèbvre wird die Stadt zum Objekt, an dem sich sowohl die geistige, wie 
auch die soziale Entwicklung der Menschheit ablesen lassen, dessen eigene 
Entwicklung aber auch Rückschlüsse auf wesentliche Aspekte menschlichen 
Handelns und Zusammenlebens zulässt und somit Anleitung zum Handeln, 
zur Veränderung sein kann.  

Die Entwicklung der Städte, die am Anfang des Prozesses der Urbanisie-
rung steht, beruht für Lefèbvre nicht einzig und allein auf dem Fakt der Ar-
beitsteilung. Vom aristotelischen Begriff der Poiesis, nach Lefèbvre die An-
eignung der ‚Natur‘ (Physis) sowohl im Umkreis des menschlichen Wesens 
als auch der Natur in ihm (seiner inneren Natur: Sinne, Empfindungsvermö-
gen, Sinnlichkeit, Bedürfnisse und Wünsche) als kreativem Prozess ausge-

                                              
40  Denis Diderot, Encyclopédie, tome XXX, article „Société“, S. 252. 
41  Hierzu kommentiert Joachim Ritter: „Die politische Idee, die aus der griechi-

schen Philosophie in die Überlieferung Europas eingegangen ist, wird für Hegel 
im Aufkommen der modernen Gesellschaft geschichtlich virulent. […] Was in 
der Polis noch durch das Inhumane der Sklaverei beschränkt, nur für „einige“ 
wirklich wird, habe sich im Gange der Weltgeschichte geistig religiös mit dem 
Christentum, jetzt politisch real mit dem Menschenrecht der Revolution in die 
geschichtliche Wirklichkeit des Menschen hineingearbeitet. […] Aristoteles be-
greift zuerst mit dem Gewicht der Einsicht, die aus den Gründen wächst, dass da 
wo Freiheit zum Prinzip der Satzung von Gesetz und Verfassung wird, die so 
begründete Ordnung die Bestimmung in sich trägt, der Freiheit im Leben der 
Bürger Wirklichkeit zu geben: das Umwillen, der Zweck der Stadt ist das „bür-
gerliche Leben“ der Bürger, in dem sie selbstständig und als sie selbst zu beste-
hen vermögen.“ (Joachim Ritter [2003], Metaphysik und Politik, S. 348f.) 

42  Zur detaillierteren Auseinandersetzung: Henri Lefèbvre, Le droit à la ville, p. 
41s. 

43  Henri Lefèbvre, Le droit à la ville, p. 42. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION 

56 

hend, ist nicht jede Kreation Poiesis, aber jede Poiesis Kreation. In der „Me-
taphilosophie“ zählt Lefèbvre die für ihn wesentlichen Etappen der Poiesis 
auf: Die Gründung des Dorfes, der Stadt, der griechischen Polis, der römi-
schen Urbs, der mittelalterlichen Stadt, aber auch die platonische Idee der ab-
soluten Liebe, die Gründung von Ethnien, Völkern und Nationalitäten, die 
Definierung des totalen Menschen im Sinne von Fourier, die Einheit der Ne-
gationen (hier aufbauend auf Marx, wo die Arbeiterklasse die radikale Nega-
tivität, den Gegenpart zur Entfremdung des Menschen verkörpert), die Psy-
choanalyse und die elementare Entscheidung, das Alltagsleben zu verändern. 
Die Kreationen der Poiesis laufen teils parallel zu den veränderten Produk-
tionsverhältnissen und beeinflussen diese. Das „in der Praxis unbegrenzte 
schöpferische Vermögen“44 wird zum Motor der gesellschaftlichen Entwick-
lung.45 Dem abgeschlossenen hegelianischen System aus These, Antithese 
und Synthese setzt Lefèbvre die Dynamik der Praxis, des Handelns und der 
Tat entgegen. Die „Aufhebung“ anstelle der Synthese gewinnt dramatisch an 
Tragweite. Sie wird zum Akt, der auf eine zu verwirklichende Möglichkeit, 
ein Projekt hinzielt. Sich einem erschöpfenden wissenschaftlichen Diskurs 
entziehend, lebt die Aufhebung als ständiges Werden, als „schöpferisches 
Vermögen“: 

 
„Es [das schöpferische Vermögen] bedarf einer Spontaneität und zugleich eines Pro-
jektes, einer natürlichen Reifung und eines reflektierten Handelns – einer Praxis und 
einer Poiesis […]. In der Aufhebung steckt ein Risiko, ein mögliches Scheitern zu-
gleich mit der Möglichkeit ihres Vollzugs, ein Versprechen, eine Wette, wenn man 
so will – lauter Züge also, die sie mit jedem schöpferischen Tun gemein hat.“46 

 
Das Werden ist unerschöpflich, orientiert sich unablässig an neuen Plänen, 
setzt Orientierungspunkte, gehorcht oft nur dem kreativen Impuls, obwohl 
gegenwärtig der Verstand mit seinen „Operationen“ (u.a. diskursive Intelli-
genz, logische und analytische Vernunft) immer wieder auf „Residuen“47, 
„nicht reduzierbare Elemente“ stößt. Die Residuen beinhalten Wesentliches 

                                              
44  Henri Lefèbvre, Metaphilosophie, S. 43; orig., p. 50. 
45  Wesentlich beeinflusst bei der Bestimmung der Poiesis ist Lefèbvre von Hei-

degger. Zu dieser Verbindung und insbesondere zum Verhältnis von „poiesis“ 
und „mimesis“, Wahrheit und Technik siehe weiter unten. 

46  Henri Lefèbvre, Metaphilosophie, S. 30f; orig., p. 40. 
47  In der „Metaphilosophie“ versucht Lefèbvre einen Überblick über einzelne Re-

siduen zu geben. Er stellt sie der „Macht“ – hier auch als Etabliertes zu verste-
hen – entgegen. So ist das Residuum der Religion die Vitalität, sowohl die na-
türliche wie die fleischliche, dasjenige der Philosophie die Nichtphilosophie, 
d.h. das Alltägliche, Spielerische. Die zur Kultur avancierte Kunst trägt als Re-
siduum die Kreativität. (Vgl.: Henri Lefèbvre, Metaphilosophie, S. 18ff/334f; 
orig., p. 31ss/275s.) Lefèbvres „Theorie der Residuen“ wird folgend dargestellt. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


LA REVOLUTION URBAINE 

57 

und Essentielles. Das Auffinden und Sammeln dieser Residuen soll ermögli-
chen, ein realeres, wahreres, nicht auf Entfremdung basierendes Universum 
zu schaffen.  

 
„[…] die Poiesis […] beginnt damit, dass sie all diese Nichtreduzierbarkeiten ver-
sammelt. Ihre Strategie beruht auf der Vielfalt und Heterogenität, auf der ‚Nicht-
Konvergenz‘ der diversen ‚Welten‘, auf ihren Diskrepanzen, Disharmonien und 
Dysfunktionen, in einem Wort auf ihren Konflikten.“48 

 
Neben dem revolutionären Charakter, den allein die Auseinandersetzung und 
das Sammeln der Residuen beanspruchen darf – sie stehen als Antipoden der 
Macht, die sie niederdrückt – ist es vor allem aber auch ein „Ding“ („un 
quelque-chose“), das jenseits der Bedürfnisse liegt, das dazu führt, „dass aus 
der Geschichte Neues hervorgeht, anderes als man dachte und wollte“.49 Ge-
kennzeichnet durch ein „konfliktbeladenes (dialektisches) Werden“50, das sich 
auf ein Residuum zu reduzieren scheint, dann aber wieder von Widersprüchen 
gesprengt, zu Neuem anhebt, residiert diese unbestimmte, schwer zu fassende 
Kraft, global und konfus, Ding und doch nicht Ding, „Impuls, Wille, Wollen, 
Lebenskraft, Antrieb“ („impulsion, élan, volonté, vouloir, énergie vitale, 
pulsion“).51/52

                                              
48  Henri Lefèbvre, Metaphilosophie, S. 335; orig., p. 275. 
49  Vgl.: Henri Lefèbvre, Metaphilosophie, S. 335; orig., p. 276. 
50  Vgl.: Henri Lefèbvre, Metaphilosophie, S. 8; orig., p. 24. 
51  Vgl.: Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 77; orig., p. 97. 
52  Christian Schmid fasst mögliche Verbindungen zusammen: „Shields [Rob 

Shields, Lefèbvre, Love an Struggle, p. 9.] sieht in der Betonung des „Willens“ 
im Gegensatz zum „Intellekt“ und in der Auffassung des Abenteuers als einem 
spontanen Ausdruck der individuellen Kreativität den Einfluss Schopenhauers. 
[…] Schwab [Jens Peter Schwab (1983), ‚L’homme total‘, Die Entfremdungs-
problematik im Werk von Henri Lefèbvre, S. 58.] hingegen betrachtet voller 
Misstrauen den Begriff élan vital und stellt […] fest, dass dieser nicht von  
Bergson komme. Hess [Rémi Hess (1988), L’aventure du siècle, p. 65.] versucht 
aufzuzeigen, wie die Idee Spinozas, es gebe ein objektives Denken, das in den 
lebenden Organismen und in der gesamten Natur wirkt, über Schelling auch 
Lefèbvre beeinflusst habe. Lefèbvre schrieb 1926 eine lange Einführung zu ei-
ner Übersetzung von Schellings „Über das Wesen der menschlichen Freiheit“, in 
dem er auch auf die Intuition Schellings einging (nach Hess 1988: 64): Diese im 
Sein und in der Natur verwurzelte, unvorsichtige, lebendige und abenteurerische 
Intuition sei ein Begehren, ein befreiendes und revolutionäres Wollen. […] Al-
lerdings sah Lefèbvre auch die Grenzen dieser Philosophie: Sie bleibe Philoso-
phie und schaffe es nicht, das Aktuelle und das Gegenwärtige darzulegen. […] 
Auch Nietzsches „Wille zur Macht“ gehört zu diesen von Lefèbvre evozierten 
‚Wesenskräften‘“ (Christian Schmid [2006], Stadt, Raum und Gesellschaft, S. 
106.) 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION 

58 

3.  Raum-zeit l iche Felder 
 

„Heute brechen mit Macht Symptome hervor, die den 
Übergang in die urbane Epoche anzeigen. Eine urbane 

Vaterherrschaft hat um sich gegriffen, die sich noch 
unter der Maske vergangener Epochen verbirgt; die 
städtischen ‚Honoratioren‘, die die Macht ausüben, 

schmücken sich mit dem Prestige des Vaters und dem 
des Industriekapitäns zugleich.“1 

 
Die Stadt als „zweite Natur“ 
 
Wie Marx erkennt Lefèbvre das Verhältnis zwischen Produktionsweisen und 
Stadttypus. Jede Produktionsweise hat einen Stadttypus hervorgebracht, der 
seinerseits wieder die komplexen Gesellschaftsverhältnisse illustriert.  

Der ursprünglich auf dem Land – ihr war die Produktion eigen – entstan-
dene Mehrwert2 verlagert sich allmählich in die Stadt, wo Handwerk und In-
dustrie ansässig geworden sind. Der städtische Handel und das Bankwesen 
realisieren diesen Mehrwert, der ebenfalls in der Stadt von den Machthabern 
ihrem eigenen Profit zuträglich verteilt wird. Die Stadt spielt bei den drei As-
pekten des Mehrwerts, Produktion, Realisierung und Verteilung zunehmend 
eine tragende Rolle. Die industrielle Stadt verliert den Status einer ‚Super-
struktur‘, die über Produktivkräften und Produktionsweisen thront, diese le-
diglich verwaltet. Obwohl sich die Entwicklung des Verhältnisses zwischen 
Stadt und Land auf der Raum-Zeit-Achse schematisch darstellen lässt, erkennt 
Lefèbvre die Unzulänglichkeit einer solch defizitären Analyse. Die Begriffe 
des Logos (der Vernunft) und der Natur (Physis), prägende Begriffe der west-
lichen Geistesgeschichte, finden, obwohl auch sie einem Wandel unterworfen 
sind, keine Berücksichtigung. 

 
„Was geschieht nun, genau gesehen, im Verlauf dieser kritischen Phase aus dem, 
was wir unter „Natur“, „Vernunft“ verstehen? Die Stadt-Land-Beziehung wandelt 
sich von Grund auf; lässt sich eine diesem Wandel entsprechende Veränderung bzw. 
Verzerrung bei den genannten Begriffen feststellen?“3 

 
Durch die Stadt und die Industrie wird die Natur in ihrer Ursprünglichkeit 
nicht nur negiert, sondern ersetzt: die Stadt erscheint als zweite Natur, „Metall 

                                              
1  Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 50; orig., p. 61. 
2  Mehrwert von Lefèbvre im marxschen Sinne definiert: „C’est le surtravail four-

ni par l’ouvrier, seule source du profit capitaliste, et seule explication possible 
de ce profit. Le capital, lorsqu’il achète de la force de travail, acquiert une plus-
value.“ (Henri Lefèbvre, Le Marxisme, p. 89.) 

3  Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 31; orig., p. 37s. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


LA REVOLUTION URBAINE 

59 

und Stein, der Urnatur – den Elementen aus Feuer, Wasser, Luft und Erde – 
aufgesetzt“.4 Die Stadt versucht die Natur zu imitieren, denn  

 
„es gibt keine Stadt, keinen städtischen Raum ohne Garten, ohne Park, ohne vorge-
täuschte Natur, ohne Labyrinthe, ohne den Versuch, den Ozean oder den Wald her-
aufzubeschwören […].“5 

 
Die Frage nach dem Wieso und Wozu dieser „zweiten Natur“ zeigt, über eine 
Identitätskrise der Stadt hinaus, auf die Problematik des Lebensraumes.  

 
„Wie steht es denn mit diesen Gärten und Parks, die zum Stadtbild von Paris,    
London, Tokio oder New York genauso gehören wie die Plätze und das Straßen-
netz? Sollte sich in diesen Räumen eine Art Zug-um-Zug-Beziehung zwischen Stadt 
und Land aufbauen? Sind sie vielleicht die vernunftbedingte Re-Präsentantin eines 
Anderswo, die U-topie der Natur?“6 

 
Kann die Natur als natürlicher Lebensraum von der Stadt ersetzt werden? 
Drückt sich in der U-topie, dem Wunsch nach dem „Anderswo“ nicht die Un-
zulänglichkeit des Stadtlebens aus? Ist eine Loslösung von der Natur ohne 
gravierende Konsequenzen möglich? Die kritische Phase ist belastet mit Fra-
gen, die prophetischen Charakter haben: 

 
„In der kritischen Phase erscheint als vorrangiges Problem die Natur. Verbündete 
und Konkurrenten zugleich, verwüsten Industrialisierung und Verstädterung die Na-
tur. Wasser, Erde, Luft, Licht, die „Elemente“, sind von der Vernichtung bedroht. 
Eines Tages wird der Preis zu zahlen sein. Um das Jahr 2000 herum werden – mit 
oder ohne Atomkrieg – Luft und Wasser derart verschmutzt sein, dass das Leben auf 
der Erde schwierig geworden sein wird.“7 
 
Je mehr die Natur durch die Stadt ersetzt wird, erleben ihre „Symbole“ eine 
Renaissance in der Imitation, die an die Stelle des Originals tritt.8  
 

 

                                              
4  Vgl.: Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 31; orig., p. 38. 
5  Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 31; orig., p. 38. 
6  Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 32; orig., p. 38s. 
7  Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 32; orig., p. 61. 
8  „Theoretisch entfernt sich die Natur, aber die Symbole der Natur und des Natür-

lichen mehren sich, treten an die Stelle der wirklichen ‚Natur‘ und ersetzen sie. 
Diese Symbole werden massenhaft hergestellt und verkauft: ein Baum, eine 
Blume, ein Zweig, ein Parfum, ein Wort symbolisieren die verschwundene Na-
tur: trügerisches und fiktives Vorhandensein.“ (Henri Lefèbvre, Die Revolution 
der Städte, S. 33; orig., p. 40.) 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION 

60 

Felder und Blindfelder 
 
Die Analyse der Stadt als historische Konfiguration gibt den Prozess der zu-
nehmenden Verstädterung – er beinhaltet die dialektische Aufhebung des 
Stadt-Land-Gegensatzes – zu erkennen, vermag aber nicht die Urbanisierung 
als gesamtgesellschaftliches Phänomen begreifbar zu machen. Der Kumula-
tionsprozess, „der Wissen, Techniken, Dinge, Menschen, Reichtümer, Geld 
und schließlich Kapital“ in der Stadt zentralisiert, kann keine detaillierte Ana-
lyse der geschichtlichen Entwicklung einzig von dem Phänomen der Stadt 
ausgehend bieten, ist diese doch selbst Produkt der jeweiligen Produktions-
weise. Eine Annäherung an die Urbanisierung muss, um gesamtgesellschaftli-
che Konstellationen berücksichtigen zu können, über die historische Katego-
rie Stadt hinausgehen. Der Blick wechselt von der Stadt der jeweiligen Ge-
sellschaft zum Phänomen des Urbanen als Gesellschaft. Drei raum-zeitliche 
Felder, Konflikt- und Kraftfelder sollen die jeweiligen Denk-, Handlungs- 
und Lebensweisen charakterisieren. Diese Felder oder Kontinente werden als 
Epochen, Schichten und Momente bezeichnet:9 

 
„Drei Schichten. Drei Epochen. Drei ‚Felder‘, auf denen nicht nur ‚soziale Phäno-
mene‘ sichtbar werden, sondern Empfindungen und Wahrnehmungen, Raum und 
Zeit, Bilder und Vorstellungen, Sprache und Rationalität, soziale Theorien und so-
ziale Praktiken: 
– das Ländliche 

                                              
9  Obwohl Lefèbvre sehr sparsam mit dem marxschen Begriff umgeht, kann 

„Überbau“ an dieser Stelle zur Deutung beitragen: „In der gesellschaftlichen 
Produktion ihres Lebens gehen die Menschen bestimmte, notwendige, von ih-
rem Willen unabhängige Verhältnisse ein, Produktionsverhältnisse, die einer be-
stimmten Entwicklungsstufe ihrer materiellen Produktivkräfte entsprechen. Die 
Gesamtheit dieser Produktionsverhältnisse bildet die ökonomische Struktur der 
Gesellschaft, die reale Basis, worauf sich ein juristischer und politischer Über-
bau erhebt, und welcher bestimmte gesellschaftliche Bewusstseinsformen ent-
sprechen. Die Produktionsweise des materiellen Lebens bedingt den sozialen, 
politischen und geistigen Lebensprozess überhaupt. Es ist nicht das Bewusstsein 
der Menschen, das ihr Sein, sondern umgekehrt ihr gesellschaftliches Sein, das 
ihr Bewusstsein bestimmt.“ (Karl Marx [1956ff], Zur Kritik der politischen 
Ökonomie, S. 8f.) Lefèbvre selbst nähert sich in der „Kritik des Alltagslebens“ 
dem Begriff „Überbau“, indem er ihn der eigenen Bestimmung des Alltagsle-
bens entgegenstellt.“ […] Um den Überbau geht es nur insofern, als er in jedem 
Augenblick aus dem Alltagsleben entsteht und sich aus der sozialen Praxis bil-
det – als er, von oben ausgearbeitet, sich in dieses einfügt. Die tägliche Praxis ist 
zersplittert und parzelliert – sie besteht im gesellschaftlichen bestimmten Han-
deln einzelner Individuen –, der Überbau hingegen weist eine Beziehung zur 
Gesamtgesellschaft auf, zur sozialen Praxis in ihrer Gesamtheit; denn er reprä-
sentiert das Ganze im Teil und umgekehrt.“ (Henri Lefèbvre, Kritik des Alltags-
lebens, S. 68.)  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


LA REVOLUTION URBAINE 

61 

– das Industrielle 
– das Verstädterte 
mit den entsprechenden neuen Erscheinungen, Überlagerungen, Abstufungen, mit 
Entwicklungen, die, je nachdem, ihrer Zeit voraus sind oder nachhinken und alle 
möglichen Unausgeglichenheiten mit sich bringen.“10 

 
Den drei Epochen ländlich, industriell und verstädtert entsprechen unter-
schiedliche „Wahrnehmungen, Raum und Zeit, Bilder und Vorstellungen, 
Sprache und Rationalität, soziale Theorien und soziale Praktiken“, die sich 
überlagern können.11 Der Übergang zwischen den Epochen, das „Dazwi-
schen“ besticht durch „Wortgewebe“, „vage Zeichen“, die nichts Eindeutiges 
bezeichnen, die „hinirrend über dem Grund, aus dem sie entstanden sind, we-
der einem „philosophischen Subjekt“ noch einem „privilegierten Objekt“, 
noch einer „ganzheitlichen Geschichtssicht“ zugeordnet werden [können]. 
Lefèbvres poetische Darstellung dieser „Falten“12 lässt, der Aussage ange-
passt, bewusst Raum für Interpretationen. Es handelt sich, da sie den jeweili-
gen Grad der Verstädterung an Hand der Begrifflichkeiten und Erfahrungs-
werte betrachten, die der vorhergehenden Epoche angehören, um „Blindfel-
der“.13 Die Analytik bleibt fragmentarisch, reduziert, erkennt das Entstehende 

                                              
10  Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 34; orig., p. 41. 
11  Lefèbvre nennt als Beispiel Dritte-Welt-Länder, für die es typisch ist, zur glei-

chen Zeit eine landwirtschaftliche, eine industrielle und eine Ära der Verstädte-
rung zu durchlaufen.  

12  „Was geht vor zwischen zwei Epochen, in diesem Dazwischen, dem Einschnitt 
oder der Falte […]? Wortgewebe, ‚vage Zeichen‘, aus dem Zusammenhang ge-
rissen, die dem was sie bezeichnen sollen (Industrie, Rationalität und Praxis) 
nicht mehr genügen und dennoch genügen müssen.“ (Henri Lefèbvre, Die Revo-
lution der Städte, S. 34; orig., p. 42.) 

13  Nicht konkret, dem noch Unbestimmbaren angepasst, poetisiert Lefèbvre, ob-
wohl er selbst den Begriff der Metapher und des literarischen Bildes für den Be-
griff der Blindfelder ablehnt. (Vgl.: Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, 
S. 36; orig., p. 44.) „Man mag sie betrachten, wie man vom Flugzeug aus Wol-
kenschichten betrachtet. Da schweben ganz oben, ganz leicht, die Zirrhuswolken 
der antiken Philosophie. Und die Nimbostrati des Rationalismus. Und die 
schwere Kumuli des Szientismus. Dialekte oder Metasprachen nur auf halbem 
Wege zwischen dem Wirklichen und dem Fiktiven, zwischen dem Erreichten 
und dem Möglichen. Sie treiben dahin und entziehen sich den Beschwörungen 
und Magierphilosophen.“ (Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 34; 
orig., p. 42.) Lefèbvre versucht sich dem Begriff „Blindfelder“ auf verschiedene 
Art und Weise anzunähern, was auf die Komplexität und auf eine Nicht-
Fixierbarkeit des Begriffes hinweist, unterliegt er doch selbst der Interpretation 
in Raum und Zeit. „Die Blindfelder? Sie sind weder ein literarisches Bild noch 
auch eine Metapher, trotz der paradoxen Verbindung eines subjektiven Wortes – 
blind – mit einer objektiven Bezeichnung – Feld – (das man sich zudem immer 
nur aufgehellt vorstellt). Sie sind ein Begriff, den man auf mehreren Wegen fin-
det oder wiederfindet, der sowohl in der Philosophie als auch in der Wissen-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION 

62 

nicht, versucht auch aus Unkenntnis Einfluss auf die Entwicklung zu nehmen. 
Dies gelingt nur teilweise, was wiederum zur Komplexität beiträgt. 

 
„Damit aber sieht man diese Wirklichkeit nicht mehr; man stellt sich gegen sie, gibt 
ihr eine andere Bedeutung, bekämpft sie; man hindert sie am Entstehen und an der 
Entwicklung.“14 

 
Sowie die Verstädterung als solche noch nicht erkannt wird, ist der neue 
Raum, die veränderte Stadtlandschaft noch nicht erkennbar. Neben dem Fest-
halten an traditionellen Analysemustern, ist der Blick „getrübt“, verfremdet 
und abhängig von den Zwängen der Produktionsverhältnisse.15 Es ist dem 
Einzelnen unmöglich, sich diesen Tatsachen zu entziehen, sich „von einem 
Alltag loszumachen, der unter dem Zwang von Industrieproduktion und Kon-
sum geschaffen wurde“.16 Das Industriezeitalter reduziert, da Nicht-Erkennen 
und Nicht-Wissen eine Ideologie voraussetzen, die Verstädterung auf sich 
selbst, auf die ihm eigene reduzierte Sicht. Diese Sicht wird versucht, in den 
geläufigen Schemata erfasst, interpretiert und dargestellt zu werden. In diese 
Vorgänge schleichen sich „Verkennungen, Missverständnisse“ ein: 

 
„Das blind Machende (zum Dogma erhobenes Wissen) und das blind Gewordene 
(Verkannte) ergänzen sich gegenseitig in der Blindheit.“17  

 
Die Verstädterung kann, einzig auf die Industrialisierung reduziert, nicht als 
neues bestimmendes Paradigma erkannt werden. 

Wesentlich zur Existenz von Blindfeldern tragen Ideologien, dem ‚Über-
bau‘ der jeweiligen Epoche zugehörig, den Blick in die jeweils gewünschte 

                                                                                                                               
schaft auftaucht, das heißt, bei der sogenannten philosophischen Analyse und im 
Bereich der Erkenntnis. Es geht nicht mehr um die triviale Unterscheidung zwi-
schen dem, was im Schatten, und dem, was im Licht steht, selbst wenn man hin-
zufügt, dass der ‚Ausleuchtung‘ durch den Intellekt Grenzen gesetzt sind, dass 
sie das eine ausschließt und das andere abtut, bis hierhin reicht, aber nicht bis 
dort hin, dieses in Klammern setzt und jenes hervorhebt. Es gibt mehr: das, was 
man nicht weiß, und das, was nicht aufgehellt werden kann.“ (Henri Lefèbvre, 
Die Revolution der Städte, S. 36f; orig., p. 44s.) 

14  Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 35; orig., p. 43. 
15  „Bevor die Wirklichkeit der Verstädterung noch entstehen und sich behaupten 

kann, wird sie durch das Ländlich-Bäuerliche (die Villenvororte, die sogenann-
ten Grünflächen) einerseits, und durch den von der Industrie geprägten Alltag 
(funktionelle Wohneinheiten, Nachbarschaften, Beziehungen, monotone und 
unausweichliche Zufahrtswege) andererseits reduziert; wobei es sich um einen 
Alltag handelt, der von den Anforderungen des Betriebes geformt und auf die 
Unternehmensrationalität hin abgestimmt ist.“ (Henri Lefèbvre, Die Revolution 
der Städte, S. 36; orig., p. 43s.) 

16  Vgl.: Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 35; orig., p. 43. 
17  Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 36; orig., p. 44. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


LA REVOLUTION URBAINE 

63 

Richtung lenkend, bei. Zudem ist die Sprache als Medium der Kommunikati-
on und Analyse, selbst unzuverlässig. Zentral steht die These des dialekti-
schen Zusammenhangs zwischen der Entwicklung und den Möglichkeiten 
von Erkenntnis. In diesem Stadium der Analyse sollen raum-zeitliche Felder, 
„Denk-, Handlungs- und Lebensweisen“ herausgearbeitet werden, um sie iso-
liert und im Kontext zu den jeweils anderen betrachten zu können.  
 
Landwirtschaftlicher, industrieller und verstädterter Kontinent 

 
Der landwirtschaftliche, der industrielle und der verstädterte „Kontinent“ 
sind, obwohl sie eine eigene historische Entwicklung aufzeigen, nicht präzise 
voneinander abzugrenzen. In ständiger Wechselwirkung stehend, tragen sie 
der dialektischen Entwicklung der gesellschaftlichen Strukturen Rechnung. 
Mit der Verbindung zu „anderen Akzenten in jedem sozialen Geschehen“, die 
durch „Bedarf-Arbeit-Genuss“ – der Bedarf wird der landwirtschaftlichen, die 
Arbeit der industriellen und der Genuss der verstädterten Gesellschaft zuge-
ordnet – charakterisiert werden, interpretiert Lefèbvre eine Definition des 
Menschen aus den „Pariser Manuskripten“ von Marx. Als Natur- und Bedürf-
niswesen erhebt sich der Mensch am Ende eines langen Kampfes aus der Na-
tur. Die Arbeit erlaubt es ihm, in einem Prozess die natürlichen Gegenstände 
zur Befriedigung seiner Bedürfnisse durch produzierte zu ersetzen. Ständig 
entstehen neue Bedürfnisse, die sich in immer weiter verfeinerten Fähigkeiten 
zur Produktion ausdrücken. Der Prozess, gekennzeichnet von einer steten Ab-
kehr vom Original, von der Natur zum Künstlichen, bis hin zu einer rein vom 
Menschen geschaffenen Welt, findet eine erweiterte Interpretation und Defi-
nition des Menschen in dem Dreigespann „Bedürfnis-Arbeit-Genuss“, dar-
stellbar in den Feldern bäuerlich-ländlich, industriell und verstädtert.18  

                                              
18  In der Metaphilosophie erläutert Lefèbvre: „Der langen Reihe von Definitionen 

des Menschen durch die Philosophen fügt Marx eine neue Definition hinzu: das 
Dreierverhältnis Bedürfnis-Arbeit-Genuss. Der Mensch ist nicht nur das politi-
sche Tier, Bewohner der Cité und Citoyen. Der Mensch ist nur vernünftig und 
rational, Benutzer der Sprache und der Begriffe. Das Dreierverhältnis umfasst 
auch die anderen Aspekte und zeigt ihre Grundlage und Wahrheit.“ (Henri 
Lefèbvre, Metaphilosophie, S. 142; orig., p. 129.) Im Anklang an Nietzsche 
sieht Lefèbvre Marx in der „Perspektive des vernünftigen Optimismus“, da er 
wie dieser das Leben eher als den Tod behandelt: „Mit Vehemenz verwirft er ei-
ne uralte Definition der Philosophie: Einübung in den Tod, Weisheit der Hin-
nahme. Für Marx ist klar, dass die Naturwesen kämpfen und sterben; aber die 
Natur ist gerechtfertigt, dass sie den Menschen hervorbringt und mit ihm, im 
Durchgang durch die Geschichte, das menschliche Wesen. So vereinigt sich die 
marxistische Rationalität mit Nietzsches Denken in der Rechtfertigung des Wer-
dens. […] Die Empfindungen und Leidenschaften des Menschen sind ‚nicht nur 
anthropologische Bestimmungen im engeren Sinn, sondern wahrhaft ontologi-
sche Wesens-(Natur-)bejahungen‘. Mehr noch: ‚erst durch die entwickelte In-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION 

64 

a) Vom „bäuerlich-ländlichen“ Feld zur politischen Stadt 
Dieses Feld, der rurale Kontinent, wird von einer Gemeinschaft bestimmt, die 
sich an der Natur orientiert, die versucht, sich im Raum zu orientieren, Orte 
zu markieren, sie mit Namen zu benennen, die sich auf Eigentümlichkeiten 
der natürlichen Umgebung beziehen. Kleine Gemeinschaften mit ihren jewei-
ligen Besonderheiten und Eigenarten werden in ihren Tätigkeiten von einer 
Mischung aus Religion und Magie bestimmt. Tage, Jahreszeiten und Jahre 
werden Bestandteil der übergeordneten kosmischen Zyklen. Der Augenblick, 
das Momentane und der kurzfristige Plan bleiben eingebunden in den größe-
ren Komplex des Lebensablaufs – Geburt, Ehe, Tod, Bestattung – und dessen 
Wiederholung in dem Aufeinanderfolgen der Generationen. Die Produktion 
orientiert sich am Bedarf und bleibt den Launen der Natur unterworfen. Ob-
wohl dieses „Bäuerlich-Ländliche“ existent ist, nimmt es erst unter der Ver-
waltung der politischen Stadt, die selbst noch keine Vorstellungen von der 
Verstädterung hat, Gestalt an. Die Trennung von Stadt und Land, von materi-
eller und geistiger Arbeit, Produktion und Handel, Landwirtschaft und Hand-
werk geraten nach anfänglicher Ergänzung in Konflikt. Die Eigentumsver-
hältnisse verändern sich,19 es entstehen tief greifende Differenzen, die in die 
weitere Geschichte übernommen werden und die dialektische Entwicklung 
bestimmen.  
 
b) Das industrielle Feld  
Der Übergang vom ruralen zum industriellen Feld ist geprägt von einer ersten 
kritischen Zone, in der der Mensch sich nicht länger der Natur unterordnen 
will. Die Magie weicht der Vernunft, die Technik ersetzt bzw. vereinfacht die 
manuelle Arbeit, das Leben in Einheit mit dem natürlichen Ablauf wird durch 
die Gesetze der herrschenden Klasse geregelt.20 

                                                                                                                               
dustrie, i. e. durch die Vermittlung des Privateigentums, wird das ontologische 
Wesen der menschlichen Leidenschaft sowohl in seiner Totalität als in seiner 
Menschlichkeit; die Wissenschaft vom Menschen ist also selbst ein Produkt der 
praktischen Selbstbestätigung des Menschen.“ (Henri Lefèbvre, Metaphiloso-
phie, S. 143; orig., p. 129.) 

19  „Dem Land entsprechen andere Formen des Grundbesitzes (Liegenschaften), 
deren Eigentümer der Stamm oder der Lehnsherr ist. Der Stadt entsprechen an-
dere Formen des Eigentums: bewegliches (anfänglich kaum vom unbeweglichen 
unterschieden), korporatives, später dann kapitalistisches.“ (Henri Lefèbvre, Die 
Revolution der Städte, S. 40; orig., p. 499.) 

20  Dieser Gedanke findet sich in „Le droit à la ville“ plakativ formuliert: „L’in-
dustrie et le processus d’industrialisation assaillent et ravagent la réalité urbaine 
préexistante, jusqu’à la détruire par la pratique et l’idéologie, jusqu’à l’extirper 
de la réalité et de la conscience. Menée selon une stratégie de classe, l’indu-
strialisation se comporte en puissance négative de la réalité urbaine: le social ur-
bain est nié par l’économie industriel.“ (Henri Lefèbvre, Le droit à la ville, p. 
30.) 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


LA REVOLUTION URBAINE 

65 

„Nichts ist so schlecht, als dass es nicht zu einer Legitimation, zur Inthronisation 
einer allgemeinen Ordnung dienen könnte, einer Ordnung, die der Logik der Ware 
entspricht, ihrer ‚Welt‘, so wie sie auf der Weltebene vom Kapitalismus und der 
Bourgeoisie geschaffen wurde.“21 

 
Das ‚Motto‘ „Bedarf-Arbeit-Genuss“ findet, nachdem das „bäuerlich-länd-
liche Feld“ am Bedarf orientiert war, seine Fortführung in dem nun zentralen 
Begriff der „Arbeit“ und der zum Fetisch gewordenen Produktivität. Die „Na-
tur, auch die im menschlichen Wesen lebende oder überlebende“, wird ver-
wüstet.22 Sie wird zum Produkt, dessen es sich zu bemächtigen gilt. Die Not-
wendigkeit der Arbeitsteilung wird „auf alles und jedes angewandt“, wird zur 
universellen Kategorie, die von der herrschenden Klasse als rational begrün-
det und somit vernünftig gehandelt wird. Von der Warenproduktion auf das 
soziale Terrain übertragen, begreift nach und nach „jede Beschäftigung nur 
mehr staubkorngroße Bereiche, sowohl auf materiellem Gebiet als auch bei 
unproduktiven aber sozial notwendigen Tätigkeiten (geistigen, wissenschaft-
lichen)“.23 Das Bemühen um ein homogenes Gebilde aus Zeit und Raum hat 
die Nachsicht vor der Reduktion auf Teilgebiete. Die rigorose Organisation 
der sozialen Ordnung vermittelt den Anschein von Notwendigkeit und Ratio-
nalität, dabei ist das postulierte homogene Gebilde aus Aktivitäten zusam-
mengesetzt, die sich auf winzige Teilgebiete beschränken: 

 
„Es [das homogene Gebilde aus Raum und Zeit] bevölkert sich also mit Objekten, 
deren Zusammenhang nur ein scheinbarer ist, auch wenn dieser Schein durch zwin-
gende Systematisierungen gestützt wird.“24 

 
Folglich ist die Industriestadt eine „Gespensterstadt, der Schatten einer städti-
schen Wirklichkeit, eine Spektralanalyse von verstreuten äußerlichen Be-
standteilen“, die nicht durch Einheit, sondern durch den Zwang Einheit zu 
schaffen, zusammengebracht wird. Es gibt keine allgemein gültige Logik, nur 
die Logik der jeweiligen Interessen. Restriktiv schaltet sie aus, was nicht in 
ihr Konzept passt. Als gemeinsames Ziel figuriert die Gesetzmäßigkeit des 
Mehrwerts, die selbst die Stadt zum Zweck der Kapitalbildung und Kapital-
vermehrung in ihren Dienst gestellt hat. Jegliche Form von Individualität wird 
abgelehnt und mit ihr jede Form von „Natürlichkeit“. Das Uniforme, Gleich-
mäßige wird zum Credo einer postulierten Ordnung, die nur hin und wieder 
von „Resten von Unordnung und Freiheit“, die teils geduldet, meistens jedoch 
mit aller Härte unterdrückt werden, durchzogen wird. 

                                              
21  Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 40; orig., p. 49. 
22  Vgl.: Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 38; orig., p. 47. 
23  Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 41; orig., p. 51. 
24  Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 41; orig., p. 51. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION 

66 

„Das ist dann die Epoche, wo die ‚Geschichte‘ sich überschlägt, wo sie jegliche Ei-
genart, alles, was privilegiert oder hervorragend war, Menschen und Werke, nivel-
liert und zerstört. Es ist eine Zeit der Kriege und der Revolutionen, die misslingen, 
sobald sie in den Staatskult einmünden, in einen Produktionsfetischismus, der die 
Fortführung des Geld- und Warenfetischismus ist.“25 

 
c) Die Ära der Verstädterung oder das urbane Feld 
Es gilt, die Industrialisierung als Vorläufer der Verstädterung wahrzunehmen, 
zu erkennen, dass die Industrialisierung die Verstädterung bedingt und hier 
ihren eigentlichen Sinn in der historischen Entwicklung erfährt:  

 
„La production industrielle, après une certaine croissance, produit l’urbanisation; 
elle en fournit les conditions, elle en ouvre les possibilités. La problématique se dé-
place et devient celle du développement urbain.“26  

 
Die Industrialisierung steht als Übergang, als Etappe, als Werkzeug auf dem 
Weg der Urbanisierung. Als kritische Phase verstanden, sind ihr die Möglich-
keiten einer grundlegenden Veränderung des gesellschaftlichen Zusammenle-
bens immanent. Die Krise, die noch als Krise der Stadt gedeutet wird, zeich-
net bereits den Weg der Verlagerung von den Problemen der industriellen 
Entwicklung hin zur Urbanisierung. Beide, Industrialisierung und Urbanisie-
rung, können nicht mehr getrennt betrachtet werden. Sie befinden sich in ei-
nem komplexen dialektischen Prozess, der vom Wachstumsgedanken, der 
wirtschaftlichen Produktion einerseits und der Entwicklung des sozialen Le-
bens andererseits bestimmt ist.27  

                                              
25  Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 42; orig., p. 52. 
26  Henri Lefèbvre, Le droit à la ville, p. 87. 
27  Obwohl in diesem Stadium noch nicht erkennbar, wird die urbane Gesellschaft 

sich als Produkt dieses Konfliktes etablieren. „Mangels der entsprechenden (dia-
lektischen) Methode war das urbanistische Denken nicht imstande, den hoch-
komplexen und konfliktgeladenen Doppel-Prozess: Industrialisierung – Verstäd-
terung in die Gewalt zu bekommen.“ (Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städ-
te, S. 161; orig., p. 200.) Sowohl wirtschaftliches Wachstum wie soziale Ent-
wicklung, d.h. die quantitative Ebene der Industrialisierung und die qualitative 
Seite der Urbanisierung werden in der urbanen Gesellschaft verwirklicht wer-
den. „L’expérience pratique montre qu’il peut y avoir croissance sans dévelop-
pement social (croissance quantitative, sans développement qualitatif). Dans ces 
conditions, les changements dans la société sont plus apparents que réels. Le fé-
tichisme et l’idéologie du changement (autrement dit: l’idéologie de la moderni-
té) couvrent la stagnation des rapports sociaux essentiels. Le développement de 
la société ne peut se concevoir que dans la vie urbaine, par la réalisation de la 
société urbaine.“ (Henri Lefèbvre, Le droit à la ville, p. 144.) Lefèbvre kritisiert 
zugleich die eingeengte Sicht der marxschen Analyse, die zeitbedingt nicht über 
die Kritik an der Industrialisierung als Selbstzweck hinaussehen konnte: „Marx 
n’a pas pu montrer (en son temps, il ne le pouvait pas) que l’urbanisation et 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


LA REVOLUTION URBAINE 

67 

Das neue Feld, durch den empfundenen Werteverfall schwer greifbar, (noch) 
nicht einzuordnen in die überlieferten Schemata, bleibt „blind“. Die Ära der 
Verstädterung als neue Epoche kann noch nicht wie die vergangenen und ab-
gelaufenen Epochen aufgearbeitet werden, dies umso mehr jene Werte, die 
die vorherigen Epochen bestimmten, „Vernunft, Geschichte, Staat, Mensch“, 
zu sterben scheinen.28 Der Verlust führt zu einem Denken, das in Nostalgie 
verweilt. Schlüsselbegriffe bleiben, da sie über ihre epochegebundene Bedeu-
tung hinaus zur Verfügung stehen, bestehen, finden sich jedoch auf einer an-
deren Ebene, in einer weiteren Etappe der historischen Entwicklung wieder. 
Der urbanistische Gedanke, die These von der zukünftigen Stadtgesellschaft 
erlaubt eine veränderte, erweiterte Sicht in Bezug auf die historischen Fakten, 
die als Resultat der historischen Entwicklung noch nicht im Zusammenhang 
erkannt werden konnten.  

 
„Quelle, Ursprung, Schwerpunkt dieses Gedankens ist nicht mehr das Unternehmen. 
Er kann von keinem anderen Standpunkt als dem der Begegnung, der Gleichzeitig-
keit, des Zusammenkommens ausgehen, das heißt von den spezifischen Merkmalen 
der verstädterten Form. Nach der Explosion (der Negation) findet er auf höherer 
Ebene und in anderem Maßstab die Gemeinschaft, den Stadtstaat wieder.“29 

 
Die zentralen Begriffe. die aus früheren Epochen übernommen werden, ge-
winnen auch in Bezug auf Formen, Funktionen und städtische Strukturen an 
Dimension und Bedeutung.  
 

 

 

                                                                                                                               
l’urbain contiennent le sens de l’industrialisation. Il n’a pas vu que la production 
industrielle impliquait l’urbanisation.“ (Henri Lefèbvre, Le droit à la ville, p. 
87.)  

28  Lefèbvre wird die industrielle Epoche später aus der Sicht der urbanen Gesell-
schaft darstellen und somit ein Beispiel der jeweils zeitgebundenen Interpretati-
on geben: „Die industrielle Epoche (oder: „die industrielle Gesellschaft bzw. 
das, was dafür gehalten wird“) erscheint damit anders, als sie sich selbst er-
schien. Sie sah sich als produktiv und schöpferisch, imstande, die Natur zu be-
herrschen und glaubte, die Determinismen der Materie durch die Freiheit der 
Produktion ersetzen zu können. De facto und in Wahrheit war sie radikal wider-
sprüchlich und konfliktgeladen. Sie glaubte, die Natur zu beherrschen, und zer-
störte sie von Grund auf. Sie gab vor, das Chaos der Spontaneität durch eine ko-
härente Rationalität zu ersetzen, und trennte und schied alles, was sie berührte. 
Sie zerriss die Bindungen und brachte die homogene Ordnung an die Macht. Bei 
ihr wurde das Mittel zum Zweck und der Zweck zum Mittel: die Produktion 
wurde zur Strategie, die Produktivität zur Philosophie, der Staat zur Gottheit.“ 
(Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 186f; orig., p. 232s.) 

29  Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 43; orig., p. 53. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION 

68 

Topoi: Isotopie, Heterotopie, Utopie 
 
Die Auseinandersetzung mit einem neu zu denkenden, noch leeren Feld setzt 
eine Abkehr von tradierten Sichtweisen und Analysen voraus. Der 
urbanistische Gedanke, das Nachdenken über die Stadtgesellschaft vereinigt, 
was eigentlich historisch bedingt ist und von der Geschichte getrennt wird 
oder zumindest als getrennt empfunden wird. Differenzen müssen als dem 
Prozess immanent erkannt, ins Denken integriert werden. Die städtische Form 
mit ihren spezifischen Merkmalen der Begegnung, der Gleichzeitigkeit und 
des Zusammenkommens, lässt ein neues Raum-Zeit-Gebilde entstehen, das 
sich von der zyklischen Zeit aus der landwirtschaftlichen Epoche, in der loka-
le Eigenheiten nebeneinander existieren konnten und dem Versuch der indust-
riellen Zeit, zwanghaft zu homogenisieren, unterscheidet. Durch die Absage 
an die industrielle Rationalität – das Streben nach Homogenität – tritt eine 
neue Topologie, ein differentielles Raum-Zeit-Gebilde in Erscheinung: 

 
„[…] jeder Ort und jeder Augenblick existieren nur als Teil eines Ganzen, durch 
Kontraste und Gegensätze, die den Ort mit anderen Orten, den Augenblick mit ande-
ren Augenblicken verbinden und somit herausheben.“30 

 
Komplex und schwer zu fassen, bedarf es einer radikalen Abkehr von den 
„einstigen Blickwinkeln und Perspektiven“. Der urbanistische Gedanke, die 
„Reflexion über die Stadtgesellschaft“ geht von einem neuen Raum-Zeit-
Gebilde aus, das sich sowohl von der landwirtschaftlichen wie von der indu-
striellen Ära absetzt und den spezifischen Merkmalen der verstädterten Form 
Rechnung trägt. Ort und Augenblick werden als Teil eines Ganzen verstan-
den, der Ort mit anderen Orten, der Augenblick durch Kontraste und Gegen-
sätze mit anderen Augenblicken verbunden und herausgehoben.31 Iso-Topie, 

                                              
30  Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 43f; orig., p. 54. 
31  Der „urbane Kontinent“ lässt an dieser Stelle erst erahnen, was Lefèbvre später 

als Inhalt der Urbanität, als ihre Charakteristika herausarbeiten wird: Gleichzei-
tigkeit und Zentralität und daraus resultierende Differenzen. In „Le droit à la 
ville“ wird die Schwierigkeit, das Urbane zu begreifen deutlich: „L’urbain ne 
peut se définir ni comme attaché à une morphologie matérielle (sur le terrain, 
dans le pratico-sensible) ni comme pouvant s’en détacher. Ce n’est pas une es-
sence intemporelle, ni un système parmi les systèmes ou au-dessus des autres   
systèmes. C’est une forme mentale et sociale, celle de la simultanéité, du ras-
semblement, de la convergence, de la rencontre (ou plutôt des rencontres). C’est 
une qualité qui naît des quantités (espaces, objets, produits). C’est une diffé-
rence ou un ensemble de différences. L’urbain contient le sens de la domination 
technique sur la nature, celle-ci glissant dans l’absurde sans celle-là. C’est un 
champ de rapports comprenant notamment le rapport du temps (ou des temps; 
rythmes cycliques et durées linéaires) avec l’espace (ou les espaces: isotopies-
hétérotopies). En tant que lieu du désir et lien des temps, l’urbain pourrait se 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


LA REVOLUTION URBAINE 

69 

Hetero-Topie (aber auch) U-Topie sind neue Konzepte, derer es bedarf, um 
die Eigenschaften dieses differentiellen, urbanen Raumes zu bestimmen.32 Als 
Iso-Topie bezeichnet Lefèbvre den „Ort (Topos) und das, was ihn umgibt […] 
(Nachbarschaft, unmittelbare Umgebung), also das, was den Ort an sich aus-
macht“.33 Ein homologer oder analoger Ort fällt in den Bereich der Isotopie.34 

                                                                                                                               
présenter comme signifiant dont nous cherchons en cet instant les signifiés 
(c'est-à-dire les ‚réalités‘ pratico-sensibles qui permettraient de le réaliser dans 
l’espace, avec une base morphologique et matérielle adéquate).“ (Henri 
Lefèbvre, Le droit à la ville, p. 88s.) 

32  Die breitangelegte Diskussion um die Verschiedenheit der Räume bestimmt bis 
weit in die Postmoderne die Diskussion. (Hierzu: Ralph Ubel [2002], Aufräu-
men, Raum-Klassiker Neu Sortiert.) Der Pariser Anthropologe Marc Augé er-
weitert die Aufzählung, indem er die Gegenwart als Übermoderne (surmoder-
nité) sieht, in der sich die anthropologischen Parameter Raum und Zeit verändert 
haben. Es entstehen Nicht-Orte, von denen komplexe Funktionsmechanismen 
hergeleitet werden können. „So wie ein Ort durch Identität, Relation und Ge-
schichte gekennzeichnet ist, so definiert ein Raum, der keine Identität besitzt 
und sich weder relational, noch historisch bezeichnen lässt, einen Nicht-Ort. Un-
sere Hypothese lautet nun, dass die ‚Übermoderne‘ Nicht-Orte hervorbringt, al-
so Räume, die selbst keine anthropologischen Orte sind und, anders als die 
Baudelairesche Moderne, die alten Orte nicht integrieren; registriert, klassifiziert 
und zu ‚Orten der Erinnerung‘erhoben, nehmen die alten Orte darin einen spezi-
ellen, fest umschriebenen Platz ein. Eine Welt, die Geburt und Tod ins Kran-
kenhaus verbannt, eine Welt, in der die Anzahl der Transiträume und provisori-
schen Beschäftigungen unter luxuriösen oder widerwärtigen Bedingungen unab-
lässig wächst (die Hotelketten und Durchgangswohnheime, die Feriendörfer, die 
Flüchtlingslager, die Slums, die zum Abbruch oder zum Verfall bestimmt sind), 
eine Welt, in der sich ein enges Netz von Verkehrsmitteln entwickelt, die gleich-
falls bewegliche Behausungen sind, wo der mit weiten Strecken, automatischen 
Verteilern und Kreditkarten Vertraute an die Gesten des stummen Verkehrs an-
knüpft, eine Welt, die solcherart der einsamen Individualität, der Durchreise, 
dem Provisorischen und Ephemeren überantwortet ist, bietet dem Anthropolo-
gen ein neues Objekt, dessen bislang unbekannte Dimensionen zu ermessen wa-
ren, bevor man sich fragt, mit welchem Blick es sich erfassen und beurteilen 
lässt.“ (Marc Augé [1994], Orte und Nicht-Orte, S. 92.) Solche Nicht-Orte sind 
transitäre Raumstrukturen, die paradigmatisch für die Gegenwart stehen: Bahn-
höfe, U-Bahn-Stationen, Flughäfen, Shopping Malls, Hotels, Freizeitparks und 
virtuelle Räume. Im Gegensatz zur geläufigeren Utopie, die eine Platzierung 
ohne wirklichen Ort meint und damit unwirklichen Raum bezeichnet, definiert 
Michel Foucault die Heterotopie als wirklichen und vor allem wirksamen Ort, 
einer verwirklichten Utopie vergleichbar. Sie entsteht, wenn einem Ort von ei-
ner Gesellschaft eine spezifische Funktion zugeschrieben wird, die nicht mit der 
Topografie des Ortes allein verstehbar ist. Das Verständnis dieser Orte er-
schließt sich erst aus der Sicht auf die Zusammenhänge, in welchen dieser Ort 
gebraucht wird. (Vgl.: Michel Foucault [1990], Andere Räume, S. 39.) 

33  Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 44; orig., p. 54. 
34  Die Grundidee der Isotopie als Schlüsselbegriff für den Übergang von der lexi-

kalischen Semantik zur Textsemantik wurde 1966 von Algirdas Julien Greimas 
in seiner „Semantique structurale“ ausgearbeitet. Lefèbvre zitiert in einer Fuß-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION 

70 

Die Heterotopie hingegen bezeichnet einen anderen Ort, der bezüglich des 
untersuchten Ortes Eigenheit beansprucht. Diese Orte stehen sich relativ ge-
genüber und bedürfen eines „neutralen hier und dort definierten Elements“, 
d.h. sie müssen durch ein selbstständiges, von beiden anerkanntes Element 
getrennt werden. In städtischer Sicht kann dies eine Straße, ein Platz, ein Weg 
oder auch ein Park oder Garten sein. Die U-Topie ist „das Anderswo, der 
Nicht-Ort, der keinen Ort hat und doch seinen Ort sucht.“ Lefèbvres Darstel-
lung bleibt der Unbestimmtheit des Begriffes verpflichtet: 

 
„Die vertikale, die Höhe also, die an irgendeinem Punkt auf horizontaler Ebene auf-
getragen wird, kann zur Dimension des Anderswo werden, zum Ort der Anwesen-
heit-Abwesenheit: des Göttlichen, der Macht, des halb Fiktiven, halb Wirklichen, 
des erhabenen Gedankens. […] Es leuchtet ein, dass das U-Topische in diesem Sinn 
nichts mit dem imaginären Abstrakten gemein hat. Es ist wirklich. Es ist im Herzen 
dieses Wirklichen, es ist die urbane Wirklichkeit, die selber nicht ohne dieses Fer-
ment besteht. Im städtischen Raum ist das Anderswo überall und nirgends.“35  

 
U-Topien sind Vorstellungen, die über den Objekten und Handlungsmecha-
nismen des Alltags sich an dem „Göttlichen, Imaginären, der Macht“ orientie-
ren, Merkmale, die über die konkreten Dimensionen (Länge, Breite, Höhe) 
der repräsentativen Bauten, den Monumenten, hinausweisen.  

 

                                                                                                                               
note Greimas: „L’isotopie se définit comme ‚ensemble redondant de catégories 
sémantiques qui rend possible la lecture uniforme du récit, telle qu’elle résulte 
des lectures partielles des énoncés après résolution de leurs ambiguïtés, cette ré-
solution elle-même étant guidés par la recherche de la lecture unique‘.“ (Algir-
das Julien Greimas [1966], Elements pour une théorie de l’interprétation du ré-
cit, p. 30.) Im theoretischen Rahmen lässt sich Isotopie als Wiederholung eines 
semantischen Merkmals und damit als Sonderfall der Rekurrenz/ Wiederauf-
nahme auffassen. Isotopie-Ketten und ihre Verknüpfungen zu einem Isotopie-
Netz sind der lexikalische Ausdruck der semantischen Kohärenz eines Textes, 
Anzahl und Struktur der Isotopie-Ebenen spiegeln seine thematische Komplexi-
tät. Christian Schmid bemerkt im Hinblick auf Greimas und den Begriff der 
Heterotopie: „Greimas suchte nach einer topologischen Semiotik, d.h. einer Se-
miotik, die den Raum als bedeutungstragendes ‚Objekt‘ dechiffriert. Dabei be-
trachtet er den Raum als eine Konstruktion, die auf etwas anderes als sich selbst 
verweist. Ausgehend von der einfachsten Artikulation kam Greimas zum 
Schluss, dass sich ein Ort nur durch das erfassen lässt, was er nicht ist, d.h. in-
dem er im Verhältnis zu einem anderen Ort fixiert wird. Die Aneignung einer 
Topie ist demnach nur möglich durch die Postulierung einer Heterotopie. Auf 
diese Weise wird der Raum zu einem Signifikant, der etwas anderes bezeichnet 
als den Raum.“ (Christian Schmid [2006], Stadt, Raum und Gesellschaft, S. 
277.)  

35  Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 45; orig., p. 55. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


LA REVOLUTION URBAINE 

71 

„Was also keinen Ort hat – das Göttliche, die Majestät, das Königtum, die Gerech-
tigkeit, die Freiheit, der Gedanke – ist überall zu Hause.“36 
 
Die Vermengung und Vermischung von Handeln, Gedanken und Vorstellun-
gen schafft im städtischen Alltag, an dem Ort, „wo Menschen sich auf die 
Füße treten“, vor einer Unmenge von Objekten jeglicher Art sich wiederfin-
den, einen Zustand an Verwirrung, in dem unvorhergesehene, unbekannte 
Situationen entstehen. Die „konkrete, wirkliche U-topie“ generiert eine „diffe-
rentielle Realität“, „in der die Worte sich nicht mehr trennen, sondern sich zu 
immanenten Unterschieden wandeln, die Überwindung des geschlossenen und 
des Offenen, des Unmittelbaren und des Mittelbaren, der nahen Ordnung und 
der fernen“.37 Es ist Teil der U-topie, diesen Gedanken auf die Vorstellung 
einer a-historischen, „nach-geschichtlichen“ Epoche zu übertragen, in der das 
Homogene und das Heterogene sich nicht länger entgegenstehen. Diesen Ge-
danken von ‚Versöhnung‘, entstanden aus dem Widerspruch der differentiel-
len Realität, bezeichnet Lefèbvre als „Nach-Geschichte“, die sich auf die vir-
tuelle, urbanisierte Welt bezieht.38 Die Komplexität des städtischen Span-
nungsfeldes als Virtualität – „man sieht nur Dinge, Operationen (funktionelle 
und/oder symbolische)“ – geben die Logik und die dialektische Bewegung der 
„verschleierten“ Verstädterung nur schwer zu erkennen. Die Probleme des 
Industriezeitalters, Kriege, Ausbeutung und Verwüstung der Natur blieben 
bzw. bleiben aufgrund eines Blindfeldes unerkannt. Die Kontinuität, die be-
reits beim Übergang vom Landwirtschaftlichen zum Industriellen als gegeben 
angenommen wurde, zeigt sich ebenfalls in dem Irrtum, das Industrielle und 
das Städtische39 als nicht gleichwertig, als sich in einem dialektischen Prozess 
befindend, zu verstehen, d.h. die „Industrierationalität“ auf das Städtische zu 
übertragen und den Übergang rein empirisch zu sehen. Jede Epoche besitzt 
ihre eigenen Gesetze, die es theoretisch zu erfassen und methodologisch in 
einen globalen Prozess einzuordnen gilt. So wie in jeder „Sphäre“ und in je-
dem Übergang typische Erkennungsmerkmale herausstilisiert werden können, 
zeichnet sich der Übergang in die urbane Reform – obwohl noch immer nicht 

                                              
36  Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 46; orig., p. 56. 
37  Vgl.: Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 46f; orig., p. 57. 
38  Vgl.: Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 47; orig., p. 58.  
39  Urbanismus bezeichnet den Versuch von Institutionen und Ideologien, die städ-

tische Wirklichkeit zu deuten. Das Städtische hingegen zeichnet sich durch Ei-
genständigkeit aus, das schrittweise zum Alltag wird: „[…] so wäre zu sagen, 
dass das Städtische […] am Horizont emporsteigt, langsam auf epistemologi-
sches Gebiet übergreift, zur Episteme der Zeit wird. Geschichte und Geschicht-
liches entfernen sich. Psychoanalyse, Linguistik haben, wie die politische Öko-
nomie, ihren Höhepunkt überschritten und beginnen zu verfallen. Das Städtische 
ist im Kommen.“ (Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 48; orig., p. 
59.) 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION 

72 

gänzlich gelöst von Resten der Denkstrukturen und Handlungsschemata ver-
gangener Epochen – durch eine neue Form des revolutionären Aufstandes 
aus: 

 
„Ganze Kontinente gehen von der einstigen Form der revolutionären Aktion zum 
Stadtguerillakrieg über, stecken sich Ziele über Leben und Organisation eines städti-
schen Daseins […]. Die Zeit der Revolution der Städte hebt an.“40 

 
Der revolutionäre Aufstand als Ausdruck der Verstädterung „demaskiert die 
Industrialisierung“ als auf Ausbeutung gerichtete Hierarchie und greift in das 
Raumverständnis ein. Der Raum wird hier bereits als politischer Raum er-
kannt, als strategischer Ort und strategisches Objekt, als Projektion der jewei-
ligen Epoche, die ihn sich zu Zwecken der Ausbeutung zu Eigen macht. Diese 
Erkenntnis als Einblick in die Machtstrukturen und den Entwicklungsprozess 
bedeutet Aufstand und Revolte und wird bei Lefèbvre in der Metapher von 
der sich ankündigenden „Befreiung der Raum – Zeit“ Ausdruck finden.  

 
Entfremdung und „dérive“ 

 
Die Identitätskrise der Stadt, die sich u.a. in dem Versuch zeigt, die Natur zu 
imitieren, steht in Verbindung mit dem Begriff der Entfremdung. Marx defi-
nierte die Entfremdung im Zusammenhang mit der praktischen Tätigkeit des 
Arbeiters: Einerseits das Verhältnis vom Arbeiter zum Akt der Produktion als 
einer Tätigkeit, die durch Leiden gekennzeichnet ist, da sie „als eine wider ihn 
selbst gewendete, von ihm unabhängige, ihm nicht gehörige“ empfunden 
wird. Andererseits das eigene geschaffene Produkt als dem Arbeiter gegen-
über fremd und „über ihn mächtig.“ Marx betont, dass dieses Verhältnis ein 
gestörtes Verhältnis zur sinnlichen Außenwelt und zu Naturgegenständen im-
pliziert. Der Außenwelt wird prinzipiell eine feindliche Position gegenüber 
dem Selbst unterstellt. Entfremdung bedeutet auch verlorengegangene Einheit 
mit der Natur.41 Lefèbvre formuliert allgemeiner: „‚Der Mensch‘ ist entfrem-
det: sich selbst entrissen oder ‚entäußert‘ zum Ding, zur Sache verwandelt 
mitsamt seiner Freiheit.“ Die Entfremdung für die Soziologie und die kriti-
sche Untersuchung des Alltagslebens nutzbar zu machen, bedeutet, die viel-
fältigen Formen der Entfremdung beiseite lassend, die Entfremdung auf eine 
ökonomische Basis reduziert, hinauszugehen: „Verwandlung der menschli-
chen Tätigkeiten und Verhältnisse zu den Dingen“, die durch „die ökonomi-
schen Fetische, das Geld, die Ware, das Kapital“ bedingt sind.42 Die Entfrem-

                                              
40  Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 50; orig., p. 61s.  
41  Vgl.: Karl Marx (1956ff), Ökonomisch-philosophische Manuskripte aus dem 

Jahre 1844, S. 515. 
42  Vgl.: Henri Lefèbvre, Kritik des Alltagslebens, S. 462f; orig., p. 209. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


LA REVOLUTION URBAINE 

73 

dung darf nicht absolut gesehen werden. Sie muss historisiert und relativiert 
werden. Da sie sich nur in der Dynamik fassen lässt, muss sie in einen histori-
schen und gesellschaftlichen Bezugsrahmen gesetzt werden, was eine „stetige 
Bewegung von Entfremdung, Aufhebung oder Befreiung und neuer Entfrem-
dung“ impliziert.43 Der Weg aus einer Entfremdung kann nur über das Be-
wusstsein der Vielzahl und der Komplexität von Entfremdungen44 führen. 
Dies beinhaltet eine permanente Auseinandersetzung mit den Gegebenheiten, 
ein ständiges Anpassen der Analyse an die „Bewegung, den Übergang, die 
Überwindung und die Aufhebung“ ist doch die „schlimmste Entfremdung der 
Stillstand, die Blockierung“.45 

Die industrielle Epoche in ihrem Versuch, die Welt zu ‚rationalisieren‘, 
steht für Stillstand im „Namen der Vernunft, des Gesetzes, der Autorität, der 
Technik, de[r]s Staates, im Namen der die Hegemonie innehabenden Klas-
sen“.46 Die Stadt – „was von ihr noch übrig  ist“ – wird in das Konzept „der 
Kapitalbildung, das heißt also der Bildung, Realisierung und Verteilung des 
Mehrwertes“ eingebunden. Jegliche Form von Eigenart wird abgelehnt. Die 
Homogenisierung geht anheim mit der Unfähigkeit zu differenzieren, zu ana-
lysieren. Es ist „die Epoche, wo die ‚Geschichte‘ sich überschlägt, wo sie jeg-
liche Eigenart, alles, was privilegiert oder hervorragend war, Menschen und 
Werke, nivelliert und zerstört“.47 Außenwelt und Natur weichen einem ver-
dinglichten Denken, der Phantasmagorie, die sich in der Entfremdung von 
Natur und Außenwelt gefällt, in der Nachahmung und Reproduktion zur Ware 
wird, Fetischcharakter48 annimmt. Die Massenproduktion dieser künstlichen 

                                              
43  Vgl.: Henri Lefèbvre, Kritik des Alltagslebens, S. 462f; orig., p. 209s. 
44  „Die Entfremdung in und durch den Staat (die politische Entfremdung) ist nicht 

gleichzusetzen mit der ökonomischen Entfremdung (durch das Geld und die 
Ware) […] Die Entfremdung des Arbeiters unterscheidet sich von den Entfrem-
dungen der Frau und des Kindes. […] Wir müssen unterscheiden zwischen der 
Entfremdung im Verhältnis zum anderen Individuum (durch Unterwerfung), der 
Entfremdung im Verhältnis zur Gesamtgesellschaft (durch Spaltungen, Dualitä-
ten) und der Entfremdung im Verhältnis zum eigenen Ich (durch Misserfolge, 
Privationen und Frustrationen).“ (Henri Lefèbvre, Kritik des Alltagslebens, S. 
464f; orig., p. 210s.) 

45  Vgl.: Henri Lefèbvre, Kritik des Alltagslebens, S. 472; orig., p. 218. 
46  Vgl.: Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 40; orig., p. 49. 
47  Vgl.: Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 42; orig., p. 52. 
48  „Eine Ware scheint auf den ersten Blick ein selbstverständliches, triviales Ding. 

Ihre Analyse ergibt, dass sie ein sehr vertracktes Ding ist, voll metaphysischer 
Spitzfindigkeit und theologischer Mucken. Soweit sie Gebrauchswert, ist nichts 
Mysteriöses an ihr, ob ich sie nun unter dem Gesichtspunkt betrachte, dass sie 
durch ihre Eigenschaften menschliche Bedürfnisse befriedigt oder diese Eigen-
schaften erst als Produkt menschlicher Arbeit erhält. Es ist sinnenklar, dass der 
Mensch durch seine Tätigkeit die Formen der Naturstoffe in einer ihm nützli-
chen Weise verändert. Die Form des Holzes z. B. wird verändert, wenn man aus 
ihm einen Tisch macht. Nichtsdestoweniger bleibt der Tisch Holz, ein ordinäres 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION 

74 

Natur passt sich als Konsumartikel den Gesetzen des Marktes an: „Was sinn-
los geworden ist, sucht sich über den Fetisch Natur erneut einen Sinngehalt zu 
geben“ und ist dennoch nichts anderes als „ein schwacher Abklatsch der Na-
tur, ein klägliches Trugbild des freien Raumes“.49 Selbst die Städteplaner und 
Architekten, eingeengt durch die Vorstellung, Einfluss auf das Erscheinungs-
bild, die Optik und die Entwicklung der Stadt nehmen zu können, überbli-
cken, gefangen in tradierten Mustern, nicht länger die Gegebenheiten.50 Die 
eigentliche Problematik, die zunehmende Verstädterung, wird nicht erkannt.  

Geprägt von der Auseinandersetzung der Surrealisten mit der Stadt51, Bre-
tons erstem surrealistischen Manifest52 und Aragons Traktat „Une Vague de 
rêve“53, greift Lefèbvre bereits hier – „La production de l’espace“ wird einige 
Jahre später, 1974 erscheinen – die Diskussion über Räume (hier auch noch 
Orte) auf. Die Begriffe des „Anderswo“ und der „U-topie“ gehen auf die frü-
he surrealistische Auseinandersetzung mit der Stadt zurück,54 greifen aber 

                                                                                                                               
sinnliches Ding. Aber sobald er als Ware auftritt, verwandelt er sich in ein sinn-
lich übersinnliches Ding. Er steht nicht nur mit seinen Füßen auf dem Boden, 
sondern er stellt sich allen andren Waren gegenüber auf den Kopf und entwi-
ckelt aus seinem Holzkopf Grillen, viel wunderlicher, als wenn er aus freien 
Stücken zu tanzen begänne.“ (Karl Marx [1956ff], Das Kapital, S. 85.) 

49  Vgl.: Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 33; orig., p. 40. 
50  Im „Passagenwerk“ (Walter Benjamin [1980], Passagen.) beschreibt Walter 

Benjamin die Passagen der Mitte des neunzehnten Jahrhunderts; ein Einkaufspa-
radies inmitten einer chaotischen Stadt, eine vor Regen geschützte Stadt im 
Kleinen, sind als Idylle konzipiert, mit allen Vorzügen der Großstadt, alle Nach-
teile ausblendend. So wie es mit Hilfe der neuesten Techniken gelingt, den Ge-
gensatz von Innen und Außen aufzuheben, entsteht eine Eigendynamik, die 
Wirklichkeit und Schein nicht mehr von einander trennbar macht. Losgelöst von 
den wirklichen Bedürfnissen der Menschen degeneriert die Entwicklung zum 
Selbstzweck. Glas und Stahl als neue Baustoffe werden von der kapitalistischen 
Wirtschaftsstruktur für die eigenen Zwecke nutzbar gemacht. Der Alltag passt 
sich der Warenförmigkeit des Lebens an und wird zur Phantasmagorie.  

51  Zu Lefèbvres Verhältnis zu den Surrealisten: Rémi Hess (1988), Henri Lefèbvre 
et l’aventure du siècle, p. 42ss.  

52  André Breton (1947), Les manifestes du surréalisme suivis des prologomènes à 
un troisième manifeste du surréalisme ou non. 

53  Louis Aragons „Une vague de rêve“ erschien fast zur gleichen Zeit wie Bretons 
„1. Surrealistisches Manifest“. Obwohl etwas in Vergessenheit geraten, gilt der 
Text, der im Oktober 1924 in der Revue „Commerce“, die unter der Leitung von 
Paul Valéry, Léon-Paul Fargue und Valéry Larbaud stand, erschien, als einer der 
Gründungstexte der surrealistischen Bewegung. Dies betrifft sowohl die theore-
tische Basis als auch die literarische und poetische Ausführung. Vor allem zeigt 
sich Aragon in dem Text fasziniert von der Inspiration und den Dimensionen 
des Traumes und des Rausches.  

54  Walter Benjamin hat in den Passagentexten die surrealistischen Erfahrungen und 
Exkurse verarbeitet. Hier werden die mit Glas überdachten Einkaufspassagen in 
Paris, die „Pariser Passagen“, am Eingang des neunzehnten Jahrhunderts zu 
Heterotopien für halluzinative Exerzitien. Die Passagen stellen sich als Wahr-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


LA REVOLUTION URBAINE 

75 

auch Elemente der situationistischen Bewegung um Guy Debord auf. Bereits 
in der lettristischen Bewegung – ebenfalls unter Guy Debord und Isidore Isou 
– wurde das „dérive“, das Umherschweifen zur vielbeachteten revolutionären 
Praxis in den Städten. Um die Kunst direkt als unmittelbare ästhetische Erfah-
rung auf offener Straße in den städtischen Raum einfließen zu lassen, wird die 
Stadt durchstreift. Systematisch wird sie, indem verschiedenste Orte stim-
mungsmäßig erfasst werden, neu entdeckt. Die unterschiedlichen ‚atmosphä-
rischen‘ Schwankungen dienen sowohl der Erkundung wie der Interpretation 
des städtischen Gewebes.55 Im Gegensatz zu den surrealistischen Experimen-
ten ist die situationistische Initiative, indem sie Räumlichkeiten erkundet, 
Stimmungen einfängt, verschiedenste Orte und ihre Veränderungen in der 
Zeit erlebt, von relevanter und strategischer Bedeutung. Die Stadt wird in ih-
ren geologischen Dimensionen, in ihrer ‚Psyche‘ und – durch das grenzenlose 
Umherschweifen – in ihrer historischen Entwicklung spielerisch erarbeitet. 
Das Gefühl der Fremdheit, der Entortung („dépaysement“) ermöglicht einen 
neutraleren, objektiveren Blick auf die Diversität und ihr Wesen.56 Das 
„dérive“ als Erkenntnisprozess, in dem das Eigentliche des Raumes offenkun-
dig wird: Ein politischer Raum, ein strategischer Ort und ein strategisches 
Objekt; ein Spiegelbild der Zeit, die ihn bestimmt. Für Lefèbvre die Ankündi-
gung der Befreiung der Raum-Zeit.57 Lefèbvre denkt den Prozess der Urbani-

                                                                                                                               
nehmungsraum dar, der künstlerisch im Sinne der „ars combinatoria“ des Surre-
alismus verarbeitet wird. Benjamins Lektüre des „Paysan de Paris“ von Louis 
Aragon wird zum einschneidenden Erlebnis und auslösenden Moment für seine 
Passagenarbeit. Aragon gibt detaillierte Beschreibungen der „Passage de 
l’Opéra“, die 1924/25 den Arbeiten zum Bau des Boulevard Haussmann zum 
Opfer fallen. Die „Passage de l’Opéra“ wird zum surrealistischen Laboratorium, 
in dem die Wahrnehmungen literarisch verarbeitet werden. Es ist eine magische 
Welterschließung jenseits der Subjekt-Objekt-Fixierung, ein Visionsraum. Ben-
jamin grenzt sich bereits gegen Aragon ab, indem er nicht länger im Traumbe-
reich verharren, sondern die Erkenntnisse aus dem Erfahrungsraum fruchtbar für 
eine Analyse der Geschichte machen will. 

55  „Entre les divers procédés situationnistes, la dérive se définit comme une tech-
nique du passage hâtif à travers des ambiances variées. Le concept de dérive est 
indissolublement lié à la reconnaissance d’effets de nature psychogéographique, 
et à l’affirmation d’un comportement ludique-constructif, ce qui l’oppose en 
tous points aux notions classiques de voyage et de promenade. […] L’analyse 
écologique du caractère absolu ou relatif des coupures du tissu urbain, du rôle 
des microclimats, des unités élémentaires entièrement distincts des quartiers 
administratifs, et surtout de l’action dominante de centres d’attraction, doit être 
utilisée et complétée par la méthode psychogéographique. Le terrain passionnel 
objectif où se meut la dérive doit être défini en même temps selon son propre 
déterminisme et selon ses rapports avec la morphologie sociale. “ (Guy Debord 
[2006], Œuvres, p. 251.) 

56  Zur „dérive“: Vgl.: Vincent Kaufmann, Guy Debord (2004), Die Revolution im 
Dienste der Poesie, S. 145ff. 

57  Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 51; orig., p. 63. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION 

76 

sierung weiter. Er unterscheidet zwischen Urbanisierung und urbaner Gesell-
schaft, wobei die Urbanisierung als Prozess verstanden wird, der aus der In-
dustrialisierung hervorgehend eine radikale Veränderung des menschlichen 
Zusammenlebens impliziert. Die urbane Gesellschaft als Ziel geht nicht be-
dingterweise aus diesem Prozess hervor. Lefèbvre, indem er den Prozess der 
Urbanisierung in das von Marx vorgegebene dialektische Prinzip – wenn auch 
moduliert – einbindet, ist zukunftsorientiert, sucht nicht den Weg zurück in 
eine idealisierte Vergangenheit, sondern bricht mit dem Stadtbegriff und er-
kennt das Potential einer Veränderung in dem Prozess der Verstädterung 
selbst. Es bedarf der urbanen Revolution, um das in der Urbanisierung ange-
legte Potential zu verwirklichen. Es handelt sich demnach nicht um eine „Re-
volution der Städte“ – die deutsche Übersetzung legt dies fälschlicherweise 
nahe –, sondern um eine durch den Prozess der Urbanisierung bedingte Revo-
lution mit ungewissem Ausgang 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


LA REVOLUTION URBAINE 

77 

4.  Das Phänomen der Verstädterung 
 

„Das Phänomen der Verstädterung manifestiert seine 
Universalität. Schon diese Tatsache würde die 

Gründung einer Universität rechtfertigen, die sich 
ausschließlich mit dessen analytischer Untersuchung 

befasst.“1  
 
Die Verstädterung als umfassendes Phänomen 

 
Ausgehend von der „strategischen Hypothese“ der globalen Verstädterung 
verdeutlichen die Krisen der Stadt, dass sie „explodiert“ ist, sich in Fragmente 
aufgelöst, an Konturen eingebüßt hat. An ihre Stelle tritt das Phänomen einer 
Urbanisierung, das in der Folge in seinem „Wirklichen“ fokussiert wird. Die-
ses „Wirkliche“, obwohl Teil der Virtualität als Ausgangshypothese, kann, da 
die Projektion einer möglichen Zukunft zugleich Gegenstand der Analyse wie 
auch Voraussetzung für sie ist, als Wirkliches betrachtet werden.2 

In „Le droit à la ville“ noch als „räumliches Objekt“ dargestellt,3 wurden 
bereits die Schwierigkeiten erkennbar, die Stadt als solches zu fixieren. Im 
                                              
1  Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 62; orig., p. 76s. 
2  Lefèbvre kommentiert diese Problematik um den Begriff des „Wirklichen“: 

„Mit den Anführungszeichen bei dem „Wirklichen“ kommt sowohl eine Präzi-
sierung als auch ein Vorbehalt zum Ausdruck: das Mögliche ist Teil des Wirkli-
chen, es gibt ihm den Sinn, d.h. Richtung und Orientierung, weist den Weg zu 
offenen Horizonten.“ (Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 52; orig., p. 
64.) Es gilt, „[…] dem Möglichen einen Weg frei zu machen, Neuland zu erfor-
schen und zu markieren, wo es nicht nur das „Wirkliche“, das bereits Erreichte 
gibt, das nicht schon von den vorhandenen wirtschaftlichen, sozialen und po-
litischen Kräften beherrscht ist. Sie ist daher eine u-topische Kritik, denn sie  
distanziert sich vom „Wirklichen“, ohne es jedoch aus den Augen zu verlieren.“ 
(Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 13; orig., p. 14.) In Anlehnung 
an Ernst Bloch wird die gesellschaftliche Wirklichkeit als etwas Transitorisches 
betrachtet, voller Latenz und Virtualität. Die Gegenwart, die das Mögliche im 
Aktuellen impliziert, spielt sich nur im Hinblick auf ein virtuelles Mögliches ab. 
In der Realität wird die Möglichkeit mitgedacht, was die gesellschaftliche Praxis 
zentral setzt. Der Begriff des ‚Wirklichen‘ zwischen Anführungszeichen gesetzt, 
taucht des Öfteren im Text auf, wobei er sich nuancenreich interpretieren lässt. 
Hier handelt es sich nicht um die „banale, häufigste Interpretation des Wortes“: 
„Sie [die politische Analyse] befasst sich mit dem dialektischen Verhältnis zwi-
schen den drei Begriffen: dem Wirklichen, dem Möglichen, dem Unmöglichen 
um das möglich werden zu lassen, was unmöglich schien. Die Analyse, die sich 
dem ‚Wirklichen‘ nähert, akzeptiert den politischen Opportunismus. Die Analy-
se, die sich von ihm entfernt und sich zu weit auf das Unmögliche (Utopische in 
des Wortes banaler Bedeutung) zubewegt, ist zum Scheitern verurteilt.“ (Henri 
Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 155; orig., p. 193.) 

3  Diese Interpretation steht in einer Anmerkung in „La révolution urbaine“: „Die 
Theorie der Form umgreift und entwickelt die Analyse aus dem Buch „Droit à la 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION 

78 

Zerfall begriffen, lässt sie sich nur historisch begreifen, aus Fragmenten und 
Überlieferungen („texte social“) definieren. 

 
„Ce texte s’éloigne. Il prend l’allure d’un document, d’une exposition, d’un musée. 
La ville historiquement formée ne se vit plus, ne se saisit plus pratiquement.“4 

 
Einzig Konsumartikel ist die Stadt tot! Ein Zurück, ein Wiederaufbau einer 
überlieferten Vorstellung ist nicht möglich, die Flucht nach vorne, der Aufbau 
einer neuen Stadt bedarf veränderter, der historischen Situation angepasster 
Voraussetzungen. Die Stadt wird zur Vorstellung, zum „objet virtuel 
qu’étudie la pensée“; sie verliert ihren wissenschaftlichen Status.5 In „La 
révolution urbaine“ führt diese These6 zur strategischen Hypothese der Ver-
städterung und bedingt einen Perspektivenwechsel von der Stadt hin zum Pro-
zess der Urbanisierung, ein Wechsel, der die Verstädterung in ihrer Totalität 
zu begreifen hat. Ihr Markenzeichen ist Vielfalt und „Komplexheit“, die bei 
weitem „die Möglichkeiten von Erkenntnis“ übersteigen. Bereits die unter-
schiedlichen Beschreibungsmethoden für das Phänomen Stadt (Ökologie als 
Beschreibung des Lebensraums, phänomenologische Beschreibung als u.a. 
Bindung des Stadtbürgers an den Ort, Strömungen und Horizonte des städti-
schen Lebens und die Morphologie als empirische Beschreibung) verweisen 
auf die Schwierigkeiten, das „Urbane“, das sich als globale Wirklichkeit dar-
stellt und das gesamte soziale Geschehen mit in diese Wirklichkeit einbezieht, 
einzufangen. Eine solche Totalität lässt sich von einer einzelnen Disziplin, so 
umfassend ihr Anspruch auch sein mag, nicht erfassen. Das jeweilige Fach-
wissen beleuchtet Teilaspekte, die Anlass zur Analyse von noch spezifische-
ren Fachdisziplinen werden.7 Lefèbvre sieht, neben dem elementaren progres-
                                                                                                                               

ville“ […]. In diesem Buch begreift sich die Stadt als […] räumliches Objekt;“ 
(Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 144; orig., p. 179.)  

4  Henri Lefèbvre, Le droit à la ville, p. 108. 
5  Vgl.: Henri Lefèbvre, Le droit à la ville, p. 108 s. 
6  „Der Begriff der Stadt entspricht keinem gesellschaftlichen Objekt mehr. Sozio-

logisch gesehen ist er ein Pseudobegriff. Dennoch besitzt die Stadt eine histori-
sche Existenz, die nicht ignoriert werden kann. Noch gibt es kleine und mittel-
große Städte, und es wird sie noch lange geben. Das Bild oder die Darstellung 
der Stadt können weiterbestehen und unter eigenen Voraussetzungen überleben, 
eine urbanistische Ideologie und urbanistische Projekte ins Leben rufen. In an-
deren Worten: Das ‚wirkliche‘ soziologische Objekt ist in diesem Fall Bild und 
– vor allem – Ideologie.“ (Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 65; 
orig., p. 80.) Dies bedingt, dass auch Stadtdefinitionen problematisch werden. 
Zu dieser Thematik: Christian Schmid (2006), Stadt, Raum und Gesellschaft, S. 
22ff. und S. 159f.  

7  „Ein gutes Beispiel für solche totalisierende Ideologie mit entsprechend ver-
stümmelnden Praktiken ist in den Darstellungen vom Wirtschaftsraum und sei-
ner Einteilung zu finden, wo der spezifisch städtische Raum einfach verschwin-
det, die soziale Entwicklung vom industriellen Wachstum aufgesogen und die 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


LA REVOLUTION URBAINE 

79 

siven und regressiven Vorgehen, sämtliche wissenschaftlichen Sparten invol-
viert, da jede Entdeckung im Rahmen dieser Teilwissenschaften eine neue 
Analyse des Gesamtphänomens ermöglicht. Die Interdisziplinarität bzw. 
Pluridisziplinarität bietet wenig Hoffnung auf Erfolg. 

 
„So sehr das Phänomen Verstädterung als globale Wirklichkeit unbedingt und dring-
lich nach Vereinigung der Wissensfragmente ruft, so schwierig oder unmöglich ist 
es, diese zum Ganzen zu vereinigen. Für den Spezialisten ist eine solche Synthesis 
nur auf seinem Gebiet unter Zugrundelegung seiner Gegebenheiten, seiner Termino-
logie, seiner Begriffe und Thesen möglich.“8 

 
Ist eine totale Erkenntnis des Phänomens überhaupt möglich? Im Entstehen 
begriffen, gibt es, zumal sich die Verstädterung zum aktuellen Zeitpunkt in 
einer kritischen Situation befindet, keinerlei Vorgaben, keine Orientierungs-
punkte. In den Wissenschaften spiegelt sich die Arbeitsteilung in den jeweili-
gen Institutionen, die aus und in der sozialen Arbeitsteilung entstanden sind, 
wieder. Sie wenden sich nicht gegen die herrschenden sozialen Strukturen. 
Sie untermauern diese mit der Konsequenz, dass ihnen jegliche schöpferische 
Tätigkeit abgeht, sie immer den herrschenden Ideologien verbunden bleiben. 
Das fragmentarische Wissen steht als Resultat der Arbeitsteilung ebenfalls der 
Erkenntnis entgegen. Institutionen und die von ihnen propagierten Ideologien 
sind Überbau der jeweiligen Epoche, wenig geeignet, dem Phänomen der 
Verstädterung beizukommen.  

Aus der Stadt und der Arbeitsteilung hervorgegangen, wurde die Stadt 
und der Stadtstaat („cité“) Thema der Philosophie und deren Anspruch auf 
Allgemeingültigkeit. Für die klassische Philosophie von Platon bis Hegel ist 
die Stadt von zentraler Bedeutung: sie wird nicht nur in ihrem soziologischen 
Kontext als gegeben angesehen. Die Stadt wird reflektiert, das städtische Le-
ben in eine Sprache und ein Konzept gebracht. In der antiken Stadt des Okzi-
dents ist die Stadt-Land-Trennung Ausdruck früher Arbeitsteilung und Spal-
tung einer bis dahin herrschenden Einheit. Sie impliziert eine Trennung zwi-
schen Physis und Logos, zwischen Theorie und Praxis. Der Philosoph wird 
diese Trennung nicht annehmen, da es für ihn außer Frage steht, die Erde, das 
Leben, die Gesellschaft, den Kosmos (später auch die Geschichte) als nicht 
zusammengehörend anzusehen: 

                                                                                                                               
städtische Wirklichkeit einer generellen Planung untergeordnet wird. Für die 
Raumpolitik ist diese Wirklichkeit nur ein homogenes und leeres Milieu, in dem 
Objekte, Menschen, Maschinen, Industriebetriebe, Strömungen und Netze un-
tergebracht werden. Diese Art der Darstellung basiert auf einer Logistik der ein-
geschränkten Rationalität und begründet eine Strategie, die das Städtische und 
den Lebensraum – differenzierte Räume – reduzieren und damit zerstören.“ 
(Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 55; orig., p. 68.) 

8  Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 61; orig., p. 76. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION 

80 

„Il a pour intérêt fondamental et pour fin la totalité, retrouvée ou créée par le sys-
tème, à savoir l’unité de la pensée et de l’être, du discours et de l’acte, de la nature et 
de la réflexion, du monde (ou du cosmos) et de la réalité humaine.“9 

 
Kann dieser Anspruch erfüllt werden?10 Immer bestrebt, das Ganze, die Tota-
lität zu erfassen, ist die Philosophie, die diese Vorstellung selbst geschaffen 
hat, gescheitert, verliert sich in abstrakten Spekulationen. Andere Wissen-
schaften übernehmen den Begriff der Totalität, um vermeintlichen Erkennt-
nissen den Deckmantel von Allgemeingültigkeit und Gesetzmäßigkeit verlei-
hen zu können. Da die Philosophie, allein auf sich gestellt, laut Lefèbvre 
nichts vermag, erscheint es ihm sinnvoll, eine fruchtbare Beziehung zwischen 
ihr und den anderen Wissenschaften, „unter Berücksichtigung sämtlicher wis-
senschaftlicher Erkenntnis, das Phänomen der Verstädterung“ betreffend, 
auszuloten. Aus der „Krise der Philosophie“ soll eine Mediation führen, nicht 
diesseits der Philosophie, sondern jenseits, über „die Philosophie als in sich 
selbst spezialisierte, eigenständige und zur Institution erhobene Tätigkeit hin-
aus“11: die von Lefèbvre ‚entwickelte‘ Metaphilosophie. Die Philosophie aus 
ihrer Knechtschaft gegenüber den Institutionen zu befreien, bedeutet, das phi-
losophische Denken von Platon bis Hegel zu berücksichtigen, sich über jede 
Form von Partikularismus hinwegzusetzen. Die verstädterte Gesellschaft, die 
urbane Revolution als neue Form menschlichen Zusammenlebens könnte der 
Herausforderung standhalten und einen neuen Humanismus ermöglichen.  

 
Die Verstädterung als Prozess 

 
Der „Geist der Philosophie“ zeichnet sich durch radikale Kritik an den Teil-
wissenschaften, die sich „auf ein sorgfältig abgetrenntes ‚Objekt‘, einen ‚Sek-
tor‘, ein ‚Feld‘ oder eine ‚Domäne‘, auf ein als Privatbesitz angesehenes ‚Sys-
tem‘“ beschränken und dennoch eine „Erfassung“ und „Erhellung“ des Gan-

                                              
9  Henri Lefèbvre, Le droit à la ville suivi de Espace et politique, p. 38. 
10  „Eine schwierige Lage. Das abstrakte Denken schien die schwersten Prüfungen 

erfolgreich überwunden zu haben. Es schien nach dem spekulativen Karfreitag 
(Hegel) und dem Tod des in der klassischen Philosophie inkarnierten Logos in 
der gesamten Wissenschaft wieder aufzuerstehen. Pfingsten ist darum nur noch 
überraschender; die spezialisierte Intelligenz empfängt vom Heiligen Geist die 
Gabe, in vielen Zungen zu reden; die Linguistik übernimmt die Rolle der Wis-
senschaft der Wissenschaften, nachdem die Philosophie, die ihrerseits glaubte, 
die Religion ersetzt zu haben, diese Rolle aufgegeben hat. Unter dem Deckman-
tel von falscher Einheit und in einer Verwirrung, die willkürliche Zerstückelun-
gen und Schnitte in keiner Weise ausschließt, setzt die industrielle Praxis ihre 
Zwänge durch.“ (Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 70; orig., p. 
86s.) 

11  Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 72f; orig., p. 90. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


LA REVOLUTION URBAINE 

81 

zen beanspruchen, aus.12 Die radikale Kritik entspricht einem „methodologi-
schen und theoretischen Relativismus, und einem epistemologischen Plura-
lismus“. Fakten, Daten, Objekte, die für eine bestimmte Untersuchung zu-
sammengestellt wurden, haben, ebenso wie die daraus entworfenen Modelle, 
relativen und provisorischen Charakter. Kein Modell kann in seinen Struktu-
ren allgemeingültigen Charakter beanspruchen. Es bleibt an das jeweils zu 
untersuchende Objekt und den jeweiligen ‚Sektor‘, für den es konzipiert wur-
de, gebunden.13 Dem Modell entgegengesetzt, steht die Möglichkeit, eine 
„Orientierung“ anzugeben, die neue „Wege“ und „Horizonte“ zu erkennen 
gibt. Die Verstädterung selbst ist nicht länger das Thema. Der Weg, der zu 
dieser Verstädterung führt, soll erarbeitet werden.14 

 
„Die Wissenschaft, oder vielmehr die Wissenschaften, stoßen vor, vergleichbar dem 
Straßenbau oder der Landgewinnung aus dem Meer.“15 

 
Sich gegen jegliche Form von Finalismus wendend – „es gibt kein definiertes, 
vorfabriziertes Ziel“ – sieht Lefèbvre im Urbanismus und der Hypothese der 
verstädterten Gesellschaft keinen Endzweck, kein von irgendwem oder ir-
gendeiner Instanz vorgegebenes Ziel, das es zu erreichen gilt.16 Die Zielset-
zungen der Industrialisierung sind nicht auf die verstädterte Gesellschaft zu 
übertragen. Diese ist lediglich aus der industriellen Epoche hervorgegangen, 
ohne deren Ziele weiterzuverfolgen. Die verstädterte Gesellschaft geht, im 
historischen Prozess betrachtet, über das naive Verständnis historischer Ent-
wicklung hinaus. Ebenfalls im Prozess der Entwicklung begriffen, befindet 
sich der moderne Mensch, „die heutige Gesellschaft“ auf dem Weg in eine 

                                              
12  Vgl.: Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 74; orig., p. 91. 
13  „Die Methodologie der Modelle nimmt die der Begriffe auf und entwickelt sie 

weiter. Es gibt spezifische, einer Teilwissenschaft eigene Begriffe; keiner be-
stimmt ein ‚Objekt‘ vollständig, umreißt oder erfasst es absolut; die effektive 
Verwirklichung eines solchen ‚Objektes‘ birgt große Risiken in sich; auch wenn 
der Analytiker ‚Objekte‘ konstruiert, sind sie etwas Provisorisches und das Re-
sultat einer Reduktion. Folglich gibt es zahlreiche Modelle, die noch kein kohä-
rentes und vollendetes Ganzes bilden. […] Das Modell hat nur Wert, wenn es 
benutzt wird, und sich seiner zu bedienen, besteht in erster Linie darin, den Ab-
stand zwischen den Modellen und den zwischen ihnen und dem Wirklichen zu 
ermessen.“ (Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 74; orig., p. 91.) 

14  Vgl.: Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 74; orig., p. 91. 
15  Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 74f; orig., p. 92. 
16  Die deutsche Übersetzung ist an dieser Stelle verwirrend: „Die Verstädterung 

(die verstädterte Gesellschaft) ist ein Fertigzweck, sie ist nicht das Endziel 
[…].“ (Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 75.) Im Original: 
„L’urbain (la société urbaine) n’est pas la fin préfabriquée, le sens d’une histoire 
allant vers lui […].“ (Henri Lefèbvre, La révolution urbaine, p. 93.) Es gilt zu 
übersetzen: „Die Verstädterung (die verstädterte Gesellschaft) ist kein vorgefer-
tigtes Endprodukt, das als Sinn der Geschichte fungiert.“ 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION 

82 

nicht mehr überschaubare Realität. Sie sucht verzweifelt nach Kohärenz, rati-
onal begreifbar und fassbar. Die Möglichkeit der Gestaltung der eigenen Zu-
kunft, die Möglichkeit, durch die Aktion, die Tat, in den Prozess für „einen in, 
durch und für die verstädterte Gesellschaft geschaffenen Humanismus“ ein-
zugreifen, beinhaltet die Notwendigkeit, die wahren Bedürfnisse der Men-
schen zu erkennen.17 Diese Bedürfnisse lassen sich nicht durch eine Aufzäh-
lung und Katalogisierung bestimmen, wie dies im Rahmen einer institutiona-
lisierten Gesellschaft geschieht. 

 
„Anderswo wird nur als Funktion sozialer Normen und ‚Werte‘ berücksichtigt, an-
genommen, eingeordnet. Klassifizierung und Benennung der Bedürfnisse haben 
somit zufälligen Charakter und sind paradoxerweise, Institutionen. Unterhalb der 
Bedürfnisse erheben sich die Institutionen, beherrschen, klassifizieren und struktu-
rieren diese.“18 

 
Umfeld (Familie, Nachbarschaft, Menschenansammlung usw.), Behausung, 
Wohnung, es wird versucht, sich den sich ständig entwickelnden Bedürfnis-
sen mehr oder weniger anzupassen, ohne jedoch die große Bandbreite der 
Verschiedenheiten abdecken zu können.19 

Die Absage an eine prästabilisierte Ordnung, an eine von Anfang an vor-
handene Harmonie bestimmt wesentlich das Menschsein, das in sich Elemen-
te trägt, „die es seinen Vorfahren gleich, seinen Mitgeschöpfen ähnlich und 
solche, die es anders werden lassen.“ Es ist zugleich Elend und Größe des 
Menschen, dass es seine Disharmonien und Dysfunktionen sind, die nach 
vorne stoßen.20 Jede Einengung und Fixierung, 

 
„Thesen von der ‚Umwelt‘, die die Familie bildet – der Umwelt die durch die Arbeit 
geschaffen wird –, vom ‚funktionellen Rahmen‘ oder vom ‚räumlichen Rahmen‘, 

                                              
17  Vgl.: Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 77; orig., p. 94s. 
18  Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 77; orig., p. 95s. 
19  Lefèbvre versucht, diese These am Beispiel der Entwicklung des einzelnen 

Menschen vom Embryo bis hin zum Erwachsenen zu illustrieren. Der Mensch 
als Fötus und Kleinkind wird behütet, beschützt und ernährt. In der langen Peri-
ode der Kindheit und Jugend bleibt der Mensch hilflos und gestaltlos: er ist 
formbar und „knetbar“, somit bildungsfähig. Mit der sexuellen Reife, die vor der 
sozialen, allgemeinen und physiologischen eintritt, entstehen erste Misstöne, 
Diskrepanzen. Jede Menschengruppe besteht aus Einzelwesen, die sich jeweils 
auf einer verschiedenen Entwicklungsstufe befinden und denen ein verschiede-
nes Konfliktpotential immanent ist. 

20  Vgl.: „Es hat gleichzeitig oder sukzessive das Bedürfnis nach Sicherheit und 
Abenteuer, braucht Geselligkeit und Einsamkeit, Zufriedenheit und Unzufrie-
denheit, Ausgeglichenheit und Unausgeglichenheit; es muss entdecken und er-
schaffen, arbeiten und spielen, sprechen und schweigen können.“ (Henri Le-
fèbvre, Die Revolution der Städte, S. 79; orig. p. 97s.) 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


LA REVOLUTION URBAINE 

83 

die seinen Bedürfnissen angeboten werden, sind schlicht und einfach dogmatische 
Ungeheuerlichkeiten, die sehr wahrscheinlich aus den ihnen ausgelieferten mensch-
lichen Larven Ungeheuer machen werden.“21 

 
Die Analyse der Vergangenheit gibt zu erkennen, wie sehr die soziale und 
urbane Wirklichkeit darauf ausgelegt ist, menschliche Grundbedürfnisse zu 
unterdrücken oder unter Kontrolle zu halten. Die Problematik der Verstädte-
rung soll die Konfrontation mit einzelnen betroffenen Disziplinen ermögli-
chen, so dass diese stets aktuell, dem jeweiligen Stadium angepasst, keine 
Lösungen anbieten, sondern für eine „dialektische Anthropologie“ stehen. Die 
„dialektische Anthropologie“22 zeigt, dass es – wie es die alte Philosophie 
lehrt – wohl ‚menschliches Material‘ gibt, das biologischen und physiologi-
schen Gesetzen unterworfen ist, es aber im sozialen Zusammenleben keine 
festgelegte Form gibt, da diese sich auf allen Ebenen durch Flexibilität aus-
zeichnet. Die Analyse selbst muss sich im Rahmen der progressiv-regressiven 
Methode bewegen, für die die Problematik (These) der Verstädterung ein ide-
ales Illustrationsfeld bietet und „zudem am Horizont des Möglichen eine neue 
Form“ aufzuzeigen vermag.23 Allein der Begriff der Rationalität mit dem ihm 
eigenen Anspruch, Gegebenheiten und sogenannte Fakten zu ordnen und in 
ein unumstößliches Konzept zu bringen, zeigt, wie sehr ähnliche Begrifflich-
keiten situations- und zeitgebunden sind. Die Rationalität, in deren Namen oft 
argumentiert wird, verdeutlicht, dass auch sie, aus dem historischen und geis-
tesgeschichtlichen Kontext gerissen, verstümmelt und unbrauchbar ist.  

 
Verstädterung und Metaphilosophie  

 
Die „Krise der Philosophie“, die Lefèbvre insbesondere in der Metaphiloso-
phie thematisch erfasst, zeichnet sich durch den Zweifel an der Philosophie 
als privilegierte Wissenschaft aus, dem „schlichten Wunsch, endlich jene Tä-
tigkeit zu durchschauen, die traditionell genau die privilegierte Rolle über-
nahm, das Menschliche und die Welt zu durchschauen“.24 Die Philosophie 
vermag nicht die großen Fragen der Menschheit zu beantworten. Sie steht für 
die innere Zerrissenheit menschlichen Daseins. Der Anspruch auf Universali-
tät, dem philosophischen Denken immanent, mündet in Konfliktsituationen. 
Wie bereits in den zwanziger Jahren in der „groupe de philosophes“, dem u.a. 

Pierre Morhange, Norbert Guterman, Georges Politzer, Georges Friedmann, 
Paul Nizan angehörten,25 wendet sich Lefèbvre gegen die festgefahrenen 

                                              
21  Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 79; orig. p. 98. 
22  Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 79; orig. p. 98. 
23  Vgl.: Henri Lefèbvre Die Revolution der Städte, S. 80; orig., p. 99. 
24  Vgl.: Henri Lefèbvre, Metaphilosophie, S. 50; orig., p. 57. 
25  Hierzu: Rémi Hess (1988), L’aventure du siècle, p. 32ss. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION 

84 

Strukturen der etablierten Philosophie. Steht das Universale und die Wahrheit 
am Anfang philosophischen Denkens, so vollendet es sich von Anfang an. 
Wird das Universale und die Wahrheit erst am Ende erreicht, so ist Handeln 
notwendig, die Philosophie verliert ihre bis dato proklamierte Bestimmung. 
Das Abwenden von der Realität einer nicht philosophischen Welt tritt dem 
eigenen Anspruch der allgemeinen (universellen) Gültigkeit entgegen. 
Lefèbvres Metaphilosophie wird zum ‚profanen Projekt‘, das sich in der Welt 
selbst verwirklicht. Es ermöglicht das Überwinden der Diskrepanz philoso-
phischer und nichtphilosophischer Welt. Die Marxsche Theorie als praxisphi-
losophische Kritik ist Aufhebung und Verwirklichung der Philosophie.26  

 
„Da, wo die Spekulation aufhört, beim wirklichen Leben, beginnt also die wirkliche, 
positive Wissenschaft, die Darstellung der praktischen Betätigung, des praktischen 
Entwicklungsprozesses der Menschen.“27 

 
Die Philosophie hat sich im Laufe der Zeit verweltlicht, sich in der Welt wie-
dergefunden und der Welt zugewandt. Sie bewegt sich innerweltlich. Die 
Welt ist als umgreifendes Ganzes ihr Objekt, das es zu erkennen bzw. zu ver-
ändern gilt. Die Philosophie selbst ist Teil dieses Ganzen. Das absolute Sys-
tem, von dem aus sie zu argumentieren versucht, verstrickt sie in Widersprü-
che. Aufhebung ist die Negation der bisherigen Philosophie als Philosophie, 
da sie selbst in einem ‚Verwesungsprozess‘ begriffen ist. Die pure Negation 
der Philosophie als ihre Aufhebung beinhaltet die Forderung nach der Ausein-
andersetzung mit der realen Welt. 
 
„Indem die Philosophie als Wille sich gegen die erscheinende Welt herauskehrt: ist 
das System zu einer abstrakten Totalität herabgesetzt, d.h., es ist zu einer Seite der 
Welt geworden, der eine andere gegenübersteht. Sein Verhältnis zur Welt ist ein 
Reflexionsverhältnis. Begeistet mit dem Trieb, sich zu verwirklichen, tritt es in 
Spannung gegen anderes. Die innere Selbstgenügsamkeit und Abrundung ist gebro-
chen. Was innerliches Licht war, wird zur verzehrenden Flamme, die sich nach au-
ßen wendet. So ergibt sich die Konsequenz, dass das Philosophisch-Werden der 
Welt zugleich ein Weltlich-Werden der Philosophie, dass ihre Verwirklichung zu-
gleich ihr Verlust, dass, was sie nach außen bekämpft, ihr eigener innerer Mangel 

                                              
26  Im bewussten Gegensatz zur „ersten Philosophie“ spricht Adorno von der „letz-

ten Philosophie“. „Ist das Zeitalter der Interpretation der Welt vorüber und gilt 
es sie zu verändern, dann nimmt Philosophie Abschied, und im Abschied halten 
die Begriffe inne und werden zu Bildern. Möchte Philosophie als wissenschaft-
liche Semantik die Sprache in Logik übersetzen, so ist ihr als spekulativer noch 
übrig, die Logik zum Sprechen zu bringen. Nicht die Erste Philosophie ist an der 
Zeit sondern eine letzte.“ (Theodor W. Adorno [1970], Zur Metakritik der Er-
kenntnistheorie, S. 47.)  

27  Karl Marx/Friedrich Engels (1956ff), Die deutsche Ideologie, S. 27.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


LA REVOLUTION URBAINE 

85 

ist, dass gerade im Kampfe sie selbst in die Schäden verfällt, die sie am Gegenteil 
als Schäden bekämpft, und dass sie diese Schäden erst aufhebt, indem sie in diesel-
ben verfällt.“28 

 
Lefèbvre schließt an:  

 
„Die Philosophie muss sich aufheben; sie verwirklicht sich, indem sie sich aufhebt, 
und sie hebt sich auf, indem sie sich verwirklicht. Das Philosophisch-Werden der 
Welt gibt Raum für ein Weltlich-Werden der Philosophie, für die revolutionäre 
Verwirklichung und Aufhebung der Philosophie als solcher.“29  

 
Und:  

 
„Die Philosophie muss weltlich werden, aber nicht als Philosophie, sondern als Pro-
jekt, das sich in der Welt verwirklicht und durch eben diese Verwirklichung selbst 
im Prozess der Aufhebung negiert. Dann erst verlieren sowohl die philosophische 
als auch die nichtphilosophische Welt ihre Einseitigkeit und werden beide überwun-
den. Die Verwirklichung der Philosophie wird zugleich ihre Größe und ihren Verlust 
herbeiführen. Und die Zeit wird weitergehen, nicht von der Philosophie getilgt, son-
dern von ihr befruchtet.“30  

 
Nachdem die Philosophie im Marxismus aufgehoben, negiert wurde, muss sie 
nun aufgehoben, auf eine höhere Stufe gebracht werden. Ihr praktisches Un-
vermögen, die Diskrepanz zwischen theoretischer Kernaussage und Alltags-
welt muss überwunden werden. Dies beinhaltet breite Kritik an den herr-
schenden Zuständen. Ein falsches, auf Mystizismus beruhendes Bewusstsein 
soll enttarnt werden, zugleich müssen die Nahtstellen aufgezeigt werden, wo 
die Veränderung anzusetzen ist. 31 
Dies beinhaltet: 

 

• Der Systemanspruch der Philosophie muss durch dialektisches Denken 
ersetzt werden. 

                                              
28  Karl Marx (1956ff), Differenz der demokritischen und epikureischen Naturphi-

losophie, S. 328. 
29  Henri Lefèbvre, Metaphilosophie, S. 25; orig., p. 36. 
30  Henri Lefèbvre, Metaphilosophie, S. 57f; orig., p. 63. 
31  Ulrich Müller-Schöll bemerkt hierzu, dass Lefèbvre die Metaphilosophie nicht 

„so sehr aus der Kontinuität und Geschichte des Marxismus heraus, sondern    
als diskontinuierlicher Schritt eines Neubeginns und insofern als Rückkehr zu 
den Anfängen, um von dort die Weichen neu zu stellen“, begreift (Vgl.: Ulrich   
Müller-Schöll [1999], Das System und der Rest, S. 50.) 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION 

86 

• Die Theorie der Entfremdung und der Selbstverwirklichung des Men-
schen – als Zielbegriff fungiert der „totale Mensch“ – muss neu durch-
dacht werden. 

• Die Kritik muss sich als „Kritik des Alltagslebens“ darstellen. Subjekt ist 
der Mensch, nicht wie bei Marx ausschließlich der Proletarier. 

• Parallel mit der Aufhebung der Philosophie verläuft die Aufhebung des 
Staates, d.h., ausgehend von der radikalen Kritik wird die „Aufdeckung 
oder Schaffung des Authentischen, des Neuen, des ‚Wahren‘“ ins Auge 
gefasst. 32 

 
Die Metaphilosophie wird zum revolutionären Projekt, das die marxsche Ma-
xime aus den Feuerbach-Thesen – die Philosophen haben die Welt nur ver-
schieden interpretiert, es kommt nun darauf an, sie zu verändern – aufgreift.33 
Um weltlich zu werden, muss sich die Philosophie dem Alltäglichen zuwen-
den, der sozialen und politischen Praxis. Die globale Verstädterung hat die 
Akzente in der Betrachtung der Realität verschoben und verlangt nach neuen 
Verständnis- und Handlungsmustern. Die Metaphilosophie „zeigt den Um-
fang der Problematik“ und den dieser Problematik immanenten Widerspruch 
zwischen „einer sich behauptenden, sich entwickelnden und sich wandelnden 
Realität und der alten, in sich zusammenbrechenden Finalität.“ Die Verstädte-
rung verlangt nach einer „globalen rationalen Praxis“, die dem Phänomen 
Rechnung trägt, nicht mehr nach Denk- und Lösungsmustern vorangeganger 
Epochen zu handeln.34 Partielles Denken verhindert das vernetzte und flexible 
Betrachten des globalen Phänomens. Der Versuch, die Einzelwissenschaften 
in die urbane Wirklichkeit sinnvoll und fruchtbar einzubinden, scheitert je-
doch an den Beziehungen der Teilwissenschaften untereinander und an An-
spruch, das Spezielle und Fachspezifische als das Allgemeine zu verstehen.35 

                                              
32  Vgl.: Henri Lefèbvre, Die Metaphilosohie, S. 27; orig. p. 38. 
33  Vgl.: Karl Marx (1956ff), Thesen über Feuerbach, S. 7. Ulrich Müller-Schöll 

sieht in der 11. Feuerbach-These nicht nur eine Aufforderung zur revolutionären 
Tat, er erkennt auch einen Paradigmenwechsel in der Philosophie: „Ex negativo 
bringt Marx also schon in der Dissertation den Paradigmenwechsel in der Philo-
sophie zum Ausdruck: Im Unterschied zu Aristoteles (Theorie) und der neuzeit-
lichen Philosophie (Poiesis) geht er „vom Primat der Praxis aus und bestimmt 
Theorie und Poiesis in der Perspektive dieses Primats“ (Braun 1992: 113). 
[Anm.: Eberhard Braun (1992), Aufhebung der Philosophie, Marx und die Fol-
gen.] Die Philosophie, die sich als eine Seite dieser Welt entdeckt hat, wird zu 
einer Theorie mit neuem theoretischen Status, der allerdings zu klären bleibt.“ 
(Ulrich Müller-Schöll [1999], Das System und der Rest, S. 20.)  

34  Vgl.: Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 76; orig. p. 94. 
35  „Es ist unmöglich die Spezialisten (der Teilwissenschaften) an einen Tisch zu 

bringen, und auf diesen Tisch ein zu erkennendes oder zu konstruierendes ‚Ob-
jekt‘ zu bringen; die Fähigsten werden die Schlimmsten sein. […] Unmöglich, 
die einzelnen und verstreuten Erkenntnisse, die erstellten Analysen und die un-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


LA REVOLUTION URBAINE 

87 

Indem Lefèbvre sich gegen jede Form von Geschichtszerstückelung wehrt, 
wendet er sich nicht nur gegen das Programm der Strukturalisten, sondern 
gegen finalistische Strömungen in den Sozial-, Wirtschafts- und Geschichts-
wissenschaften. Diesen steht die Vorstellung der Metaphilosophie, einen 
Weg, eine Richtung aufzuzeigen entgegen: 

 
„So behauptet der Philosoph (oder vielmehr der Metaphilosoph) nicht mehr von 
sich, er könne Finalität, Synthesis, Totalität herbeiführen. Geschichts- und Gesell-
schaftsphilosophie lehnt er genauso ab wie die klassische Metaphysik und die klas-
sische Ontologie. Seine Aufgabe besteht darin, die Totalität aufzuzeigen, also daran 
zu erinnern, dass es unmöglich ist, sich mit der Zerstückelung abzufinden und die 
Trennung als endgültig zu betrachten. Rücksichtslos kritisiert er den Finalismus im 
Allgemeinen, aber auch die einzelnen Finalismen, den Ökonomismus, den Soziolo-
gismus, den Historismus. Die zur Metaphilosophie gewandelte Philosophie lässt 
nicht mehr eine vollendete oder aus der Bahn geworfene Wirklichkeit, den ‚Men-
schen‘, erkennen.“36 

 
Im Laufe der historischen Entwicklung zeigen sich die einzelnen Formen der 
Vernunft. Auf die logische Vernunft der griechischen Denker (Aristoteles) 
folgen die analytische Vernunft der abendländischen Philosophie (Descartes) 
und die dialektische Vernunft von Hegel und Marx. Analog hierzu folgt auf 
die philosophische Vernunft der abendländischen Tradition die praktische 
Vernunft der Industrie (Saint-Simon, Marx usw.). In „Le droit à la ville“ be-
merkt Lefèbvre, dass die nachvollziehbare Verbindung zwischen Philosophie 
und urbanem Leben ebenfalls gegeben ist. 
 
„La cité et la ville ne furent pas pour les philosophes et pour la philosophie une 
simple condition objective, un contexte sociologique, une donnée extérieure. Les 
philosophes ont pensé la ville; ils ont porté au langage et au concept la vie ur-
baine.“37  

                                                                                                                               
terschiedlichen Terminologien zu addieren, denn die einzelnen ‚Standpunkte‘ 
und Zukunftsvisionen sind allzu sehr getrennt, partikularistisch und beschränkt.“ 
(Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 84; orig., p. 103s.) Und: „En re-
gardant de près, on s’aperçoit que les spécialistes qui ont étudié la réalité ur-
baine ont presque toujours introduit une représentation globale. Ils ne peuvent 
guère se passer d’une synthèse, en se contentant d’une somme de connaissance, 
de découpages et montages de la réalité urbaine. Ils prétendent alors, en tant que 
spécialistes, aller légitimement de leurs analyses à la synthèse finale dont ils 
empruntent le principe à leur spécialité. Ils se veulent ,hommes de synthèse‘ par 
le chemin d’une discipline ou d’une tentative interdisciplinaire. […] Philosophes 
sans le savoir, ils sautaient du partiel au global et aussi du fait au droit sans légi-
timer leurs démarches“. (Henri Lefèbvre, Le droit à la ville, p. 46f.) 

36  Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 76; orig. p. 94. 
37  Henri Lefèbvre, Le droit à la ville, p. 37. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION 

88 

Von der Stadt-Land-Trennung – verantwortlich für die Teilung in körperliche 
und geistige Arbeit – und dem damit verbundenen Abfall von der ‚Totalität‘, 
d.h. die Teilung von Physis und Logos, Theorie und Praxis, über den griechi-
schen Stadtstaat und dem verzweifelten Versuch, die verlorengegangene Ein-
heit wiederherzustellen bis hin zu Hegel, der sich nicht mit der Betrachtung 
der Realität zufrieden gab, sondern den Zusammenschluss von Realem und 
Idealem wagte, realisierte die Philosophie, indem sie ein Ideal realisierte, sich 
selbst: das Rationale.38 Marx glaubt, da er doch die Arbeit als Gegenpol zur 
philosophischen Entfremdung sieht, dass eine Versöhnung nur von unten, 
vom Proletariat ausgehen kann.  

Die urbane Rationalität als aktuelle Denkform steht als (vorläufiger) End-
punkt dieser geistigen Entwicklung und deutet neue Möglichkeiten an. Dies 
setzt voraus, dass die Philosophie sich als Metaphilosophie definiert, in Ver-
bindung zum Prozess der Verstädterung stehend und handelnd begreift.39 Die 
Konzeption des Raumes, der sowohl soziale, urbane, wirtschaftliche und epi-
stemologische Funktion erfüllt, kann als Form gebraucht werden, um die her-
um ein Konsensus der verschiedenen Wissensbereiche entstehen könnte. 
Nicht die mathematische oder metaphysische Frage nach dem Raum soll zen-
tral stehen, sondern der gelebte Raum („l’espace vécu“) in Verbindung mit 
dem sozialen Zusammenleben.40 Ziel ist ein „für die verstädterte Gesellschaft 
geschaffener Humanismus“, der sich dem im Entstehen begriffenen „mensch-
lichen Wesen“ mit all seinen Bedürfnissen anpasst, wobei diese Bedürfnisse 
nicht in die Schemata einer Ideologie (z. B. Marxismus), einer Disziplin (z. B. 
Psychologie) oder einer Epoche (z. B. Industrielle Rationalität) passen.  
 
 

                                              
38  Henri Lefèbvre, Le droit à la ville, p. 41. 
39  „Premièrement, l’histoire de la pensée philosophique peut et doit se reprendre à 

partir de sa relation avec la ville (condition et contenu de cette pensée). C’est 
une des mises en perspectives de cette histoire. Secondement, cette articulation 
figure dans la problématique de la philosophie et de la ville (connaissance, for-
mulation de la problématique urbaine, notion de ce cadre, stratégie à concevoir). 
Les concepts philosophiques n’ont rien d’opératoire et cependant ils situent la 
ville et l’urbain – et la société entière – comme unité, en deçà et au-delà des 
fragmentations analytiques.“ (Henri Lefèbvre, Le droit à la ville, p. 44.) 

40  Die spätere Theorie des Raumes wird hier angedeutet. Ihre Konturen bleiben 
noch unklar und größtenteils schwer einzuordnen. (Vgl.: Henri Lefèbvre, Die 
Revolution der Städte, S. 81f; orig., p. 100s.) Erst 1972 in Vorbereitung zu „La 
production de l’espace“ (1974) wird das Thema in „Espace et politique, le droit 
à la ville II“ aufgegriffen und systematisch versucht erarbeitet zu werden. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


LA REVOLUTION URBAINE 

89 

Lefèbvre spricht von „irgendeinem ‚Ding‘, das kein Ding ist“ („un ‚quelque 
chose‘ qui n’est pas une chose“)41, einem unbestimmten Verlangen, das die 
menschliche Geschichte unentwegt nach vorne treibt.42 

                                              
41  Lefèbvre nennt es „désir“, „élan vital“, schöpferisches Vermögen, Wille zur 

Macht, Urtrieb, menschliche Energien. „désir“ wird auch im Zusammenhang 
mit Nietzsches „Von der großen Sehnsucht“ („Le grand désir“) in der Folge her-
ausgearbeitet. Den vielfältigen Bedeutungsnuancen und möglichen Konnotatio-
nen kann an dieser Stelle nur begrenzt Aufmerksamkeit geschenkt werden, wes-
halb in der Folge „désir“ mit Verlangen übersetzt wird. Verlangen trägt im Ge-
gensatz etwa zu „Gier“, „Begierde“ der Bedeutungsvielfalt am ehesten Rech-
nung. Hier ist das Verlangen als innerste Regung nach dem Ungewissen, das die 
Philosophie übersehen hat. Das Verlangen stammt aus dem Bereich der Poesie, 
ist unendlich. „Wäre es nicht, als Kreation und Rekreation, die wieder zu den 
Quellen hinuntersteigt, als die Heimstatt der neuen Totalität eben das, was man 
die Rose der Welt nannte? Jene Blume, die Hegel fälschlich in der Erkenntnis zu 
finden glaubte und die Marx – nach Goethe – im totalen Leben entdeckte?“ 
(Vgl.: Henri Lefèbvre, Metaphilosophie, S. 357; orig., p. 292.)  

42  Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 77; orig. p. 96. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION 

90 

5.  Die  Ebenen und das Phänomen  
 der Verstädterung 
 

„Les logiques sociales se situant à différents niveaux, 
entre elles persistent ou se creusent des fissures. Par les 
fissures passe le désir. Sans quoi, la ‚matière humaine‘, 

informe, serait vite assujettie à une forme absolue, 
garantie et contrôlée par l’État, solidement assis sur la 

masse des ‚sujets‘ et des ‚objets‘. Sans quoi la 
quotidienneté s’uniformiserait sans recours. Et même 

la subversion deviendrait impensable!“1  

 
Ebenen der Stadt 

 
Eine „Strategie der Verstädterung“ soll helfen, zwischen politischer und sozi-
aler Praxis, zwischen alltäglicher und revolutionärer Praxis zu differenzieren. 
Die Orientierung an der urbanen Praxis, der Reflexion über die Stadtgesell-
schaft, vermag die Fakten zusammenzubringen, die von der Geschichte ge-
trennt wurden. Vorausgesetzt ist die Loslösung der sozialen von der in-
dustriellen Praxis als der Ebene, die sich und der ihr eigenen Rationalität 
selbst eine vermeintliche Einigkeit und Allgemeingültigkeit attestiert. Die 
industrielle Rationalität lehnt Eigenarten und jede Art von ‚Natürlichkeit‘ ab, 
zerstört durch Produktions-, Geld- und Warenfetischismus, versucht Men-
schen und Denken zu nivellieren.2  

Nach Lefèbvre bezeichnet der Begriff der Ebene in der Wissenschaft eine 
Stufe („niveau“), einen Grad, einen Bezugsrahmen oder ein Ensemble, um 
eine innerhalb eines Ganzen strukturierte Vielfalt zum Ausdruck zu bringen. 
Die Ebene erlaubt zu differenzieren, innerhalb einer Wirklichkeit verschiede-
ne Ansichten wiederzugeben. Sie ermöglicht eine Perspektive bzw. perspekti-
vische Ausrichtung mit objektivem Inhalt. Realitätsnäher und greifbarer wie 
etwa Symbole und Modelle kann sie innerhalb einer Wirklichkeit, aus der sich 
aufeinander folgende Implikationen unterscheiden. Der Begriff der Ebene 
setzt seinerseits unterschiedliche Ebenen voraus („dénivellation“): 

 
„Wo es eine Ebene gibt, gibt es mehrere Ebenen und infolgedessen Zwischenräume, 
mehr oder weniger schroffe Übergänge, Verzerrungen oder die Möglichkeiten von 
Verzerrungen zwischen den Ebenen.“3 

                                              
1  Henri Lefèbvre, La révolution urbaine, p. 117; deutsch, S. 94. 
2  Vgl.: Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 42; orig., p. 52s. 
3  Eigene Übersetzung. Vgl.: Henri Lefèbvre, Critique de la vie quotidienne II, p. 

123; deutsch, S. 375. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


LA REVOLUTION URBAINE 

91 

Obwohl ein uniformes Feld ausgeschlossen wird, passen die Ebenen sehr 
wohl in einen allgemeinen Rahmen, in ein globales Konzept. Sie sind nie 
gänzlich voneinander getrennt, wobei innerhalb eines Ganzen jede Ebene ihre 
Einheit bewahrt. Die Analyse vermag sie voneinander abzugrenzen, diese 
Abgrenzung aber kann nicht als Produkt der Analyse angesehen werden; die 
Ebenen existieren weiter in einem Ganzen. Die Ebenen, die sich auf sehr un-
terschiedlichen Stufen („rangs“) bewegen, unterscheiden sich von der strikten 
Hierarchie oder Gradeinteilung durch ihre Flexibilität. Durch die Fähigkeit zu 
interferieren, sich gegenseitig zu beeinflussen, sich zu potenzieren, entsteht 
ein dynamischer Prozess, der abhängig von den jeweiligen Konstellationen 
und Gegebenheiten abläuft, so dass eine Ebene, je nach Voraussetzung, do-
minant werden kann und alle anderen zu integrieren vermag. Ein starres, in 
sich ruhendes, strukturiertes Ganzes, in dem die Ebenen präzise voneinander 
getrennt sind, ist nicht dazu bestimmt, die Vielfalt und die Dynamik der Wirk-
lichkeit einzufangen. Die Einführung von Ebenen erlaubt Lefèbvre, komplexe 
Strukturen darzustellen, zu zeigen wie die Ebenen des Alltäglichen und des 
Historischen sich überlagern und aufeinander einwirken. 

 
„Die Ebene darf nicht als unvereinbar mit dem Werden und der Mobilität begriffen 
werden. Realitäten blühen auf, zeigen sich, etablieren sich kurzfristig auf einem be-
stimmten Niveau. Zugleich impliziert dieser Werdegang eine nach innen gerichtete 
Bestimmung, eine mehr oder weniger feste Position in dem Ganzen.“4 

 
Der Begriff Ebene bestätigt auch Unterschiede und Abgrenzungen, beinhaltet, 
dass nicht Alles in Jedem zu finden ist. Das Konzept der Ebenen, indem jedes 
Niveau aus einer Analyse – sie kristallisiert den Inhalt der anderen Ebenen – 
resultiert, verdeutlicht dasjenige der Implikation. Die dargestellte Ebene ist 
nicht nur Restbestand und Produkt, sie impliziert und enthält virtuell auch 
andere, ist eine von vielen, nicht zählbaren und nicht näher bestimmbaren. 
Die Erfahrung und die Analyse vermögen Schwellen zu setzen, die jede Ebe-
ne von der nächst implizierten abgrenzen und verifizieren kann. Auf jeder 
einzelnen Ebene leben mehrere „Realitäten“ zusammen, die sich gegenseitig 
implizieren oder impliziert werden, „enthaltende und enthaltene, umfassende 
und umfasste, unmittelbare und vermittelte (unmittelbar auf dem eigenen Ni-
veau, mittelbar in Bezug auf breitere oder eingeschränkte Ebenen)“.5/6 Mit der 

                                              
4  Eigene Übersetzung. Vgl.: Henri Lefèbvre, Critique de la vie quotidienne II, 

Fondements d’une sociologie de la quotidienneté, p. 123; deutsch, S. 375. 
5  Vgl.: Henri Lefèbvre, Kritik des Alltagslebens, S. 375; orig., p. 124. 
6  Die „Theorie der Ebenen“ beansprucht eine breitgefächerte Anwendung.   

Lefèbvre bemüht, um zu einer komplexen Analyse der Ebenen des Alltagslebens 
vorzudringen, u.a. die Physik, die moderne Mathematik, Theorien zur musikali-
schen Wahrnehmung. (Vgl.: Henri Lefèbvre, Kritik des Alltagslebens, S. 376ff; 
orig., p. 124ss.) „Cette représentation approximative, mais qui a le mérite d’unir 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION 

92 

ersten herausgegriffenen Ebene setzt ein Prozess ein, der die Analyse des En-
sembles von Phänomenen ermöglicht. 

In der Diskussion um Stadt und Verstädterung erlaubt der Begriff der 
Ebene, neben dem der Dimension, eine vielfach wirre Darstellung zu ordnen. 
Um das Phänomen der Verstädterung zu entziffern, müssen die verschiede-
nen, sich überlagernden, nebeneinander liegenden „Codes“ ermittelt werden. 
Diese verschiedenen Lesarten (wirtschaftliche, soziologische, geografische 
usw.) werden, da sie für verschiedene Betrachtungsweisen und Klassifizie-
rungen stehen, herausgearbeitet. Methodisch schafft eine Ebene einen Aus-
gangspunkt, von dem alle anderen Ebenen – um der Problematik einer ‚baby-
lonischen Verwirrung‘ der partikularistischen Disziplinen entgegenzuwirken 
– erarbeitet werden. 

Innerhalb der sozialen und wirtschaftlichen Entwicklung, auf der Raum-
Zeit-Achse skizziert als Landwirtschaft, Industrie, verstädterte Gesellschaft 
wird eine weitere Unterscheidung eingeführt. Ausgehend von der Hypothese 
der fortschreitenden Urbanisierung wird das Phänomen mit der gesamtgesell-
schaftlichen Entwicklung in Verbindung gebracht. Die Betrachtung der Stadt 
als politische im Verfall begriffene Formation bedarf einer gesamtpolitischen 
Analyse, die die Einführung von Ebenen bedingt: Die „globale Ebene (G)“, 
die „private Ebene (P)“ und die „gemischte Ebene (M)“, die Vermittlerin zwi-
schen G und P.7  

                                                                                                                               
la mobilité et la structure, se dégage en s’expliquant de cadres sociaux d’origine: 
hiérarchies militaires et bureaucratiques. Elle peut s’étendre à l’univers. Celui-ci 
ne se conçoit alors ni comme un fleuve mobile, mais comme une colossale inte-
raction de niveaux, du subatomique aux galaxies, des organismes micro-
cellulaires aux espèces vivantes, des petits groupes sociaux aux grandes forma-
tions socio-culturelles que l’on nomme ‚civilisations’.“ (Henri Lefèbvre, Cri-
tique de la vie quotidienne II, Fondements d’une sociologie de la quotidienneté, 
p. 124; deutsch, S. 376.)  

7  In „Le droit à la ville“ spricht Lefèbvre von „Niveaux de réalité et d’analyse“, 
von unterschiedlichen „methodologischen Instrumenten“, die notwendig sind, 
um die „urbanen Phänomene“ zu analysieren: „forme, fonction, structure – ni-
veaux, dimensions – texte, contexte – champ et ensemble, écriture et lecture, 
système, signifiant et signifié, langage et métalangage, institutions, etc.“ Alle 
diese Begriffe greifen wie die Strukturen der Stadt, der Gesellschaft, des Ver-
hältnisses Stadt und Land ineinander, überschneiden sich. Drei Konfliktfelder, 
Land, Stadt und Gesellschaft (verbunden mit dem Staat) entsprechen „direkten“ 
Beziehungen im alltäglichen Leben, den allgemeinen, globalen Prozessen und 
der Stadt in ihrer hervorragenden, mittleren Position. (Vgl.: Henri Lefèbvre, Le 
droit à la ville, p. 66s.) In „La révolution urbaine“ tritt diese Ebene in den Vor-
dergrund, wohingegen die private Ebene ausführlich in den Untersuchungen 
zum Alltagsleben behandelt wird. Bereits in der „Metaphilosophie“ wird die 
Alltäglichkeit als sich auf einer Ebene etablierend und konsolidierend angese-
hen. (Vgl.: Henri Lefèbvre, Metaphilosophie, S. 121; orig., p. 112.) Die globale 
Ebene bleibt in den Texten zur Stadt eine unbestimmte Größe, gewinnt in „La 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


LA REVOLUTION URBAINE 

93 

Die globale Ebene (G) ist die Ebene der Macht und ihrer Ausübung: der Staat 
vertritt eine Ideologie und will dieser durch diverse politische Strategien, die 
die Staatsmänner in ihrer Vertreterfunktion selbst ausüben oder ausüben las-
sen, Geltung verschaffen. Das jeweils ideologisch untermauerte Konzept, die 
„Klassenlogik“ bestimmt das Handeln, das sowohl die Verteilung der Mittel 
wie der Einkommen betrifft. Die globale Ebene umfasst das Zentrum der poli-
tischen Macht, „auf der ganz allgemeine, also ganz abstrakte, aber wesentli-
che Beziehungen zum Tragen kommen“.8 Sie reagiert auf das, was augen-
blicklich passiert und wird in ihrer praktisch-vernünftigen Orientierung kon-
kret. Die Infrastruktur der Städte (Straßen, Autobahnen, Verkehrsgewebe, 
Stadtgewebe usw.), ihre Architektur (Bauten, Monumente, städtebauliche 
Projekte usw.) wird von der politischen Ausrichtung der Machthaber be-
stimmt. Die notwendige Logistik in diesem „institutionellen Raum“ setzt 
„klare Aktionssysteme“ und „konzertierte Aktionen“ voraus, die, bedacht auf 
Erhalt überlieferter Strukturen, die Kontrolle über die Marktwirtschaft und die 
Arbeitsteilung ausüben. Die Trennung von Stadt und Land scheint sich unter 
diesem Einheitssystem aufzulösen. Eine daraus resultierende Aufweichung 
der proklamierten kulturell gegebenen Trennung in manuelle und geistige Ar-
beit, in Beherrschte und Beherrscher fordert die Kontrollfunktion einer „über-
geordneten Organisationsmacht“ (Staat), die „Entscheidungszentren“ ver-
stärkt, zu „Bollwerken der Macht“ formiert. Zur Bewahrung der Herrschafts-
strukturen wird der Staat, selbst dann, wenn er die „Urbanisierung und allge-
meine Flurbereinigung“ als dezentralisiert darstellt, um seinem „Bestreben 
nach globaler Homogenität“ nachkommen zu können, eine ungleiche Ent-
wicklung verschiedener Zonen bewusst herbeiführt, taktisch vorgehen.9  

                                                                                                                               
Production de l’Espace“ an Bedeutung. (Hierzu auch: Christian Schmid, Stadt, 
Raum und Gesellschaft, S. 162f.)  

8  Vgl.: Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 86f; orig., p. 106s. 
Lefèbvres Analyse ist wesentlich von der politischen Situation in den späten 
sechziger Jahren geprägt: „Es ist bekannt, dass es heute in den kapitalistischen 
Ländern zwei Strategien gibt: den Neo-Liberalismus (der dem Privatunterneh-
men die größtmögliche Initiative belässt – im Bereich des ‚Urbanismus‘ den 
Banken und den Wohnungsbaugesellschaften) und den Neo-Dirigismus (der die 
Betonung auf eine zumindest in Richtlinien festliegende Planung legt, der auf 
städtebaulichem Gebiet das Eingreifen der Spezialisten und der Technokraten, 
des Staatskapitalismus fördert). Ebenfalls ist bekannt, dass es Kompromisse 
gibt. Der Neo-Liberalismus räumt dem öffentlichen ‚Sektor‘ und der konzertier-
ten Aktion staatlicher Stellen einen gewissen Raum ein; der Neo-Dirigismus 
greift nur behutsam auf den ‚privaten Sektor‘ über. Schließlich ist bekannt, dass 
unterschiedliche Sektoren und Strategien nebeneinander bestehen können: Hang 
zum Dirigismus, nämlich zur Sozialisierung der Landwirtschaft – Liberalismus 
auf dem Immobiliensektor – (behutsame) Planung in der Industrie, vorsichtige 
Überwachung der Wertpapierbewegungen und so weiter.“ (Henri Lefèbvre, Die 
Revolution der Städte, S. 86; orig., p. 107.) 

9  Vgl.: Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 86ff; orig., p. 106ss. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION 

94 

Die gemischte, dazwischenliegende, mittlere Ebene ist die Ebene der Stadt. 
Zwischen der globalen Ebene, die die Dinge erfasst, die zum Staat und zur 
Gesellschaft gehören (Institutionen, Ideologien, Ministerien, Behörden, Bau-
werke), konkreter Ausdruck der Machtstrukturen sind und der privaten Ebene 
(P), die Ebene des Alltagslebens, fungiert die Stadt als Vermittlerin. Sie steht 
in Beziehung zum unmittelbaren Umfeld, dem Ort und zur weiteren Umge-
bung. Ihre Wichtigkeit besteht in der Gruppierung von „Formen-Funktionen-
Strukturen“.10  

 
„Man kann in ihrem Fall von Doppelfunktionen sprechen (in der Stadt und von der 
Stadt: urbanistische Funktionen im Hinblick auf das umliegende Gebiet, und interne 
Funktionen) und ebenfalls von Doppelstrukturen (z. B. die der ‚Dienstleistungen‘, 
des Handels, des Transports, wobei die einen im ‚Dienst‘ der Umgebung – Dörfer, 
Flecken, Kleinstädte – stehen, die anderen im Dienst des eigentlichen städtischen 
Lebens.“11 

                                              
10  Zwischen Struktur, Funktion und Form bestehen vielschichtige Verhältnisse. Sie 

zu vermischen oder sie gleichzusetzen, versperrt den Blick auf die Aufschlüsse-
lung des Entwicklungsprozesses. Am Beispiel einer leeren Muschelschale illus-
triert Lefèbvre in „Kritik des Alltagslebens“ die Vielfalt der Betrachtungsweisen 
und die Komplexität der Analyse. Die Faszination, die von den Linien, Symmet-
rien und Kurven der Schale ausgeht, lässt vergessen, dass sie das Produkt, das 
Werk eines Lebewesens in Verbindung mit seiner Umwelt ist. Ein Lebewesen, 
das in der Schale lebt, hat dieser ihre Form gegeben. Wird nur die leere Muschel 
(Struktur) betrachtet, wird sie zum definierten Objekt, das dem langsamen Wer-
den – dem Wesen, das in einem komplexen Prozess und in Wechselwirkung mit 
der Umwelt, diese Hülle um sich geschaffen hat – keine Rechnung trägt. „Kei-
nen Augenblick dürfen wir vergessen, wie weit sich das ‚Wesen‘ von der Schale 
unterscheidet, die es selbst abgesondert hat. Keinen Augenblick lang dürfen wir 
übersehen, welches Problem diese Frage mit aller Macht aufzuwerfen beiträgt. 
Wie und warum ist es möglich, dass wir innerhalb des universellen Werdens, 
das schafft und zerstört, sich behauptet und durch seine Negation im Akt ne-
giert, relative Stabilitäten feststellen, definierte und relativ konstante Umrisse, 
Regelmäßigkeiten, Formen in zahllosen Interaktionen entstehen und sich halten, 
sich produzieren und reproduzieren?“ (Henri Lefèbvre, Kritik des Alltagslebens, 
S. 419; orig., p. 166.) Übertragen auf die Morphologie (Gebäude, Straßenzüge, 
Parks) einer Stadt, erscheint diese als Muschelschale, die, nachdem sie eine 
Klassifizierung erlaubt, auf das in der Schale verborgene Wesen, das verant-
wortlich für die Struktur ist, verweist. Insbesondere die Begriffe von Form und 
Struktur erfahren im Werk Lefèbvres komplexe Analysen.  Eine Theorie der 
Form wird in der Arbeit über das Verhältnis Sprache-Gesellschaft entwickelt. 
(Vgl.: Henri Lefèbvre, Sprache und Gesellschaft, S. 183ff; orig., p. 304ss.) Eine 
Darstellung des Strukturbegriffes findet sich u.a. in der Kritik des Alltaglebens. 
(Vgl.: Henri Lefèbvre, Kritik des Alltagslebens, S. 413ff; orig., p. 159 ss.)  

11  Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 88; orig., p. 109. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


LA REVOLUTION URBAINE 

95 

Diese mittlere Ebene fungiert als Zentrale für das Netzwerk, das für den In-
formationsaustausch, aber auch für die Übermittlung u.a. von Gesetzen zu-
ständig ist. 12 

Die Ebene des Privaten „P“ („privé“) bezeichnet das Alltagsleben im All-
gemeinen, die familiären, nachbarlichen und Gruppen spezifischen Beziehun-
gen. Sie ist die Ebene der praktisch-sinnlichen Welt („réalité pratico-
sensible“),13 der zwischenmenschlichen Kontakte, die in ihrer Komplexität 
die Konstellation der Gemeinschaft bilden.  

Als zentral erachtet Lefèbvre das Wohnen: die „ökologische Ebene“.14 
Der Unterschied zwischen „Habitat“15 und „habiter“ weist auf die Problema-

                                              
12  In „Le droit à la ville“ wird dieses Zusammenspiel konkretisiert: „[La ville] se 

situe dans un entre-deux, à mi-chemin entre ce qu’on l’appelle l’ordre proche 
(relations des individus dans des groupes plus ou moins vastes, plus ou moins 
organisés et structurés, relations de ces groupes entre eux) et l’ordre lointain, ce-
lui de la société, réglé par de grandes et puissantes institutions (Eglise, Etat), par 
un code juridique formalisé ou non, par une ‚culture‘ et des ensembles signi-
fiants. L’ordre lointain s’institue à ce niveau ‚supérieur’, c'est-à-dire doté de 
pouvoirs. Il s’impose. Abstrait, formel, suprasensible et transcendant en appa-
rence, il ne se conçoit pas en dehors des idéologies (religieuses, politiques). Il 
comporte des principes moraux et juridiques. […] La ville est une médiation 
parmi les médiations. Contenant l’ordre proche, elle le maintient; elle entretient 
les rapports de production et de propriété; elle est le lieu de leur production. 
Contenu dans l’ordre lointain, elle le soutient; elle l’incarne; elle le projette sur 
un terrain (le site) et sur un plan, celui de la vie immédiate […].“ (Henri         
Lefèbvre, Le droit à la ville, p. 54.)  

13  Henri Lefèbvre, Le droit à la ville, p. 54. 
14  „Au niveau écologique, l’habiter devient essentiel. La vie enveloppe l’habiter; 

elle est forme, enveloppe de ce lieu de vie ‚privée‘, départ et arrivée des réseaux 
permettant les informations et transmettant les ordres (imposant l’ordre lointain 
à l’ordre proche.)“ (Henri Lefèbvre, Le droit à la ville, p. 68.) Lefèbvre knüpft 
hier an den Begriff  der Sozialökologie der „Chicago School of Sociology“ an. 
Die Stadt wird in Anlehnung an die Bioökologie als sozialökologische Einheit 
verstanden. Die Segretation (Tendenz der räumlichen Aufteilung der Elemente 
gemäß bestimmter Eigenschaften) als Schlüsselbegriff der stadtspezifischen 
Prozesse steht in engem Zusammenhang mit der räumlichen Form einer Stadt. 
„Die Stadt, insbesondere die Großstadt, ist also in sich gegliedert, und die ver-
schiedenen Gliederungseinheiten lassen sich durch ihren Bau-, Funktions- und 
Sozialcharakter bestimmen, zu denen noch der Charakter der Vorstellungen über 
das jeweilige Gebiet bei den Bewohnern oder Benutzern selbst und der übrigen 
Stadtbevölkerung hinzukommt.“ (Ulfert Herlyn [1974], Einleitung, Wohnquar-
tier und soziale Schicht, S. 16.) Über den Begriff der Sozialökologie bei der 
„Chicago School of Sociology“: Christian Schmid, Stadt, Raum und Gesell-
schaft, S. 25f. 

15  Der Begriff Habitat gehört in das Vokabular der Biologie. Um 1808 umfasst er 
das Territorium, das eine Pflanze in ihrem Naturzustand beansprucht. Gegen 
1881 das geografische Milieu, das den Lebensbedingungen eines Tieres oder ei-
ner Pflanze angepasst ist. Anfang des zwanzigsten Jahrhunderts wird der Ge-
brauch generalisiert. Habitat bezieht sich auf das Milieu (Lebensraum), in dem 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION 

96 

tik dieser Ebene hin, „in der man (zu Unrecht) etwas Geringfügiges, wenn 
nicht sogar etwas zu Vernachlässigendes sieht.“16 
 
Wohnung und Unterkunft („habitat“) 

 
Der Habitat („l‘habitat“) als „die Karikatur eines Pseudobegriffs“17 drückt die 
Reduktion des Wohnens – dieses Denken setzt nach Lefèbvre um die Jahr-
hundertwende ein – auf die elementaren Bedürfnisse „Essen, Schlafen, Zeu-
gen“ aus, unterdrückt die Verschiedenheit der Lebensweisen, die Vielfalt „der 
„Verstädterungstypen, der „patterns“ – kultureller Modelle und Werte, die mit 
den Modalitäten und Schwankungen des Alltagslebens im Zusammenhang 
stehen.18 Von der Staatsmacht installiert, fördert die „urbanistische Denkschu-

                                                                                                                               
der Mensch leben und sich entwickeln kann. Zwischen den beiden Weltkriegen 
war Habitat ein Synonym für die Wohnbedingungen. Habitable (lat. habitabiles) 
heißt bewohnbar. ‚Habitation‘ (lat.: habitatio) steht sowohl für den Akt des 
Wohnens wie für die Wohnung. ‚Habiter‘ (lat.: habitare) deutet in seiner ur-
sprünglichen Bedeutung auf das wiederholte Tun hin – (davon abgeleitet 
‚habitude‘ [lat.: habitudo] für Gewohnheit) – bedeutet darüber hinaus auch woh-
nen. Mitte des elften Jahrhunderts beschreibt das Verb die Gewohnheit irgend-
wo zu sein, eine Wohnung zu haben. (Vgl.:  Thierry Paquot [1998], Habitat, p. 
46pp.) 

 Lefèbvre bringt als erster die Begrifflichkeiten in die Soziologie ein. „Habiter“ 
gebraucht er im Sinne von Le Corbusier als eine unter vielen städtischen Funk-
tionen (z. B. arbeiten, ausspannen). In seinem Vorwort „Introduction à l’étude 
de l’habitat pavillonnaire“ zu „Nicole Haumont, Henri Raymond, M.-G. Ray-
mond, A. Haumont, L’Habitat pavillonnaire“ (das Vorwort wurde in den Sam-
melband „Du rural à l’urbain, p. 159-181“ übernommen) verweist Lefèbvre auf 
Guy Bachelards Beschreibung des Hauses: „La maison étrange, onirique, 
unique, dont nous entretient G. Bachelard, cette maison, qui ressemble dans son 
unité de rêve les dispersions du Moi, c’est une maison traditionnelle, une de-
meure patriarcale, bondée de symboles, riches de coins mystérieux, de gre-
niers.” (Henri Lefèbvre, Du rural à l’urbain, p. 161.) Er zitiert Bachelard: „[…] 
la maison est une des plus grandes puissances d’intégration pour les pensées, les 
souvenirs et les rêves de l’homme. […] Elle maintient l’homme à travers les 
orages du ciel et de la terre […].“ (Gaston Bachelard [1957], La poétique de 
l’espace, p. 26.) Noch im dritten Teil  der „Critique de la vie quotidienne“ blickt 
Lefèbvre nostalgisch auf die Thematik des ‚habiter‘ zurück. „L’Habiter, acte so-
cial et cependant poétique, générateur de poésie et œuvres, disparaît devant 
l’habitat, fonction économique. De même disparaît ‚la maison‘, si bien évoquée 
et célébrée par Gaston Bachelard: lieu merveilleux de l’enfance, maison-matrice 
et maison coquille, avec son grenier et sa cave pleins de rêves; elle s’enfonce et 
disparaît dans le passé devant le logement fonctionnel, construit selon des pres-
criptions technologiques, peuplé d’usagers dans l’espace homogène et brisé.“ 
(Henri Lefèbvre, Critique de la vie quotidienne III, p. 94.) 

16  Vgl.: Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 88; orig., p. 110. 
17  Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 88f; orig., p. 110. 
18  Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 89; orig., p. 111. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


LA REVOLUTION URBAINE 

97 

le“ den industriellen Alltag in einem „globalen, homogenen und quantitativen 
Raum“, der gleichermaßen das Empfinden und Denken in „Schachteln, Käfi-
gen oder ‚Wohnmaschinen‘ einschließt“.19 Demgegenüber steht das seit Jahr-
tausenden existierende Wohnen („l’habiter“), „funktionell, multifunktionell, 
transfunktionell“, das durch den Habitat ins Abseits gedrängt bewirkt, dass 
„die Beziehung des ‚menschlichen‘ Wesens zur Natur und zu seiner eigenen 
Natur, zum ‚Sein‘ und zu seinem eigenen Wesen, [die] ihren Ort im Wohn-
raum hat“, dort nicht mehr „realisiert und ablesbar wird“.20  

Das Wohnen (habiter) im Haus gehört der Vergangenheit an. Martin   
Heidegger zeigt in seinem Vortrag „Wohnen, Bauen, Denken“ die durch Zivi-
lisation entfremdete Welt der Technik, die ein anderes Wohnen postuliert. 
„Wohnen“ wird zur zentralen Kategorie: 

 
„La terre est l’habiter de l’homme, cet ‚être‘ exceptionnel parmi les ‚êtres’ (les 
‚étants‘), comme son langage est la demeure de l’Etre.”21   

 
Die essentielle und schicksalhafte Verbindung zwischen Bauen, Wohnen und 
Denken22 greift Lefèbvre auf, lässt sich auf die für Heidegger typische Ver-
bindung zur Poesie, insbesondere zu Hölderlin23 ein, – 

                                              
19  Vgl.: Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 89; orig., p. 111. 
20  Vgl.: Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 90; orig., p. 111s. 
21  Henri Lefèbvre, Du rural à l’urbain, p. 160. 
22  „Wir stellen uns gewöhnlich, wenn vom Wohnen die Rede ist, ein Verhalten 

vor, das der Mensch neben vielen anderen Verhaltungsweisen auch vollzieht. 
Wir arbeiten hier und wohnen dort. Wir wohnen nicht bloß, das wäre beinahe 
Untätigkeit, wir stehen in einem Beruf, wir machen Geschäfte, wir reisen und 
wohnen unterwegs, bald hier, bald dort. Bauen heißt ursprünglich wohnen. Wo 
das Wort bauen noch ursprünglich spricht, sagt es zugleich, wie weit das Wesen 
des Wohnens reicht. Bauen, buan, bhu, beo ist nämlich unser Wort ‚bin‘ in den 
Wendungen: ich bin, du bist, die Imperativform bis, sei. Was heißt dann: ich 
bin? Das alte Wort bauen, zu dem das ‚bin‘ gehört, antwortet: ‚ich bin‘, ‚du bist‘ 
besagt: ich wohne, du wohnst. Die Art, wie du bist und ich bin, die Weise, nach 
der wir Menschen auf der Erde sind, ist das Buan, das Wohnen. Mensch sein 
heißt: als Sterblicher auf der Erde sein, heißt: wohnen. […] Das altsächsische 
‚wuon‘, das gotische ‚wunian‘ bedeuten ebenso wie das alte Wort bauen das 
Bleiben, das Sich-Aufhalten. Aber das gotische ‚wunian‘ sagt deutlicher, wie 
dieses Bleiben erfahren wird. Wunian heißt: zufrieden sein, zum Frieden ge-
bracht, in ihm bleiben. Das Wort Friede meint das Freie, das Frye, und fry be-
deutet: bewahrt vor Schaden und Bedrohung, bewahrt – vor … d.h. geschont. 
[…] Der Grundzug des Wohnens ist dieses Schonen. Er durchzieht das Wohnen 
in seiner ganzen Weite. Sie zeigt sich uns, sobald wir daran denken, dass im 
Wohnen das Menschsein beruht und zwar im Sinne des Aufenthalts der Sterbli-
chen auf der Erde.“ (Martin Heidegger [2004], Bauen, Wohnen, Denken, S. 
141ff.) 

23  Heidegger bezieht sich in dem Vortrag „…dichterisch wohnet der Mensch…“ 
auf ein spätes Gedicht Hölderlins und vergleicht dichterisches Schaffen mit 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION 

98 

„penser l’existence profonde de l’être humain en partant de l’habiter et l’habitation – 
penser l’être de la Poésie comme un ‚bâtir‘, comme un ‚faire habiter‘ par excel-
lence.”24 

 
– um sich dann – sicherlich auch der belasteten Wortwahl Heideggers entzie-
hend – auf das Terrain soziologischer Analyse zu begeben.25 Heidegger hatte 
nach Lefèbvre erkannt, dass die durch Technik und Industrie entfremdete 
Welt auch das Bauen bzw. das Wohnen beeinflusst hat. Die moderne ‚Unter-
kunft‘ verhält sich zum Wohnen wie die Sprache der Maschinen zur Poesie. 
Das Wohnen, dem Menschen immanent, verdeutlicht sein Verhältnis zum 
Land (Boden), sein Bedürfnis, sich an einer Stelle heimisch zu fühlen, sich zu 
verwurzeln. Die Wohnung hat sich den gesellschaftlichen Veränderungen und 
den jeweiligen Produktionsverhältnissen angepasst: 

 
„L’habitation a changé avec la société, avec le mode de production, même si certains 
traits (la clôture d’un espace par exemple) conservent une constance relative. 
L’habiter a changé en fonction de ces totalités que constituent la culture, la civilisa-
tion, la société à l’échelle globale: les rapports et modes de production, les structures 
et superstructures.”26 

 
Das Wesen des Menschen lässt sich weder auf das Wohnen begrenzen, noch 
soll durch ein tradiertes Bild der Wohnung jeder kreative Prozess in der Ar-

                                                                                                                               
Bauen, resp. Wohnen: „Wenn Hölderlin vom Wohnen spricht, schaut er den 
Grundzug des menschlichen Daseins. Das ‚Dichterische‘ aber erblickt er aus 
dem Verhältnis zu diesem wesentlich verstandenen Wohnen. Dies bedeutet 
nicht, das Dichterische sei nur eine Verzierung und eine Zugabe zum Wohnen. 
Das Dichterische des Wohnens meint auch nicht nur, das Dichterische komme 
auf irgendeine Weise bei allem Wohnen vor. Vielmehr sagt das Wort: 
„…dichterisch wohnet der Mensch…“: das Dichten lässt das Wohnen allererst 
ein Wohnen sein. Dichten ist das eigentliche Wohnenlassen. Allein wodurch ge-
langen wir zu einer Wohnung? Durch das Bauen. Dichten ist, als Wohnenlassen, 
ein Bauen.“ (Martin Heidegger, „…dichterisch wohnet der Mensch…“, S. 183.) 

24  Henri Lefèbvre, Du rural à l’urbain, p. 160. 
25  In der „Métaphilosophie“ klingt die Kritik an Heidegger und das Verhältnis zu 

Marx’ Menschenbild, wie es vor allem in den „Pariser Manuskripten“ entwickelt 
wurde, an: „Zweifellos fehlt bei Heidegger die Entfremdungstheorie (die Theo-
rie des doppelten Bezugs zum Objekt und zum Ding: Anwesenheit und Ent-
fremdung, Wirklichkeit und Verdinglichung), so dass er seine Frage nicht be-
antworten kann. Zudem übersetzt sich der Kult des handwerklichen, leicht ar-
chaischen Dinges bei Heidegger in ein rührendes patriarchales und germani-
sches Gefühl für das Haus.“ (Henri Lefèbvre, Metaphilosophie, S. 141; orig., p. 
127.) Zu den Begriffen Praxis, Technik und Poiesis bei Lefèbvre und Heidegger: 
Ulrich Müller-Schöll (1999), Das System und der Rest, S. 233ff. Zum Verhält-
nis von Lefèbvre zu Heidegger: Stuart Elden (2004), Understanding Henri 
Lefèbvre, p. 76ff. 

26  Henri Lefèbvre, Du rural à l’urbain, p. 163. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


LA REVOLUTION URBAINE 

99 

chitektur unterbunden werden. Lefèbvre denkt über das individuelle Sein, wie 
er es bei Heidegger erkennt, hinaus.  
 
Dimensionen und Eigenschaften des Phänomens  
der Verstädterung  

 
Symbolisiert das Haus das individuelle Sein und Bewusstsein (das „Dasein“), 
weist die Stadt, die wie die Gesellschaft aus Individuen und Häusern besteht, 
in Raum und Zeit über diese Dimension hinaus. Sie ist von anderer Dimensi-
on, anderer Schönheit und ein anderes Werk als das Haus. Das Verhältnis 
zwischen Haus und Stadt ähnelt dem von individuellem Bewusstsein und ge-
sellschaftlicher Praxis. 

Der Wohnraum kann zum Ausgangspunkt eines ‚authentischen‘ Lebens 
werden, vermag er der „Vorherrschaft des Globalen, des Logischen und des 
Strategischen“, der „verkehrten Welt“27 etwas entgegenzusetzen, dies umso 
dringlicher, da die globale Ebene (G) sich den Anforderungen und Gesetzen 
der Industrie beugt und im Begriff ist, das gesamte nationale Gebiet zu ver-
planen, zu vereinheitlichen. Die gelebte Stadt wird zum Angriffsziel der Indu-
strie und dem eng mit ihr liierten Staat. Eine Entschlüsselung des Städtischen, 
vom Wohnraum ausgehend, eröffnet neue Betrachtungsmöglichkeiten und 
gibt der Diskussion der Urbanisten und Architekten neue Dimensionen, die 
weit über das Terrain der Verständigung in Begrifflichkeiten hinausweisen 
und den wesentlichen Aspekten menschlichen Zusammenlebens Rechnung 

                                              
27  Die „verkehrte Welt“ geht auf Karl Marx zurück: „Das Fundament der irreligiö-

sen Kritik ist: Der Mensch macht die Religion, die Religion macht nicht den 
Menschen. Und zwar ist die Religion das Selbstbewusstsein und das Selbstge-
fühl des Menschen, der sich selbst entweder noch nicht erworben oder schon 
wieder verloren hat. Aber der Mensch, das ist kein abstraktes, außer der Welt 
hockendes Wesen. Der Mensch, das ist die Welt des Menschen, Staat, Sozietät. 
Dieser Staat, diese Sozietät produzieren die Religion, ein verkehrtes Weltbe-
wusstsein, weil sie eine verkehrte Welt sind. Die Religion ist die allgemeine 
Theorie dieser Welt, ihr enzyklopädisches Kompendium, ihre Logik in populä-
rer Form, ihr spiritualistischer Point-d’honneur, ihr Enthusiasmus, ihre morali-
sche Sanktion, ihre feierliche Ergänzung, ihr allgemeiner Trost- und Rechtferti-
gungsgrund. Sie ist die phantastische Verwirklichung des menschlichen Wesens, 
weil das menschliche Wesen keine wahre Wirklichkeit besitzt. Der Kampf ge-
gen die Religion ist also mittelbar der Kampf gegen jene Welt, deren geistiges 
Aroma die Religion ist.“ (Karl Marx, Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphiloso-
phie [1956ff], S. 378.) „[…] die allgemeine Verwechslung und Vertauschung al-
ler Dinge, also die verkehrte Welt, die Verwechslung und Vertauschung aller 
natürlichen und menschlichen Qualitäten.“ (Karl Marx [1956ff], Ökonomisch-
philosophische Manuskripte aus dem Jahre 1844, S. 566.)  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION 

100 

tragen. Semasiologie und Linguistik können hier nicht alleinige Instrumente 
der Analyse sein. 28  

 
„So darf die (nicht nur unbekannte, sondern offenbar verkannte) Beziehung zwi-
schen Eros und Logos, zwischen Wunsch und Raum, zwischen Sexualität und Ge-
sellschaft nicht vernachlässigt werden. […] Gehört die Sexualität nicht in den Be-
reich des „Gesellschaftlichen-Außer-Gesellschaftlichen“: in den Bereich des Gesell-
schaftlichen, weil sie von der Gesellschaft modelliert, geformt, kultiviert und ent-
fremdet wird – in den Bereich des Außergesellschaftlichen, weil die Begierde den 
Hang zum Anomischen hat, Mysterium, Seltsamkeit, Geheimnis, ja sogar Vergehen 
sein will und ist, um sich den sozialen Normen und Formen zu entziehen.“29  

 
Nicht nur in den sichtbaren Kämpfen und Aufständen erkennt Lefèbvre das 
revolutionäre Potential. Die Krise der Stadt zeigt u.a. die Komplexität der 
Welt, die besonders seit der Industrialisierung, nach erweiterten theoretischen 
Überlegungen verlangt. Die Blindfelder stehen für die Sprünge und Lücken in 
den einzelnen Systemen. Gegensätze prallen aufeinander, Entwicklungen lau-
fen nicht parallel. Dies bedingt, dass die „sozialen Logiken“ sich auf unter-
schiedlichen Ebenen bewegen.30 

                                              
28  Lefèbvre greift die Problematik der Sprache und ihre analytischen Möglichkei-

ten auf. Eingebettet in die Analysen der „Alltäglichkeit“ und des „modernen Le-
bens“ umfasst der „soziale Text“ das integrale semantische Feld, das den Ein-
zelnen wie ein Netz umgibt und in dem die Sprache eine tragende Rolle hat. 
„Ein sozialer Text ist ein sinnlich wahrnehmbares, durch die Zeichen und Werte 
mit Sinn beladenes Feld. Verschiedene Ebenen bilden sich. […] Die Wahrneh-
mungsebenen finden sich wieder in den sozialen Texten. Die Dimensionsanaly-
se und die Frequenzanalyse gesellen sich dazu.“ (Henri Lefèbvre, Le langage et 
la société, p. 177; eigene Übersetzung.) Die Sprache schafft aber Werte und – da 
sie im Dienst der jeweiligen Verhältnisse steht – trägt sie gleichzeitig zur Ver-
fremdung und Entschleierung bei. Lefèbvre versucht u.a. in „Sprache und Ge-
sellschaft“ ein erkenntnistheoretisches Modell zu entwerfen. Sowohl Philoso-
phie, Linguistik wie auch Strukturalismus bieten Ansätze, scheitern jedoch an 
dem Versuch, die gesellschaftliche Realität auf reine Formalstrukturen zu redu-
zieren, wohingegen die Bedeutungsdimensionen, d.h. die Dimensionen des 
Symbolischen und die Ebenen der sinngebenden „Praxis“ im Alltäglichen aus-
geklammert werden. (Hierzu: Wolfgang Altenhoff [1973], Vorwort, in: Henri 
Lefèbvre, Sprache und Gesellschaft, S. 9-15.) Die Verbindung Sprache und All-
tagsleben wird ebenfalls ausgiebig in Lefèbvres Beitrag zur „Encyclopédie de la 
psychologie“ (éditeur Fernand Nathan), „Introduction à la psycho-sociologie de 
la vie quotidienne“ behandelt. (Vgl.: Henri Lefèbvre, Du rural à l’urbain, p. 
96ss.) 

29  Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 93; orig., p. 116. 
30  Konträr zum dogmatischen Marxismus zeigt Lefèbvre die ungleiche Entwick-

lung der Systeme. Rémi Hess zitiert Lefèbvre: – „Les institutions de l’art, et la 
culture, et l’Université n’avancent pas au même rythme que la production maté-
rielle ou telle technique ou telle connaissance.“ (Henri Lefèbvre, L’irruption de 
Nanterre, p. 15.) – um zu bemerken: „Il indique que l’enjeu est de penser la dé-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


LA REVOLUTION URBAINE 

101 

„Die dem Zwang zum Wachstum unterworfene Logik des Raumes, die Logik des 
Urbanismus, die des politischen Raumes und die Wohnung prallen aufeinander und 
zertrümmern sich zuweilen gegenseitig.“31 

 
Die Risse, die entstehen, fördern das Verlangen („désir“), das verantwortlich 
für die Entwicklung zeichnet und einer ‚statischen Gesellschaft‘, die sich au-
toritären Formen ergibt, entgegensteht.  

Die Unterscheidung der verschiedenen Ebenen zeigt die weitreichenden 
Eigenschaften des Phänomens der Verstädterung und des verstädterten Rau-
mes auf. Der verstädterte Raum und die Verstädterung können als „konkrete 
Abstraktionen“, d.h. abstrakte Beziehungen der Protagonisten basierend auf 
Handel, Verträgen und Abmachungen zwischen den Protagonisten angesehen 

                                                                                                                               
composition et la récomposition des ‚superstructures‘ sociales. Analyser la si-
tuation, c’est donc d’abord penser les contradictions du système capitaliste. […] 
Lefèbvre attaque le dogmatisme marxiste qui tente d’immobiliser la pensée et 
les institutions. Or, la théorie marxiste vise au contraire à ‚faire l’histoire‘, c'est-
à-dire à ‚accélérer le devenir et à le maîtriser. ‘“ (Rémi Hess [1988], Henri Le-
fèbvre et l’aventure du siècle, p. 246s.) Es ist eine in den späten sechziger Jahren 
des zwanzigsten Jahrhunderts geführte politische Diskussion und Auseinander-
setzung, in die Lefèbvre eingreift und sich mit Herbert Marcuse auseinander-
setzt, der ebenfalls in der fortgeschrittenen industriellen Gesellschaft eine Kon-
frontation von Rationalität und Irrationalität erkennt, jedoch: „A l’Unesco, un 
colloque international tente d’enliser définitivement la pensée marxiste dans 
l’académisme. On embaume Marx et son œuvre, au cours d’une solennelle cé-
rémonie commémorative. Marxistes de tous les pays […] rivalisent de ‚scientifi-
cité’ et prélèvent dans les ouvrages de Marx ce qui leur convient. Il ne se con-
tentent pas d’embaumer, ils autopsient, ils démontent et remontent le squelette. 
De sa présence, H. Marcuse couvre cette récupération à l’échelle internationale; 
il cautionne l’intégration du marxisme à la ‚scientificité‘. Alors qu’il a montré 
dans l’homme unidimensionnel comment et pourquoi la rationalité de la période 
industrielle, constituée en corps apparemment neutre et objectif, entre dans 
l’ordre existant, contribue à le constituer, le légitime et le consolide. Des thèses 
de H. Marcuse il résulte qu’un moment peut venir où la connaissance brise cette 
idéologie simulant la pure connaissance, mixture d’irrationalité et de raison pré-
tendument absolue.“ (Henri Lefèbvre, L’irruption de Nanterre au sommet, p. 
19s.) Jean Michel Palmier fasst zusammen: „Ainsi l’oeuvre de Lefèbvre 
s’achemine-t-elle non seulement vers une critique politique de la vie quotidienne 
mais vers une théorie générale des brèches et des contradictions du   système. 
C’est sans doute ce qui le sépare le plus de Marcuse: une croyance résolument 
optimiste et lucide dans la possibilité de déclencher de nouvelles crises au sein 
des sociétés capitalistes les plus puissantes. […] un complément méthodolo-
gique fondamental à toute recherche sur la vie quotidienne, une analyse des 
formes idéologiques de communication, et enfin l’ébauche d’une description 
d’un autre stade de civilisation qu’il s’agit à présent de construire – par la vio-
lence et le rêve – en repensant aussi bien l’œuvre de Marx que celle de 
Nietzsche et leur critique commune de la modernité.“ (Jean Michel Palmier 
[1973], Marcuse et la nouvelle gauche, p. 603.) 

31  Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 94; orig., p. 116s. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION 

102 

werden. Diese Projektion der sozialen Beziehungen beinhaltet eine Vielzahl 
von konfliktlosen oder konfliktreichen Handelsbeziehungen. Der verstädterte 
Raum und das Phänomen der Verstädterung spiegeln nicht nur soziale Bezie-
hungen wieder, auch Strategien und Machtpositionen (stadtspezifische Institu-
tionen, Organisationen und städtische Agenzien [Politiker, Persönlichkeiten]) 
treffen aufeinander. Die „städtische Praxis“ besitzt eine ihr eigene, spezifische 
Wirklichkeit, die weder auf Ideologien, Institutionen, Organismen noch auf 
anderes, zweckorientiertes Handeln zu reduzieren ist. Die Unterschiede und 
Unterscheidungen hinsichtlich der „topologischen Eigenschaften“ des städti-
schen Raumes bilden in ihrer Gegensätzlichkeit ein theoretisches Netz: Dem 
privaten steht bspw. das Öffentliche, dem Hohen das Niedere, das Symmetri-
sche dem Nicht-Symmetrischen entgegen. 

Die Bedeutung der verschiedenen Ebenen hängt vom jeweilig Beteiligten 
ab. So zeichnen sich die staatliche Ebene und ihre Vertreter (G) allein schon, 
da sie sich im Besitz der Macht wähnen, durch Autorität und Missachtung der 
anderen Ebenen aus, was einer Eingrenzung (Reduktion) gleichkommt. Die 
industrielle Praxis wird zur Ideologie, diese zum allgemeingültigen, zeitlosen 
Gesetz. Insbesondere in der kritischen Phase – „Die Stadt explodiert, die Ver-
städterung kündigt sich an, die vollständige Urbanisierung bereitet sich vor“32 
– spitzt sich, da hier die Ebenen und Dimensionen miteinander verschmelzen, 
die Vormachtstellung der Herrschenden nicht gesichert scheint, dieses Ver-
halten zu. 

Die gemischte, vermittelnde Ebene (M), obwohl sie als Ebene der Stadt 
als wesentlich verstanden wird, existiert zwischen der Gesellschaft, den ihr 
eigenen Gewalten und Ideologien (Ebene G) und der privaten Ebene, hier 
dem Wohnraum.  

 
„[W]enn das globale das Lokale beherrschen will, wenn das Allgemeine glaubt, das 
Besondere absorbieren zu dürfen, […] als Gelände für Verteidigung und Angriff, für 
den Kampf. Sie bleibt dazwischen.“33 

 
Obwohl die Ebene kein Eigenleben besitzt, kann sie von strategischem Nut-
zen sein. Im Rahmen des Prozesses der Verstädterung kann sie zum Zweck 
werden, vermeintlich tradierte Werte zu vermarkten. Indem die Werte einer 
längst überholten Stadt auf die neue Situation übertragen werden, versucht 
eine Institution oder eine Ideologie, sich in ihrem Handeln zu legitimieren, 
sich als ewig gültig darzustellen und so der Entwicklung entgegenzutreten. 
Der Wohnraum in seiner Authentizität tritt der als permanent vorhandenen 
‚revolutionären‘ Kraft entgegen.  
 
                                              
32  Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 97; orig., p. 120. 
33  Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 97f; orig., p. 121. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


LA REVOLUTION URBAINE 

103 

Urbane Ebenen in den kritischen Zonen  
 

In einer ersten kritischen Zone im Prozess der Verstädterung tritt die Land-
wirtschaft, nachdem sie lange Zeit dominierend war, in eine untergeordnete 
Rolle der Stadt gegenüber, die ihrerseits vom zunehmenden Handel und Ein-
fluss der Industrie auf die gesellschaftlichen Strukturen gefördert wird, um 
dann von dieser Entwicklung selbst in die Krise gestürzt zu werden. Die zwei-
te kritische Zone zeichnet sich durch eine Verschiebung der jeweiligen Vor-
machtstellungen aus. Die städtische Wirklichkeit gewinnt an Wichtigkeit, 
drängt die bis dahin dominierende Wirtschaft in den Hintergrund und die pri-
vate Ebene, der Wohnraum, gewinnt erneut an Importanz. 

 
„Unter dem hier vorgeschlagenen Blickwinkel gibt es also ein Primat der Verstädte-
rung, und dem Wohnraum wird Priorität zuerkannt.“34 

 
Beugt sich der Städteplaner den Forderungen der Industrialisierung, ihrer 
wirtschaftlichen Zweckorientiertheit (Ebene G), so „kondensiert“ der Archi-
tekt.35 Er passt sich den wirtschaftlichen Zwängen an, er konstruiert, abhängig 
von Löhnen und Gehältern der Einwohner, findet sich – wenn auch unbewusst 
– in der Welt der Waren gefangen. Der Gebrauchswert, die Wohnlichkeit un-
terliegt dem Tauschwert, dem Handelswert.36 Die Industrie ist eine Verein-
heitlichung des Raumes, die Beseitigung nationaler Eigenheiten („das natio-
nale Gebiet soll bereinigt werden“37), um im Rahmen des globalen Projektes 
handeln und planen zu können. Indem sie, basierend auf dem Bild der alten 
Städte, aber auch der Vision der Verstädterung, sich dem Diktat der Ideolo-
gien, der Institutionen und Gegebenheiten der globalen Ebene entgegenstellt, 

                                              
34  Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 98; orig., p. 122. 
35  Der Architekt als „sozialer Kondensator“ wird erstmals im Manifest der O.C.A. 

(„association des architectes contemporains“), einer Initiative von jungen Archi-
tekten in der Sowjetunion um Moïse Guinzbourg und die Gebrüder Alexander, 
Victor und Léonide Vesnine in den zwanziger Jahren des zwanzigsten Jahrhun-
derts im Umfeld des Aufbaus der Sowjetunion proklamiert: „La notion NOU-
VEAU CONDENSATEUR SOCIAL […] signifie que si l’architecture est (ou 
plutôt doit être) le reflet de la société, elle est également le moule et l’outil de la 
transformation sociale; que c’est aussi en vivant dans des structures nouvelles 
que l’homme nouveau sortira des dépouilles de l’ancien.“ (Anatole Kopp 
[1967], Ville et Révolution, p. 131s.) 

36  Die deutsche Übersetzung ist an dieser Stelle sinnentstellt: Im Original: „In-
consciemment, c’est à dire en toute bonne conscience, il subordonne l’usage à 
l’échange et les valeurs de l’usage à la valeur d’échange.” (Henri Lefèbvre, La 
révolution urbaine, p. 123.); deutsch, S. 99: „Unbewusst, das heißt mit bestem 
Gewissen, setzt er den Gebrauch höher als den Austausch und den Gebrauchs-
wert höher als den Austauschwert.”  

37  Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 103; orig., p. 127. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION 

104 

kann die Zwischenebene (M) über ihre Rolle als Vermittlerin hinausgehen. 
Der Unterschied zwischen Stadt und Verstädterung verwischt, beiden wird 
gleichermaßen der Kampf angesagt.38 Vom Arbeitnehmer wird Flexibilität, 
berufliche Mobilität verlangt, hat er sich doch den jeweiligen Begebenheiten 
der industriellen und wirtschaftlichen Marktlage im Rahmen eines globalisier-
ten Konzeptes anzupassen.39 Dies bedingt die Verabschiedung von der ge-
wachsenen Gemeinschaft und die Tendenz zu einer Nomadenexistenz, die 
sich in der veränderten Architektur des Wohnraums ausdrückt. Staat und Un-
ternehmen (Industrie), Macht und ökonomisches Profitstreben versuchen die 
tradierte Form der Stadt zu vereinnahmen, indem sie auch in den Bereich des 
Wohnens eingreifen, das Leben des Einzelnen bis in die Privatsphäre ordnen 
und bestimmen. Die Verwurzelung mit dem Boden, die Bindung an den Ge-
burtsort treten dem Wunsch, sich zu bewegen, zu verändern, dem „Bedürfnis 
nach unablässigem Aufbruch“ entgegen. Sowohl das Ende des „habiter“ wie 
das der Stadt und des Städtischen deutet sich an. 

 
„Für hoch und niedrig wäre somit das Ende des Wohnraums und das Ende des Städ-
tischen als Ort und Gesamtheit von Gegensätzen, von Zentren gekommen. Dieses 
Ende des Städtischen ergäbe sich aus einer industriellen Organisation als einem 
System von Handlungen und Entscheidungen; ergäbe sich aus dem Ende des histori-

                                              
38  Die Angriffe gegen die Stadt und gegen eine zunehmende Verstädterung haben 

Tradition: Das Chaos der explodierenden Großstadt, der Megalopolis, eine nur 
schwer zu kontrollierende Massengesellschaft verlangt nach einer rigorosen 
Kontrolle, die in einen Wechsel von Gewalt, Gegengewalt, Unterdrückung und 
Aufruhr ausartet. Die steigenden Ansprüche der Städte beuten nicht nur das 
Land aus, sie vergiften zudem die Natur, „verschling[en] sie, um sie im Imagi-
nären neu zu schaffen, damit die Illusion der Tätigkeit andauere.“ Künstliche 
Bedürfnisse tragen zur Entfremdung bei, die Großstadt ist Laster und Ver-
schmutzung, Sodom und Gomorra. Strukturlos präsentiert die Großstadt sich nur 
mehr als „chaotische Verflechtung“ von flüchtigen, oberflächlichen Beziehun-
gen. Demgegenüber der Mythos der Dorf- und Pfarrgemeinde, überblickbar, 
harmonisch, geordnet, zeichnet sich in Wirklichkeit durch eine durchstrukturier-
te soziale Hierarchie aus, die Normen und Regeln des Zusammenlebens und 
Verhaltens diktiert. Die geforderten Tugenden für die Erhaltung des Gleichge-
wichts innerhalb der Gemeinschaft wie Respekt, Unterwürfigkeit, Festhalten an 
tradierten Werten stehen dem Großstadtleben entgegen. 

39  „Die an sich geringe Wohnmobilität wird einer immer größeren Mobilität wei-
chen (so verlagert sich die lothringische Metallindustrie – Arbeitskräfte und In-
vestitionen – auf Dünkirchen zu, weil im dortigen Hafen das Erz aus Maureta-
nien ankommt; Mourenx wird nach Erschöpfung der Erdgaslager verschwinden 
oder zu etwas anderem werden usw.) Von diesem Standpunkt aus ist es unzuläs-
sig, dass ‚Arbeitskraft-Vorkommen‘ nicht erschlossen werden können, weil die 
Arbeitskraft am Boden haftet, unter Schichten von Geschichtlichkeit bewe-
gungslos bleibt, weil sie angeblich mit dem Boden verwurzelt ist.“ (Henri 
Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 103; orig., p. 127.) 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


LA REVOLUTION URBAINE 

105 

schen Wertes im Bereich der Werte, aus einem Wandel des Alltagslebens im Bereich 
der patterns40 oder der Kulturmodelle.“41 

 
Die Proteste bezüglich des Werteverlustes und der Veränderung im kulturel-
len Zusammenleben kommen sowohl von konservativer wie von progressiver 
– Lefèbvre gebraucht die Begriffe rechts und links – Seite. Einerseits die 
Stadtdiskussion und Zivilisationskritik, die insbesondere das neunzehnte 
Jahrhundert geprägt hat und wesentlich von der Angst bestimmt war, durch 
das Städtische die dem Land eigene Identität („Eigenheit“) zu verlieren42, an-
dererseits die stets aktuelle Diskussion um die städtische Vielfalt („Unter-
schiede“), d.h. differentielle ethnische, soziale und kulturelle Gruppen, die nur 
schwer kontrollierbar sind.  

 
„[…] das Städtische [definiert sich] als der Ort, wo die Unterschiede sich kennen, 
und indem sie sich erkennen, erproben – wo sie sich also bestätigen oder aufheben. 
Angriffe gegen dieses Städtische nehmen kaltblütig oder leichtfertig das Verschwin-
den der Unterschiede in Kauf, die oft als folkloristische Eigenarten identifiziert oder 
mit solchen verwechselt werden. Die Ideologie der Industrie, der Technokratie oder 
des Individualismus homogenisiert.“43  

 
Bereits die Charakterisierung der Stadt als Zentrum, als „Zentralität wo jeder 
Punkt virtuell alles auf sich ziehen kann“44, ist in dieser kritischen Phase noch 
mit Widersprüchlichkeiten behaftet. Die Epochen greifen ineinander, die dia-
lektische Bewegung verlangt nach Flexibilität im Denken, die dem Empiris-
mus, der „mit der Zerstörung des Denkens beginnt“, widerstehen muss. Ob-
wohl die Zentralität augenblicklich von denen beherrscht und benutzt wird, 
die die Macht innehalten, ist es geboten, die Stadtkonzentration mit all ihren 
Gefahren selbst dann zu verteidigen, sollte man eine Position beziehen müs-
sen, die vorübergehend auch Entscheidungs- und Machtzentren zu verteidigen 
scheint, denn „kein Ort der Freizeitgestaltung, der Feier, des Wissens, der 
mündlichen oder schriftlichen Übertragung, der Erfindung, der Schöpfung 
ohne Zentralität.“45 

Ebenso der Zweckdienlichkeit der Herrschenden unterworfen, stellt sich 
die Mobilität dar. Sie soll den Markt flexibler und lukrativer gestalten. Es 

                                              
40  „[…] kulturelle[r] Modelle und Werte, die mit den Modalitäten und Schwan-

kungen des Alltagslebens im Zusammenhang stehen.“ (Henri Lefèbvre, Die Re-
volution der Städte, S. 89; orig., p. 111.) 

41  Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 104; orig., p. 128s. 
42  Hierzu: Klaus Bergmann (1970), Agrarromantik und Großstadtfeindschaft, S. 

1ff. 
43  Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 105; orig., p. 130. 
44  Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 105f; orig., p. 130. 
45  Vgl.: Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 105; orig., p. 131. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION 

106 

handelt sich nicht „um die intensive Mobilität, die nur in der Umgebung eines 
Zentrums möglich ist, sondern um die Verschiebung von Populationen oder 
Materialien, bei der das soziale Beziehungsgefüge intakt bleibt.“ In diesem 
Dilemma gefangen, zeigt sich in der augenblicklichen Phase die Architektur, 
die gemeinsam mit den Städteplanern „schnell das Körnchen Utopie“ aufge-
ben, den sanften Wahnsinn, der ihre Werke wieder herausheben, um dessent-
willen man sie des bösen Willens, des Ungehorsams, des Nonkonformismus 
zeihen könnte.46 

Die Stadt und die urbane Gesellschaft finden sich zwei Fronten ausge-
setzt. Die Industrie und die in ihrem Einflussbereich stehende staatliche 
Macht (Ebene G) versuchen die ökonomischen Gesetzmäßigkeiten auf die 
Stadt zu übertragen, wohingegen auf dem privaten Terrain (Ebene P) der 
Wohnungsbau sich an einer Architektur orientiert, „die Ebenen und Dimensi-
onen begradigt und gleichmacht.“47 Die späte Bauhaus-Maxime „Bauen heißt 
das soziale, psychologische, technische, wirtschaftliche Leben organisieren“, 
zeugt von Naivität, da es den noch herrschenden Machthabern ermöglicht, 

                                              
46  Vgl.: Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 106f; orig., p. 132. Lefèbvre 

illustriert dies am Beispiel des französischen Visionärs und Architekten Yona 
Friedman, der die Mobilität zum Programm seiner Architekturkonzeption, die er 
bereits Ende der fünfziger Jahre des vorigen Jahrhunderts vorstellte, macht: 
„MOBILITE: Les transformations sociales et celles du mode de vie quotidien 
sont imprévisibles pour une durée comparable à celle des bâtiments habituels. 
Les bâtiments et les villes nouvelles doivent être facilement ajustables suivant la 
volonté de la société à venir qui les utilisera: ils doivent permettre toute trans-
formation, sans appliquer la démolition totale.“ (Yona Friedman [1995], 
L’architecture mobile, p. 9.) Lefèbvre kritisiert: „Y. Friedman konstruiert also 
tragende Strukturen und Einheiten (Kästen), die so kombiniert werden können, 
dass daraus ein Raum, mehrere Räume, ein kleiner oder ein größerer Saal, eine 
kurzfristige Gruppierung entstehen. […] Die Befreiung durch Nomadentum, wie 
von Y. Friedman vorgeschlagen, der einen Lebensraum im Reinzustand aus Me-
tallträgern und Blechplatten (einen riesigen Baukasten) schaffen möchte, ist lä-
cherlich. Wenn, was denkbar wäre, das Vergängliche sehr bald an Bedeutung 
gewänne, worin würde es bestehen? In der Tätigkeit gewisser Gruppen, die, 
selbst vergänglich, Werke ersinnen und verwirklichen würden. Die ihren. Wobei 
ihr Dasein oder ihre Existenz als Gruppe sich darin verwirklichte und erschöpf-
te, dass sie sich einen Augenblick lang vom Alltäglichen löst. Was für Werke? 
Was für Gruppen? Die Antwort würde die grundlegende Frage, die nach der 
Schöpfung, sinnlos werden lassen. Die Gruppen, sofern sie entstünden, würden 
ihre Augenblicke und Taten, ihren Raum und ihre Zeit, ihre Werke selbst zu-
stande bringen. Zweifellos auf der Ebene des Wohnraums, oder aber von dieser 
ausgehend (ohne auf ihr zu verharren, d.h. also durch die Gestaltung eines 
zweckentsprechenden städtischen Raumes).“ (Henri Lefèbvre, Die Revolution 
der Städte, S. 103f/107; orig., p. 128/133.) 

47  „Die Diktatur des rechten Winkels verschmilzt mit der der Industrialisierung 
und des neokapitalistischen Staates.“ (Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städ-
te, S. 107; orig., p. 132.) Lefèbvre analysiert den Städtebau der fünfziger und 
sechziger Jahre vorrangig in Frankreich und in Deutschland. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


LA REVOLUTION URBAINE 

107 

diese Vorstellungen zu instrumentalisieren. Die Architektur selbst kann nur 
dort zum „sozialen Kondensator“ werden, wo die gesellschaftlichen Struktu-
ren nicht länger dem „kapitalistischen Gesellschaftsgefüge und des dieses re-
flektierenden Befehls“ unterstellt sind, sondern „zum Kondensator eines im 
Fluss befindlichen und eines neuen im Entstehen befindlichen Beziehungsge-
füges“ wird.48 Nach wie vor ist „die Vorherrschaft des Globalen, des Logi-
schen und des Strategischen noch ein Teil der ‚auf den Kopf gestellten Welt‘, 
die es wieder aufzurichten gilt.“49 Die verkehrte Welt soll im Sinne des Mar-
xismus‘ Anlass zum Umsturz innerhalb der industriellen Organisation geben 
und so in die ‚Hypothese‘ der „révolution urbaine“ integriert werden.50 

 
Wohnen und „unitärer Urbanismus“ 

 
Die Architekten sind gefangen in einem Dogmatismus von unklaren Bedeu-
tungen – Funktionalismus, Formalismus und Strukturalismus – die wenig mit 
der ‚Wohnerfahrung der Betroffenen‘, viel aber mit der einfachen Tatsache 
des Wohnens an sich und deren subjektiver Interpretation zu tun haben. 

 
„Il [le fait d’habiter] est verbal et discursif, tendant vers le métalangage. Il est gra-
phisme et visualisation. Du fait que ces architectes constituent un corps social, qu’ils 
se lient à des institutions, leur système tend à se clore, à s’imposer, à éluder toute 
critique.“51 

 
Eine analytische Wissenschaft der Stadt kann sich nur in Anlehnung an die 
urbane Wirklichkeit, die Verstädterung und ihre Entwicklung im Zeichen der 
alltäglichen Praxis angemessen entfalten. Der aktuelle Urbanismus orientiert 
sich an einer in Agonie befindlichen Stadt, die längst ihrer historischen Be-
                                              
48  Vgl.: Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 108; orig., p. 134. 
49  Vgl.: Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 93; orig., p. 115. 
50  Lefèbvre resümiert in ‚militantem‘ Ton wesentliche Aspekte der verkehrten 

Welt, d.h. „der allgemeinen Verwechslung und Vertauschung aller Dinge“ und 
„der Verwechslung und Vertauschung aller natürlichen und menschlichen Qua-
litäten.“ (Vgl.: Karl Marx [1956ff] Ökonomisch-philosophische Manuskripte 
aus dem Jahre 1844, S. 566.) Der Vermittler tritt an die Stelle der Produzenten 
(Arbeiter, Künstler, Erfinder usw.) und bereichert sich auf deren Kosten. Der 
Staat stellt sich nicht in den Dienst der ganzen Gesellschaft, sondern fungiert als 
Vertreter herrschender Ideologien. Da die Bürokratie eigene Interessen vertritt, 
wird summa summarum die Wirkung zur Ursache, der Zweck zum Mittel und 
das Mittel zum Zweck. (Vgl.: Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 
110f; orig., p. 136s.) Die Position Lefèbvres wendet sich sowohl gegen den 
„marxistischen Humanismus“ von Roger Garaudy als auch gegen den „Struktu-
ralismus“ von Louis Althusser und zeigt zugleich die tiefe Gespaltenheit und die 
verbittert geführten ‚Grabenkämpfe‘ der marxistischen Bewegung in Frankreich. 
Hierzu: Rémi Hess (1988), Henri Lefèbvre et l’aventure du siécle, p. 261ss. 

51  Henri Lefèbvre, Le droit à la ville, p. 113s. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION 

108 

deutung entfremdet, das Dasein eines kulturellen Konsumartikels für Touris-
ten fristet. Eine neue Stadt nach altem Muster zu konzipieren ist müßig: 

 
„Le vieil humanisme classique a terminé depuis longtemps, et mal terminé, sa car-
rière. Il est mort. So cadavre momifié, embaume, pèse lourd et ne sent pas bon. Il 
occupe beaucoup de lieux publics ou non, transformés ainsi en cimetières culturels 
sous les apparences de l’humain: musées, universités, publications diverses.“52 

 
Demgegenüber stehen urbane Projekte, Projektionen mit Modellcharakter, die 
sich nicht am aktuell Machbaren orientieren: 

 
„A la ville éternelle pourquoi ne pas opposer des villes éphémères et des centralités 
mouvantes au centres stables? Toutes les audaces sont permises. Pourquoi limiter 
ces propositions à la seule morphologie de l’espace et du temps?“53 

 
Dies bedeutet nicht Flucht vor der Realität, sondern vor Raum und Zeit, um 
dem mentalen Leben, dem „désir“ Rechnung tragend, dem Alltagsleben eine 
Vision als Alternative anbieten zu können. Lefèbvre mischt sich in die Archi-
tekturdiskussion der fünfziger und sechziger Jahre des zwanzigsten Jahrhun-
derts ein. Der Konzentration der Macht in den gewachsenen Zentren, der 
‚Ausbürgerung‘ breitester Bevölkerungsschichten in die grauen und tristen 
Vorstädte soll das „Recht auf die Stadt“ entgegengesetzt werden. Dieses vers-
teht sich nicht als „simple droit de visite ou de retour vers les villes tradition-
nels“. Das Urbane soll, weitab von den bekannten und erprobten Strukturen, 
für eine neue Form von Zusammenleben, Zusammengehörigkeit, persönlicher 
und kollektiver Entwicklung, für eine neue Gesellschaft stehen. Weniger die 
klassische Philosophie mit der Vorstellung, die Ordnung des Universums auf 
die Stadt zu übertragen als vielmehr die grenzenlose Phantasie der Fiktion in 
allen möglichen und unmöglichen Variationen der zukünftigen urbanen Wirk-
lichkeit durchzuspielen, ist gefragt.54 Die zukünftige Stadt muss der Engstir-
nigkeit der eingefahrenen Strukturen, die die Konzentration der herrschenden 
Machtverhältnisse spiegelt, Flexibilität und Vielfalt entgegensetzen. Lefèbvre 
greift auf die architektonische Utopie der Lettristen und Situationisten auf, die 
der tschechische Künstler und Autor Iwan Wladimirowitsch Schtscheglow 

                                              
52  Henri Lefèbvre, Le droit à la ville, p. 109. 
53  Henri Lefèbvre, Le droit à la ville, p. 117. 
54  Als Beispiel zitiert Lefèbvre den „Foundation Triologie“ (auf 5 Bände erweitert) 

des amerikanischen Science-fiction-Autors Isaac Azimov (Asimov) (1920-
1992): „[…] une ville géante couvre une planète entière, Trentor. […] A travers 
des péripéties gigantesques, Trentor sauve l’univers et le mène vers sa fin, c’est-
à-dire vers le ‚règne des fins‘, joie et bonheur dans la démesure enfin maîtrisée, 
dans l’espace cosmique et le temps du monde enfin appropriés.“ (Henri 
Lefèbvre, Le droit à la ville, p. 123s.) 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


LA REVOLUTION URBAINE 

109 

(1933-1989) unter dem Pseudonym  Gilles Ivain bereits 1953 verfasste55, zu-
rück: 

 
„Nous nous ennuyons dans la ville, il n’y a plus de temple du soleil. Entre les 
jambes des passantes les dadaïstes auraient voulu trouver une clef à molette, et les 
surréalistes une coupe de cristal, c’est perdu. […] Ces images périmées conservent 
un petit pouvoir de catalyse, mais il est presque impossible de les employer dans un 
urbanisme symbolique sans les rajeunir, en les chargeant d’un sens nouveau. […] 
Chacun hésite entre le passé vivant dans l’affectif et l’avenir mort dès à présent. 
Nous ne prolongerons pas les civilisations mécaniques et l’architecture froide qui 
mènent à fin de course aux loisirs ennuyés. Nous nous proposons d’inventer, de 
nouveaux décors mouvants. […].“56 

 
Wesentliche Merkmale der revolutionären Vorstellungen Ivains sind wegwei-
send für neue Architekturmodelle, die Lefèbvres Ruf aus den sechziger Jahren 
nach Erneuerung der Stadtarchitektur, beziehungsweise die Anpassung an den 
Prozess der Urbanisierung illustrieren. Ivain sieht die Architektur als einfa-
ches und probates Mittel, Zeit und Raum zu artikulieren, die Aktualität zu 
modulieren und zu träumen. Nicht statisch ist Architektur Erkenntnis för-
dernd, zum Handeln auffordernd. Sie kann sich so auf der unendlichen Linie 
menschlichen Verlangens und des Fortschritts durch die gewünschte Verwirk-
lichung dieser Begierden verewigen.57 Die Situationisten, die sich mit dem 
„Formular für einen neuen Urbanismus“ identifizieren, erkennen in dem Ma-
nifest die Vorlage für eine lebendige, organische Stadt nach dem Vorbild des 
„Fourierismus‘“: Der „unitäre Urbanismus“ als Vorstellung einer endlos 
transformierbaren Stadt – an der Stelle von Paris soll ein riesiger Metallbau-
kasten stehen –, ähnlich den wandelbaren Eisenkonstruktionen der Saint-

                                              
55  Der Text wurde im Oktober 1953 der Gruppe „Internationale lettriste“, Vorläu-

ferin der „Internationale situationniste“ unterbreitet, die letztere in leicht verän-
derter Form 1958 veröffentlichte. 

56  Gilles Ivain, Formulaire pour un urbanisme nouveau, S. 155s. 
57  Erprobt werden soll die utopische Vision in Musterstädten, „[où] chacun 

habitera sa ‚cathédrale‘ personelle. Il y aura des pièces qui feront rêver mieux 
que des drogues, et des maisons où l’on ne pourra qu’aimer. […] Les quartiers 
de cette ville pourraient correspondre aux divers sentiments catalogués que l’on 
rencontre par hasard dans la vie courante. […] L’activité principale des habi-
tants sera la dérive continue. Le changement des paysages d’heure en heure sera 
responsable du dépaysement complet. […] Cette première ville expérimentale 
vivrait largement sur un tourisme toléré et contrôlé. Les prochaines activités et 
productions d’avantgarde s’y concentreraient d’elles-mêmes. En quelques an-
nées elle deviendrait la capitale intellectuelle du monde, […].“ (Vgl.: Gilles 
Ivain [1958], Formulaire pour un urbanisme nouveau, S. 156.) Eine ausführliche 
Darstellung bei: Vincent Kaufmann (2004), Guy Debord, p. 170ff. Und: Phi-
lippe Simay (2009), Une autre ville pour une autre vie. Henri Lefèbvre et les si-
tuationnistes, p. 17ss. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION 

110 

Simonisten.58 Dem entgegen stagniert die funktionalistische Architektur von 
Le Corbusier, dem „bevorzugten Watschenmann der lettristischen Psychogeo-
graphie“59. 

 
„Ce n’est pas la peine d’aller chercher plus loin la condamnation de l’architecture de 
Firmin Le Corbusier, qui veut fonder une harmonie définitive à partir d’un style de 
vie chrétien et capitaliste, imprudemment considéré comme immuable. […] Le  
Corbusier a fait de son œuvre une illustration et un puissant moyen d’action pour les 
pires forces oppressives, que cette œuvre – dont certains enseignements doivent ce-
pendant être intégrés dans la phase suivante – est promise à une faillite complète.“60  

 
Den Konstruktionsvorschlägen und Stadtplanungsvorschlägen Le Corbusiers, 
die auf der These basieren, urbanes Leben habe sich vom frühen Nomaden-
tum entfernt, setzt der Niederländer Constant Anton Nieuwenhuys (1920-
2005) in den fünfziger Jahren eine neue Weltstadt gegenüber: „New Baby-
lon“. Constant geht vom spielerischen Menschen aus, dem „homo ludens“, 
der gegen eine fest verankerte Position innerhalb der gesellschaftlichen Struk-
turen seiner Kreativität, seinen schöpferischen Energien und seinem „désir“ 
freien Lauf lässt. Die babylonische Utopie ‚dekonstruiert‘ Le Corbusiers 
Stadtplanungsvorstellungen, um sie in der Folge neu zu mischen.61 Constants 
theoretische Annäherung „Une autre ville pour une autre vie“ (1959) liest sich 
in weiten Passagen wie Lefèbvres Plädoyer für ein „neues Lebenskonzept“ 
mit einem ‚Stadtbild‘, das vorübergehend ist, ein ständiges Werden, Werk der 
Bewohner, die selbst mobil und durch und für dieses Werk mobilisiert wer-
den.62 („Ce serait la ville éphémère, œuvre perpétuelle des habitants, eux-
mêmes mobiles et mobilisés pour/par cette œuvre.“)63 

                                              
58  Hierzu: Henry-René d’Allemagne (1930), Les Saint-Simoniens, p. 302ss. 
59  Vgl.: Vincent Kaufmann (2004), Guy Debord, S. 170.  
60  Guy Debord (2004), Oeuvres, p. 245. 
61  „Er hat die Grundstruktur chaotisiert. Er hat den Bau insgesamt von der Erde 

abgehoben auf gigantische Träger, um den Boden für den lästigen Verkehr frei-
zumachen, genau wie Le Corbusier es in Marseille 1952 vorführte. […] ‚New 
Babylon‘ schwebt als gleichbleibendes Netz über der Landschaft. Nirgendwo 
eine Konzentration, nirgendwo eine andere Idee, der Ausdruck einer neuen sozi-
alen Bewegung. […] Das Architektur-Kaleidoskop dieser Stadt verbreitet sich 
auf riesigen Gerüsten – Constant schlägt Titan vor – in einer schwerfälligen und 
kaum mehr veränderbaren Struktur, die eine Varianz nur im Innenraum ermög-
licht und den Boden ebenso gleichgültig anschaut wie den Himmel. Betrachten 
wir ein Detail, das z. B. als Wohnelement gekennzeichnet wurde, so müssen wir 
auch hier den Unterschied zu Le Corbusier vermissen.“ (Roberto Ohrt [1990], 
Phantom Avantgarde, S. 126.) 

62  Zum Verhältnis Henri Lefèbvres die Vorstellungen der Situationisten die Stadt 
betreffend: Philippe Simay (2008), Une autre ville pour une autre vie, Henri 
Lefèbvre et les situationnistes.  

63  Henri Lefèbvre, Le droit à la ville, p. 139. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


LA REVOLUTION URBAINE 

111 

„Nous réclamons l’aventure. Ne la trouvant plus sur terre, certains s’en vont la cher-
cher sur la lune. Nous misons d’abord et toujours sur un changement sur terre. Nous 
nous proposons d’y créer des situations, et des situations nouvelles. Nous comptons 
rompre les lois qui empêchent le développement d’activités efficaces dans la vie et 
dans la culture. Nous nous trouvons à l’aube d’une ère nouvelle, et nous essayons 
d’esquisser déjà l’image d’une vie plus heureuse et d’un urbanisme unitaire; 
l’urbanisme faire pour plaire. […] Nous sommes conscients de nous servir de toutes 
les inventions techniques, et nous savons que les constructions futures que nous en-
visageons devront être assez souples pour répondre à une conception dynamique de 
la vie, créant notre entourage en relation directe avec des modes de comportement 
en changement incessant.“64 

 
Die dynamische Entwicklung der Welt hat der Architektur flexible Modelle 
an die Seite zu setzen, die hilfreich im Prozess der gesellschaftlichen Ent-
wicklung wirken, förderlich für jene Fähigkeiten und Bedürfnisse des Indivi-
duums sind, die „den Plan des Umsturzes dieser Welt stützen“.65 Das Wohnen 
in Anlehnung an Heidegger und dessen Interpretation von Hölderlin – „dich-
terisch wohnet der Mensch“ – gewinnt hier an der Dimension, die Lefèbvre 
als die „Beziehung des „menschlichen Wesens“ zur Natur und zu seiner eige-
nen Natur, die ihren Ort im Wohnraum hat, sich dort realisiert und ablesbar 
wird“, kommentiert.66 

                                              
64  Constant (2005), Une autre ville, S. 159  
65  Vgl.: Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 110; orig., p. 136. 
66  Vgl.: Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 90; orig., p. 110. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION 

112 

6.  Stadtmythen und Ideologien  
 

„Im Akt, in der Stadt oder besser im Urbanen 
begegnen sich Welt und Kosmos, die alten Themen der 

Philosophie: Die Welt, ein Vorangehen in der 
Finsternis – der Kosmos, harmonische Stufung über 

leuchtenden Konturen. Die Dichtkunst feiert die 
Schönheit des Kosmos, sein wunderbares 

‚Zusammenspiel‘ nicht mehr – auch nicht die 
Hieroglyphen des Geistes, den Sinn des Weges, der im 

Schatten, im Dunkel eines Tunnels oder auf 
gewundenen Wegen durchmessen wurde. Die 

Dichtung wird ‚Entfaltung des Ursprungs im Anfang‘ 
(M. Blanchot). Der Weg des Wissenschaftlers 

unterscheidet sich nicht von dem des Dichters.“1 

 
Mythos, Ideologie und Utopie 
 
Das zeitlose Interesse an Mythen beruht nach Lefèbvre auf der Tatsache, dass 
von der Thematik her auch die Welt einer nachfolgenden Epoche vom My-
thos eingefangen werden kann. So stammen die Mythen der Agrarzeit nicht 
aus der bäuerlichen Welt, ihr Ursprung liegt im kulturellen Umfeld der Hir-
ten- und Nomadenvölker. Die Betrachtung des Mythos’ kann ihm die Dimen-
sion einer Vision verleihen.  

Für Lefèbvre greift Fouriers Vorstellung, die Arbeitsteilung zu überwin-
den auf die landwirtschaftliche Gesellschaft zurück, in der abwechselnd jeder 
die einzelnen Arbeiten übernahm. Der Mythos selbst stammt nicht aus der 
Agrarepoche, sondern aus dem aufkommenden Industriezeitalter, gebraucht 
jedoch Bilder aus dieser vergangenen Gesellschaftsstruktur.2 Lefèbvre be-

                                              
1  Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 119; orig., p. 146s. 
2  Die ideologische Annäherung Fouriers wird bei Friedrich Engels in „Herrn Eu-

gen Dührings Umwälzung der Wissenschaft“ beschrieben: „Die Utopisten wa-
ren bereits vollständig im reinen über die Wirkungen der Teilung der Arbeit, 
über die Verkümmerung einerseits des Arbeiters, andrerseits der Arbeitstätigkeit 
selbst, die auf lebenslängliche, einförmige, mechanische Wiederholung eines 
und desselben Aktes beschränkt wird. Die Aufhebung des Gegensatzes von 
Stadt und Land wird von Fourier wie von Owen als erste Grundbedingung der 
Aufhebung der alten Arbeitsteilung überhaupt gefordert. Bei beiden soll die Be-
völkerung sich in Gruppen von sechzehnhundert bis dreitausend über das Land 
verteilen; jede Gruppe bewohnt im Zentrum ihres Bodenbezirks einen Riesenpa-
last mit gemeinsamem Haushalt. Fourier spricht zwar hier und da von Städten, 
diese aber bestehen selbst wieder nur aus vier bis fünf solcher näher zusammen 
liegenden Palästen. Bei beiden beteiligt sich jedes Gesellschaftsglied sowohl am 
Ackerbau wie an der Industrie.“ (Friedrich Engels [1956ff], Herrn Eugen 
Dührings Umwälzung der Wissenschaft, S. 272ff.)  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


LA REVOLUTION URBAINE 

113 

merkt in der „Metaphilosophie“: Fourier ersinnt die spätere Aufhebung der 
Arbeitsteilung, indem sein Projekt sich in Bildern, in utopischen Träumen 
entfaltet. Die Aufhebung stellt Fourier sich durch die Landbauarbeit vor, die 
er als die ausgezeichnete fasst. Das Leben in seinem „phalanstère“ träumt er 
als ursprünglich, als Rückkehr des Menschen zu seinen natürlichen Ursprün-
gen.3  

 
„Mithin erscheint die Aufhebung der Arbeitsteilung als ein poetisches oder besser 
poietisches Projekt, begründet auf einem gesetzten oder vermuteten Zusammenhang 
zwischen dem Ursprünglichen und dem Virtuellen, auf der künftigen Versöhnung 
zwischen Mensch und Natur, auf einer natürlichen Bearbeitung der Natur. Das Bild 
des Vergangenen projiziert sich in die Zukunft; die Erinnerung an das, was der 
Mensch vor der Arbeitsteilung war, verwandelt sich in das Projekt ihrer Aufhebung. 
Was noch fehlt, ist, die Möglichkeit dieser Aufhebung in der Industriearbeit zu zei-
gen, die Aufhebung zu denken, sie auf den Begriff zu bringen. Das tut nun Marx.“4  

 
Der Mythos von Atlantis wird bei Platon zur Idealvorstellung des friedvollen 
Zusammenlebens zwischen Stadt und Land. Eingefangen in die zyklische 
Vorstellung von ewiger Wiederkehr wird die Vorstellung einer hellenistischen 
Stadt, die nach dem Vorbild von Atlantis zu funktionieren hat, zur Absage an 
Chaos und unkontrollierbares Wachstum.5 Platon bindet das Gesetz (nomos), 

                                              
3  Zu der Rolle Fouriers, vor allem im französischen Surrealismus, der wesentlich 

auch Lefèbvre beeinflusst hat: André Breton (1982), Ode an Charles Fourier, 
Surrealismus und utopischer Sozialismus. 

4  Henri Lefèbvre, Metaphilosophie, S. 115; orig., p. 107. 
5  Atlantis taucht bei Platon in den beiden um 360 v. Chr. verfassten Dialogen 

„Timaios“ und „Kritias“ auf. Platon zeigt am Beispiel der mythischen Insel, jen-
seits der „Säulen des Herakles“ gelegen, wie sie um 9600 v. Chr. innerhalb „ei-
nes einzigen Tages und einer unglückseligen Nacht“ untergegangen sei. „Auf 
dieser Insel Atlantis nun bestand eine große und bewundernswürdige Königs-
herrschaft, welche nicht bloß die ganze Insel, sondern auch viele andere Inseln 
und Teile des Festlands unter ihrer Gewalt hatte.“ (Platon [1857], Timaios, S. 
103.) „Von den beiden Quellen aber, sowohl der von kaltem als der von war-
mem Wasser, welche dessen eine reiche Fülle enthielten und es beide an Wohl-
geschmack und Güte zum Gebrauche in ganz bewundernswerter Vortrefflichkeit 
darboten, zogen sie Nutzen, indem sie Gebäude und Baumpflanzungen, wie sie 
zu den Wassern sich schickten, ringsumher anlegten und ferner Wasserbehälter 
teils unter freiem Himmel, teils zu warmen Bädern für den Winter in bedeckten 
Räumen in der Umgebung einrichteten, und zwar deren besondere für die Köni-
ge und besondere für die Untertanen, ferner noch andere für die Weiber und 
wieder für die Pferde und die übrigen Zugtiere, und einem jeden von diesen al-
len die ihm angemessene Ausstattung gaben. Das abfließende Wasser aber leite-
ten sie in den Hain des Poseidon, welcher Bäume von mannigfacher Art und von 
ganz vorzüglicher Höhe und Schönheit infolge der Güte des Bodens umfasste, 
teils aber auch durch Kanäle über die Brücken weg in die äußeren Ringe hinein. 
In der Nähe dieser Wasserleitungen wurden denn auch Heiligtümer vieler Göt-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION 

114 

das das Leben des Einzelnen und das der Polis regeln soll, an den göttlichen 
„nous“. Seine Ordnungskraft hält die kosmische Umlaufbahn der Gestirne 
und die Bewegung der Seele in einem harmonischen Verhältnis. Jede abwei-
chende Haltung, vor allem aber die menschliche Hybris, führt unweigerlich in 
den individuellen und kollektiven Untergang.6 Die Stadt als Abbild „eines 
harmonisch in einen Lichtraum eingefügten Kosmos“ ruft die Erinnerung an 
eine Zeit wach, wo die Trennung zwischen Freizeit und Arbeit weder Sinn 
noch Grund hatte: „Elle semble le souvenir d’un continent disparu, où la 
séparation des vies et des travaux n’avait pas et ne pouvait avoir aucun sens, 
aucun lieu.“7  

Um ihn in seinen Dimensionen zu begreifen und in seinem Gebrauch deu-
ten zu können, muss ein Mythos in seine Bestandteile zerlegt werden, die ei-
ner völlig anderen Zeit entstammen können wie der, in der sie wieder hervor-
gebracht und zusammengesetzt werden. Die zeitliche Verschiebung zwischen 
Entstehung und Anwendung bedingt eine Diskrepanz, die der historischen 
Entwicklung keine Rechnung trägt. Platons Rückgriff auf den Mythos von 
Atlantis zeugt nach Lefèbvre vom verzweifelten Versuch, das philosophische 
Denken in seiner Einheit und Totalität wiederherzustellen. Die Probleme des 
antiken Stadtstaates beschäftigen den Philosophen, erweitern, indem sie wich-
tige Einsichten in die politischen und soziologischen Strukturen der Gesell-
schaft vermitteln, zugleich seinen Horizont.8 Das Resultat dieser Überlegun-
gen: 

                                                                                                                               
ter, ferner viele Gärten und Übungsplätze angelegt, und zwar besondere für die 
auf den menschlichen Körper beschränkten Übungen und besondere für die mit 
dem Wagengespann auf jeder von beiden aus den Wällen bestehenden Inseln; 
und überdies besaßen sie auch in der Mitte der größeren Insel eine ausgesuchte 
Rennbahn, welche ein Stadion breit und deren Länge im ganzen Umkreise zum 
Wettkampfe für die Rosse eingerichtet war.“ (Platon [1857], Kritias, S. 208f.) 

6  Platon (2004), Nomoi, IV. Buch, 715ef-716b7. 
7  Henri Lefèbvre, La révolution urbaine, S. 141. Die deutsche Übersetzung ist hier 

unglücklich: „Sie scheint Erinnerung an einen verschwundenen Kontinent, wo 
die Trennung der Lebenden und der Arbeiten weder Sinn noch Ort hatte und ha-
ben konnte.“ (Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 114.) 

8  Platon erkennt einen Entwicklungsmechanismus, der durch Begehrlichkeit, dem 
Wunsch nach immer mehr gekennzeichnet ist. Die „pleonexia“ als Unersättlich-
keit und Auswuchs dieser Begehrlichkeit führt bei Platon zur Notwendigkeit ei-
ner eingreifenden verantwortlichen Vernunft, da nur dann eine Koexistenz mög-
lich scheint. Neben den hier relevanten praktischen Voraussetzungen, die für ein 
geregeltes Stadtleben in der Vormachtstellung der Gesetze erkennt, zeigt sich 
das Menschenbildnis Platons: Einerseits Vertrauen und Stolz auf die menschli-
che Vernunft, andererseits Misstrauen in die empirische ‚Natur‘ des Menschen. 
Platon stellt Axiome auf, die notwendig sind, die Menschen zu dem zu bewegen, 
was sie von Natur aus als wenigste Neigung verspüren zu sein: Zum Gut-
Werden. Ein weiterer Aspekt ist die, der Denkweise Platons immanente Vorstel-
lung vom „nomos“ (Gesetz) als durch die göttliche Bewegung des „nous“ be-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


LA REVOLUTION URBAINE 

115 

„Eine Art von städtischem Kommunismus, der, weder bäuerlich noch asketisch noch 
handwerklich, etwas spezifisch Städtisches sein wird, ohne dabei etwas mit den be-
stehenden, der Stadt eigenen Institutionen zu tun zu haben. Utopie, dem städtischen 
Denken inhärent, durch die der mythische Text seinen Kontext transzendiert. Und 
sie wird Folgen haben: die Gottesstadt, die Sonnenstadt. Der utopische Kommunis-
mus hat seine Wurzeln im Städtischen genauso wie im Bäuerlich-Ländlichen. Wenn 
der Atlantis-Mythos klassifiziert und datiert werden soll, dann möge man ihn den 
Stadtmythen zuordnen!“9 

 
Der „Kritias“ als „philosophische Erzählung“ und Mythos verkörpert mehr als 
ein – wie bei den Griechen – „ konkretes, durch Figuren, Bilder und Symbole 
wahrgenommenes und transportiertes Verhältnis zwischen Mensch und Na-
tur.“  Die „gewisse Form von Illusion“10 ist zugleich Ideologie, Utopie und 
Mythos: Der Mythos als unabhängig von den Zwängen der Gesetze und Insti-
tutionen („nicht institutionelles logisches Gedankengut“11), die Ideologie als 
Gedanken, die Institution werden, bestehende Verhältnisse kritisieren oder 
ablehnen und die Utopie als Wunsch, dieses institutionalisierte Denken ins 
Transzendente zu verlagern. Den Philosophen, als Gruppe mit einem Hang zu 
Unabhängigkeit und geistiger Freiheit werden diese Eigenschaften zuge-
schrieben. Mythos, Ideologie und Utopie als Dreigespann12 lösen Konflikte 
wie durch Zauberschlag.  

                                                                                                                               
stimmtes Maß. Wer dem „nous“ Gehorsam erweist, ist „kekosmemenos“ (schön 
und wohlgeordnet). Die „Harmonie“ der Seele und die Wohlgeordnetheit der 
Polis als Seele im Großen sind einander streng zugeordnet. In diesem Sinn bil-
den Kosmotheologie, Seelenlehre und politische Nomos-Lehre bei Platon eine 
untrennbare Einheit. (Vgl. hierzu: Wiebrecht Ries [2005], Die Philosophie der 
Antike, S. 85ff.) 

9  Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 115; orig., p. 141. 
10  Vgl.: Henri Lefèbvre, Metaphilosophie, S. 107; orig., 99. 
11  Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 115; orig., p. 114. 
12  In der Metaphilosophie definiert Lefèbvre den Mythos in seiner heutigen verall-

gemeinerten Vorstellung als „eine gewisse Form von Illusion und nicht mehr 
wie bei den Griechen, ein konkretes, durch Figuren, Bilder und Symbole wahr-
genommenes und transportiertes Verhältnis zwischen Mensch und Natur.“  
(Henri Lefèbvre, Metaphilosophie, S. 107; orig., p. 99.) Die Philosophie enthielt 
zugleich Ideologie, Utopie und Mythos. Die Ideologie als Versuch, die Welt al-
lein durch die Kraft des Geistes zu interpretieren und zu verändern, als Utopie in 
der Vorstellung nach Eindeutigkeit in einer chaotischen Welt, als utopisch und 
mythisch zugleich die Vorstellung, die Ursprünge des Menschen, eine ideale 
Vorstellung von Vergangenheit in die Zukunft zu projizieren. Der Philosoph 
verkörpert diesen Mythos, er wird selbst zum Mythos. „Was für unglückselige 
Vorfahren oder Zuspätgekommene waren es nur, die da schreiben konnten: „Der 
Philosoph wird der Anführer sein“? In Wahrheit nähert sich der Philosoph viel 
eher dem Vater und die philosophische Haltung dem Paternalismus. Wie der 
leibliche Vater, der Familienvater, zeugt der Philosoph. Er erzieht, mit Zucker-
brot und Peitsche, mit eiserner Hand (das System) in samtenem Handschuh (der 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION 

116 

Die poetische ‚Ebene‘ 
 
Das Kunstwerk bietet sich an, verschiedenste Aspekte zu verarbeiten, in der 
Fiktion Widersprüche zeitlich zu verschieben, sie in einen neuen Kontext zu 
bringen. So werden in der griechischen Tragödie Themen, die das Land vor-
gibt, als Rohmaterial übernommen, in Verbindung zur Stadt gebracht und aus 
deren Sicht verdichtet: Nietzsches Dichotomie Apollinisch-Dionysisch im 
Spiegel von Lefèbvres Darstellung der Stadt als Bühne zur Darstellung und 
Vorstellung einer „ordnenden Mimesis“13.  

 
„Die politische Stadt – Flecken oder organisierter Stadtstaat – begreift ihren Kon-
flikt mit dem Land, mit dem ihr zugehörigen Land. Sie nimmt die von den Bauern 
erlebten und gespielten bäuerlichen Themen auf; sie gibt ihnen einen neuen Sinn. 
Die Stadt gebiert den apollinischen Geist, das Land gehört dem Dionysos.“14 

 
Den magischen Kräften, die das Leben auf dem Land bestimmen, wird die 
ordnende und vermittelnde Kraft der Stadt auf einer übergeordneten Ebene 
entgegengestellt. Das vermeintliche Chaos des ursprünglichen, ruralen Lebens 
wird geordnet. Zugleich begreift die Stadt-Land-Dichotomie ein Potential an 
Konflikten, das weit über den Vergleich hinausgeht. Die Stadt wird mit The-
men aufgearbeitet, die aus der bäuerlichen Welt stammen, auf die Problematik 
der Stadt übertragen werden. 

 
„Die Tragödiendichter schreiben zu Athenas Preis, um die Probleme zu lösen, die 
aus der Konfrontation von Gesetz und Brauchtum, von Gerechtigkeit und Gewalttat, 
der Konfrontation des einzelnen mit der brutalen Gemeinschaft entstehen.“15 

 
Die Stadt selbst ist weit davon entfernt, sich in dieser Situation als selbststän-
dig etabliert zu haben. Ihre eigenen Mythen werden geschrieben, wenn sie 
sich endgültig vom Land getrennt hat, der Prozess der Verstädterung fortge-
schritten ist. Erst dann wird sie im Denken verankert sein, im künstlerischen 
und geistigen Ausdruck ihren Niederschlag finden. Elemente des Ruralen tau-

                                                                                                                               
überzeugende Diskurs, die Rhetorik). Durch seine Schüler ruft er die Menge zu 
sich und versucht, allmählich die Gesamtheit der Menschen zu seinem Glauben 
zu ziehen. Der Philosoph ist der geistige Vater. Seine Schüler schwanken zwi-
schen obstinater Wiederholung der angelernten und kaum verstandenen Formeln 
und ehrfurchtsvoller Betrachtung des unerreichbaren Modells.“ (Henri Lefèbvre, 
Metaphilosophie, S. 108; orig., p. 100.)  

13  Vgl.: Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 116; orig., p. 142.  
14  Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 116; orig., p. 142. 
15  Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 116; orig., p. 143. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


LA REVOLUTION URBAINE 

117 

chen fortan nur in entfremdeter Form auf.16 Wandte sich noch im achtzehnten 
Jahrhundert das Land gegen die Stadt, so hat ein Jahrhundert später die Stadt 
das Land entthront. Nicht mehr die Stadt wird durch die Natur betrachtet, 
sondern die Natur verliert ihre Originalität, ist „Re-Präsentation“, einzig und 
allein realisierbar und erfahrbar durch die urbane Wirklichkeit. Während die 
Natur zum Archiv wird, zum ‚Wunderhorn‘, das alle Klischees („Bedauern, 
Wehmut, Jahreszeiten“) der Gefühlswelt zu bedienen hat, gewinnt die Stadt 
an Eigenständigkeit und symbolischer Tragweite, ist nicht länger rückge-
wandt, sondern nach vorne gerichtet. Vornehmlich die Poesie – sie beinhaltet 
Mythos, Ideologie und Utopie – vermag diese Tendenz zu illustrieren und zu 
antizipieren. Das Paradies wird nicht mehr in der Natur fixiert, sondern die 
Möglichkeiten eines „künstlichen Paradieses“, eines „städtischen Paradieses“ 
werden thematisiert.17 

                                              
16  Lefèbvre verweist auf Jean-Jacques Rousseaus ideologische Herangehensweise 

an die Stadt. Die Diskrepanz zwischen Stadt und Land, Zivilisation und Urstand 
stehen für die Gegenüberstellung von Gleichheit und Ungleichheit. Demgegen-
über Restif de la Bretonnes mythische und utopische Annäherung, die im Um-
feld der Französische  Revolution, losgelöst von jedem ideologischen Ballast, 
sich nicht mehr am Vergangenen orientiert, „da die Mischung aus Ideologie und 
Wissen hinter der sozialen Praxis herhinkt“. (Henri Lefèbvre, Die Revolution 
der Städte, S. 117; orig., p. 144.) 

17  „[…] so kann man sagen, die symbolische Dimension der Stadt werde durch/bei 
Victor Hugo aufgedeckt, ihre paradigmatische durch/bei Baudelaire, ihre syn-
tagmatische bei den vielen Dichtern, die die Stadt durchwandern und von ihren 
Wegen berichten: es sind die kleinen Romantiker, die weniger bedeutenden 
Dichter, angefangen bei Gèrard de Nerval bis zu Lautréamont und Rimbaud.[…] 
Hugo beschreibt und bespricht die Symbole auf den Gebäuden, in den Straßen, 
in der Gosse (Der Glöckner von Notre-Dame, Die Elenden). Baudelaire zeigt al-
le für die Stadt typischen Gegensätze auf (Wasser und Stein, das Bewegliche 
und das Unbewegliche, Menge und Einsamkeit usw.) und befreit sie. Hier muss 
hinzugefügt werden, dass die Großstadt Paris mit ihrem starken Gegensatz zur 
Natur bereits in das Stadium der Explosion eingetreten ist. Baudelaire erlebt die 
Umwandlung von Paris durch den Urbanismus Haussmanns, Rimbaud die 
Kommune, die Revolution der Stadt. Schon vermischen sich bei der Erzählung, 
bei der von mythischen Themen erfüllten Beschreibung, Ideologie und Utopie. 
Das Paradies ist nicht mehr in der Natur, im Ursprünglichen vor dem Sündenfall 
zu Hause. Die Sehnsucht sucht nach dem künstlichen Paradies (Baudelaire), das 
an die Stelle des natürlichen getreten ist.“ (Henri Lefèbvre, Die Revolution der 
Städte, S. 118; orig., p. 145.) Lefèbvres Darstellung bleibt an dieser Stelle ober-
flächlich, greift aber in die Diskussion der poetischen Auseinandersetzung mit 
der Stadt der Moderne ein. Anlehnungen an den Begriff des Mythos’ bei Walter 
Benjamin (hierzu: Günter Hartung [2000], Mythos, S. 552-572.), an dessen Dar-
stellung des komplexen Zusammenspiels von Erinnerung und Gegenwart    
(Detlev Schöttker [2000], Erinnern, S. 260-298.), die Orientierung am „messia-
nischen Zeitalter“, vor allem aber die Baudelaire-Arbeit (Walter Benjamin 
[1980], Über einige Motive bei Baudelaire, S. 605-653.) und Baudelaires Ge-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION 

118 

„Aber das künstliche Paradies ist deutlich ein städtisches Paradies. Zwar stammen 
gewisse Bestandteile dieser Paradiese aus der Natur: Wein und Drogen, Stoffe und 
Metalle, fleischliche Begierde und Gewalt; aber sie haben einen neuen Sinn erhal-
ten.“18 

 
Die Emanzipation des Städtischen wird neben dem Original zur zweiten Na-
tur. Diese zweite Natur unterscheidet sich vom Original, indem sie perspekti-
visch wirkt, sich an einer Zukunft orientiert, die, obwohl noch virtuell, doch 
wegweisend und praxisorientiert ist: 

 
„So steigt die Verstädterung am Horizont als Form und Licht (aufhellende Virtuali-
tät) empor und gleichzeitig als eine im Vordringen begriffene Praxis, als Quelle und 
Grundlage einer anderen Natur oder einer Natur, die anders ist als die ursprüngli-
che.“19 

 
Die Verstädterung als neue Herausforderung, als „Hexenkessel“, dessen ex-
plosive Mischung eine explodierende Stadt bestimmt und Charakteristikum 
des Urbanen wird, sowohl Chaos wie Einheit beinhaltend. 

Für Lefèbvre zeichnet die griechische Philosophie sich durch den Versuch 
aus, sich von der Poesie und den Wissenschaften und somit auch der Praxis zu 
trennen. Deshalb Nietzsches Angriff auf Sokrates, „den Heros, den Heiligen, 
den Märtyrer der Philosophie“, der den Menschentypus geschaffen hat, der 
„in der Suche nach einer hypothetischen Wahrheit mehr Befriedigung findet 
als im Leben und in der lebendigen Wahrheit.“20 Nietzsche sucht den Dialog 
mit den Vorsokratikern, die Zeit vor dem großen Bruch zwischen Poesie und 
Philosophie, „vor der Trennung zwischen schaffen und machen, zwischen der 
Entscheidung, die gründet, und der Reflexion, die wühlt und wiederkaut, zwi-
schen dem Sprechen und dem Redenhalten.“21 Hier ist philosophisches und 
poetisches Sprechen im Dichter-Philosoph eins. Das pragmatische Handeln, 
die Praxis (hier: „die empirische, durch Ideologien gerechtfertigte Veraltung 
der menschlichen Angelegenheiten“22) trennt die Einheit. Die Philosophie, die 
sich gegen eine Parzellierung der Wissenschaften wendet, proklamiert sich als 
Vertreterin des absoluten Wissens. Entweder vegetiert sie weiter, isoliert von 
der Poiesis und somit auch der Praxis, oder „aber sie hebt sich auf im Namen 
eines neuen poetischen Wortes, eines schöpferischen Sprechens, das zu finden 

                                                                                                                               
dicht „Correspondances“ (Charles Baudelaire [1975], Œuvres complètes, p. 11.) 
sind gegeben.  

18  Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 118; orig., p. 145s. 
19  Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 118; orig., p. 146. 
20  Vgl.: Henri Lefèbvre, Metaphilosophie, S. 136; orig., p. 124. 
21  Vgl.: Henri Lefèbvre, Metaphilosophie, S. 137; orig., p. 124. 
22  Henri Lefèbvre, Metaphilosophie, S. 72; orig., p. 73. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


LA REVOLUTION URBAINE 

119 

ist, wenn man die Poiesis in und über der Praxis wiederherstellt.“23 Die Poesie 
wird zum aktiven Prinzip, verkörpert im Willen des Poeten den absoluten 
Willen. Geheimnisvoll, mit den Mitteln der Logik nicht zu begreifen, werden 
die Empfindung und die sinnliche Wahrnehmung unvermittelt zu Poesie: 

 
„Der Augenblick wird Moment und Ewigkeit. Das Wort wird Akt. Der Akt dieses 
Denkens enthüllt die Tiefen und entdeckt im gleichen Zuge die Möglichkeiten. Das 
poetische Wort entreißt dem Vollendeten sein Geheimnis, das Geheimnis des Mög-
lichen.“24 

 
In der „Revolution der Städte“ findet dieser Akt das Pendant in der Verstädte-
rung als „Form und Licht (aufhellende Virtualität)“. Der Hexenkessel, die 
Stadt, die alles in sich vereint, „Geld, enorme Leidenschaften, verzweifelte 
Subtilität“, explodiert und eine neue Lebensform, die urbane wird erkennbar. 
Wie das poetische Wort das „Geheimnis des Möglichen“ preisgibt, so begeg-
nen sich in ihr „Welt und Kosmos“. Der Gegensatz zwischen Leiden und Ir-
ren im (hiesigen) Leben – „Die Welt ein Vorangehen in der Finsternis“ – und 
der Vorstellung von einem erfüllten, erleuchteten Dasein (im Jenseits) – „der 
Kosmos, harmonische Stufung über leuchtenden Kontouren“ – fällt zusam-
men. Nicht länger ist, da die Welt sich als trist und vergänglich empfiehlt, die 
Flucht in den Mythos, die Orientierung an einer übergeordneten Gesetzmä-
ßigkeit, die sich am Abstrakten orientierende Ästhetik, angesagt: Der ‚Vani-
tas‘ und der Selbstkasteiung tritt die praxisorientierte Tat, die Aktion entge-
gen.  

 
„Die Poesie feiert nicht länger die Schönheit des Kosmos, sein vorbildliches „Zu-
sammenwirken“ – noch die Hieroglyphen des Geistes, noch den Sinn eines im 
Schatten, entlang eines Tunnels oder eines verschlungenen Pfades zurückgelegten 
Weges. Das poetische Werk wird ‚immer wiederkehrende Entfaltung vom Ursprung 
zum Anfang.‘“25  
 

                                              
23  Henri Lefèbvre, Metaphilosophie, S. 73; orig., p. 74. 
24  Henri Lefèbvre, Metaphilosophie, S. 137; orig., p. 125. 
25  Eigene Übersetzung. Im Original: „La poésie ne célèbre plus la beauté du cos-

mos, son ‚économie‘ admirable – ni l’hiéroglyphe de l’esprit, le sens du chemin 
parcouru dans l’ombre, le long d’un tunnel ou d’un couloir tortueux. L’œuvre 
poétique devient ‚épanouissement de l’origine en commencement‘.“ (Henri    
Lefèbvre, La révolution urbaine, p. 146.) Die Übersetzung in „Die Revolution 
der Städte“ ist unbefriedigend. Vgl.: Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, 
S. 119. Abgeleitet von „de commencement en commencement“ (von Anfang zu 
Anfang) als „die ewige Wiederkehr des Gleichen“, interkalliert Lefèbvre den 
Ursprung („origine“) als kreativen Akt. Weitere Interpretationsanregungen sie-
he: Giorgio Agamben (2001), Kindheit und Geschichte, S. 131ff. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION 

120 

„L’épanouissement de l’origine en commencement“ („Das poetische Werk 
wird ‚immer wiederkehrende Entfaltung vom Ursprung zum Anfang.‘“) avan-
ciert zum komplexen Wortspiel. Lefèbvre zitiert den französischen Literatur-
kritiker und Schriftsteller Maurice Blanchot: Dem Immerwiederkehrenden 
(„de commencement en commencement“) steht der Ursprung („origine“) als 
kreativer Akt entgegen („de l’origine en commencement“), der immer wieder 
und unter immer neuen Voraussetzungen stattfindet, sich als Akt wiederholt, 
und jedes Mal neue, originelle, zündende Akzente setzt.26 Blanchot, sich auf 
Hegels Dialektik des literarischen Werkes berufend, verneint, dass das 
Schreiben als bloße Manifestation eines vorher ausgedachten Planes zu ver-
stehen ist.  

 
„Entweder ist [das Werk] als innerer Entwurf schon alles, was es sein wird, und der 
Schriftsteller weiß von Anfang an alles, was es ihn lehren kann, er wird also im 
Dunkel ruhen lassen, ohne es in Worte zu übersetzen […]; oder er wird, indem ihm 
bewusst wird, dass das Werk nicht entworfen nur verwirklicht werden kann, dass es 
Wirklichkeit und Wahrheit nur durch die Wörter erhält, welche es in der Zeit entfal-
ten und in den Raum einschreiben, zu schreiben beginnen, aber von nichts ausge-
hend und auf nichts zugehend.“27 

 
Das entwerfende Individuum selbst lässt sich erst in der Verwirklichung sei-
nes Entwurfes produzieren. Der Plan ergibt sich durch die Ausführung. 
Blanchot zitiert Hegel: 

 
„Das Individuum kann daher nicht wissen, was es ist, eh es sich durch das Tun zur 
Wirklichkeit gebracht hat. – Es scheint aber hiermit den Zweck seines Tuns nicht 
bestimmen zu können, eh es getan hat; aber zugleich muss es, indem es Bewusstsein 
ist, die Handlung vorher als die ganz seinige, das heißt als Zweck vor sich haben.“28  

 
Den Kreislauf, den Zirkel zu durchbrechen, kann nur durch den spontanen 
künstlerischen Akt gelingen.  

 
„En fait, ce problème ne pourrait jamais être dépassé, si l’homme qui écrit attendait 
de sa solution le droit de se mettre à écrire. C’est justement pour cela, remarque 
Hegel, que celui-ci doit commencer immédiatement et passer immédiatement à 

                                              
26  Hier im Zusammenhang mit „La révolution urbaine“ gedeutet, gewinnt dieser 

Gedanke in Verbindung mit Nietzsches „Lehre von der ewigen Wiederkehr“ in 
der abschließenden Betrachtung (Kapitel IV) an Tragweite.  

27  Henri Blanchot (1949), La part du feu, zitiert nach: Andreas Gelhard (2005), 
Das Denken des Unmöglichen, Sprache, Tod und Inspiration in den Schriften 
Maurice Blanchots, S. 35f.  

28  Georg Wilhelm Friedrich Hegel (1988), Phänomenologie des Geistes, S. 264. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


LA REVOLUTION URBAINE 

121 

l’acte, quelle que soient les circonstances, et sans penser davantage au début et au 
moyen et à la fin. Il rompt ainsi le cercle.“29 

 
In der „action“ erfährt der poetische Ausdruck den ihr eigenen revolutionären 
Anspruch. Über den literarischen Horizont hinaus wird die Poesie selbst zur 
Metapher: sie ist im situationistischen Sinn Revolution in absentia.  

Lefèbvre zeigt am Beispiel der ‚Haussmannisation‘30 in Paris, wie die 
Ideologie einer Klassenlogik ihre Einflussnahme auf dem urbanen Terrain als 
rationales Handeln zu vermarkten sucht. Der Staat greift gezielt als bestim-
mende Institution in das Wachsen der Städte ein, um sich so einem natürlich 
ablaufenden Prozess der Urbanisierung entgegenzustellen. Oft gelingt es, die 
Ideologie, die das Handeln bestimmt, verdeckt zu halten: 

 
„Die oberste, die allerhöchste Institution, der Staat greift ein. Er beschließt eine 
Tendenz, die in der Antike […] ihren Anfang nahm. Von allem Anfang an bringt 
sich der Staat durch Leere zum Ausdruck: weitläufige Räume, ungeheure Alleen, 
riesige Plätze, die für gewaltige Aufmärsche gedacht sind.“31 

 
Das Phänomen der Verstädterung als Prozess ist jedoch universell und geht 
über jede Ideologie und Institution hinaus. Antiquierte Visionen vom Ge-
schichtsverlauf – Lefèbvre zählt auch den Sozialismus dazu32 – bedienen sich 
„infantiler Begriffe und Ideologien“, bewegen sich in festgefahrenen Denk-
schemata, die der eigentlichen Problematik der Verstädterung, wie z. B. die 
Diskrepanz zwischen einem beherrschenden Zentrum und einer beherrschten 

                                              
29  Henri Blanchot (1949), La part du feu, Paris, p. 296, zitiert nach: Andreas 

Gelhard (2005), Das Denken des Unmöglichen, S. 36. Vgl. hierzu: Andreas 
Gelhard (2005), Das Denken des Unmöglichen, S. 33ff. 

30  Den erweiterten Verkehrsbedürfnissen angepasst, entwickelt der neue Stadtbau-
präfekt Baron Georges-Eugène Haussmann von Napoleon III. angeregte giganti-
sche Projekte: die sogenannte „Haussmannisation.“ Die bereits in den vierziger 
Jahren entstandenen Bahnhöfe werden durch geradlinig geführte, mit ersten Wa-
renhäusern versehene, kilometerlange Boulevards untereinander und mit der Ci-
ty verbunden. Über die Hälfte der alten Pariser Häuser fallen dem Projekt zwi-
schen 1853 und 1868 zum Opfer. (Hierzu: Patrice de Moncan/Claude Heurteux 
[2002], Le Paris de Haussmann, p. 50ss. und Leonardo Benevolo [1999], Die 
Stadt in der europäischen Geschichte, S. 196ff.) 

31  Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 119; orig., p. 147. 
32  „Wenn der Sozialismus versucht die Zukunft vorauszusehen oder sie sich vorzu-

stellen (Marx lehnte das ab, weil es für ihn nur den Weg gab und nicht das Mo-
dell), dann hat er kaum anderes zu bieten als verbesserte Arbeitsbedingungen 
[…]. Dabei kann es nicht bleiben.“ (Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, 
S. 120; orig., p. 148.) Lefèbvre zeigt u.a. am Beispiel der Kulturrevolution in 
China, dass dem international verlaufenden Prozess der Verstädterung mit staat-
lich verordneten Maßnahmen nicht beizukommen ist. (Vgl.: Henri Lefèbvre, Die 
Revolution der Städte, S. 121ff; orig., p. 150ss.) 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION 

122 

Peripherie hilflos gegenüberstehen. Der Mythos, der aus Mangel an konkreter, 
sich an der Praxis orientierender Erkenntnis eine Lücke zwischen Vergange-
nem, Gegenwärtigem und Zukünftigem zu füllen mag, bleibt in der Vielfalt 
seiner Lesarten Ideologie. Darüber hinaus steht er auch für eine Orientierung 
an „dem Möglichen (und Unmöglichen)“, die vor allem die Kunst und im Be-
sonderen die Poesie auszeichnen. Die Virtualität der verstädterten Welt kann 
so durch eine Vielzahl von Varianten bereichert werden, die sich der Einfalls-
losigkeit einer traditionellen Einheit entgegenstellen und neue Impulse und 
Werte vermitteln.33 Die strategische Hypothese wird um die Dimension der 
kritischen Auseinandersetzung mit den jeweilig herrschenden Ideologien er-
weitert, ohne selbst im Prozess der Verstädterung konkret Position beziehen 
zu müssen, ohne sich auf eine zeitbegrenzte Rationalität (Ideologie) einzulas-
sen. 

 
„Vielleicht vereint die mythische Erzählung, gestern von Philosophen und Dichtern, 
und heute von Schreibern von Science-Fiction-Romanen, die verschiedenen ‚Lesar-
ten‘ des Phänomens der Verstädterung in sich, ohne sich allzusehr um ihre Herkunft 
oder Bedeutung zu kümmern. Vielleicht reduziert diese Erzählung weniger als die 
Lesarten und Teilwissenschaften, die sie benutzt, indem sie sie aus ihrem Zusam-
menhang und ihrer Isolierung löst. Vielleicht aber kann sie nur die Projektion der 
urbanen Problematik sein, indem sie deren Widersprüche verbirgt. Die Bühne der 
Zukunft ist noch nicht aufgerichtet.“34 

                                              
33  Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 124; orig., 153s.  
34  Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 124; orig., 154. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


LA REVOLUTION URBAINE 

123 

7.  Die  urbane Form  
 

„Das Urbane gewinnt kosmische Bedeutung; es 
umfasst die ganze Welt (vereint die Welt als 

Voranschreiten in der Finsternis mit dem Kosmos als 
leuchtender Einheit).“1 

 
Auf der Suche nach dem Urbanen 
 
Die Zeitschiene vom Punkt Null, dem Agrarzustand bis hin zur totalen Ver-
städterung, erlaubt die jeweiligen politischen, administrativen, kommerziellen 
Funktionen sowie die Produktionsmechanismen darzustellen, sie im Rahmen 
der jeweiligen Stadt (Politische Stadt, Handels- und Industriestadt) zu lokali-
sieren und zu interpretieren. Funktionen, Strukturen und Formen,2 so wie sie 
allgemein verstanden werden, genügen dennoch nicht, das Phänomen der 
Verstädterung zu definieren. 

Die politischen, administrativen und kommerziellen Funktionen des Ur-
banen beziehen sich sowohl auf das von der Stadt beherrschte, sich in ihrem 
Netzwerk befindliche Gebiet, wie auf die Stadt selbst, die in ihrer Funktion 
als Beherrschende beherrscht wird, einer Verwaltung unterliegt und in das 
Netz von Produktion und Verteilung eingegliedert ist. Das Phänomen der 
Verstädterung muss in Verbindung mit dem Aufeinandertreffen und dem Zu-
sammenspiel dieser „Doppelfunktionen“ von verwaltend und verwaltet gese-
hen werden. Eine detaillierte Analyse dieser Funktionen kann im Rahmen der 
jeweils betroffenen Disziplinen nur Stückwerk und aus diesem Grund nur be-
dingt möglich sein. Da das Phänomen der Verstädterung als „globale Wirk-
lichkeit“ zu verstehen ist, wäre im Rahmen einer angemessenen Betrachtung 
die Totalität des gesamten sozialen Geschehens notwendig: die Analyse der 
Komplexität des Phänomens Stadt sollte auf die verschiedensten Wissensbe-
reiche (Geographie, Demographie, Geschichte, Psychologie und Soziologie) 
zurückgreifen.3 Komplexe Strukturen können in morphologische „(Orte, Situ-
ationen, Gebäude, Straßen, Plätze, Monumente, Nachbarschaft und Stadt-
viertel) und soziologische (Verteilung der Bevölkerung, Alters- und Ge-
schlechtsgruppen, Haushalte, erwerbstätige oder nicht erwerbstätige, Bevöl-
kerung, so genannte sozialberufliche Kategorien, Herrschende und Beherrsch-
te)“ Strukturen unterteilt werden.4 Die Form – hier die plastische, geometri-
sche – vermag mit ihren Möglichkeiten vor allem die Verkehrsproblematik 

                                              
1  Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 133; orig., p. 166. 
2  Lefèbvre geht im Nachhinein auf das Zusammenspiel dieser drei Begriffe ein 

und bietet eine komplexe Interpretation an. 
3  Vgl.: Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 55f; orig., p. 69ss. 
4  Vgl.: Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 125; orig., p. 156. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION 

124 

der zunehmenden Verstädterung abzubilden und räumlich darzustellen. Sie 
lässt aber keine befriedigende Annäherung an das Phänomen des Urbanen zu.  
 
Das Urbane als Zentralität 

 
Eine Bestimmung des Urbanen kann durch eine Abgrenzung zur Epoche des 
Ländlichen sowie des Industriellen ermöglicht werden. Die Landwirtschaft 
implantiert sich im natürlichen Umfeld („physis“) und produziert in Einklang 
mit diesem. Der Mensch als Bauer steht in Abhängigkeit zum zyklischen 
Kreislauf, den die Natur vorgibt. Das Immerwiederkehrende des Zyklischen 
bestimmt den zeitlosen Charakter eines Daseins ohne Anfang und Ende. Jeder 
Zyklus bedingt, ohne ihm gleich zu sein, den darauf folgenden. Ein ‚Neube-
ginn‘ ist nur unter leicht veränderter Ausgangsbasis möglich. Diesem Rhyth-
mus angepasst, lebt der Bauer in Harmonie mit dem Werden und Vergehen, 
stellt sich ihm nicht entgegen, sondern fügt sich der Abhängigkeit gegenüber 
den Eigenheiten des ewigen Kreislaufes. Mit dem Übergang zu Wert und 
Mehrwert, charakteristisch für das Zeitalter der Industrie, durchbricht der 
Mensch den Kreislauf der Natur, zerstört das Zyklische. Er bemächtigt sich 
der Energie- und Rohstoffquellen, die in der Natur vorhanden sind, um sie zu 
austauschbaren und verkäuflichen Produkten zu verarbeiten. Die so produ-
zierte lineare Zeit ist kontinuierlich und zugleich diskontinuierlich. Kontinu-
ierlich, da sie an einem Nullpunkt beginnt und bis ins Unbestimmte andauert. 
Diskontinuierlich, da sie in Zeitstücke zerfällt, sich nach einem abstrakten, 
nicht an der Natur orientierten Zeitplan5 dieser oder jener Situation anpasst, 
um gewinnorientiert produzieren zu können.6 Die Industrie besetzt die natür-
liche Umwelt. Sie greift aktiv in den vorgegebenen Ablauf ein, bringt Gebiete 
zwecks Rentabilität zusammen und beansprucht ihre Ressourcen: Energien 
und Rohmaterial. Ihre Produktion ist bestimmt von Ausbeutung und Zerstö-
rung.  

                                              
5  Ernst Bloch charakterisiert diese abstrakte Zeit: „Die Uhrzeit ist eine gleichmä-

ßig abgeteilte, in gleichen Abständen fortschreitende; so rückt sie denn ‚uner-
bittlich‘, nämlich gleichförmig vor. Sie ist derart auf die Zahlenreihe auftragbar 
und durch sie ausdrückbar; Zifferblatt wie Kalender sind dadurch möglich. Aber 
das so bezeichenbare Fortschreiten ist völlig gleichgültig gegen die Inhalte, die 
darin geschehen oder auch nicht geschehen. Die Uhrzeit ist abstrahiert von der 
erlebten, doch hierbei auch abstrakt geworden, sie rektifiziert die erlebte durch-
aus, doch um den Preis formaler Starre.“ (Ernst Bloch [1971], Tübinger Einlei-
tung in die Philosophie, S. 177, hier zitiert nach: Thomas Kleinspehn [1975], 
Der verdrängte Alltag, S. 85.)  

6  Eine detaillierte Beschreibung der Charakteristika der zyklischen und der linea-
ren Zeit findet sich u.a. in der Kritik des Alltagslebens. Henri Lefèbvre, Kritik 
des Alltagslebens, S. 301ff; orig., p. 52ss.   

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


LA REVOLUTION URBAINE 

125 

Das Urbane lässt sich im Gegensatz zum Ländlichen und Industriellen als 
Zentralität bestimmen: die Stadt als Zentrum.7 In „Le droit à la ville“ findet 
sich ein schematischer Überblick über die historische Entwicklung der Zent-
ralität der Stadt. In der antiken (griechischen und römischen) Stadt zeichnet 
sich das Zentrale durch Leere, nicht bebaute Fläche aus, die als ausgewählter 
Ort für Zusammenkünfte der ‚freien Bürger‘ (Agora) und als Zentrum des 
politischen, wirtschaftlichen, kulturellen und religiösen Lebens römischer 
Städte (Forum) dient.8 Die Stadt des Mittelalters mit ihrem Marktplatz, zentral 
neben der Kirche gelegen, ist offen für Waren und Händler, grenzt sich jedoch 
gegenüber denjenigen ab, die diese Handelszone verletzen könnten. Geistli-
ches Leben existiert neben dem weltlichen Handel. Der Marktplatz wird zum 
zentralen Platz des städtischen Geschehens.9 Ein Zentrum des Konsums cha-
rakterisiert die „kapitalistische Stadt“: die Geschäfte gruppieren sich größten-
teils in den traditionellen Stadtkernen (Altstadt), wobei die Ware zum be-

                                              
7  Lefèbvre greift neben der abendländischen Tradition, die die Stadt als geistiges 

Zentrum definiert, – vor allem die Philosophie denkt die Weltordnung in Stadt-
begriffen, was mit sich bringt, dass in der geistigen Überlieferung Europas die 
Einheit von Menschsein und Stadt verankert ist – auch auf die Marxsche Analy-
se in der deutschen Ideologie zurück: „Die Stadt ist bereits die Tatsache der 
Konzentration der Bevölkerung, der Produktionsinstrumente, des Kapitals, der 
Genüsse, der Bedürfnisse, während das Land gerade die entgegengesetzte Tatsa-
che, die Isolierung und Vereinzelung, zur Anschauung bringt.“ (Karl Marx/

Friedrich Engels [1956ff], Die deutsche Ideologie, S. 50.)   
 Der Geograph Walter Christaller ging in den dreißiger Jahren des zwanzigsten 

Jahrhunderts in seiner Theorie der zentralen Orte der Bedeutung der Zentralität 
nach, indem er sich fragte, wie die gleichmäßige Versorgung der Bevölkerung 
mit Gütern und Dienstleistungen am wirkungsvollsten zu erreichen sei. Hierzu 
entwickelte er das System der Zentralen Orte, das in der Raumordnung bis heute 
angewandt wird. (Walter Christaller [1933], Die zentralen Orte in Süddeutsch-
land.) 

8  Lefèbvre erkennt im römischen Forum die Verbindung zu den finsteren Mäch-
ten der Unterwelt, wohingegen im antiken Griechenland der Gedanke des Lichts 
und der Orientierung an der kosmischen Ordnung bestimmend war. „Différence 
importante entre l’agora et le forum: des interdits marquent ce dernier; des édi-
fices le couvriront vite, lui ôtant le caractère de lieu ouvert; il ne se disjoint pas 
du centre du monde: le trou (le ‚mundus’) sacré-maudit, lieu d’où sortent les 
âmes, où l’on précipite les condamnés et les enfants en surnombre. Les Grecs 
n’ont pas mis l’accent sur l’horreur, sur la liaison entre la centralité urbaine et le 
monde souterrain des morts et des âmes. Leur pensée comme leur cité se rat-
tache au Cosmos, distribution lumineuse des lieux dans l’espace, plutôt qu’au 
monde, passage, couloir des ténèbres, errance souterraine.“ (Henri Lefèbvre, Le 
droit à la ville, p. 134.) Dieser Schatten der römischen Stadt liegt nach Lefèbvre 
bis heute auf den Städten des Okzidents. 

9  „[L]’église bénit les affaires et donne bonne conscience aux citoyens affairés. 
[…] Comment s’allient en se heurtant, entrant en combinaison ou en conflit, ces 
deux caractères? C’est une autre histoire.“ (Henri Lefèbvre, Le droit à la ville, p. 
135.) 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION 

126 

stimmenden Faktor wird.10 Obwohl nicht statisch, ist die Zentralität weder 
zyklisch im Sinne der landwirtschaftlichen, noch linear im Sinne der industri-
ellen Epoche. Sie zerstört sich permanent, um sich im Rahmen einer dialekti-
schen Bewegung in Raum und Zeit stets neu zu konstituieren. Sie ist als Stadt 
den Produktionsweisen der Epochen unterworfen, ist jedoch im Prozess der 
Verstädterung betrachtet von grundlegend anderer, noch zu bestimmender 
Qualität. Nicht an einen festen, bestimmten Punkt gebunden, kann jeder Ort 
zum Zentrum werden, das sich als virtuelle Annullierung von Raum und Zeit 
darstellt und als Konzept nicht mit den üblichen Vorstellungen von Zentrum 
verglichen werden darf.11 Gleich dem Blick, der beim Betrachten der Stadt 
verschiedenste Elemente zusammenfasst, gruppiert die städtische Realität 
immer wieder und immer neue Elemente, die den jeweiligen Inhalt der Zent-
ralität bestimmen. 

 
„Wir haben das Wesen des Phänomens der Verstädterung in der Zentralität ent-
deckt, aber in einer Zentralität, gekoppelt mit der dialektischen Bewegung, die sie 
einsetzt und zerstört, sie schafft oder zerbricht. Der Sinn des urbanen Raum-Zeit-
Gebildes ist darin zu sehen, dass jeder Punkt zentral werden kann. Die Zentralität ist 
nichts Indifferentes, im Gegenteil, sie bedarf des Inhalts. Dieser Inhalt jedoch kann 
irgendein Inhalt sein. Anhäufung von Projekten und Produkten in Lagern, Berge von 
Obst auf den Märkten, Menschenmassen, Leute, die sich gegenseitig auf die Füße 
treten, Zusammenballungen vielfältiger, nebeneinander, übereinander liegender, 
zusammengetragener Objekte: das macht die Stadt aus.“12 

                                              
10  „Dans ces lieux privilégiés, le consommateur vient aussi consommer l’espace; le 

rassemblement des objets dans les boutiques, vitrines, étalages, devient raison et 
prétexte de rassemblement de gens; ils voient, ils regardent, ils parlent, ils se 
parlent. Et c’est le terrain de rencontre, à partir du rassemblement des choses. Ce 
qui se dit et s’écrit, c’est avant tout le monde de la marchandise, le langage des 
marchandises, la gloire et l’extension de la valeur d’échange.“ (Henri Lefèbvre, 
Le droit à la ville, p. 135.) 

11  Christian Schmid paraphrasiert diese These von Lefèbvre: „Für Lefèbvre ist in 
dieser Definition des urbanen Raumes virtuell ein Vektor Null enthalten: der ur-
bane Raum ist ein Raum, in dem jeder Punkt alles auf sich ziehen kann, in dem 
der Raum-Zeit-Vektor, der Abstand zwischen Inhalt und Beinhaltendem, gegen 
Null strebt. Jeder Punkt kann zum Brennpunkt werden, zum privilegierten Ort 
an dem alles konvergiert. […]. Dies ist zwar unmöglich und in Lefèbvres Sinn 
u-topisch, charakterisiert aber die dialektische Bewegung, den immanenten Wi-
derspruch der urbanen Raum-Zeit: Die Stadt ist virtuelle Annullierung, die Ne-
gation der Entfernungen in Raum und Zeit. Jeder städtische Raum trägt in sich 
dieses Möglich-Unmögliche, seine eigene Negation.“ (Christian Schmid [2006], 
Stadt, Raum und Gesellschaft, S. 178.) 

12  Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 126; orig., p. 156s. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


LA REVOLUTION URBAINE 

127 

Der Stadt obliegt zudem die Aufgabe, produktiv zu werden. Sie bringt die zur 
Produktion13 erforderlichen Elemente zusammen.  

 
„Sie vereinigt alle Märkte (wir haben sie bereits aufgezählt: den Markt der Agrar- 
und Industrieprodukte – die lokalen, regionalen, nationalen Märkte, den Weltmarkt 
–, den Kapitalmarkt, den Arbeitsmarkt, sogar den Grundstücksmarkt, den Markt der 
Zeichen und Symbole). Alles, was andernorts entsteht, reißt die Stadt an sich: Früch-
te und Objekte, Produkte und Produzenten, Werke und schöpferisch Tätige, Aktivi-
täten und Situationen. Was erschafft sie? Nichts. Sie zentralisiert die Schöpfungen. 
Und dennoch, sie erschafft alles. Nichts existiert ohne Austausch, ohne Annäherung, 
ohne Nähe, ohne Beziehungsgefüge also.“14 

 
Durch die Fähigkeit, unterschiedliche Dinge in Beziehung zueinander zu set-
zen, schafft die urbane Situation die Möglichkeit zu akkumulieren. Menschen, 
Produkte, Wissen und vor allem das Kapital sammeln sich und bieten ideale 
Voraussetzung für Auseinandersetzung und Konfrontation. Das der Stadt im-
manente Konfliktpotential, dieses „rationale Delirium“, wesentlich geprägt 
durch das „soziale Beziehungsgefüge“ – Institutionen und Gruppen treffen 
hier aufeinander – wird zum Markenzeichen der Verstädterung: 

 
„Hier ist die Ursache für die latente Brutalität zu suchen, die der Stadt inhärent ist – 
aber auch für den – gleichermaßen beunruhigenden – Charakter der Feste. Ungeheu-
re Menschenmassen sammeln sich in Trance und gespielter Glückseligkeit auf der 
verschwimmenden Grenze zwischen hemmungslosem Jubel und hemmungsloser 
Grausamkeit. Es gibt kaum ein Fest ohne ‚Happening‘, ohne Massenbewegung, oh-
ne Niedergetrampelte, Ohnmächtige, Tote. Die Zentralität, die in den Bereich der 
Mathematik gehört, gehört auch in den des Dramas. Sie vereint beide, so wie sie 
alles vereint, […].“15 

 
Die Fülle der sichtbaren Zeichen der Verstädterung sind die Bürgersteige, die 
Straßen, das Häusermeer, die Steine, die unzähligen Lichter, die vom Flug-
zeug aus betrachtet nur kurz eine Einheit bilden, dann brüchig erscheinen, um 
sich wieder in einem weiteren Zentrum,  einer Peripherie, einem Anderswo zu 
sammeln. Lefèbvres Metapher verdeutlicht, wie die städtische Gemeinschaft 
ständig neue Zentren schafft, ein Entwicklungsprozess im Sinne der  allmäh-
lichen, totalen Verstädterung der Welt.16 
 

 

                                              
13  Der Begriff der Produktion bezüglich des Urbanen wird im weiteren Verlauf der 

Arbeit auf Grund spezifischerer Analyse durch den der Kreation ersetzt. 
14  Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 127; orig., p. 158. 
15  Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 128; orig., p. 159. 
16  Vgl.: Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 128; orig., p. 159. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION 

128 

Das Urbane als reine Form 
 
Das Urbane ist bei Lefèbvre weder als System zu verstehen, noch lässt es sich 
durch ein solches definieren. Nicht Objekt und nicht Subjekt ist es „reine 
Form“, die sich als Punkt der Begegnung, als Ort einer Zusammenkunft un-
terschiedlichster Aspekte versteht. Nicht von festem Inhalt bestimmt, drängt 
alles zu ihm hin, lebt in ihm. Die formale Logik und die logisch mathemati-
schen Strukturen stellen eine Verbindung zum Realen her. Ein elitäres Ge-
schäft, denn das Denken beschäftigt sich mit einer Vielfalt von Gegebenhei-
ten, Dingen, Situationen, Handlungen. Aus den Verschiedenheiten erwachsen 
mehr oder weniger fiktive Bereiche: Wissenschaft, Philosophie, Künste, die 
jeweils von der logischen Formulierung abhängig sind und trotz oder wegen 
ihrer Verschiedenheit systematisch zu erfassen sind.  

 
„Pour saisir l’abstrait, une ‚culture‘ est nécessaire, et bien plus encore pour atteindre 
les frontières inquiétantes qui distinguent et unissent à la fois le concret et l’abstrait, 
la connaissance et l’art, les mathématiques et la poésie.“17 

 
Die Form ergibt sich aus den Inhalten, wird rein und transparent. Die Parado-
xie liegt, da die Form selbst keine Existenz hat, in dieser Reinheit. Indem die 
Form sich vom Inhalt befreit, befreit sie sich zugleich vom Konkreten. Es gibt 
keine Form ohne Inhalt und keinen Inhalt ohne Form.18 Die Analyse trifft auf 
diese Einheit von Inhalt und Form und bringt sie auseinander. So beinhaltet 
die Form selbst ein Doppeltes. Sie ist und sie ist nicht. Einerseits existiert sie 
nur in Verbindung mit den jeweiligen Inhalten, andererseits löst sie sich von 
denselben. Sie hat eine mentale, an die Logik anknüpfende und eine soziale, 
an die konkreten Situationen und Aktivitäten anknüpfende Existenz. 

 
„Sie ist – wiewohl das Gegenteil der metaphysischen Einheit – eine Abstraktion, 
eine konkrete, an die Praxis gebundene Abstraktion. Geschöpfe der Natur, Auswir-
kungen von Industrie, Technik und Reichtum, Kulturwerke, Lebensweisen, Situatio-

                                              
17  Henri Lefèbvre, Le droit à la ville suivi de Espace et politique, p. 91. 
18  Lefèbvres Gebrauch der Form greift u.a. auf Nietzsche zurück. In der „Genealo-

gie der Moral“ wird das Erkennen als Prozess und dieser Prozess als „Wille-zur-
Macht-Geschehen“ dargestellt. Die Form ist wie der Sinn flüssig, was bewirkt, 
dass aus dem Denken ein „Formen-Schema und Filtrier-Apparat“ wird: „Die 
Form gilt als etwas Dauerndes und deshalb Wertvolleres; aber die Form ist bloß 
von uns erfunden; und wenn noch so oft ‚dieselbe Form erreicht wird‘, so be-
deutet das nicht, dass es dieselbe Form ist, – sondern es erscheint immer etwas 
Neues – und nur wir, die wir vergleichen, rechnen das Neue, insofern es Altem 
gleicht, zusammen in die Einheit der ‚Form‘. Als ob ein Typus erreicht werden 
sollte und gleichsam der Bildung vorschwebe und innewohne.“ (Friedrich 
Nietzsche [1954], Aus dem Nachlass der achtziger Jahre, S. 525.)  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


LA REVOLUTION URBAINE 

129 

nen, Schwankungen oder Einbrüche des Alltäglichen inbegriffen: all das wird im 
Städtischen angehäuft.“ 19  

 
Das Urbane als „reine Form“ ist eine mentale, durch den Akt des Denkens 
hervorgerufene Existenz, in der sich alles, Ereignisse und Wahrnehmungen, 
gleichzeitig zusammenbringen lassen. Die „soziale Existenz“ dieser Form 
wird bestimmt vom Zusammenfinden von dem, was sich im Umkreis befin-
det: Güter, Produkte, Handlungen und Tätigkeiten („actes et actions“), Pro-
duktion und Konsum. Alles, was im Urbanen zusammentrifft, wird gleichzei-
tig erfahren.20 

 
„Il est presque évident que dans la société dite moderne, la simultanéité s’intensifie, 
se densifie, et que les capacités de la rencontre et du rassemblement se raffermissent. 
Les communications s’accélèrent jusqu’à la quasi-instantanéité. Les informations 
affluent et se diffusent á partir de cette centralité, ascendantes ou descendantes.“21 

 
Ohne spezifischen Inhalt ist die Form eine an der Praxis sich orientierende 
und mit ihr verbundene Abstraktion. Alles Mögliche – „Geschöpfe der Natur, 
Auswirkungen von Industrie, Technik und Reichtum, Kulturwerke, Lebens-
weisen, Situationen“22 – wird im Urbanen in einer Vielfalt von Gegensätz-
lichkeiten und Interaktionen angehäuft und zentriert.  

 
„Dennoch ist es mehr als nur Anhäufung. Die Inhalte (Sachen, Objekte, Menschen, 
Situationen) schließen sich gegenseitig aus, weil sie unterschiedlich sind, schließen 
sich gegenseitig ein, weil sie beieinander sind und sich gegenseitig bedingen.“ 23 

 
Sich einerseits orientierend an der Logik der Form, andererseits an den Wi-
dersprüchen ihres Inhalts („dialectique des contenus“) ist das Urbane „Form 

                                              
19  Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 128f; orig., p. 160. 
20  Der Begriff der Gleichzeitigkeit bleibt an dieser Stelle vage und gewinnt erst in 

„La Production de l’espace“ an Eindeutigkeit. Kurt Meyer greift zur Illustration 
Lefèbvres Bild der Vogelperspektive (Vgl.: Henri Lefèbvre, Die Revolution der 
Städte, S. 34; orig., p. 41 und S. 128; orig., p. 159.) auf: „Die Stadt vereinigt und 
lässt das ineinander begegnen, was in einem Raum existiert – genauer: was 
gleichzeitig in einem Raum existiert. […] All das nehmen wir gleichzeitig wahr, 
zum Beispiel das Lichtergewimmel einer Stadt, die man nachts vom Flugzeug 
aus sieht: die blendende Helligkeit, die Neonlichter, das Netz der beleuchteten 
Straßen, die Leuchtreklamen, die zahllosen Verführungen, die Anhäufung von 
Reichtümern und Zeichen von dem, was in verschwenderischer Fülle, in Über-
fülle vorhanden ist – was gleichzeitig vorhanden ist.“ (Kurt Meyer [2007], Von 
der Stadt zur urbanen Gesellschaft, S. 300f.) 

21  Henri Lefèbvre, Le droit à la ville, p. 97. 
22  Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 128; orig., p. 160. 
23  Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 128f; orig., p. 160. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION 

130 

und Gefäß, Leere und Fülle, Über-Objekt und Nicht-Objekt, über das einzelne 
Bewusstsein hinausgehend und Summe aller Bewusstseinszustände.“24 

Die relative Unabhängigkeit zwischen Form und Inhalt, zwischen menta-
ler Existenz und sozialer Existenz – Lefèbvre spricht vom Sozio-Logischen – 
erlaubt nicht das Urbane, obwohl es Form ist, von einem einheitlichen For-
mensystem aus zu betrachten oder durch ein System oder als System zu defi-
nieren. Im Prozess der Verstädterung begriffen, ist das Urbane weder Be-
wusstsein noch Substanz. Die Form des Urbanen steht in Relation zur Bewe-
gung in Raum und Zeit, wobei der Raum zum dynamischen Gebilde wird, das 
auf soziale Beziehungsgeflechte einwirkt und sie mitbestimmt.25 
 
Zu einer „konkreten Logik“  

 
Im Vorwort zur dritten Ausgabe von „Logique Formelle, logique dialecti-
que“26 verweist Lefèbvre unmissverständlich auf den Anspruch dieser doch 
„vorläufigen“, unvollständigen – Lefèbvre hatte von Anfang an eine Fortfüh-
rung geplant – Gedanken zur formalen und der von ihm postulierten dialekti-

                                              
24  Im Original: „De l‘urbain, on peut dire qu’il est forme et réceptacle, vide et plé-

nitude, super-objet et non-objet, supra-conscience et totalité des consciences.“ 
(Henri Lefèbvre, La révolution urbaine, p. 160.) In der deutschen Übersetzung 
wird der Begriff „conscience“ nicht mit Bewusstsein, sondern mit Gewissen 
(d.h. „Über-Gewissen“ („supra-conscience“) und „Gewissenstotalität“ („totalité 
des consciences“) übersetzt. (Vgl.: Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, 
S. 129.) Diese Übersetzung ist sinnentleert. Die an sich schwierige Passage wird 
bei Lefèbvre durch einen Ausflug in die Welt der Mathematik nicht eindeutiger: 
„Es [das Urbane] ist an die mathematische Form gebunden (alles im Städtischen 
ist kalkulierbar, quantifizierbar, ‚programmierbar‘, alles, bis auf das Drama, das 
aus dem Nebeneinander und der Neu-Darstellung der kalkulierbaren, quantifi-
zierbaren, programmierten Elemente entsteht), an die geometrische Form (quad-
ratisch, kreisförmig), also an die Symmetrie, an die Wiederholung (Umkehrbar-
keit der Bahnen trotz der Nichtumkehrbarkeit der Zeit, infolgedessen Lesbarkeit, 
Analogie der urbanen Gleichzeitigkeit mit der Schrift, mit der rationalen Ord-
nung miteinander bestehender Elemente usw.).“ (Henri Lefèbvre, Die Revolu-
tion der Städte, S. 129; orig., p. 160.) Zur urbanen Form siehe auch: Henri 
Lefèbvre, Le droit à la ville, p. 91ss. 

25  In „Le droit à la ville“ stellt Lefèbvre eine vorläufige Tabelle auf, die den Weg 
vom gänzlich Abstrakten bis hin zum Konkreten, dem wenig Greifbaren bis hin 
zum Greifbaren nachzeichnen soll. Die einzelnen Etappen gehen von der Logik 
über die Mathematik, die Sprache, die Kommunikation bis hin zur urbanen 
Form. (Vgl.: Henri Lefèbvre, Le droit à la ville, p. 93ss.) In „La production de 
l’espace“ wird die Thematik, die hier recht verworren und vorläufig scheint, 
weiterentwickelt und im Rahmen der Raumproduktion verständlicher. 

26  Die Erstausgabe erschien 1946, wurde dann im Zuge der Studentenrevolten neu 
aufgelegt, um 1982 unverändert, mit einem ergänzenden Vorwort – auch die 
Ausgabe von 1969 war mit einem der Zeit angepasstem Vorwort versehen – zu 
erscheinen. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


LA REVOLUTION URBAINE 

131 

schen Logik. Methodologische, theoretische und pädagogische Impulse ver-
mittelnd, soll sie für eine neue Denkform („vers une forme, vers une allure, 
vers un style de pensées nouveaux“) stehen, ein Raster zur Entzifferung von 
Möglichkeit und Realität.27  

 
„La connaissance ne reste pas immobile. Devenir dans le devenir, elle change. […] 
Mais qu’est-ce qui ne tend pas à se transformer? Qu’est-ce qui ne se transforme pas, 
à travers les obstacles et les résistances? “28 

 
Die Erkenntnis läuft parallel zu der globalen Entwicklung der Gesellschafts-
strukturen. Eine Logik, die dieser „Metamorphose“ nicht Rechnung trägt, 
bricht in sich selbst zusammen. Jede Gesellschaftsform ruft neue Probleme 
hervor, ohne jedoch die Probleme der ihr vorangegangenen Epochen vollstän-
dig gelöst zu haben. Eine These, die insbesondere in den Krisen der Stadt und 
den Blindfeldern an Plastizität gewinnt.  

Nach Lefèbvre lässt sich der Inhalt nicht allein mit der Form erfassen. Auf 
der einen Seite steht die abstrakte logische Form, auf der anderen die Ambi-
tion, einen konkreten Inhalt mit dieser Form einfangen zu können. Das Den-
ken bewegt sich „in sich selbst mit einem Minimum an Inhalt, stets bereit sich 
dieses Inhalts zu entledigen und sich niemals wieder mit einem neuen Inhalt 
zu verbinden.“29 Der formalen Logik gelingt es nicht, ohne Inhalt, obwohl 
dieser immer abstrakter wird, auszukommen. Der Inhalt wird, einmal aufge-
nommen, von der Realität getrennt, unbeweglich gemacht, „metaphysisch 
transponiert“.30 Dem eigenen Anspruch, sich gegen den Mystizismus und die 
magischen Lehren zu richten, kann die formale Logik, da sie statisch ist, nicht 
gerecht werden. Sie vermag sich nicht einem nicht statischen Inhalt anzupas-
sen und so der Entwicklung der Erkenntnisse Rechnung zu tragen.  

 
„Wenn das Sein ist, was es ist und niemals etwas anderes – wenn jeder Gedanke 
absolut richtig oder absolut falsch ist –, dann werden die wirklichen Widersprüche 
im Sein und im Denken aus dem Denken ausgeschlossen.“31 

 
Andererseits ist die Verlagerung des Denkens in das Formale auch eine Absa-
ge an die Realität des Alltags, die, losgelöst von logischen Denkstrukturen, 
der Irrationalität überlassen wird.  

 

                                              
27  Henri Lefèbvre, Logique formelle, logique dialectique, p. 1. 
28  Henri Lefèbvre, Logique formelle, logique dialectique, p. 1s. 
29  Henri Lefèbvre, Der dialektische Materialismus, S. 13.  
30  Vgl.: Henri Lefèbvre, Der dialektische Materialismus, S. 15.  
31  Henri Lefèbvre, Der dialektische Materialismus, S. 16. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION 

132 

„Die Logik wird zur Sache eines fiktiven Seins, des reinen Denkens, dem das Wirk-
liche als unrein erscheinen soll. Umgekehrt sieht sich das Wirkliche ins Irrationale 
gestoßen, dem Irrationalen überantwortet.“32  

 
Hegels Versuch, das präzise (logische) Denken mit der Kunst der Diskussion 
und der Kontroverse, dem Widersprüchlichen und Beweglichen in Einklang 
zu bringen, bedingt eine Aufhebung der Vorstellung von getrennt funktionie-
renden Logiken, einer abstrakten Logik der Form und einer konkreten Logik 
des Inhalts. Die Logik als Form zu retten, zugleich sie der sich ändernden 
Wirklichkeit und Mannigfaltigkeit anzupassen, heißt für Hegel, nicht von der 
Form, sondern vom Inhalt auszugehen, denn: „Der Inhalt war substantiell, 
aber außerhalb des Denkens, und das strenge Denken blieb unbewegt und 
leer.“33 Dieser Inhalt stellt sich als über Jahrtausende menschlichen Denkens 
und Handelns Geformtes dar und schließt als sein „bereits am stärksten 
durchgearbeitetes Element“ die logische Form mit ein. Die Vernunft selbst 
muss als die Bewegung des Denkens – es diskutiert, erschüttert und löst parti-
kuläre Behauptungen und Inhalte auf, geht von einem Inhalt zum anderen 
über – bestimmt werden.34  Die Dialektik im hegelschen Sinn setzt, indem sie 
vom Konflikt lebt, widerstreitende Begriffe gegeneinander. Die daraus resul-
tierende Synthese als Aufhebung (überwinden, aufbewahren, eine Stufe höher 
heben) setzt Neues, dem seinerseits wiederum die eigene Negation entgegen-
gesetzt wird. Bewegung ist demnach Aufhebung. Lefèbvre folgt der Argu-
mentation Hegels:  

 
„Alles Wirkliche, alles Denken muss in einer höheren Bestimmung, die es als Inhalt, 
Aspekt, Vorhergehendes, Element einschließt, überwunden werden […]. […] Die 
Hegelsche Dialektik will dem Ganzen der erfassten Realitäten, Behauptungen und 
Begriffe Leben und Bewegung verleihen. Sie reißt sie mit sich fort in einer uner-
messlichen geistigen Epopöe. Alle Widersprüche der Welt […] damit alle Wesen 
und alle Behauptungen mit ihren Relationen, wechselseitigen Abhängigkeiten und 
Wechselwirkungen, werden in der Gesamtbewegung des Inhalts erfasst; alles an 
seiner Stelle, in einem ‚Augenblick‘.“35 

 
Die „dialektische Logik“ will das Denken, wie im ersten Kapitel von 
„Logique formelle, logique dialectique“ angekündigt, in seiner Bewegung 
erfassen: 

 

                                              
32  Henri Lefèbvre, Der dialektische Materialismus, S. 16. 
33  Henri Lefèbvre, Der dialektische Materialismus, S. 19. 
34  Henri Lefèbvre, Der dialektische Materialismus, S. 19. 
35  Henri Lefèbvre, Der dialektische Materialismus, S. 19. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


LA REVOLUTION URBAINE 

133 

„La logique concrète couronne et achève l’histoire de la connaissance, c'est-à-dire la 
théorie elle-même de la connaissance comme histoire de pratique sociale. Elle en est 
la partie la plus élaborée, le résultat ‚vivant‘, donc, le raccourci en brèves formules 
de toute l’expérience humaine. Elle doit donner les formes vraies, c’est à dire objec-
tives; universelles, de la connaissance; les règles les plus générales de la connais-
sance doivent être en même temps les lois les plus générales de toute réalité.“36  

 
Die Instrumente des Denkens können nicht von den Objekten, auf die sie sich 
beziehen, getrennt werden. Die konkrete Logik muss rationale Denkformen, 
die zahllose Erfahrungswerte einzubeziehen weiß, ausarbeiten. Voraussetzung 
ist, dass sie sich auf eine nachvollziehbare Geschichte berufen kann. Wird 
diese als chaotisch, der Versuch der Erkenntnis als Sammelsurium nicht zu-
sammenhängender Theorien und Doktrinen gesehen, ist es wenig sinnvoll, 
nach einer konkreten Logik zu suchen. Wenn in der Gesellschaft wie auch im 
Denken die Interaktionen sich gegenüberstehender Elemente als dialektische 
Struktur der Geschichte erkannt werden, wird die Vernunft historisch und die 
Geschichte rational. Die dialektische Sicht konkretisiert und validiert die Ver-
nunft, die Logik und die Geschichte.37 Eine so gelagerte Theorie der Erkennt-
nis fragt nicht nach der Möglichkeit von Erkenntnis; Erkenntnis ist ein „kon-
tingentes und veränderliches, ebenso praktisches wie soziales und historisches 
Faktum.“38 Die lebendige Erfahrung in der Praxis mit der Möglichkeit, auf 
einen historisch-gesellschaftlich erworbenen Fundus zurückzugreifen, ist An-
fang jeder Erkenntnis. Nicht das Individuum darf als Ausgangspunkt der Er-
kenntnis fungieren, sondern die gesellschaftliche Praxis als Vermittler zwi-
schen Mensch und Natur.39 Damit werden die Kategorien der formalen Logik 

                                              
36  Henri Lefèbvre, Logique formelle, logique dialectique, p. 57. 
37  Vgl.: Henri Lefèbvre, Logique formelle, logique dialectique, p. 58. 
38  Vgl.: Ulrich Müller-Schöll, Das System und der Rest, S. 103. „Die dialektische 

Logik ist also nicht die transzendental bestimmbare Voraussetzung der Erkennt-
nis, sondern ihr Resultat. Sie fußt auf ihren äußeren Bedingungen, die erkennt-
nistheoretisch geklärt werden müssen. Sie ist die Kurzzusammenfassung der 
menschlichen Erfahrung, deren offenbar letztlich induktiv gewonnenes Resultat; 
und die Regeln, die sie ermittelt, sind allgemein genug, dass sie jede weitere Er-
kenntnisleistung strukturieren können sollen […].“ (Ulrich Müller-Schöll 
[1999], Das System und der Rest, S. 103.) 

39  Um die in der Natur ablaufenden Prozesse in die dialektische Logik mit einzu-
beziehen, wird sie nicht der Objektivität wissenschaftsinterner Prozesse angegli-
chen – dies setzt von der menschlichen Praxis unabhängig ablaufende und die 
Menschen determinierende  Prozesse voraus – sondern die Gesetze der Natur 
werden in eine höhere, den Menschen und die Natur umfassende Logik einge-
bunden. Dies begreift auch, dass nicht das Individuum zum Ausgangspunkt ei-
ner Theorie der Erkenntnis werden kann. „L’objectivité doit être définie par la 
correspondance des idées du sujet avec l’objet, et rattachée à la pratique. On ne 
gagne rien en transformant en un ‚sujet‘ collectif le sujet individuel […].“  
(Henri Lefèbvre, Logique formelle, logique dialectique, p. 43.) Hierzu und zum 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION 

134 

seit Aristoteles nicht außer Kraft gesetzt, sie werden in die dialektische Logik 
mit einbezogen und gegebenenfalls relativiert.  

 
„La logique formelle, comme la grammaire, n’a qu’une protée relative et une appli-
cation limitée. Elle n’a pas de sens et toute sa portée lorsque notre pensée néglige 
expressément une grande partie de son contenu et se meut à la limite: au point où le 
contenu s’évanouit et où reste presque seule la forme.“40   

 
Die formale Logik ist die Logik der Abstraktion („reine Form“), die „lorsque 
notre pensée, après cette réduction provisoire du contenu, revient vers lui pour 
le ressaisir, la logique formelle s’avère insuffisante“41. Ihr zur Seite gestellt 
wird eine konkrete, auf den Inhalt, der sich durch die Interaktion gegenüber-
stehender Elemente auszeichnet, bezogene Logik, für Lefèbvre notgedrungen 
eine dialektische Logik. Sie ist geeignet, die Bewegung zu erfassen und die 
analytischen Kategorien der formalen Logik nicht als umfassendes System, 
sondern als Momente der Logik zu begreifen.42  

Lefèbvre folgt in der „Revolution der Städte“ den Leitlinien, die er in der 
„dialektischen Logik“ ausgearbeitet hat. Zugleich zeigt sich der heuristische 
Charakter der Dialektik, die den jeweiligen Windungen des zu betrachtenden 
Gegenstandes folgen soll. Die Analyse der Epochen, ihre Darstellung sowie 
der hypothetische Charakter der These der Verstädterung vermögen das Kon-
zept zu illustrieren, ohne jedoch das komplexe und zum Teil widersprüchliche 
Gedankengebilde Lefèbvres, das sich in seinen Schriften immer wieder ver-
schieben wird, in seiner Gesamtheit erhellen zu können.43 

                                                                                                                               
Verhältnis zum Positivimus von Auguste Comte: Ulrich Müller-Schöll (1999), 
Das System und der Rest, S. 105f. Zur Komplexität von Lefèbvres Naturbegriff: 
Ulrich Müller-Schöll (1999), Das System und der Rest, S. 108ff. 

40  Henri Lefèbvre, Logique formelle, logique dialectique, p. 51s. 
41  Henri Lefèbvre, Logique formelle, logique dialectique, p. 52. 
42  Ulrich Müller-Schöll kritisiert die Lefèbvresche „Logique dialectique“ in we-

sentlichen Punkten: Der Zusammenhang von Denken und Sein wird von der 
Mitte, der Praxis aus begriffen. Somit werden erste zentrale „metaphysische“ 
Fragen ausgeklammert. Kann ein bewegtes Denken anders als in der Form eines 
Systems kohärent und bestimmt gedacht werden, „eine in sich schlüssig aus ei-
nem Prinzip entwickelte Formbestimmung des Denkens, die ihre eigene Not-
wendigkeit schlüssig machen kann?“ Die Kategorien der Logik in der „weiche-
ren“ Form, wie sie Lefèbvre postuliert, sind bei ihm zu bloßen Phänomenen am 
Inhalt geworden. „Lefèbvres „dialektische Logik“ somit als Grundlage für eine 
umfassende Theorie des dialektischen Materialismus einerseits, ihren theoreti-
schen Dimensionen, die Spannweite einer Metaphysik, die alle Denkrichtungen 
der Tradition in sich aufnimmt. Andererseits bleibt sie arm und kann die in sie 
gesetzten Erwartungen nicht im Entferntesten erfüllen.“ (Ulrich Müller-Schöll 
(1999), Das System und der Rest, S. 112.) 

43  Müller-Schöll weist auf den Konflikt hin, der besteht, wenn einerseits die Logik 
nicht abgelehnt wird, es aber außerhalb der Logik keine Stabilitäten gibt: „[...] 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


LA REVOLUTION URBAINE 

135 

Von den herrschenden Verhältnissen zur Virtualität 
 

Die ‚Verdichtung‘ der modernen Gesellschaft, die Zentralisierung hat durch 
die neuen Medien eine veränderte Qualität. Die quasi simultane Kommunika-
tion („quasi-instantanéité“), die Konzentration von Daten ermöglicht eine 
kommerzielle Ausrichtung. Der Neo-Kapitalismus schafft durch das elektro-
nische Sammeln von weitreichenden Informationen ein neues Machtzentrum, 
das Einfluss auf Produktionsweisen und Produktionsverhältnisse hat: Das 
Entscheidungszentrum als Inkarnation des Staates.44  

Nachdem die Industrie die ursprünglich rurale Gesellschaft zerstört hat, 
sie durch veränderte Produktionsverhältnisse und eine andere Ideologie er-

                                                                                                                               
auch die Definition einer Nicht-Stabilität als Nicht-Stabilität ist eine Fixierung 
oder wenn man so will: stabil, ein ‚état‘ (Zustand), der dazu da ist, dass er von 
der Dialektik überschritten wird. Trotzdem hat Lefèbvre Recht, wenn er sagt, 
dass „la pensée dialectique... rend compte de ce qui dans la pratique ébranle les 
objets et structures, dissout les morhpologies stables.“ (PDM 206). [Abk. für: 
Henri Lefèbvre, Une pensée devenue monde, p. 260.] Das ist ein Widerspruch, 
für den es keine Auflösung gibt, sondern der zu der Schlussfolgerung führt: „Le 
rapport de la logique à la dialectique est donc lui-même dialectique“ (Lf Vorw. 
7). [Abk. für: Henri Lefèbvre, Logique formelle, logique dialectique, (Préface à 
la 3ème édition 1982, p. 7.)] Man hat es also mit einem Zirkel zu tun, mit einem 
dialektischen zwar, und dennoch mit keinem, der in einer höheren Einheit sich 
aufzuheben verspricht.“ (Ulrich Müller-Schöll [1999], Das System und der Rest, 
S. 142.) 

44  Der Text, der in den sechziger Jahren verfasst wurde, nimmt an dieser Stelle 
bereits die Problematik der modernen Datenverarbeitung auf und verweist indi-
rekt auf die aktuelle Diskussion des Datenschutzes, der durch die ständig sich 
erweiternden Kontrollmöglichkeiten nicht gewährleistet werden kann. „Il [le 
néo-capitalisme] ne rassemble plus les gens ni les choses, mais les informations, 
les connaissances. Il les inscrit dans une forme éminemment élaborée de simul-
tanéité: la conception de l’ensemble, incorporé dans le cerveau électronique, uti-
lisant la quasi-instantanéité des communications, surmontant des obstacles (les 
pertes d’information, les accumulations insensées d’éléments, les redondances, 
etc.). Dans un but désintéressé? Certes pas. Ceux qui constituent la centralité 
spécifique visent le pouvoir ou en sont les instruments. Dès lors le problème se 
pose politiquement. Il ne s’agit plus seulement de ‚maîtriser la technique‘ en gé-
néral, mais des techniques bien déterminés avec leurs implications socio-
politiques.“ (Henri Lefèbvre, Le droit à la ville, p. 135s.) Christian Schmid ver-
weist in diesem Zusammenhang auf einen weiteren Aspekt, dem der histori-
schen Transformation vom primären Agrarsektor über den sekundären Indust-
riesektor zum tertiären Dienstleistungssektor (Tertialisierung der Produktion), 
den Lefèbvre prophetisch 1974 erkennt: „Die Konzeption eines Produktes werde 
immer wichtiger, und damit auch vielfältige Informationen, was zu einer immer 
komplexeren Organisation der produktiven Arbeit führe. Die unternehmensbe-
zogenen Dienstleistungen, die Filialen und Zulieferer vervielfachten sich. Da-
raus folge, dass die urbanen Zentralitäten zunehmend die Aufgabe übernähmen, 
die Intellektualisierung („intellectualisation“) des produktiven Prozesses voran-
zutreiben.“ (Christian Schmid [2006], Stadt, Raum und Gesellschaft, S. 180.) 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION 

136 

setzt hat, befindet sich diese neu geschaffene urbane Struktur mit marktorien-
tierter und gewinnträchtiger Strategie nach einiger Zeit ebenfalls in einem 
Verfallsprozess. Die Machthaber sehen sich gezwungen, das Urbane neu zu 
denken, eine neue Rationalität zu begründen. Die Ideologie bestimmt ein 
vermeintlich rationales und neutrales Bestreben.  

 
„A l’analyse critique, le système se révèle stratégie, se dévoile comme décision (fi-
nalité décidée). […] une stratégie de classe a orienté l’analyse et le découpage de la 
réalité urbaine, sa destruction et sa restitution, projections sur le terrain de la société 
où telles décisions stratégiques ont été prises.“45 

 
Die Möglichkeit, ideell, durch die „reine Form“ die Vielfalt der optischen 
Eindrücke – „Überfluss, Gewimmel, alles ist hier verdeutlicht“ – zusammen-
zubringen, täuscht über das Trügerische dieser formalen Anordnung hinweg.  

 
„Der städtische Raum gibt vor, transparent zu sein. Alles hat Symbolwert [...], alles 
steht zur „reinen“ Form in Beziehung, ist Inhalt dieser Form [...]. Aber man [...] 
stellt fest, dass diese Transparenz täuscht und trügt. Die Stadt, das Urbane, ist auch 
Mysterium, okkult.“46 

 
Das Urbane widersteht in seiner Komplexität und durch den dialektisch ablau-
fenden Prozess jeder Fixierung durch eine vermeintlich allgemeingültige Ra-
tionalität, durch Ideologie. Die Strukturen der Macht sind nicht zugleich er-
kennbar: Unternehmen, verborgene und sichtbare Mächte wie Staatsgewalt, 
Reichtum und Polizei weben die Geschicke, versuchen, die Wirklichkeit des 
Alltags zu unterschlagen. Anders als in der landwirtschaftlichen und industri-
ellen Ära ist diese „Rationalität“ verfeinert, gewappnet mit allen möglichen 
taktischen Raffinessen und unterstützt von einem großen Macht- und Unter-
drückungsapparat.47  

                                              
45  Henri Lefèbvre, Le droit à la ville, p. 32. 
46  Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 130; orig., p. 161s. 
47  „En fait la rationalité que nous voyons en action dans la pratique […], cette ra-

tionalité limitée s’exerce surtout selon les modalités d’une intelligente analy-
tique très poussée, très armée, dotée de grands moyens de pression. Cet intellect 
analytique se revêt des privilèges et prestiges de la synthèse; il dissimule ainsi ce 
qu’il recouvre: les stratégies. On peut lui imputer le souci péremptoire du fonc-
tionnel, ou plutôt de l’unifonctionnel ainsi que la subordination des détails mi-
nutieusement comptabilisés à la représentation d’une globalité sociale. Ainsi 
disparaissent les médiations entre l’ensemble idéologique donné pour rationnel 
(techniquement ou économiquement) et les mesures détaillées, objets de tactique 
et de prévision. Cette mise entre parenthèse des médiations théoriques et pra-
tiques, sociales et mentales, ne manque pas d’humour noir dans une société où 
les intermédiaires (commerçants, financiers, publicitaires, etc.) détiennent 
d’immenses privilèges. L’un couvre l’autre! Ainsi se creuse un gouffre entre le 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


LA REVOLUTION URBAINE 

137 

Die dialektische Bewegung erscheint komplex, was jedoch nicht zu einer ver-
einfachten Form von Sozio-Logik oder die Konzentration auf Einzelaspekte 
im urbanen Leben (industrielle Produktion, Verkehrsaufkommen, Handel, 
Informationsstrom usw.) führen soll. Die „dialektische Rationalität“, geistig 
und sozial, der urbanen Form wie ihrem Inhalt immanent, vermag sich in ein-
zelnen Punkten dem Phänomen der Verstädterung zu nähern. Um die Struktu-
ren und die Entwicklung zum Urbanen zu analysieren, muss das Städtische als 
Nebeneinander und Überlagerung von Netzen (Verbindungen) begriffen wer-
den. Die Netze sind im Kontext von Raum und Zeit zu analysieren, müssen 
den jeweiligen Entwicklungen und gegenseitigen Interaktionen Rechnung 
tragen. Nur so lässt sich der Bruch zwischen Urbanem, Industriellem und 
Landwirtschaftlichem herauskristallisieren. Die Form, einer logischen Form 
ähnlich, versucht, sich den jeweiligen neuen Gegebenheiten anzupassen, alle 
möglichen Elemente und Ebenen einzubeziehen. Dabei wird selektiv getrennt 
zwischen definitiv Vergangenem und dem, was an Erkenntnis und Rück-
schlüssen auf die Gegenwart anwendbar bleibt. Weder tradierte Begriffe von 
Raum und Zeit noch Philosophie – „dem ideologischen und institutionellen 
Gedankengebäude, der üblichen Wissenschaftlichkeit“ – dürfen als Aus-
gangspunkt einer solchen Darstellung gelten. Zu sehr gefangen in den Zwän-
gen und Denkstrukturen der jeweiligen Epochen, begrenzen sie das Denken. 
Es ist die Form, die die Zentralität, das Städtische als Begegnung und Ver-
sammlung sämtlicher vorhandener und möglicher Objekte und Subjekte als 
„virtuelles Objekt“ geschaffen hat, das erlaubt, sich den Fängen der konventi-
onellen Modelle, die aus dem Produktionismus, dem Ökonomismus und der 
Industrialisierung stammen, zu entziehen.48 Die Zentralität ist von Beginn an 
im Prozess der Verstädterung enthalten: die Verstädterung als Entelechie 
menschlichen Zusammenlebens.  

 
„Von Anfang an war in der Nähe der Anfangs-Null die Verstädterung im Keim vor-
handen, war im Vormarsch. Wie das Werkzeug im geschleuderten Stein, im ge-
schwungenen Stock schon vorhanden war. Wie Sprache und Begriffe es waren, als 
der erste Ort markiert wurde. Als zum ersten Mal gesammelt wurde, zum ersten Mal 
getrennt in der Natur vorhandene Objekte zueinander gebracht, zum ersten Mal 
Früchte angehäuft wurden, war die Zentralität im Kommen. Sie kündigte ihre virtu-
elle Verwirklichung an. Von Anfang an ist Zusammenführen, Anhäufen, Aufheben 
etwas, das für die soziale Praxis wesentlich ist; es ist ein rationaler Aspekt der Pro-
duktion, der nicht mit der Produktionstätigkeit zu tun hat, von dieser aber nicht zu 
trennen ist.“49 

                                                                                                                               
global […] et le partiel, manipulé, réprimé, sur quoi présent les institutions.“ 
(Henri Lefèbvre, Le droit à la ville, p. 98.) 

48  Vgl.: Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 132; orig., p. 164. 
49  Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 133; orig., p. 165. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION 

138 

Die Zentralität im urbanen Raum unterscheidet sich von den sozialen Aktivi-
täten in der Landwirtschaft und der Industrie, da hier noch nicht die Negation 
von Raum und Zeit, deren „virtuelle Annulierung“ stattgefunden hat. Sie 
zeichnet allein die gegenwärtige Gesellschaft, vor allem bestimmt durch die 
neuen Techniken der Daten- und Informationsgesellschaft, aber auch die Ku-
mulation im städtischen Geschehen aus. Setzte der jeweilige Stand der Ent-
wicklung der Verstädterung noch Grenzen – u.a. die Stadt-Land-Dichotomie 
und die damit verbundene Arbeitsteilung – ist im Übergang von einem Stadt-
typus zum anderen der dialektisch ablaufende Prozess bereits nachvollzieh-
bar. Dem „Formlosen, Verstreuten und Ungeordneten“ kann eine Form und 
ein Ziel, ein Ende gegeben werden. Die Urbanisierung wird als Resultat eines 
dialektischen Prozesses erkennbar, den es zu beherrschen gilt.  

Die hierarchische Gesellschaftsstruktur der urbanen Gesellschaft ist un-
gleich, grenzt aus. Diese Ausgrenzung birgt per se das revolutionäre Potential 
zur Sprengung der Konzentration. Da das Urbane als Zentrum das Potential 
für die Zentralisierung der Macht birgt, kann die urbane Form an sich selbst 
noch keinerlei Erkenntnis im Hinblick auf eine Verbesserung der gesellschaft-
lichen Verhältnisse vermitteln. Dennoch wird aufgrund der zentralisierenden 
Form eine Tendenz, Grenzen zu sprengen, sich gegen die Konzentration der 
Macht zu stellen, erkennbar.  

 
Utopie und differentieller Raum  
 
Gegensätze treten in der Zentralität, bestimmt von Nebeneinander und Über-
lagerungen, deutlich zu Tage. Landwirtschaftlicher, industrieller und städti-
scher Raum sind als unterschiedliche Schichten auf komplexe Weise ver-
schachtelt. Wurden in der landwirtschaftlichen Epoche die Orte (Topoi), die 
als geographische Form in der Natur vorhanden waren, benannt, vermessen, 
aufgeteilt, versucht das industrielle Zeitalter zu vereinheitlichen, zu homoge-
nisieren: Die Topoi werden nicht länger in ihrer Heterogenität wahrgenom-
men, sie werden zu „etwas zufällig Vorhandenem, zu unbestimmten Annehm-
lichkeiten einer folkloristischen Sprache“, sich nur durch ihre unterschiedli-
che Lage unterscheidend. Messbar und objektiv ist der Raum einzig im Hin-
blick auf Produktionskriterien von Interesse: Effektive Produktivität verlangt 
nach Annäherung aller sozialen Funktionen. Der Raum selbst wird im Sinne 
einer optimalen Verwendung berechnet.50  

                                              
50  Vgl.: Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 135f; orig., p. 167s. Hierzu 

auch: „Dès l’âge de la vie paysanne, les particularités se décèlent: les lieux-dits, 
les parcours, les réseaux de chemins pastoraux et forestiers, les climats, les eth-
nies. En bref la nature. Pas la nature-en-soi des philosophes, mais la matière na-
turelle qui se laisse modeler, qui prend un visage, celui du paysage, celui des 
paysans de tel peuple. Des symbolismes puissants relient les lieux aux émotions 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


LA REVOLUTION URBAINE 

139 

Der städtische Raum stellt sich im Gegensatz zur Homogenität des industriel-
len Raumes als differentiell dar. Obwohl oft Namen, die die Spezifika der 
verschiedenen Orte in der landwirtschaftlichen und der industriellen Ära be-
zeichnen, übernommen werden, treten im urbanen Raum Gegensätze und 
Kontraste in den Vordergrund. Allein die Geschichte der Namen der urbanen 
Topoi gibt die Strukturen des Raumes als Ergebnis einer Geschichte zu er-
kennen, die das Werk von ‚Agenzien‘, sozial ‚Agierenden‘ („‚acteurs‘ 
sociaux“) und kollektiv Handelnden („‚sujets‘ collectifs“) ist.51 Aus der Inter-
aktion von Institutionen und sozialen Gruppierungen erwachsen die Merkma-
le und die Qualitäten des städtischen Raumes, der die Vielfalt der Unterschie-
de und Konflikte in sich vereint. 

 
„Diese Strukturen entstanden durch aufeinanderfolgende Wellen, die (relativ) dis-
kontinuierlich eine Raumschicht nach der anderen schufen. […] Das handeltreiben-
de Bürgertum, die Intellektuellen, die Staatsmänner haben die Stadt geformt. Die 
Industriellen haben sie hauptsächlich zerstört. Die Arbeiterklasse hat keinen anderen 
Raum als den, der sich aus ihrer Enteignung, ihrer Verschleppung ergibt: den der 
Absonderung.“52 
 
Isotopie und Heterotopie sind Konzepte, die ermöglichen, die Eigenschaften 
der jeweiligen Räume, vorrangig die des differentiellen Raumes, zu charakte-
risieren. Isotopien als analoge, sich gleichende Räume stehen u.a. für Staatsra-
tionalismus und industrielle Epoche, die durch rücksichtslose Zerstörung des 
Gewachsenen große Boulevards, breite Alleen zum Markenzeichen ihrer mo-
nopolisierenden Macht gestalten. Heterotopien – „der andere Ort und der Ort 
des Anderen, das ausgeschlossen und gleichzeitig einbezogen wird“53 – sind 
kontrastierende, differentielle Orte, die meist durch neutrale Räume (Straßen, 
Kreuzungen, Parks, Flüsse usw.) voneinander abgegrenzt werden. Die Unter-
scheidung zwischen Isotopie und Heterotopie ist dynamisch und multifunkti-

                                                                                                                               
et passions religieuses, aux rituels aux magies. L’ère industrielle ravage 
l’originel et l’original, les particularités et les lieux. Elle saccage la nature […]. 
Elle tue ce qui naît, substituant le produit à l’œuvre. Par tous les moyens elle 
tend vers l’homogène, vers l’identique et/ou l’analogique. Parmi ces moyens, il 
faut compter l’histoire et l’historicité, la philosophie et le système philoso-
phique, la politique et les stratégies, plus le quotidien et la quotidienneté. […] 
La maîtrise sur la nature, tant souhaitée, tant appelée, révèle dialectiquement 
(diaboliquement) son revers: la destruction totale, menant vers l’exigence d’une 
reproduction (re-création) également totale.“ (Henri Lefèbvre, Le manifeste 
différentialiste, p. 127s.) 

51  Anhand der Straßen- und Ortsnamen von Paris versucht Lefèbvre diese These zu 
untermauern. Vgl.: Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 136f; orig., p. 
169s. 

52  Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 137f; orig., p. 171. 
53  Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 138; orig.; p. 172. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION 

140 

onal zu verstehen. Einerseits befinden sie sich in einem dynamischen Prozess, 
andererseits können Räume verschiedene Funktionen, z. B. je nach Tages- 
bzw. Nachtzeit, erfüllen.54 Die U-topie wird als Nicht-Ort, als Ort dessen, was 
nicht ist, als Ort des Anderswo eingekreist.55  

 
„Auf/in dem Plan von Paris (dem Turgot-Plan aus der Zeit um 1725) ist die U-Topie 
weder sichtbar noch lesbar; trotzdem ist sie dort prachtvoll vorhanden, sie ist der Ort 
des Blicks, der über die Stadt hinweggeht, ein kaum bestimmter, aber gut konzipier-
ter und (bildlich) vorgestellter Ort, der Ort des Bewusstseins, d.h. eines Bewusst-
seins der Totalität.“56 
 
Als Bewusstsein von Totalität erhebt die U-Topie Anspruch auf die ganze 
Fülle der Gegebenheiten. Jenseits der Konfrontation zwischen Isotopie und 
Heterotopie trennen Worte nicht mehr, werden Gegensätze überwunden, in-
dem sie nebeneinander existieren. Das Bewusstsein der Totalität unterscheidet 
sich vom Transitorischen des ‚normalen‘ gesellschaftlichen und individuellen 
Bewusstseins, indem es nicht länger vom ‚Realen‘ im engen Sinne abhängig 
ist.57 Im Urbanen als Zentralität, „wo Situationen derart miteinander verwir-
ren, dass unvorhergesehne Situationen entstehen“, entsteht (virtuell) ein Vek-
tor Null, in dem die Entfernung aufgehoben wird. Es ist ein Traum der 
Menschheit, der im urbanen Raum reale Dimensionen bekommt.58 Kaum mit 
den Gesetzen der banalen Analyse zu begreifen, bleibt die U-Topie Grenzer-
fahrung, die im Unterschied versöhnlich wirkt, die nahe Ordnung mit der fer-

                                              
54  Lefèbvre sieht den Stadtraum in Europa bis ins sechzehnte Jahrhundert hetero-

topisch. Erst mit der Ausbreitung der Städte wurden Vororte, Straßenzüge usw. 
assimiliert. In der Zeit des Bürgertums wurden ganze Teile des Volkes erneut in 
Vororte verbannt. Diese Bewegungen scheinen zyklischer Natur: „Anomische 
Gruppen formen heterotopische Räume, deren sich die herrschende Praxis frü-
her oder später erneut bemächtigt.“ (Vgl.: Henri Lefèbvre, Die Revolution der 
Städte, S. 139; orig., p. 173.) 

55  Zur U-topie: Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 44f; orig., p. 54s. 
56  Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 139f; orig., p. 174. 
57  In der Kritik des Alltagslebens wird das Bewusstsein in Zusammenhang mit 

dem Begriff der Realität gesetzt. Realität versteht sich hier dialektisch, d.h. ist 
an die jeweilige Entwicklungsstufe innerhalb des dialektischen Prozesses ge-
bunden. Die „Realität des Bewusstseins“ unterliegt ebenfalls diesen Bedingun-
gen. „Die gesellschaftlichen Bewusstseine entstehen, wachsen, vergehen und 
sterben ab, ganz wie die individuellen Bewusstseine. […] Das gesellschaftliche 
Dasein und das gesellschaftliche Bewusstsein haben […] etwas Transitorisches 
an sich. Sie kommen auf und gehen zu etwas anderem über.“ Das Bewusstsein 
beinhaltet das Mögliche, die Vorstellung von etwas anderem. „Das Gegenwärti-
ge impliziert das Mögliche im Aktuellen, und die Gegenwart spielt sich nicht 
ohne das Licht und den Horizont der Zukunft ab.“ (Vgl.: Henri Lefèbvre, Kritik 
des Alltagslebens, S. 453f; orig., p. 200.) 

58  Vgl.: Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 46; orig., p. 56s. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


LA REVOLUTION URBAINE 

141 

nen vereint.59
 Lefèbvres Sprache entbehrt jeglicher Präzision, fühlt sich eher 

der Poesie denn der wissenschaftlichen Darstellung verpflichtet: 
 

„Meistens befindet sich dieser vorgestellte und wirkliche Ort an der Grenze zur 
Vertikalität, der Dimension 1, der Begierde [(„désir“)], der Macht, des Gedankens. 
Zuweilen befindet er sich in der Tiefe, wenn der Romanschriftsteller oder der Dich-
ter sich die unterirdische Stadt, wenn sie sich die der Verschwörung, die dem Ver-
brechen zugängliche Kehrseite der Stadt vorstellen. Die U-Topie vereinigt die nahe 
Ordnung mit der fernen Ordnung.“60 
 
Die Zentralität der Stadt hat als Eigenschaft und Faszination das pulsierende, 
nie ruhende Leben: 
 
„Objekte können sich anhäufen, ein Fest kann sich entfalten, ein angenehmes oder 
entsetzliches Ereignis eintreten. Hier, in der möglichen Zentralität, liegt die Faszina-
tion des städtischen Raums.“61 
 
Dagegen steht die Leere ganzer Bezirke, die „von sichtbaren oder unsichtba-
ren Grenzen der Erlässe und Verwaltungsordnungen umschlossen sind.“ Der 
Widerspruch von Verfügbarkeit und staatlichen, bürokratischen Verordnun-
gen, die ganze Gegenden abriegeln, „zum Ort der Seltenheit oder der Macht 
im Reinzustand werden“, verlangt nach Widerstand: 

 
„Jeder Ort muss multifunktionell, polyvalent, transfunktionell mit unablässigem 
‚turnover‘ der Funktionen werden; Gruppen müssen die Räume beschlagnahmen, 
um expressive Handlungen und Konstruktionen zu vollbringen, die in Bälde zerstört 
werden können.“62/63 

                                              
59  Die nahe Ordnung steht für das Unmittelbare, das Fassbare, aber auch das Ab-

geschlossene, die ferne Ordnung für das Vermittelte, aber auch für das (noch) 
nicht Greifbare, das Offene. Vgl.: Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 
47; orig., p. 57.  

60  Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 140; orig., p. 174. 
61  Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 140; orig., p. 174. 
62  Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 140f; orig., p. 175. 
63  Der ‚turnover‘ der Funktionen findet sich in ähnlicher Form in der situa-

tionistischen Bewegung. In seiner Anleitung zum „détournement“ (Guy Debord 
[2006], Oeuvres, p. 221ss.) zeigt Debord die zahlreichen Aktionsfelder auf, in 
denen einem Element eine neue Tragweite verliehen wird. In „Projets 
d’embellissement rationnels de la ville de Paris“ schlägt die Situationistische 
Bewegung u.a. vor: „Abolition des musées, et répartition des chefs-d’œuvres ar-
tistiques dans les bars. […] Libre accès de tous dans les prisons. Possibilité d’y 
faire un séjour touristique. Aucune discrimination entre visiteurs et condamnés. 
[…] Faire cesser la crétinisation du public par les actuels noms de rues. Effacer 
les conseillers municipaux, les résistants, les Emile et les Edouard (55 rues dans 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION 

142 

Die U-topie wirkt sowohl aufklärerisch als auch verändernd, das U-topische 
bleibt nicht gemein abstrakt, sondern wird wirklich. Diese Wirklichkeit findet 
im Urbanen überall und nirgends ihren Ausdruck: 

 
„Transzendenz der Begierde und der Machtimmanenz des Volkes, stets gegenwärti-
ges Imaginäres, rationale und erträumte Vision von einer Zentralität, die an diesem 
Ort menschlichen Reichtum und menschliche Gestik zusammenbringt, Anwesenheit 
des Anderen, Anwesenheit-Abwesenheit, Forderung nach einer niemals erreichten 
Anwesenheit […].“64 

 
Die Merkmale des differentiellen Raumes, die Symbole des Städtischen sind 
omnipräsent, gruppieren sich in der urbanen Form, bilden in ihrer Vielfalt 
eine Einheit und ein Ganzes. Den zentralen Machtzentren und ihrem Versuch 
der Homogenisierung, die Zentralität zum Erhalt und zum Ausbau bestehen-
der Strukturen zu gebrauchen, steht das Aktionspotential dem differentiellen 
Raum der ‚Urbanität‘ gegenüber; bereit zur ‚Schlacht der Giganten‘ („lutte 
titanique“).65 

                                                                                                                               
Paris), les Bugeaud, Les Galliffet, et plus généralement tous les noms sales (rue 
de l’Evangile).“ (Guy Debord [2006], Oeuvres, p. 213-216 ss.) 

64  Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 141; orig., p. 175. 
65  Die kämpferischen Töne finden sich in „Le manifeste différentialiste“ (1970), 

das unter dem Einfluss der Studentenbewegung von 1968 verfasst wurde. Vgl.: 
Henri Lefèbvre, Le manifeste différentialiste, p. 129s.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


LA REVOLUTION URBAINE 

143 

8.  Die  urbane Gesel lschaft   
 

„Das Problem der Verstädterung ist kein Problem 
mehr, das die Stadtverwaltung angeht; es hat die 

Nation, die ganze Erde erfasst.“1 
 
Urbanisierung als globaler Prozess 
 
Die global urbanisierte Gesellschaft darf, da sie sich in noch weiter Ferne be-
findet, strategische Hypothese ist, erkenntnistheoretisch nicht als Kategorie 
fixiert werden. Als Fernziel steht sie für den Prozess der Verstädterung, der, 
obwohl nicht abgeschlossen, in seiner Bewegung weder aufgehalten noch ab-
gelenkt werden soll. Befreit von Mythen und Ideologien2 der Epochen, deren 
Interpretationsschemata jeweils allgemeine Gültigkeit beanspruchten, dadurch 
eine Analyse der jeweiligen Gegebenheiten erschwerten, scheint die Erfor-
schung sowohl der Blindfelder als auch des Phänomens der Verstädterung in 
ihrer Totalität möglich. Die kritischen Zonen geben zu erkennen, dass der 
Prozess der Verstädterung nur mit einer Flexibilität der Begriffe und des 
Denkens erfasst werden kann. Ein Festhalten an Interpretationsschemata trägt 
der Bewegung in der Zeit nicht Rechnung, steht der Analyse entgegen. Die 
kritische Phase ist vom Auftauchen komplexer Objekte, neuer Funktionen und 
Strukturen geprägt, ohne dass die alten verschwunden sind. Begriff und zu-
geordnete Wirklichkeit stimmen nicht überein.3 

 
„Der Boden ist vermint. Die alten Begriffe entsprechen nicht mehr, neue Begriffe 
bilden sich heraus. Nicht nur die Wirklichkeit, auch der Gedanke entflieht.“4 

 
Die Transduktion als „Konstruktion eines virtuellen Objektes“ beinhaltet, 
dass die konstruierten Gedankengebäude, da dem jeweiligen Entwicklungs-
stand angepasst, unvollendet sind, gegebenenfalls neu oder erweitert zu defi-
nieren sind. Allein dies rechtfertigt nach Lefèbvre eine Absage an die Ideolo-
gie und eine Abgrenzung zur Zukunftsforschung, die „extrapoliert, nachdem 
sie erst reduziert hat.“5 

                                              
1  Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 158; orig., p. 197. 
2  Während Mythen missbräuchlich verwertet werden können, sind Ideologien 

Ausdruck einer Doktrin, darauf ausgelegt, Zustände zu erhalten oder zu begrün-
den: „Die Mythen gingen in die Literatur ein; dass sie dichterisch und utopisch 
sind, verringert ihr Interesse gewiss nicht. Über die Ideologien dagegen wissen 
wir, dass sie vergeblich versuchen, eine Doktrin, den Urbanismus, zu begrün-
den.“ (Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 175; orig., p. 218s.) 

3  Vgl.: Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 181; orig., p. 226. 
4  Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 176; orig., p. 219. 
5  Vgl.: Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 176; orig., p. 219. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION 

144 

Der Prozess der Urbanisierung ist universell, betrifft alle Länder und alle poli-
tischen Systeme, ungeachtet der unterschiedlichen Entwicklungsstadien. Ihm 
ist eigen, dass die industrielle Epoche die natürlichen Ressourcen – sie bein-
haltet hier sowohl materielles wie humanes Potential6 – ausgebeutet, in ihren 
ursprünglichen Eigenarten verändert, entfremdet hat. Die Verstädterung ist 
Illustration für einen Prozess, der die Widersprüche, die die industrielle Peri-
ode provoziert hat, nicht beseitigt, denn „sie kann diese nicht durch die Tatsa-
che beilegen, dass sie am Horizont emporsteigt.“7 Die Konflikte, die der in-
dustriellen Epoche eigen sind, können den Prozess der Verstädterung behin-
dern, da die herrschende Ideologie die festgefahrenen Strukturen – Produkti-
onsverhältnisse und Eigentumsverhältnisse – als zeitlos zu verankern sucht.8 
Parallel zur Entwicklung vom Bäuerlich-Ländlichen zum Industriellen hin 
zum Städtischen nehmen die entsprechenden Gesellschaften an Komplexität 
zu. Diese Vielfalt erfasst Raum und Zeit, „denn der Raum und die in ihm be-
findlichen Objekte können keinen höheren Grad der Komplexität erreichen, 
ohne dass die Zeit und die in ihr stattfindenden Tätigkeiten ebenfalls komple-
xer werden.“9 Die hieraus resultierenden Probleme stehen für das universelle 
Phänomen der Verstädterung. Nicht die „Weltstadt“10, aufbauend auf dem 

                                              
6  Lefèbvre spricht von Natur, ein Begriff, der in seiner Bedeutung komplex kon-

notiert ist und diversen Interpretationen im Laufe der Arbeiten unterliegt.  
7  Vgl.: Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 177; orig., p. 220s. 
8  Lefèbvre wendet sich an dieser Stelle nicht nur gegen den Kapitalismus, sondern 

auch gegen den Staatssozialismus, gemeint ist vor allem die Sowjetunion, der es 
nicht gelang, Wachstum und Entwicklung, d.h. das quantitative Wachstum mit 
der qualitativen Entwicklung der Gesellschaft in Einklang zu bringen. „Ein 
Wachstum ohne Entwicklung ist genauso möglich wie, zuweilen, eine Entwick-
lung ohne Wachstum. Seit nahezu einem halben Jahrhundert findet nahezu über-
all ein Wachstum statt, erstarrte soziale und politische Beziehungen bleiben 
aber, was sie sind.“ (Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 178; orig., p. 
222.) 

9  Vgl.: Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 177; orig., p. 221. 
10  Den Begriff der „Welt-Stadt“ (ville mondiale) benutzt Lefèbvre in Anklang an 

den Maoismus, kritisiert allerdings dessen Gebrauch für die westliche Welt, da 
er zu sehr auf dem klassischen Begriff der Stadt aufbaue  („politisches Verwal-
tungszentrum, Zentrum des Schutzes, der Ausbeutung eines weitläufigen Land-
gebietes“) und so die Tatsache verschleiere, dass „die verstädterte Gesellschaft 
[…] nur auf den Ruinen der klassischen Stadt entstehen“ könne. (Vgl.: Henri 
Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 179; orig., p. 224.) In die allgemeine 
stadttheoretische Debatte wird der Begriff „world city“ erst 1982 durch die 
Stadtplaner John Friedmann und Goetz Wolff eingeführt. (John Friedmann/ 
Goetz Wolff [1995], World City Formation, An agenda for research and action.) 
Die 1986 erstmals veröffentlichte, in sieben Thesen gegliederte „Weltstadthypo-
these“ (orig. World City Hypothesis) von Friedmann und Wolff gilt als Begrün-
dung der modernen Weltstadt-Forschung, die von einer Einteilung der Weltstäd-
te in verschiedene Bedeutungsklassen ausgeht. (John Friedmann [1995], The 
World City Hypothesis, in: Development and Change, 17/1, S. 69-83.) Hierzu 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


LA REVOLUTION URBAINE 

145 

klassischen Verständnis der Stadt als politisches Verwaltungszentrum, als 
geschütztes Territorium, als die ländliche Gegend ausbeutende Instanz, wird 
die urbanierte Gesellschaft des Abendlandes – für die asiatischen Länder sieht 
Lefèbvre eine andere, wenn auch unklare Entwicklung voraus – bestimmen, 
sondern eine urbane Gesellschaft, die auf den Ruinen der explodierten und 
implodierten Stadt fußen wird. Der Versuch, sich strategisch des tradierten 
Stadtmusters zu bedienen, um herrschende Strukturen aufrecht erhalten zu 
können, bedeutet, dass die Stadt als Entscheidungs- und Machtzentrum, „der 
entsetzlich organisierte, scharf systematisierte Staat an den Boden gebunden 
sein wird“, alles auf einen strategisch wichtigen Punkt konzentrieren und von 
dort „die Herrschaft auf das gesamte Staatsgebiet ausdehnen wird.“11 Die Wi-
dersprüche zwischen Stadt und Land, die die Auseinandersetzung vergange-
ner Epochen bestimmten, haben sich in das Zentrum des Städtischen verla-
gert. Dem „‚Reichtum-Macht‘-Zentrum“ stehen die Peripherien zwischen In-
tegration und Segregation gegenüber.12  

                                                                                                                               
auch: John Friedmann, Ein Jahrzehnt der World City Forschung. Eine Liste der 
30 Weltstädte wurde in den folgenden Jahren regelmäßig nach neuen Entwick-
lungen und Erkenntnissen anderer Geographen und Ökonomen aktualisiert und 
in Buchbeiträgen und Vorlesungen veröffentlicht. 

11  Vgl.: Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 180; orig., p. 224. 
12  Das Konfliktpotential, das sich aus dieser Konstellation ergibt, wird insbesonde-

re in der französischen „Postmoderne“ aufgegriffen und bestimmt die aktuelle 
Diskussion um die Vorstädte der großen Metropolen. Die „Zone“, nach einem 
Gedicht von Guillaume Apollinaire, wird bei François Lyotard zum Niemands-
land zwischen Stadt und Land, ein „anderer Ort, der im Verzeichnis der Wohn-
stätten, der Situationen nicht vorkommt.“ (Jean-François Lyotard [1998], Post-
moderne Moralitäten, S. 23.) Der ‚Gürtel‘ – die Übersetzung für das griechische 
Wort „zone“ – sind die Vorstädte, die Elendsviertel, die bereits die klassischen 
Städte der Antike umgaben und für jene Bevölkerungsschichten stehen, die aus-
gegliedert am Rande der Zivilisation dahinvegetieren. Keine Betrachtung der 
Stadt führt an ihnen vorbei. „Man muss in eine Stadt durch die Vorstädte hin-
eingehen. Die Sprache der Vorstädte ist die Klage: wir wohnen nirgends mehr, 
weder draußen noch drinnen.“ (Jean-François Lyotard [1998], Postmoderne Mo-
ralitäten, S. 23.) In diesem Niemandsland bewegen sich der „verlorene Sohn, die 
verlorene Tochter“, die sich sonntags ins Zentrum der Städte trauen, „um ihre 
Klagelieder zu singen, die weder Hand noch Fuß haben“. Ihr Ausdruck wird 
zum koketten Spiel mit den Restbeständen der bürgerlichen Kultur und ihren 
prominentesten ‚outsiders‘: Baudelaire, Verlaine, Rimbaud. Die Stadt ist in je-
der Hinsicht gespalten. Den Bewohnern der „banlieues“ fehlt der Bezug zu den 
historisch gewachsenen Innenstädten, die ihrerseits in keiner Hinsicht bereit 
sind, den ‚austauschbaren‘ Vorstädten ihre Tore zu öffnen. Der Architektur des 
Stadtkerns, ihrer gewachsenen Identität steht ein Sammelsurium an zusammen 
gewürfelten Mietskasernen, Containern, Müllhalden der Konsumgüter entgegen. 
Der ständigen Entwicklung verpflichtet, sich immer neu definierend, gestaltet 
die postmoderne Gesellschaft sich, indem sie ihr überflüssig gewordenes Men-
schenmaterial – in historischer Reihenfolge: „Sklaven, Bauern, Bergleute und 
frühe Fabrikarbeiter […] und morgen dann auch alle Arbeitnehmer“ (Jean-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION 

146 

Die Urbanisierung als Totalität 
 
Die Verstädterung als Phänomen bewegt sich auf eine Totalität zu, ohne diese 
jemals zu erreichen. Indem das Urbane zentralisiert, totalisiert es – „es ist zu 
gleicher Zeit historisch, demographisch, geographisch, wirtschaftlich, sozio-
logisch, psychologisch, semasiologisch“ – ohne die Totalität praktisch wirk-
sam werden zu lassen. Die Totalität des Verstädterten gleicht nicht irgendei-
nem Ding, dass diesen oder jenen Inhalt hat, es gleicht dem Denken, dass ei-
ner Konzentrierung der eigenen Gedanken versucht nachzugehen, diese je-
doch nie halten kann, da immer wieder neue Elemente auftauchen und sich 
endlos zu neuen Konzentrationen zusammenfinden. Lefèbvre formuliert: 

 
„Die Zentralität definiert das U-Topische (das keinen anderen Ort hat und einen 
sucht). Das U-topische definiert die Zentralität.“13 

 
So wie der Gedanke und die Reflexion nur dann einen Ort haben, wenn sie 
sich einen geben, ist auch das Urbane punktuell. Um einen für kurze Zeit zum 
Zentrum erhobenen Punkt herrscht eine „nahe Ordnung“, das Praktische, das 
Greifbare, das der Analyse zugänglich ist, die Isotopie. Zugleich definiert sich 
das Urbane aber auch als grenzenlos, in seiner Expansion kolossal, als „ferne 
Ordnung“, die die „nahe Ordnung“ einschließt und ihre verschiedenartigen 
Punktualitäten, die Heterotopien versammelt.14 Isotopie und Heterotopie pral-
len aufeinander, „beschwören das Anderswo“, die Utopie. Eine weitere Zent-
ralität entsteht, um wieder im Raum-Zeit-Gewebe aufzugehen. 

 
„Solcherart nimmt die dialektische Bewegung des Punktuellen und des Kolossalen, 
des Ortes und des Nicht-Ortes (des Anderswo), der städtischen Ordnung und der 
städtischen Unordnung Form an (entdeckt sich als Form).“15 
 
Ähnlich einer Fabrik, die durch das Sammeln von Arbeitskräften und Ar-
beitsmaterial (technische Einrichtung, Werkzeuge) zur Produktivkraft wurde, 
ohne selbst zu produzieren, versammelt das Urbane verschiedene Formen und 
Strukturen und verwandelt diese als eigenständige, unabhängige Form. Das 
Urbane kann nicht durch ein System definiert werden, da System Vollendung 
und Abschluss beinhaltet. Das Phänomen der Verstädterung, geprägt von 
Zentralität und der immer wieder hieraus entstehenden Gegensätzlichkeit, 

                                                                                                                               
François Lyotard [1998], Postmoderne Moralitäten, S. 24.) – in ihre Randzonen 
entlässt.  

13  Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 182; orig., p. 227. 
14  Vgl.: Begriffe der Heterotopie und Isotopie, wie sie von Lefèbvre definiert wer-

den: Teil II, Kapitel 3.4. Topoi: Isotopie, Heterotopie, Utopie. 
15  Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 183; orig., p. 228. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


LA REVOLUTION URBAINE 

147 

setzt jeder Fixierung die permanente Bewegung entgegen. Erlaubt das Sys-
tem, Zusammenhänge zu verstehen, Kohärenz zu vermitteln, zeichnet das Ur-
bane die „Freiheit aus, Unterschiede hervorzubringen (zu unterscheiden und 
zu erfinden, was sich unterscheidet).“16  

 
„Das Urbane führt zusammen. Das Urbane als Form formt um, was es zusammen-
bringt (konzentriert). Es schafft bewusste Unterschiede da, wo unbewusste bestan-
den, zwischen den Dingen, die sich voneinander abhoben, […]. Es bringt alles zu-
sammen, auch Determinismen, auch heterogene Stoffe und Inhalte, vorher dagewe-
sene Ordnungen und Unordnungen. Auch Konflikte. Auch die Kommunikation und 
die schon vorher vorhandenen Kommunikationsformen.“17 

 
Die verschiedenen Elemente, die aus den vorhergegangen Epochen stammen 
(u.a. Ideologien, Mythen) zur Aufrechterhaltung der jeweils herrschenden 
Strukturen dienen, werden in der Zentralität des Urbanen ‚destrukturiert‘, um 
auf einer neuen Ebene ‚restrukturiert‘ zu werden.18 Zeichnet die rurale Phase 
sich durch ein Zusammenspiel von Natur und Kultur aus, trennt die industriel-
le Ära Kultur und Natur, indem sowohl Außenwelt als auch Natur einem ver-
dinglichten Denken weichen. Die urbane Gesellschaft nimmt als Zentralität 
beide Epochen in sich auf, verbindet sie unter den veränderten Gegebenhei-
ten. 

 
„So werden, um eine einfache Analogie zu bringen, der landwirtschaftliche Betrieb 
(der ‚Hof‘) und das Unternehmen (das entstand, als das Gewerbe entstand) auf die 
Probe gestellt, sie verwandeln sich und fügen sich in neuer Form ins urbane Gewebe 
ein.“19 
 
Bilden Landwirtschaft und industrielle Produktion die erste Stufe der Poiesis, 
der menschlichen Kreation, so entsteht nun eine Schöpfung zweiten Grades, 
die als Multiplikator der Kreativität fungiert. In der „Metaphilosophie“ wer-
den der Poiesis (und der Metaphilosophie) jene Eigenschaften zugeschrieben, 
die im Urbanen zur greifbaren Perspektive heranreifen: 
 

                                              
16  Vgl.: Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 184; orig., p. 229. 
17  Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 184; orig., p. 230. 
18  Die Idee zur Destrukturierung und anschließenden Restrukturierung findet in 

dieser Konstellation ihren Ursprung nicht im Strukturalismus, sondern in der 
Vorstellung der Lettristen unter Isidore Isou (1925-2007), die Sprache (hier ins-
besondere der Poesie) zu zerstören, sie auf den einzelnen Buchstaben, das reine 
Zeichen zu reduzieren, um so unbelastet von tradierten, belasteten Bedeutungs-
inhalten eine neue Form der Kommunikation zu (er)finden. (Vgl.: Isidore Isou 
[1947], Introduction à une nouvelle poésie et une nouvelle musique.)  

19  Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 185; orig., p. 230. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION 

148 

„Die Poiesis fährt hinaus. Sie ermöglicht die Eroberung und Beherrschung des Fer-
nen, zu dem man noch nicht vorgedrungen war. Sie dringt vor bis zur menschlichen 
Aneignung der menschlichen Natur. In diesem Sinne definiert sie sich durch das 
praktische Verhältnis zwischen Mensch und Natur: zwischen dem Menschen und 
dem Sein.“20 
 
Das Urbane sammelt Konflikte, lässt sie aufeinanderprallen, was zu einer 
„wiedergewonnenen Spontaneität“ führt, die nicht auf Modelle, Verhaltens-
weisen und Haltungen reduzierbar ist.21 Das Urbane, definierbar als Ort, „an 
dem Konflikte Ausdruck finden“, kann versöhnlich wirken, indem der „unrei-
fe und unfertige Charakter des menschlichen Wesens, um das Eros und Logos 
kämpfen, so endlich geformt werden.“ Auch die „Natur (das Verlangen) und 
die Kultur (die klassifizierten Bedürfnisse und die induzierten Faktizitäten)“ 
finden hierher zurück.22 Die Metaphilosophie kennt ähnliche Ansprüche: 

 
„Metaphilosophische Poiesis wäre demnach Poesie und Wahrheit in einem. Freilich 
hätte diese Wahrheit nichts zu tun mit der exklusiven, vorfabrizierten, einzwängen-
den und systematischen Wahrheit der Philosophie, auch nichts mit der moralischen 
oder politischen Ordnung. Im Gegenteil: Sie geht aus von jener Unordnung, die der 
stets verfehlten Ordnung der Formen innewohnt. […] Poiesis will mehr sein als nur 
poetischer Ausdruck und Beschreibung: eben Kreation.“23  

 
Das Urbane als „lieu du désir“, an dem das Verlangen wachgerufen wird, 
Eros und Logos, die durch die Entwicklung zur kapitalistischen Gesellschafts-
struktur getrennt wurden, wieder vereint werden. Als notwendiger Reifungs-
prozess – das Urbane würde damit „als praktischer Weg eine pädagogische 
Rolle übernehmen“, die sich durch Fördern der Eigeninitiative und nicht 
durch Lieferung eines fertigen Modells auszeichnet – findet der Mensch mit 
seinem „unreifen und unfertigen Charakter“ zu seinem Ausgangspunkt zu-
rück.24 Die industrielle Epoche, darauf bedacht, den Anschein von Geschlos-
senheit und Einheit, von Authentizität zu vermitteln, wird gerade in diesem 
Anspruch enttarnt.  

 
„Sie [die industrielle Epoche] glaubte die Natur zu beherrschen, und zerstörte sie 
von Grund auf. Sie gab vor, das Chaos der Spontaneität durch eine kohärente Ratio-
nalität zu ersetzen, und trennte und schied alles, was sie berührte. Sie zerriss die 
Bindungen und brachte die homogene Ordnung an die Macht. Bei ihr wurde das 

                                              
20  Henri Lefèbvre, Metaphilosophie, S. 337; orig., p. 277. 
21  Vgl.: Henri Lefèbvre, Metaphilosophie, S. 337; orig., p. 277. 
22  Vgl.: Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 186; org., p. 232. 
23  Henri Lefèbvre, Metaphilosophie, S. 338; orig., p. 227. 
24  Vgl.: Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 186; orig., p. 232. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


LA REVOLUTION URBAINE 

149 

Mittel zum Zweck und der Zweck zum Mittel: die Produktion wurde zur Strategie, 
die Produktivität zur Philosophie, der Staat zur Gottheit.“25 
 
Eine Gottheit, deren vermeintliche Rationalität in noch größeres Chaos mün-
det, „blutiges Chaos“26, was die staatliche Machtausübung betrifft, vor allem 
aber, was die Konfrontation, die bevorstehende Auseinandersetzung, die „lut-
te titanique“ zwischen Herrschenden und Beherrschten auf dem urbanen 
Schlachtfeld betrifft. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                              
25  Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 186f; orig., p. 232s. 
26  Vgl.: Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 187; orig., p. 233. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25 - am 14.02.2026, 18:55:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

