
233

Frauen im Zentrum

Es wurde im vorangegangenen Teil der Arbeit versucht, anhand der 
Filme die verschiedenen Fluchtlinien weg von einer phallischen Männ-
lichkeit zu beschreiben. Kinder, Kranke und Alte, (Afro-)Amerikaner und 
Deutsche, verletzte Helden sowie begehrt werdende und sich liebende 
Männer waren die Figuren, mit denen Orte der Bifurkation markiert 
wurden, von denen aus die vormals patriarchale Verlaufslinie auf ganz 
andere geschlechtliche und körperliche Tableaus abbiegen konnte. Dieses 
Abdriften in die Peripherie kann als ein Minoritär-Werden gelesen 
werden, welches diese Arbeit als eine widerständige Desertion aus dem 
symbolischen System der vergangenen faschistischen Gesellschaftsord-
nung interpretiert. 
Was in diesen Filmen fehlt, ist der phallische Männerkörper – er ist absent. 
Oder anders gedacht, er beschreibt ein Zentrum, um das die beschrie-
benen devianten Figuren kreisen, das selbst jedoch nicht besetzt wird. 
Zwar war hegemoniale bürgerliche Männlichkeit schon immer in dem 
Sinne leer, dass sie ihre Eigenschaften stets über die Abgrenzung zu dem, 
was sie nicht ist, bestimmt hat. Doch war diese Männlichkeit historisch 
relativ stabil, weil sie jene ausgeschlossenen Figuren über den Diskurs 
der Krise geschaffen und in einer konstanten Umlaufbahn gehalten hat, 
deren Gravitationspunkt sie darstellte. Genau dies änderte sich nun in 
den ersten Jahren nach Kriegsende, in denen die gleichsam virtuellen wie 
materiellen Ränder ins symbolische Zentrum einzubrechen schienen. 
Das Zentrum wurde mit seinen Rändern konfrontiert – genau hierin liegt 
das bewegende Moment des italienischen Nachkriegskinos.
 Jedoch ist damit noch nicht die gesamte Anordnung beschrieben. Denn 
das leere Zentrum klassischer Männlichkeit hatte, wie zum Beispiel die 
geschlechterhistorischen Analysen der Filme des Faschismus eindrück-
lich belegen, seinerseits einen Kern, um den es sich drehte. Die Frau als 
Symbol und Metapher bildete den diskursiven Anker, an dem faschisti-
sche Männlichkeiten hingen. In ihrer geschlechterhistorischen Untersu-
chung der faschistischen Filme arbeitet Jacqueline Reich dieses Moment 
präzise heraus: 

»Fascism aimed to control male and female sexuality, ›absorb and tame‹ new 
sexual attitudes, and create a ›passionless‹ sexuality of its own in its quest to 
create norms of respectability. The prestige of the fatherland was tied to the 
 Fascist image of Italy as a virile, productive, and reproductive nation. Italian 
men and women had to conform to traditional gender roles in order to achieve 
this goal. Masculinity was directly linked to sexual prowess and fecundity, femi-

https://doi.org/10.14361/9783839410882-004 - am 12.02.2026, 22:28:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS234

ninity to the predestined call of marriage and motherhood. The role of dutiful wife 
was the fi rst phase in securing a woman her correct place in the social and sexual 
economy of Fascist Italy.«487

Lucia Re bestätigt Reichs Analyse der Politik des Regimes gegenüber 
Frauen, differenziert sie aber hinsichtlich der Entwicklung der faschisti-
schen Bewegung von den 1920er zu den 1930er Jahren. Während das Regime 
und vor allem Mussolini bis 1927 Frauen direkt adressierten und ihre aktive 
Partizipation in Partei und Bewegung einforderten und anfangs sogar noch 
das Wahlrecht für Frauen in Aussicht stellten, änderte sich diese Haltung 
Ende der 1920er Jahre vollständig.488 In seiner programmatischen Rede über 
die Rolle der Frau besiegelte Mussolini 1932 diese Wende, indem er eine 
vollkommene Unterordnung der Frauen verlangte und jegliche Politik des 
Faschismus »in opposizione ad ogni femminismo«, also gegen jede Art des 
Feminismus gerichtet festlegte.489 
Dieses widersprüchlich wirkende Einschluss-/Ausschlussverfahren 
von Verehrung und Verachtung von Frauen (nicht nur) in der Zeit des 
Faschismus ist ein geläufi ger Topos einer feministischen Historiogra-
phie, die begreifl ich macht, wie Frauen seit der Aufklärung als handelnde 
Subjekte unsichtbar gemacht und in fetischisierte, phallogozentrische 
Metaphern einer hierauf aufbauenden patriarchalen symbolischen 
Ordnung verwandelt und gleichzeitig in dieser stillgelegt wurden. Mit 
Giorgio Agambens Über legungen über das »nackte Leben« lässt sich 
diese Operation in Hinblick auf ihre Funktionalität für das Gefüge von 
Souverän und Subjekt geschlechterhistorisch erweitern und an das 
Konzept des organlosen Körpers bei Deleuze|Guattari anschließen. Für 
das Phänomen des Lagers als Ort extremsten Ausschlusses, der jedoch 
konstitutiv für staatliche Souveränität ist, entwickelt  Agamben die Denk-
fi gur des einschließenden Ausschlusses beziehungsweise der Sin gularität 
und des ausschließenden Einschlusses beziehungsweise der »Exkreszenz«.490 
Übertragen auf den Bereich des Geschlechtlichen, der für die Bildung 
moderner Nationalstaaten und ihres Souveräns wesentlich ist, wären jene 
marginalisierten devianten männlichen Figuren, wie sie in den vorange-
gangenen Kapiteln beschrieben wurden, solche eines einschließenden Auss-

487  Reich, Mussolini at the Movies, S. 18f. 

488  Mit dem Wahlrecht für Frauen warb Mussolini allerdings nur bis zu seiner Machtübernahme 
1922. Vgl. Ben-Ghiat, Fascist Modernities, S. 17.

489  Vgl. Lucia Re: Fascist Theories of »Woman« and the Construction of Gender, in: Pickering-Iazzi 
(Hg.): Mothers of Invention, S. 76-99, hier S. 78. Zur Politik der (faschistischen) Frauenorga-
nisationen und den Debatten in deren Zeitungen und Zeitschriften vgl. Enrico Veronesi: Un 
viaggio al femminile lungo quarant’anni. Dai congressi femministi italiani del 1908 alla caduta 
del fascismo. Una rilettura della stampa, dei libri, delle leggi sulla donna. Una ricerca negli 
archivi di stato. Mailand 2004. Dort vor allem S. 170-238.

490  Vgl. Agamben, Homo Sacer, S. 34. 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-004 - am 12.02.2026, 22:28:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


235FRAUEN IM ZENTRUM

chlusses, das heißt Figuren, die an den gesellschaftlichen Rand gedrängt und 
als das Abjekte vom Zugang zu Ressourcen und Rechten ausgeschlossen 
werden. Dennoch können sie nicht frei in der Welt umherschweifen, denn 
an den Rändern der Gesellschaft werden sie wiederum festgehalten, einge-
schlossen. Ihre zirkuläre Ausrichtung auf das Zentrum bildet und stärkt 
dessen Grenzen und formt es erst zu dem, was es ausmacht, denn selbst hat 
es keinen Inhalt, ist zunächst leer: Der heteronormative Mann des Zent-
rums defi niert sich darüber, was er nicht ist – nicht schwul, nicht jüdisch, 
nicht schwarz, nicht Ausländer,491 nicht krank, nicht zu alt, nicht zu jung, 
nicht staatenlos, nicht gottlos. Gerade diese abgewehrten Attribute geben 
dem leeren Zentrum seine Form, seinen phantasmatischen Inhalt. 
Die diskursive Macht des Zentrums, das Verworfene an sich zu binden, 
richtet also stets dessen Strömungsrichtung auf sich selbst aus, faltet 
es auf sich zurück und versucht damit zu verhindern, dass dessen 
Wünsche einfach desertieren. Der leere organlose Körper einer phal-
lischen Männlichkeit funktioniert als eine Anziehungsfl äche, welche 
die frei fl ottierenden Wünsche als Energielinien um sich Bahnen 
ziehen lässt und sich dadurch erst zum Leben erweckt.492 Die Flächen 
der Plateaus falten sich entlang dieser Grenzen und erzeugen eine leere 
Hülle, eine Gussform, die lediglich vom Kraftfeld der an ihren Grenzen 
strömenden Intensitäten belebt wird; es ist ein Anziehungskörper, der 
sich über das verworfene Außen seine Organe und seinen Organismus 
schafft – das phallische, heteronormative, weiße, christliche, erwach-
sene, arbeitende, gesunde, bürgerliche männliche Subjekt. 
Der interessante Anschluss für die Figuren im italienischen Nach-
kriegsfi lm wäre, sie als »Subjekte« und damit als das verworfene Andere 
des Subjekts, gleichzeitig aber auch als Startpunkte eines Werdens zu 
begreifen, welches weder zu der Position des bürgerlichen Subjekts strebt 
noch in der Position des »durchgestrichenen Subjekts« verbleibt, sondern 
dessen intrinsische Logik unterläuft beziehungsweise verlässt.493 Der 

491  Auch wenn die Kategorie race hier nur kurz benannt ist, entwickelt sie von allen verworfenen 
Typen die stärksten deterritorialisierenden Effekte, da die rassistisch stratifi zierten Subjekte 
von der wichtigsten Ein- und Ausschlusskategorie, derjenigen der Bürgerrechte des Zent-
rums, ausgeschlossen werden. Vgl. Sandro Mezzadra: Nach dem Kolonialismus. Migration, 
Bürgerrechte, Globalisierung, in: Thomas Atzert/Jost Müller (Hg.): Immaterielle Arbeit und 
imperiale Souveränität. Analysen und Diskussionen zu Empire. Münster 2004. S. 218-234. Die 
Figur des einschließenden Ausschlusses wird im Verhältnis eines Nationalstaates zu der Figur 
des Migranten am deutlichsten. Vgl. Michael Willenbücher, der das biopolitische Verhältnis 
der souveränen Staatsmacht zu der Figur des Illegalisierten auf der Grundlage von Agambens 
Denkfi gur der Singularität im Postfordismus untersucht; Michael Willenbücher: Das Schar-
nier der Macht. Der Illegalisierte als homo sacer des Postfordismus. Berlin 2007. Genau diese 
biopolitische Anordnung wurde in der unmittelbaren Nachkriegszeit durchbrochen. 

492  Deleuze|Guattari sprechen von »Intensitäten«, die den organlosen Körper »bevölkern« und 
sich als »zirkuläre Segmentarität« um ihn als Zentrum konzentrieren, Deleuze/Guattari, Tau-
send Plateaus, S. 210 und 287f.

493  In Anlehnung an Lacans Begriff des sujet barré denkt Mezzadra die Figur des Migranten als 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-004 - am 12.02.2026, 22:28:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS236

Begriff des Subjekts ließe sich in diesem Sinne auf die nun zu beschrei-
benden devianten weiblichen Figuren anwenden und für diese produktiv 
machen. Denn ›Weiblichkeit‹ in einer (niemals ideal existierenden) 
bürgerlich-patriarchalen Gesellschaft und potenziert im Faschismus 
ist aus dem gesellschaftlichen Gefüge oder Dispositiv ebenfalls ausge-
schlossen – vom gesellschaftlichen Reichtum, von der Partizipation 
am Politischen und Öffentlichen und zahlreichen anderen bürgerli-
chen Rechten sowie vom Privileg der Gewalt.494 Jedoch ordnet sich ihr 
Ausschluss genau andersherum als der Ausschluss der verworfenen 
devianten Männlichkeiten. Denn Die Frau als Bild und Symbol bildet den 
Kern, und nicht den Rand dieses Gefüges. Sie markiert das Mutterland, 
ist geheiligt; als Mutter geliebt und als Geliebte begehrt ist sie Agentin 
der Reproduktion phallischer Ordnung. Sie wird diskursiv in der Mitte 
platziert, ist als Mittelpunkt immer eingeschlossen – ›geschützt‹ –, doch 
genau über diesen Einschluss ausgeschlossen.495 Auch geographisch wird 
diese Einsperrung deutlich: Als fi xierte Figur im Häuslichen – im Haus 

– ist sie aus dem Öffentlichen – dem Platz – verbannt. Klaus Theweleit 
beschreibt dieses Verhältnis mit einem Bild der Bewegung, das zwischen 
der von den faschistischen Männern verachteten »roten«, lebendigen, 
agierenden, kommunistischen, bewaffneten Frau und der verehrten 
»weißen«, heiligen, mütterlichen oder schwesterlichen, starren und letzt-
lich unlebendigen Frau hin- und herschwankt. Während die häusliche 
Weiblichkeit erst als solche anerkannt und verehrt wird, bedroht die sich 
bewegende Frau jene Art von Männlichkeit, welche nach Theweleit den 
entleerten Platz der Herrschaft benötigt.496 Dieses Bild ist anschlussfähig 
für eine Analyse der Filme des Neorealismus, weil diese Filme genau mit 
jenen Frauen bevölkert sind, die nach Theweleits wichtiger Untersuchung 
den Alptraum des faschistischen Mannes darstellen. Anna  Magnani 
etwa ist genau diese »rote Frau«. Das Lebendig-Werden der weißen 
Frauenstatue, die auf dem zentralen Platz des Hüttendorfes in Miracolo 

»durchgestrichenes Subjekt« beziehungsweise »Subjekt«. Siehe Sandro Mezzadra: Kapita-
lismus, Migrationen, soziale Kämpfe. Vorbemerkungen zu einer Theorie der Autonomie der 
Migration, in: Marianne Pieper/Thomas Atzert/Serhat Karakayalı/Vassilis Tsianos (Hg.): Empire 
und die biopolitische Wende. Die internationale Diskussion im Anschluss an Hardt und Negri. 
Frankfurt a. M. 2007. S. 179-193, hier S. 186. 

494  Zu dem Aspekt medialer Repräsentationen von Gewalt und Geschlecht vgl. Annette Burfoot/
Susan Lord (Hg.): Killing Women. The Visual Culture of Gender and Violence. Waterloo 2002.

495  In Anspielung auf die faschistische Bettelkampagne des Ringopfers, in dem die italienischen 
Ehefrauen vom Duce persönlich dazu angehalten wurden, ihren goldenen Ehering gegen einen 
eisernen Ring zu tauschen, bezeichnet Maria-Antonietta Macciocchi den ausschließenden 
Einschluss von Frauen unter dem Regime Mussolinis als »imprisoned in the iron ring of an 
eternal ›mother image‹«. Maria-Antonietta Macciocchi: Female Sexuality in Fascist Ideology, 
in: Feminist Review. Nr. 1, 1979. S. 67-82, hier S. 69. Mehr zur Frauenpolitik des Regimes um 
das Ringtausch-Ritual vgl. Terhoeven, Liebespfand fürs Vaterland. 

496  Vgl. Theweleit, Männerphantasien 1, S. 12-286.

https://doi.org/10.14361/9783839410882-004 - am 12.02.2026, 22:28:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


237FRAUEN IM ZENTRUM

a Milano  aufgestellt wurde, ist ein weiteres augenscheinliches Beispiel 
dieser neorealistischen Aufsprengung des zum Symbol erstarrten weib-
lichen Kerns. 
Die Richtungen, die beide Figuren – eingeschlossene domestizierte 
Weiblichkeit und ausgeschlossene deviante Männlichkeit – einschlagen, 
sind also entgegengesetzt: Während die verworfene Männlichkeit terri-
torialisierend ins Innere drängt, drängt die idealisierte Weiblichkeit 
deviant nach Außen, probt den Ausbruch: einschließender Ausschluss 
und ausschließender Einschluss. Kern und Rand erzeugen damit eine 
Spannung, die den leeren Körper hegemonialer Männlichkeit sowohl 
gefährdet als auch zusammenhält.
Sicherlich beschreibt diese Figuration einen reinen Diskurs, den es in 
seiner Ausschließlichkeit so niemals gegeben hat und niemals geben 
kann. Vielmehr reichen die Ränder immer wieder bis tief ins Zentrum 
hinein, während der fi xierte Kern immer wieder ausgreift und in die 
Gesellschaft hineinwirkt – selbst im Faschismus. Nicht zuletzt wegen 
der Notwendigkeit, deviante Weiblichkeit diskursiv zu erzeugen, um 
sie in abgrenzender Weise zu verwerfen – also in der Erzeugung eines 
geschlechtlichen Krisenmodells –, war die nicht-konforme Frau gerade 
auch im Faschismus allgegenwärtig. Sie wurde heraufbeschworen, 
um »nein« zu ihr sagen zu können. Doch was passiert, wenn wie 1945 
niemand mehr »nein« sagen kann oder will? Beziehungsweise was tun 
diese Figuren, Charaktere oder Körper, wenn der territorialisierende 
Diskurs von Anziehung und Abstoßung außer Kraft gesetzt wird?
Begreift man den Faschismus im geschlechterhistorischen Sinne als 
Verschärfung des patriarchalen Diskurses, als Aufstauung der ›schmut-
zigen‹ Ränder497 und extreme Entleerung des doch vielschichtig bevöl-
kerten Zentrums – als Etablierung eines wahrhaft »leeren Platzes« –, 
so kommt dessen gewaltsam herbeigeführter Zusammenbruch einem 
doppelten diskursiven ›Dammbruch‹ gleich. Während die Ränder ins 
Innere des immer schon leeren, nach dem Krieg aber auch seiner diskur-
siven Spannung entladenen Zentrums strömen, kriechen, hüpfen, 
keuchen, schreien und rennen, wie es die devianten männlichen Figuren 
in den Filmen des Neorealismus unablässig tun, reißt auch das Bild Der 
Frau auf und entlässt eine vielfältige Ansammlung von Subjekten und 
Begehrensformen, die nur noch wenig mit den glatten Bildern der Mutter 
(eines Sohnes), Ehefrau (eines arbeitenden Mannes) und Geliebten  (eines 
phallischen Liebhabers) zu tun haben; und noch weniger mit jener 

497  Elizabeth Grosz betont in ihrer Beschäftigung mit dem verworfenen Körper, dass Schmutz 
zwar eine Rolle spielt, nichts aber an sich schmutzig ist. Vielmehr führt sie aus: »The abject is 
not that which is dirty or impure about the body. […] Dirt […] is that which is not in its proper 
place, that which upsets or befuddles order.« Schmutz besitzt in dieser Hinsicht den »status 
[…] as marginal and unincorporable«. Grosz, Volatile Bodies, S. 192.

https://doi.org/10.14361/9783839410882-004 - am 12.02.2026, 22:28:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS238

Kon stellation sich ergänzender Frauenfi guren, die Torriglia als typisch 
für den Faschismus ansieht: »mamma« und »puttana«. Am  Beispiel der 
bereits erwähnten Luisa in Gioventù perduta  sieht sie stattdessen »a new 
kind of femininity« in der italienischen Nachkriegsgesellschaft aufschei-
nen.498 Durch die Risse des Diskurses und seiner Imago Die Frau kommt 
das Reale zum Vorschein – besonders in den Filmen dieser Zeit. 
Im Zentrum der Produktionen stehen statt des Helden die Protagonis-
tinnen, selbstbestimmt und die Handlung vorantreibend. Und es sind 
genau solche Frauen, wie Theweleit sie in seiner Untersuchung der 
faschistischen Literatur als Schreckgespenster der soldatischen Männer 
gefunden hat, die der Neorealismus als Heldinnen in seinen Filmen zeigt: 
laut, aktiv, zerzaust, sexuell begehrend, Geld verdienend, kämpfend, 
schreiend, chaotisch, unruly. Die Frauen in den Filmen lassen sich nun 
ebenfalls in verschiedene deviante Typen aufteilen, die im Einzelnen zu 
bestimmen sind. Sicherlich gilt, wie schon bei den männlichen Figuren, 
dass es nicht um eine Phänomenologie geht, also nicht darum, was die 
Frauen damals waren, sondern über welche diskursiv vorgezeichneten 
und verworfenen Gestalten sie sich in das kulturelle Zeichensystem 
eingeschrieben und sich dabei von ihrer ödipalen Weiblichkeit, dem 
Begehren, begehrt zu werden, getrennt haben. 
Der Film im Faschismus hatte diese Gestalten bereits alle benannt, in 
die Die Frau abzudriften drohte – eine für ihn notwendige, aber zugleich 
riskante Operation.499 Er schuf unzählige Bilder rebellischer Schulmäd-

498  Vgl. Torriglia, Broken Time, S. 22.

499  Wie mit dem Beispiel der Sansonette bereits angesprochen, existierte im Faschismus aber noch 
ein weiterer Frauentyp, nämlich der sportliche beziehungsweise militärische Frauenkörper, 
den Karen Pinkus als androgynen Körper liest, der ästhetisch ein »diving body« wäre, militä-
risch ein »female-body-made-male«, der es den Frauen erlaubte, heteronormative Grenzen zu 
überschreiten. Vgl. Pinkus, Bodily Regimes, S. 185ff. Vgl. auch die Abbildungen in: Luise Diel: 
Frau im faschistischen Italien. Berlin 1934. S. 39, 58 und 112. Diel, die mit viel Bewunderung 
auf das faschistische Italien blickt, übersieht dabei genau jenen Widerspruch, der sich auch 
durch die Filme des Regimes zieht: Während sie zahlreiche Bilder moderner, städtischer, 
militärischer und Sport treibender Frauen porträtiert, schreibt sie: »Die italienische Frau ist 
so naturverbunden, weiblich und mütterlich, daß der Zeitbazillus sie nicht vergiften konnte.« 
Ebd., S. 12. Zur öffentlichen Wahrnehmung von uniformierten Faschistinnen, Mode und der 
Frage nach dem ›richtigen‹ Geschlecht vgl. De Grazia, How Fascism Ruled Women, S. 224ff. 
Das Titelbild ihres Buches, auf dem eine junge, scheinbar lässige Faschistin mit Zigarette im 
Mundwinkel zu sehen ist, vermittelt einen guten Eindruck vom Style junger, aktiver Faschis-
tinnen. Zum Aspekt nichtfaschistischer Modedesigns und -stile für Frauen im italienischen 
Faschismus vgl. Maurizia Boscagli: The Power of Style. Fashion and Self-Fashioning in Irene 
Brin’s Journalistic Writing, in: Pickering-Iazzi, Mothers of Invention, S. 121-136. Und auch 
Robin Pickering-Iazzi kontrastiert die eindimensionale Geschichtsforschung zu Frauen als 
Müttern und Ehefrauen im Faschismus und erweitert das Spektrum: »Yet Fascist discourses 
circulated such contrasting female fi gures as the young woman in uniform, marching in public 
review; the woman artist, authorized in state-sponsored organizations and exhibitions; and 
the ›socially‹ committed professional woman working in welfare organizations to assist the 
disadvantaged.« Trotz dieser Komplexität schließt sie jedoch an: »In the semiotic fi eld, it is 
also true that mass-mediated images disseminated by the regime on posters and in newspa-
per photos and articles politicized and publicized the maternal woman, encoding this fi gure 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-004 - am 12.02.2026, 22:28:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


239FRAUEN IM ZENTRUM

chen, von Müttern, die ihre Kinder und ihren Mann vernachlässigten, 
sowie von der an die shop-girl-Filme Hollywoods angelehnte Figur der 
(sexuell) konsumierenden Frau der telefoni-bianchi-Filme.500 Marcia 
Landy führt als prägnantes Beispiel für diese Filme die 1939 produzierte 
Komödie Napoli che non muore  (Amleto Palermi, 1939) an, in dem es um 
die Eingliederung einer frisch verheirateten, jedoch sehr liberal einge-
stellten Französin in den neapolitanischen Familienalltag geht. Zwar 
zeigt der Film das erwünschte Gelingen des Übergangs von der öffentli-
chen in die häusliche Sphäre, von der Freizeit zur Arbeit, von ihrer Unab-
hängigkeit zu den familiären Pfl ichten und vor allem vom französischen 
Libertinismus zur süditalienischen Achtbarkeit, doch muss er dafür all 
jene Freiheiten medial inszenieren, sowie die repressiven und diszipli-
nierenden Aspekte in all ihrer Härte aufzeigen. Folglich vermutet auch 
Landy genau in den moralischen Überschreitungen der jungen Frau im 
Plot den eigentlichen Reiz für das damalige Kinopublikum.501 Filme wie 
dieser zeigten ausgiebig die subversiven Momente weiblicher Sexualität 
wie auch die repressiven Strategien der Territorialisierung und Bestra-
fung dieser Filmfrauen.502 Es ist dieser doppelte Effekt geschlechtlicher 
Diskursproduktion, der die FilmhistorikerInnen bis heute darüber 
streiten lässt, ob diese Filme nun faschistisch waren, weil sie deviante 
Frauentypen bekämpften, oder nicht vielmehr versteckt antifaschistisch, 
weil sie deren Widerständigkeit visualisierten und in den Mittelpunkt 
ihres Bildensembles stellten. Anhand der konkreten Analysen wird dieser 
Streit noch offensichtlicher werden.
Zwar baute das Funktionieren des Faschismus tatsächlich auf die erfolg-
reiche Eindämmung dieser vom Regime nicht vorgesehenen Linien 
auf; ebenso weist aber das Aufgreifen genau dieser Linien nach seinem 
Zusammenbruch auf die offenen beziehungsweise geöffneten Flucht-
linien dieser Filme hin. Denn die Desertion von der geschlechtlichen 
Hauptlinie fand nach dem Krieg zunächst auf genau den in den Filmen 
des ventennio als Reiz/Drohung vorgezeichneten Abwegen eines weibli-
chen Krisenszenarios statt. Erst dadurch konnte sich im Laufe der ersten 

as the model female citizen of the Fascist nation.« Pickering-Iazzi, Politics of the Visible, S. 
26.

500  Vgl. Reich, Mussolini at the Movies, S. 17f. Vgl. exemplarisch Barbara Spackmans Untersuchung 
des Films Grandi magazzini (Mario Camerini, 1939) über die Beziehung zwischen Faschismus 
und consumer culture und ihren Ausdruck auf dem Terrain von Gender und weiblichem Handeln, 
vor allem die diskursive Engführung von »prostitution« und »urban consumer«, in: Barbara 
Spackman: Shopping for Autarchy. Fascism and Reproductive Fantasy in Mario Camerini’s 
Grandi magazzini, in: Reich/Garofalo (Hg.), Re-Viewing Fascism, S. 276-292, hier S. 285.

501  Vgl. Landy, Fascism in Film, S. 104 und 116. Andere Filme, in denen Elternlosigkeit, Prostitu-
tion, Ehebruch und uneheliche Geburten verhandelt wurden, sind zum Beispiel die Filme von 
Amleto Palermi, etwa La peccatrice  (1940) oder dessen früher Vorläufer La confessione di una 
donna  (1928). Eine Analyse von La peccatrice fi ndet sich in Forgacs, Sex in the Cinema, S. 156ff.

502  Vgl. Reich, Mussolini at the Movies, S. 18.

https://doi.org/10.14361/9783839410882-004 - am 12.02.2026, 22:28:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS240

Nachkriegsjahre allmählich eine zunehmend unbestimmbare Weiblich-
keit auf dem ungekerbten Plateau, dem organlosen Körper, bewegen. 
 Im Folgenden sollen jene unterschiedlichen Typen von Frauen in den 
Filmen des Neorealismus skizziert werden, die eine Abweichung von 
der strikten Geschlechterbinarität darstellen, um zu zeigen, welches 
Potenzial alternativer geschlechtlicher Vergesellschaftungsformen in 
den wenigen Jahren zwischen Zusammenbruch und Rekonstituierung 
in Italien existierte. Diese Typologisierung ist dabei ebenso wenig wie die 
der oben behandelten devianten männlichen Formen als Festlegung auf 
bestimmte Identitäten zu verstehen, sondern soll lediglich die Exitpunkte 
aus dem bürgerlich-patriarchalen Diskurs aufzeigen. Es sind Startpunkte 
eines Werdens, das seinen Ausgang zunächst in den diskursiven Bahnen 
verworfener Weiblichkeiten nimmt, im Weiteren aber diskursiv unbe-
stimmte Qualitäten gewinnt. Die Materialität des Körpers jenseits jeder 
Signifi kation rückt damit in den Fokus der Analyse. Was ein Körper tun 
kann, ersetzt in den Filmen zunehmend seine geschlechtliche Bedeutung.

Faschistinnen und Verräterinnen: 
sexuelle Kollaboration

Die Zeitschrift Film d’oggi listete während ihrer ersten Erscheinungsmo-
nate 1945 auf der letzten Seite in der Rubrik Questi sono i traditori!503 die 
KollegInnen aus der Filmbranche auf, die mit der Republik von Salò und 
der deutschen Besatzungsmacht kollaboriert hatten. Dabei wurden stets 
Hinweise auf die (sexuelle) Perversität der jeweiligen, mit steckbriefl i-
chem Foto öffentlich gemachten Person geliefert. In ihrer Juni-Ausgabe 
schreibt Film d’oggi beispielsweise über die Schauspielerin Luisa Ferida:

»Degenerata generichetta teatrale, iniziò la sua carriera cinematografi ca con 
l’aiuto di un ›capo‹ dell’OVRA, il defunto Checchino Salvi. Amica uffi ciale di O. 
Valenti, partecipava con lo stato maggiore del cinema fascista, alle piu sfrenate 
orgie. Sadica torturatrice. Fucilata.« 504

Bezeichnend ist der Verweis auf ihre sexuellen Verhältnisse mit Persön-
lichkeiten des Regimes, ihre Teilnahme an zügellosen Orgien und 
darauf, dass sie eine sadistische Folterin sei. Der Zusatz »Fucilata« macht 
darüber hinaus deutlich, dass diese in der Form eines Fahndungsplakates 
gehaltene Seite nur bedingt den Zweck hatte, der einstigen Faschisten 

503  »Das sind die Verräter.«

504  Questi sono i traditori!, in: Film d’oggi. Nr. 2. 16.06.1945. S. 8. »Eine vollkommen theatralische 
Degenerierte, begann ihre Filmkarriere mit Hilfe eines ›Chefs‹ der OVRA [Organizzazione per 
la Vigilanza e la Repressione dell’Antifascismo], dem verstorbenen Checchino Salvi. Als offi zielle 
Freundin von O. Valenti nahm sie teil an hemmungslosen Orgien mit dem Generalstab des 
faschistischen Kinos. Sadistische Folterin. Erschossen.« [Übersetzung d. Verf.]

https://doi.org/10.14361/9783839410882-004 - am 12.02.2026, 22:28:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


241FRAUEN IM ZENTRUM

habhaft zu werden, und vielmehr dazu diente, sich und der Leserschaft 
zu erklären, wieso nicht wenige italienische Kollegen und Kolleginnen 
es vorgezogen hatten, 1944 mit den Resten des Regimes nach Norditalien 
zu ziehen und in Venedig weiter Filme zu drehen: Sie allesamt wurden, 
dem faschistischen Sprachgebrauch nicht unähnlich, als »degenerate«, 
also ›entartet‹, bezeichnet, und zwar in geschlechtlicher Hinsicht. Ende 
August wurden in derselben Rubrik erneut Luisa Ferida und andere 
Schauspielerinnen als ›vom extremen Kokain- und Opiumkonsum nervös 
und neurasthenisch‹ beschrieben.505

Wie diese Untersuchung gezeigt hat, entsprach diese Pathologisierung 
der regimefreundlichen ItalienerInnen der allgemeinen Analyse des 
Faschismus nach dem Krieg. In Bezug auf die Frauen kam zu der Meta-
pher der Krankheit, die über das italienische Volk hereingebrochen sei, 
aber noch das Moment der sexuellen Denunziation hinzu. Fabiana Sforza 
beschreibt in ihrer Untersuchung über die Resistenza im italienischen 
Nachkriegsfi lm, wie die antifaschistische Koalition die »sexuelle Kolla-
boration« von Frauen, die mit den Faschisten zusammengearbeitet oder 
sich mit ihnen intim eingelassen hatten, in das Zentrum ihrer Angriffe 
rückte.506 Diese Figur der sexuellen Kollaborateurin trat in sehr vielen 
Nachkriegsfi lmen auf und hatte eine doppelte diskursive Funktion. Zum 
einen wurde den Frauen eine politische Überzeugung abgesprochen, 
wonach sie keine Faschistinnen waren, sondern eben Frauen, die sich, 
wie Ginsberg sagt, den Faschisten sexuell auslieferten: »Italian colla-
boration with the Nazis was ultimately sexually (experientially) rather 
than politically (historically) conditioned.«507 Zum anderen wurde damit 
das schon beschriebene Bild des virilen Faschisten und Nazis bestärkt, 
der nicht nur extrem ›böse‹, sondern auch sexuell so potent war, dass er 
Italien und seine Frauen hatte phallisch besetzen können. 
Mit Roma città aperta  eröffnete Rossellini den Reigen der sexuellen 
Denunziation im Film mit der deutschen lesbischen, drogensüchtigen 
Ingrid508 (Giovanna Galletti), der Geliebten des Nazikommandanten 
Bergmann, sowie der von ihr verführten Marina Mari (Maria Michi). 

505  Valenti e Ferida sono morto, in: Film d’oggi. Nr. 10. 25.08.1945. S. 8. 

506  Vgl. Sforza, La Resistenza al cinema 1945-1949, S. 110f. Allein in den ersten beiden Nachkriegs-
jahren gab es laut Sitney neben Roma città aperta  sieben Spielfi lme zur Resistenza bewegung: 
Due lettere anonime  (Mario Camerini, 1945), der für diese Arbeit nicht gesichtet werden konnte, 
O sole mio  (Giacomo Gentilomo, 1946), Un giorno nella vita , Paisà , Il sole sorge ancora , Pian delle 
stelle  und Vivere in pace . Nur die beiden Rossellini-Filme erreichten davon einen »canonical 
status in Italian and international fi lm history«. Sitney, Vital Crisis in Italian Cinema, S. 29.

507  Ginsberg, Nazis and Drifters, S. 249.

508  Beziehungsweise Rita in der deutschen Synchronfassung. Vielleicht Zufall, springt es dennoch 
ins Auge, dass Ingrid Bergman, nachdem sie die Geschichte mit Ingrid und Bergmann in einem 
Kino in New York gesehen hatte, unbedingt mit Rossellini drehen wollte und dieses Vorhaben 
mit dem Film Stromboli dann auch umsetzte. Insofern kann der Film auch als Anrufung der 
Schauspielerin gelesen werden. Rossellini und Bergman wurden ein Liebespaar.

https://doi.org/10.14361/9783839410882-004 - am 12.02.2026, 22:28:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS242

Marina ist eine Sexarbeiterin und Kollegin von Lauretta (Carla Rovere), 
Pinas Schwester. Die noch junge Marina ist drogensüchtig und verliebt 
in den Kommunisten und Partisanenführer Manfredi. Als der sich bei 
Lauretta vor den Deutschen versteckt, kommt es zu einer interessanten 
Aussprache zwischen den beiden, in der Marina ihre Prostitution vertei-
digt. Als Manfredi, der hier noch unter seinem Decknamen Giorgio lebt, 
herausfi ndet, dass Marina Drogen nimmt, bemerkt er dazu zynisch, dass 
er ihr ja sowieso keine Vorschriften machen könne, da er ja nur einer von 
Vielen sei in ihrem Leben. Marina reagiert voller Empörung auf diese 
Überheblichkeit und erwidert erbost: 

Marina: »Ja, ich habe Liebhaber gehabt. […] Ich habe das getan, was alle anderen 
auch tun, so ist das Leben.« 
Manfredi: »Das Leben ist so, wie wir es haben wollen.«
Marina: »Geschwätz! Das Leben ist eine schmutzige, gemeine Sache. Ich kenne 
die Armut und das Elend und ich habe Angst davor. Hätte ich einen Straßenbahn-
schaffner geheiratet, wären er, ich und unsere Kinder längst an Hunger krepiert.«
Manfredi: »Arme Marina, denkst du wirklich, dass das Glück darin besteht, eine 
elegante Wohnung zu besitzen, schöne Kleider, reiche Liebhaber?«
Marina: »Hättest du mich wirklich geliebt, hättest du aus mir einen anderen 
Menschen gemacht. Aber du bist genau wie die anderen, sogar noch schlimmer. 
Die anderen halten mir wenigstens keine Predigten.« 

Dieser Streit ist im Hinblick auf die politische Ausrichtung des 
Neorealismus, die von einer geschlechtlichen Devianz gekreuzt wird, 
aufschlussreich. Denn Manfredis für den Neorealismus typische 
Konsumkritik wirkt schwach und jovial, während die drogensüchtige 
Sexarbeiterin Marina ihn mit seiner eigenen bürgerlichen Doppelmoral 
konfrontiert. Dem hat Manfredi nichts entgegenzusetzen und so gibt er 
ihr kurzerhand Recht und verschwindet aus ihrer Wohnung. Er, der für 
ein anderes Italien steht, ist eben auch nur ein Freier, der ihr darüber 
hinaus jedoch noch vorwirft, sich zu prostituieren. Der Film baut in die 
sexuelle Denunziation eine Schleife ein, indem er die weibliche Devianz 
teilweise auf eine verlogene männliche Moral zurückführt. Ein Wider-
spruch, der auch Michael P. Rogin auffällt, wenn er fragt, ob »Rossellini 
really meant to endorse Manfredi’s puritanical sermon to Marina against 
the Nazis’ own targets – sex, drugs, and jazz – the lecture that derives 
her to betray him?«509 Denn Manfredis scheinbar moralisch-saubere 
Vorstellungen liefern ihn unmittelbar dem Zugriff der Deutschen aus; 
am Verrat seiner eigenen standhaften Moral wird er zugrunde gehen. 
Marina verrät ihn noch in derselben Nacht per Telefon bei Ingrid, die 

509  Rogin, Mourning, S. 132.

https://doi.org/10.14361/9783839410882-004 - am 12.02.2026, 22:28:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


243FRAUEN IM ZENTRUM

ihr dafür Drogen besorgt und sie mit einem Pelzmantel belohnt. Ingrid 
erscheint nun zunehmend als die zentrale Person hinter dem Geschehen. 
So ist ihr auch Bergmann verfallen, der in entscheidenden Momenten 
ihren Rat sucht. Trotz seines gewaltigen Überwachungsapparates schafft 
er es nicht, den Partisanen aufzuspüren, und es ist an Ingrid, Manfredis 
habhaft zu werden.
Bei der Folterszene wird die Vermischung von Drogen, Sex und Faschis mus 
verdichtet. Wäh rend Manfredi im »Ver hörraum« neben Berg  manns 
Büro von Wehrmachtssoldaten mit einem Bunsenbrenner gefoltert wird, 
liegt Marina im gegenüberliegenden Salon weggetreten auf einem Diwan 
ausgestreckt in Ingrids Armen, die nun deutlich als »stereotypical lesbian 
vampire«510 inszeniert wird. Während die Deutsche in ihrer Gestapouni-
form als »Marlene Dietrich prototype«511 erscheint, wirkt Marinas Fetischi-
sierung unnatürlich und scheint als verworfener Körper die falsche Welt 
der Nazis zu repräsentieren. Die junge Italienerin wirkt wie eine Parodie der 
hingegossenen Frauen der telefoni-bianchi-Filme der 1930er Jahre: »Marina 
is a throwback to the femme fatale or the diva tradition of prewar Italian 
cinema.«512 Dennoch sind die 
beiden Frauen nicht gleich; die 
Deutsche ist vielmehr durch 
und durch ›böse‹ und erlebt 
ihren Sadismus und ihre Erre-
gung beim Anblick des Gefol-
terten nicht als Widerspruch, 
während die eigentlich ›gute‹ 
Italienerin Marina nur durch 
Konsum und Drogen verführt 
wurde und dadurch den Nazis 
verfallen ist. Ginsberg beschreibt Marinas inneren Widerspruch als eine 
»quasi-hysterical oscillation between hetero- and homosexuality«, die 
der Film als Metapher für ein Schwanken zwischen der richtigen (bürger-

510  Ginsberg, Nazis and Drifters, S. 250. Die Figur des lesbischen Vampirs gilt in den 
Repräsentation spolitiken lesbischer Kultur jedoch stärker als popkulturelle Ermächtigungs-
fi gur – »vom Vamp zum Vampir« – denn als Werkzeug der Stigmatisierung. Die Kohorten von 
entsprechenden Romanen und Filmen zeugen davon. In diesem Sinne ist die Figur der Ingrid 
im Film doppeldeutiger zu lesen, als es Ginsberg tut. Zum historischen Verhältnis von lesbi-
scher Sexualität und medialer Inszenierung des weiblichen Vampirs zwischen »Bildnis des 
Todes und Objekt der Begierde« vgl. Andrea Weiss: Vampires & Violets. Frauenliebe und Kino. 
Dortmund 1995. Zitat S. 86. Eine gute Übersicht über »Lesbian Vampire Movies« bietet http://
www.queerhorror.com/Qvamp/all Movies.html (Stand 07.10.2008).

511  Ginsberg, Nazis and Drifters, S. 250. Der laut Ginsberg deutsche Prototyp des lesbischen 
Vampirs, Marlene Dietrich, zeichnete sich allerdings durch eine antifaschistische Haltung 
aus. Dennoch ist Ingrid ikonographisch an deren Bild gelehnt. Die italienischen Filmemacher 
parallelisieren auch hier unzulässig.

512  Marcus, Italian Film, S. 38.

Roma città aperta > Cosulich: Storia del cinema

https://doi.org/10.14361/9783839410882-004 - am 12.02.2026, 22:28:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS244

lich-heterosexuellen italienischen) und der falschen (nazistisch-homo-
sexuellen deutschen) Welt in Szene setzt.513 Als sie zu der Folterszene 
hinzukommt und sieht, was durch ihren Verrat an ihrer eigentlichen 
Liebe Manfredi, der Verkörperung des guten Italiens geschieht, bricht 
sie schreiend zusammen. Dies ist gleichzeitig ihr Todesurteil, denn 
Ingrid nimmt ihr den Pelz wieder ab und lässt sie von einem Offi zier der 
Gestapo einsperren und später umbringen. Die Parallele zum Schicksal 
der Schauspielerin Luisa Ferida wird hier überdeutlich. Obwohl der Film 
lange zu der kollaborierenden Marina hält, kann am Ende nur ihr Tod 
die Selbstvergewisserung eines vom Faschismus gereinigten Italiens 
leisten.
Parallel zum Streitgespräch zwischen Marina und Manfredi in Roma  città 
aperta  verläuft auch die Auseinandersetzung zwischen Patrizia (Alida 
Valli) und ihrem Ehemann Paolo (Fosco Giachetti) in La vita  ricomincia  
(Mario Màttoli, 1945). Als Paolo völlig überrascht und bezüglich des 
bisherigen Geschehens ahnungslos seine Frau im Gefängnis besucht, wo 
Patrizia wegen Mordverdachts sitzt, kommt es zur Aussprache zwischen 
beiden. Sie erklärt ihrem Mann, wie sie sich während des Krieges, als er 
an der Front beziehungsweise in Gefangenschaft war, mit einer hohen 
Persönlichkeit des Regimes sexuell einlassen musste, um mit einer 
dadurch fi nanzierten teuren Therapie das Leben ihres kranken Sohnes zu 
retten. Eine deutsche Baronessa, Magda Huberth (Anna Haardt), habe den 
Kontakt vermittelt. Nun, so schildert sie weiter, habe sie diesen Mann 
ermordet, weil er nicht aufhörte, ihr nachzustellen. Paolo ist von der 
Geschichte schockiert, macht ihr moralische Vorwürfe und will empört 
den Besuch abbrechen. Da wird sie wütend und herrscht ihn an, ob er 
an ihrer Stelle etwa das Kind hätte sterben lassen. Aufgebracht fragt 
sie ihn, was er denn für sie und ihren Sohn in all den Jahren gemacht 
habe. Außerdem sei sie stolz darauf, was sie getan habe, denn es sei keine 
Schande, eine Prostituierte zu sein. »Ich habe es gemacht wie so viele, 
habe einen Freund gesucht, der mir hilft.« Wie Manfredi verlässt auch 
Paolo sprachlos die Szene. Am Ende verzeiht er ihr und nimmt sie, als sie 
aus dem Gefängnis entlassen wird, wieder zu Hause auf. La vita ricomincia 
ist damit einer der wenigen Filme, an dessen Ende eine rekonstituierte, 
intakte Familie steht. Der zentrale Satz des kauzigen Professors, Nachbar 
und Freund des Hauses, zu Paolo: »La vita ricomincia come prima. […] 
Non è successo niente«,514 propagiert einen Neuanfang auf der Basis 
von Vergessen oder Verdrängen. Patrizias sexuelle Kollaboration bleibt 
ungestraft und fungiert als Synonym für die faschistische Vergangenheit 
Italiens, die man sich nun nicht mehr so genau anschauen möchte. Inte-

513  Ginsberg, Nazis and Drifters, S. 251.

514  »Das Leben beginnt wieder wie zuvor. Es ist nichts passiert.« [Übersetzung d. Verf.]

https://doi.org/10.14361/9783839410882-004 - am 12.02.2026, 22:28:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


245FRAUEN IM ZENTRUM

ressant ist, dass die Auseinandersetzung mit dem Faschismus über die 
Kategorie Gender verhandelt wird. Über die verständliche Notsituation, 
sich gegenüber dem Feind prostituieren zu müssen, gelingt die Entpoliti-
sierung der eigenen schuldhaften Geschichte. Für diese Operation muss 
allerdings zunächst das Achsenbündnis zwischen Italien und Deutsch-
land verschwiegen und danach einerseits der Faschismus als männ-
liche Sexualität inszeniert und verworfen sowie andererseits weibliche 
Devianz zum Ausdruck gebracht und gerechtfertigt werden.515 
Ein weiterer, ganz ähnlicher Konfl ikt zwischen einer Kollaborateurin 
und einem ihr verfallenen Italiener ereignet sich in Pian delle stelle . Gianni 
(Roldano Lupi), der Chef der Partisanenbrigade Lupo, wird von der Frau, 
die er liebt und die ihn liebt, an die Häscher der Republik von Salò verraten. 
Luisa (Dina Sassoli) steht in einem unklaren Abhängigkeitsverhältnis 
zu einem faschistischen Spitzel, dem sie den entscheidenden Tipp gibt, 
als sich die Brigade aus den Südtiroler Bergen in einem Dorf versammelt. 
Bei der darauf folgenden Razzia der deutschen Truppen wird ein junger 
Partisan hingerichtet. Als die Brigade am nächsten Tag wieder erscheint, 
nimmt sie Luisa gefangen. In ihrem Versteck, einer großen Höhle in den 
Bergen, halten die Partisanen daraufhin Gericht über die Verräterin; die 
meisten fordern ihren Tod. Aber Luisa fordert ihrerseits die Männer heraus 
und fragt sie, mit welchem Recht die Gruppe, die hier in der Höhle hocke, 
über sie, die jeden Tag acht Stunden in der Fabrik schuften müsse, richten 
könne. Wütend erzählt sie von ihrer harten Arbeit und ihrem kleinen 
feuchten Zimmer, in dem sie wohnen müsse. Wegen ihrer Armut habe sie 
das Geld von dem Spitzel genommen. Die Brigade begnadigt sie daraufhin, 
lässt sie jedoch nicht laufen, woraufhin sie beginnt, in der Gruppe mitzu-
arbeiten. Pierre Sorlin beschreibt Luisa und die anderen Verräterinnen in 
den Filmen des Neorealismus treffend als Verkörperungen einer sozialen 
Krankheit, die es nicht verdienten, bestraft zu werden.516 
Später im Film wird auch der faschistische Spitzel gefangen genommen. 
Als dieser versucht sich zu befreien, schießt er Luisa an. Dadurch wech-
selt sie vollends die Seiten und wird im Folgenden ein festes Mitglied 
der Partisaneneinheit. Trotz dieser antifaschistisch-nationalen Strati-
fi zierung Luisas schafft der Film bei ihr ebenso wie schon bei Marina 
ein gewisses Verständnis für ihre individuellen Bedürfnisse, sich aus 
ihren ärmlichen Verhältnissen zu befreien – Bedürfnisse des Konsums, 

515  »Vergangenheitsbewältigung« als Auseinandersetzung zwischen den Geschlechtern (statt 
in ihrer politischen Dimension) fi ndet sich ebenso im deutschen Trümmerfi lm, der im selben 
Zeitraum wie der Neorealismus aufkam und wieder verschwand. Auch in ihm bedeutete 
Faschismus vor allem eine zerstörerische sexuelle Besetzung der Frauen durch Männer, wäh-
rend sich die neue Zeit durch sexuelle Unlust der Männer und ein lustvolles Begehren der 
Frauen artikulierte. Vgl. Perinelli, Liebe 47 , S. 181-189.

516  Vgl. Pierre Sorlin: La storia nei fi lm. Interpretazioni del passato. Florenz 1984. S. 177. 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-004 - am 12.02.2026, 22:28:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS246

die einen höheren Stellenwert besitzen als die nationale Sache. Am Ende 
wird Luisa zusammen mit der gesamten Brigade bei einem Angriff der 
Deutschen getötet. Durch ihren Tod wird ihr Wechsel auf die Seite der 
guten Italiener noch einmal bekräftigt und wird sie selbst am Ende des 
Films als Symbol des italienischen Widerstandes vereinnahmt. Der Film 
schließt mit dem Blick auf das Grab Giannis und Luisas, deren Kampf 
der englische Arzt (Antonio Centa), Erzähler der Geschichte und einziger 
Überlebender der Brigade, weiterführen wird. Das Schlussbild bedeutet 
auch eine Reterritorialisierung der Kollaborateurin.
Über das Schicksal Danielas alias Lili Marleen (Vivi Gioi) in Caccia tragica  

wurde schon berichtet. Kurz 
bevor sie die anrückenden 
LandarbeiterInnen und ihre 
eigene Bande mit Minen 
in die Luft sprengen kann, 
tötet Alberto sie. In dieser 
dramatischen Sequenz wird 
die Komplexität der national-
sozialistischen Deutschen 
entfaltet. So fordert Daniela 

Alberto, der sie geliebt hatte, auf, sie zu erschießen, bevor sie die Minen 
zünden kann. Durch ihren selbst herbeigeführten Tod rettet sie vielen 
Menschen das Leben. Ebenso wie Alberto, den die eintätowierte Nummer 
auf seinem Unterarm zum Opfer der Nazis macht, der aber dennoch 
oder gerade deswegen Danielas sexueller Verführung verfallen ist, wird 
auch sie selbst gedoppelt inszeniert. Ihre blonde Perücke verbirgt ihren 
geschorenen Kopf und damit die Demütigung, die ihr wahrscheinlich 
Partisanen nach dem Krieg zugefügt haben. Fabiana Sforza interpretiert 
Danielas rasierten Kopf als Beleg für den sexuellen Kontakt mit Deut-
schen.517 Die Schändung ist eine gegenseitige. Als Daniela der entführten 
Geisel Giovanna im Lastwagen und später auf dem Bett auch sexuell 
näherkommt, vertraut sie sich ihr wie einer Freundin an und erzählt ihr 
von ihrem Traum eines ›normalen‹ Lebens als Ehefrau. 
Den freiwilligen Tod der geläuterten Kollaborateurin stirbt auch Matilda 

517  Vgl. Sforza, La Resistenza al cinema 1945-1949, S. 111. Vgl. auch Re, Calvino and the Age of 
Neorealism, S. 236. Im Nachkriegsdeutschland und -österreich wurden ganz ähnliche 
stigmatisierende und sexistische Praxen, wie sogenannte »Haarabschneide-Aktionen« und 
das Einschwärzen von Gesichtern mit Ruß, gegen Frauen eingesetzt, die sich mit alliierten 
Soldaten einließen. Vgl. Bauer, Welcome Ami Go Home, S. 156ff. Obwohl die politische 
Stoßrichtung also diametral war, glich sich die Methode der männlichen Täter, politische 
Ein- und Ausschlussverfahren über den Körper der Frauen auszutragen, in diesen Ländern. Die 
französische Résistance hatte dieselbe Praxis, wovon die zahlreichen femmes tondues zeugten. 
Tatsächlich ließe sich die Frage anschließen, ob die einmal antifaschistische, einmal faschis-
tische Begründung nicht beide Male der selben Bewahrung des Nationalen und damit der 
Rettung der eigenen bürgerlich-männlichen Subjektposition diente. 

Caccia tragica > Armes: Patterns of Realism

https://doi.org/10.14361/9783839410882-004 - am 12.02.2026, 22:28:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


247FRAUEN IM ZENTRUM

(Elli Parvo) in Il sole sorge ancora  (Aldo Vergano, 1946). Sie liebt den Parti-
sanen Cesare (Vittorio Duse), ist aber gleichzeitig ein fester Bestandteil 
der Welt der deutschen Besatzer und ihrer dekadenten italienischen 
Verbündeten. Während die Arbeiter unter der Knechtschaft der Deut-
schen leiden, feiert sie mit den hohen Wehrmachtsoffi zieren eine nicht 
enden wollende Orgie auf dem Anwesen adliger Großgrundbesitzer. Vor 
allem Matildas Cousine (Lia Golmar) ist dem Treiben der Deutschen 
verfallen. Wie schon Marina in Roma città aperta  wirkt sie weggetreten 
und überdreht, lacht hysterisch, während ihr Liebhaber, der sadistische 
Major Heinrich, einen grausamen Befehl nach dem anderen gibt. Der 
Höhepunkt dieser drogengetränkten, surrealen Allianz ist die Hinrich-
tungsszene, in der Cesare, Don Camillo (Carlo Lizzani) und andere 
Partisanen an Masten gefesselt auf ihren Tod warten. Peitschenknallend 
stürmt Heinrich in einer Kutsche im Kreis um den Richtplatz und schießt 
im Stehen auf die Männer. Außer ihm sind nur Matilda und ihre Cousine 
im Wagen. Während Matilda bereits völlig geschockt und angewidert die 
Hände vor dem Gesicht zusammenschlägt, feuert ihre Cousine Heinrich 
laut kreischend an. Die Szene steigert sich zu einer auch ästhetischen 
Raserei; schnelle Schnitte und Reißschwenks visualisieren, unterstützt 
noch durch ohrenbetäubenden Lärm, wozu die Deutschen fähig sind, 
wenn alle Zügel losgelassen werden.
Matilda wechselt nun vollständig die Seiten und berichtet ihrer ehema-
ligen Gegenspielerin Laura (Lea Padovani), einer wichtigen Partisanin, 
die ebenfalls eine Geliebte Cesares ist, von dem bevorstehenden Massaker, 
das an den Arbeitern der Fabrik am nächsten Tag begangen werden soll. 
Laura und Matilda sind die zentralen Figuren im Film, die die Hand-
lung voranbringen und die entscheidenden Wendungen herbeiführen. 
Am Ende, bei der entscheidenden Schlacht, auf die sich die Partisanen/
Arbeiter dank Matilda gründlich vorbereiten konnten, durchschlagen 
Kugeln das Fenster des Palazzos, in dem Matilda sitzt. Ruhig steht sie 
daraufhin auf und stellt sich ans Fenster. Nach der für die Partisanen 
siegreichen Schlacht schneidet die Kamera auf die Geschehnisse auf dem 
Anwesen der Adelsfamilie. Ein kleiner Junge springt durch die Flure des 
Hauses und singt »Bandiera Rossa«. Als jemand zu Matilda ans Fenster 
tritt, bricht sie zusammen. Die verirrte Kugel, der sie sich angeboten 
hatte, traf sie tödlich.
Maria Grazia (Maria Grazia Francia) in Non c’è pace tra gli ulivi  sei als 
letztes Beispiel genannt. Auch ihr Tod kann als Sühne für ihre sexuelle 
Kollaboration mit dem Profi teur des Faschismus, dem Großgrundbesitzer 
Bonfi glio, gelesen werden. Wie schon erwähnt, gerät sie in eine undurch-
schaubare Beziehung aus Angst und Lust zu dem Mann, der sie kurz zuvor 
vergewaltigt hatte und der sie am Ende umbringen wird. Interessant ist 
ihre Entschlossenheit, Bonfi glio für sich zu gewinnen, obwohl er nach 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-004 - am 12.02.2026, 22:28:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS248

seinem Verbrechen kein 
Interesse mehr an ihr hat. 
So konfrontiert sie seine 
Hochzeitsgesellschaft vor 
der versammelten Dorfge-
meinschaft und vereitelt 
dadurch die Hochzeit mit 
seiner Aus  erwählten. In 
diesem Moment ist sie 
die einzig Handelnde, 
die ihr Begehren gegen 
alle Konventionen und 
gegen den Willen des 
mächtigsten Mannes der 
Gegend durchzusetzen 

vermag. Auch die Figur der Maria Grazia ist damit ambivalent sowohl 
als Opfer wie auch als Täterin gezeichnet.
Der Tod all dieser Frauen kann als Reterritorialisierung gelesen werden. 
Denn durch ihren Tod werden sie in das Gedächtnis eines kollektiven 
Geschichtsnarratives aufgenommen – werden zu Symbolen eines 
neuen Italiens. Ihre Läuterung vom Faschismus wird erst durch die 
Selbstopferung vollendet.518 Gleichzeitig erzählen die Filme aber auch 
von der aktiven Arbeit von Frauen in der Resistenza und erzeugen 
damit ein Bild, das im Resistenzamythos der neuen Republik ab den 
1950er Jahren mehr und mehr verschwand.519

Konsumgirls und Sexarbeiterinnen: 
die Schönen und die Guten

Sehr eng an die Figur der (sexuellen) Kollaborateurin ist in den Filmen 
des Neorealismus die konsumorientierte junge Frau angelehnt. Sie 
träumt von einem besseren Leben in Amerika, liebt Boogie-Woogie-
Musik, schöne Kleider und Männer und steht damit in der Tradition der 
städtischen shop-girls des Kinos der 1930er Jahre.520 
Marina und Lauretta in Roma città aperta  sind gute Beispiele für die Nähe 
zwischen den vom Faschismus als Krankheit befallenen und drogenab-
hängigen und den vom American Dream verführten italienischen Frauen, 
die der Neorealismus herstellte. Gerade Lauretta ist in dieser Hinsicht 

518  Fabiana Sforza erwähnt in diesem Zusammenhang noch den Film O sole mio , in dem ebenfalls 
eine Frau, Clara (Vera Carmi), den entscheidenden Verrat begeht und am Ende dafür sterben 
muss. Vgl. Sforza, La Resistenza al cinema 1945-1949, S. 110. 

519  Zur Erinnerungspolitik und der Geschichte der weiblichen Resistenza vgl. Anna  Bravo/Anna 
Maria Bruzzone: In guerra senza armi. Storie di donne. 1940-1945. Bari 1995. 

520  Vgl. Spackman, Shopping for Autarchy. 

Non c’è pace tra gli ulivi > Zagarrio: Non c’è pace tra gli ulivi

https://doi.org/10.14361/9783839410882-004 - am 12.02.2026, 22:28:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


249FRAUEN IM ZENTRUM

interessant. Als jüngere Schwester von Pina ist sie deren genaues Gegen-
teil. Sie ist eine Prostituierte, die von den Nazis profi tiert, bleibt jedoch im 
Gegensatz zu ihrer rebellischen Schwester, aber auch zur glamouröseren 
Marina, erstaunlich unscheinbar. Marcia Landy sieht in ihrer Schlichtheit 
einen Kontrast zum Bild der »fallen woman« beziehungsweise femme fatale 
im früheren kommerziellen Kino.521 Lauretta wird darüber hinaus für ihre 
sexuelle Transgression als einzige nicht getötet, während der Film die mit 
einem unehelichen Kind schwangere Pina oder die bisexuelle Marina von 
den Deutschen ermorden lässt. Dennoch kann ihr Überleben weniger als 
Nicht-Bestrafung denn vielmehr als identifi katorische Absage an die Figur 
der Mitläuferin verstanden werden, der eine Läuterung versagt bleibt. 
Bedeutsam ist die fi lmische Verschränkung der sexuellen Devianz mit 
einer nationalen Transgression. Denn Lauretta und Marina arbeiten beide 
für die Deutschen und verraten sogar ihre eigenen Leute, ihr Lebensstil ist 
jedoch vor allem amerikanisch geprägt. Als zum Beispiel Manfredi und 
Francesco nach Pinas Tod in der Wohnung von Marina und Lauretta unter-
kommen, schaltet Marina das Radio ein und sucht einen Sender mit Jazz-
musik. Die Männer sind abgestoßen von der Musik, obwohl sie eigentlich 
die Musik der verbündeten Alliierten ist und darüber hinaus als schwarze 
Musik in jeder Hinsicht antifaschistisch. Der Film parallelisiert jedoch 
die Sexarbeit für die Deutschen mit dem Konsum amerikanischer Kultur. 
Während die Männer noch über Pinas Tod geschockt sind, denken Lauretta 
und Marina nur ans Feiern, und die Jazzmusik erscheint wie eine Verhöh-
nung des italienischen Dramas von Besatzung und Krieg. Rossellinis 
Film gelingt damit jene paradoxe Operation, die mit der neuen binären 
Opposition von »jazz and drugs versus communism and Catholicism«522 
die Grundlage für den neuen nationalen Mythos einer antifaschistischen 
Querfront von Kirche bis Kommunismus setzt. Diese Setzung fi ndet sich 

521  Vgl. Landy, Diverting Clichés, S. 95.

522  Rogin, Mourning, S. 131. Gerade der Jazz spielt in der gesamten neorealistischen Periode 
eine prominente und ambivalente Rolle, die zwischen Befreiung (sowohl vom Faschismus als 
auch von sexuellen Zwängen) und Entsolidarisierung schwankt. Sehr eindrücklich bringt dies 
auch ein außerfi lmisches Beispiel zum Ausdruck. Riccardo Morbelli berichtet in der Zeitschrift 
Star von einem Jazz-Festival in Turin unmittelbar nach der alliierten Befreiung der Stadt von 
den Deutschen. Schon die Überschrift Finalmente un po’ di Jazz bringt zum Ausdruck, dass mit 
dem Ende des Faschismus endlich auch Jazz gehört und getanzt werden darf. Sehr begeistert 
bezeichnet der Autor Jazz als »Antithese zu der nazistischen Doktrin des Dritten Reichs« und 
als »Angleichung aller Rassen«. Jazz sei, so Morbelli weiter, »der Triumph des Individualismus 
im Kontrast zu einer Massenkultur und einem Kollektivismus deutscher und faschistischer 
Art« [Übersetzung d. Verf.]. Die Bilderstrecke vom Festival zeigt dabei weiße Tänzerinnen, 
die in formierter Choreographie tanzen, und schwarze Frauen, die ausgelassener und alleine 
tanzen. Vgl. Riccardo Morbelli: Finalmente un po’ di Jazz, in: Star. Jg. 2, Nr. 23, 30.06.1945. S. 
3. Der hier noch gepriesene und als Befreiung empfundene Individualismus wird nur wenige 
Jahre später ein zentrales Argument der Linken für die Renationalisierung Italiens und gegen 
die US-amerikanische Kultur sein. In Rossellinis und anderen neorealistischen Filmen fi ndet 
sich dieses Moment bereits als dünne negative Fluchtlinie angelegt. 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-004 - am 12.02.2026, 22:28:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS250

jedoch auch in den Produktionen anderer Filmemacher. In diesem Sinne 
ist der Neorealismus in der Tat das viel zitierte cinema italiano.
Ganz ähnlich wie Marina erscheint Maria (Carla Del Poggio) in Il bandito  
(Alberto Lattuada, 1946). Auch sie ist eine Sexarbeiterin und auch sie ist 
nicht bereit, in die geordnete Familienwelt, von der ihr Bruder Ernesto 
träumt, zurückzukehren. Wir erinnern uns: Aus deutscher Kriegsge-
fangenschaft heimkehrend, durchwandert Ernesto das zerstörte Turin, 
während im Hintergrund Ella Fitzgerald singt. In Maria laufen die 
verschiedenen Fäden von deutscher Gefangenschaft und amerikanischer 
Zerstörung und Verführung schließlich zusammen. Sie ist symbolisch 
gleichzeitig die Sängerin, die Amerikanerin, die Sexarbeiterin, die Kolla-
borateurin und versinnbildlicht das zerstörte Italien; und auch sie lässt 
sich nicht reterritorialisieren. Als Ernesto, der zunächst ihr Freier ist, sie 
mit Gewalt aus dem Bordell ›befreien‹ will und sie die Stufen herunter-
zerrt, wird sie erschossen.
Auch Lidia (Anna  Magnani) wird in diesem Film mit Verweis auf die USA 
eingeführt. Noch vor der Episode mit seiner Schwester begegnet Ernesto 
ihr, als sie gerade ein Casino verlässt. Überdreht und angetrunken ruft sie 
ihrem Begleiter zu, dass sie gerade fünf Millionen Lire gewonnen habe. Als 
sie in die wartende Limousine steigt, fällt ihr Portemonnaie unbemerkt 
auf die Straße. Ernestos erster Nachkriegskontakt mit Frauen fi ndet über 
deren Geld statt. In der Brieftasche fi ndet er  außerdem ein Foto von Lidia, 
das sie oben ohne und von hinten am Strand zeigt. Mit dem Geld und dem 
Bild der Frau konfrontiert, geht er in der nächsten Szene an dem Plakat 
der Dea Lolette vorbei. Der davor stehende, geifernde alte Mann erscheint 
dabei wie ein Teil von Ernestos Männlichkeit. Auch Ernesto ist von all 
der weiblichen Sexualität und dem weiblichen Reichtum überwältigt 
und überfordert. Als Ernesto bei Lidia auftaucht, um ihr die Brieftasche 
zurückzugeben, empfängt sie ihn in einem Federnachthemd. Sie bietet 
ihm einen Drink an und legt Musik auf. Beim Tanzen küsst sie ihn. Und 
es ist ihr Kuss, der ihn – wieder zurück auf der Straße – der Prostituierten 
folgen lässt. Wir wissen bereits, dass es seine Schwester ist, der er folgt, 
und dass sie seinen Besuch nicht überleben wird. Der Kuss der amerikani-
sierten Diva macht ihn zum Freier/Mörder seiner eigenen Schwester. 
Der Charakter der Prostituierten ist eine Hauptfi gur der italienischen 
Nachkriegsfi lme. Im Gegensatz zur sexuellen Kollaborateurin ist sie 
jedoch äußerst ambivalent gezeichnet. So fi ndet sie einerseits in nicht 
wenigen Filmen ein schlimmes Ende, andererseits schlagen sich die 
Filme meistens auf ihre Seite. 
Paola (Elli Parvo) und ihre Freundin und Mitbewohnerin in Desiderio  
(Roberto Rossellini, 1946) sind ebenfalls Sexarbeiterinnen. Die männliche 
Begierde, der Paola ausgesetzt ist, wird ihr am Ende zum Verhängnis. Im 
Kontrast zu ihrer ›anständigen‹ Schwester Anna  (Roswita Schmidt) reprä-

https://doi.org/10.14361/9783839410882-004 - am 12.02.2026, 22:28:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


251FRAUEN IM ZENTRUM

sentiert Paola die dunkle, verführerische Seite einer femme fatale. Genau 
wie Silvana und Francesca in Riso amaro  werden auch Paola und Anna stark 
über ihre Kleidung – ein schwarzes beziehungsweise weißes Unterhemd – 
miteinander kontrastiert. In einer Szene liegen die beiden Schwestern auf 
dem Bett und reden miteinander. Wegen der Hitze benetzen sich beide mit 
Wasser. Annas Ehemann Nando (Massimo Girotti) beobachtet Paola, und als 
Anna kurz danach den Raum verlässt und Paola sich entkleidet, zieht er sie 
für einen Moment mit Gewalt an sich. Er ist von seinem Verlangen nach ihr 
besessen. Der zweite Verehrer Paolas ist Ricardo (Francesco Grandjacquet), 
der sie einige Jahre zuvor vergewaltigt hat. Als er ihr eines Nachts auf der 
 Straße begegnet, scheint sich die Szene zu wiederholen. Paola wehrt sich, 
doch als er sie mit Gewalt in einem Schuppen ins Heu zieht, nimmt sie 
plötzlich ihre Ohrringe ab und legt übermäßig Lippenstift auf. Die Szene 
macht deutlich, dass es Ricardo beziehungsweise allgemeiner die männ-
liche Begierde –  desiderio – ist, die sie zur Prostituierten werden ließ und 
nun an ihrem Heimatort wieder werden lässt. Interessant dabei ist auch die 
Aufhebung des Gegensatzes von (verkommener) Stadt und (gesundem) Land, 
dem Leitmotiv der sogenannten strapaese, wie es noch im  ventennio im Film 
dargestellt wurde. Eine Karikatur mit dem Namen Cocktail auf der Titelseite 
des Il selvaggio veranschaulicht 
dieses Motiv der strapaese in der 
Gegenüberstellung von einer 
ländlich gekleideten, robusten 
Frau, die ihr Kind stillt, und 
einer dünnen, auf einem Barho-
cker in sich verknoteten donna 
crisi, die aus einem Strohhalm 
ihren Cocktail trinkt. 523 Doch 
diesem Gegensatzpaar wird 
in Desiderio nicht entsprochen. Paola fl ieht zwar vor den erniedrigenden 
Bedingungen der Stadt, doch nur um auf dem Land dieselben Verhältnisse 
vorzufi nden. Der Film stellt eine Verschiebung dar, in der die junge Frau als 
Symbol eines geschändeten Italiens fungiert. Diese geläufi ge Praxis zahlrei-
cher Nachkriegsfi lme verhandelt die faschistische Vergangenheit auf einer 
geschlechtlichen Ebene, wobei der frühere Gegensatz Stadt versus Land auf 
den Widerspruch zwischen den Geschlechtern übertragen wird. Die Kritik 
am Faschismus drückt sich über die Denunziation einer sexistischen und 
destruktiven männlichen Sexualität aus.524 

523  Cocktail, in: Il selvaggio. Nr. 4, 1932. S. 1. Die Karikatur zeigt jedoch auch die Fragilität der 
Operation, das Abjekte an prominenter Stelle zu erschaffen, um es dann verwerfen zu können: 
Im Vergleich scheint die stillende Mutter die Geplagtere und Unglücklichere der beiden zu 
sein. 

524  Diese Operation einer Dethematisierung des Faschismus über eine Ausbuchstabierung 

Strapaese > Il selvaggio

https://doi.org/10.14361/9783839410882-004 - am 12.02.2026, 22:28:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS252

Einzig der Blumen züchtende und nicht aggressive Giovanni (Carlo 
Ninchi), in den Paola verliebt ist, könnte einen Ausweg aus dem Zirkel 
zerstörerischer männlicher Sexualität darstellen. Sie lernt ihn gleich am 
Anfang des Filmes kennen: Als sie von einem Freier kommt und vor einem 
Haus eine Menschenmenge sieht, die um den toten Körper einer jungen 
Frau steht, die sich gerade aus einem Fenster in den Tod gestürzt hat, 
wird Paola ohnmächtig. Der zufällig vorbeikommende Giovanni bringt 
sie daraufhin in ein Café. Während der Selbstmord der unbekannten Frau 
das Thema des Films – die Unmöglichkeit klassischer Paarbildung vor 
dem Hintergrund der Erfahrung mit dem Faschismus – eröffnet, bietet 
sich mit Giovanni als neuem Typus Mann ein Ausweg aus der zerstöre-
rischen Vergangenheit an. Aber, wie ebenfalls in so vielen Filmen des 
Neorealismus, fi nden Paola und ihre Liebe Giovanni nicht zueinander. 
Der Selbstmord der unbekannten Frau ist vielmehr die Ankündigung von 
Paolas eigenem Tod, den sie mit der Ohnmacht bereits affektiv vorweg-
nimmt. Als Giovanni sich am Ende des Films endlich entschließt, ihr aus 
Rom hinterherzufahren und ihr seine Liebe zu gestehen, ist es folglich 
bereits zu spät. Paola stürzt sich nach einer letzten Aussprache mit ihrer 
Schwester – in der sie wieder ein schwarzes Kleid trägt und Anna  ein 
weißes525 – von einer Eisenbahnbrücke in den Tod. Der Film schließt mit 
derselben Figur, mit der er eröffnete – eine in den Tod gestürzte Frau 
als Symbol des zerstörten Italiens, sowie eine widerständige, nicht in 
der Sphäre bürgerlicher Ehe zu reterritorialisierende Sexarbeiterin als 
Symbol für das Scheitern eines wieder normalisierten bürgerlich-patri-
archalen Italiens. 
Diese Ambivalenz aus Verurteilung und Bewunderung der Frauen drückt 
sich in den Filmen oft im Konfl ikt zwischen Sexarbeit und wieder in 
›ordentlichen‹ Bahnen verlaufenden Lebensentwürfen aus. Beispiels-
weise in Un americano in vacanza  (Luigi Zampa, 1946) wird das deutlich. 
Wie schon erwähnt, fühlt sich die anständige junge Lehrerin Maria 
(Valentina Cortese) sichtlich unwohl mit den zwei ewig scherzenden 
und ihr pubertär nachstellenden GIs. Später in Rom kommen Maria 
und einer der beiden – Dick (Leo Dale) – sich schließlich doch näher. Als 
sie an einer Stelle im Film den zweiten GI Tom (Adolfo Celi) und dessen 
Angebetete Elena (Elli Parvo) überall in der Stadt suchen, fragen Dick 
und Maria einen Kutscher, ob er einen Amerikaner mit einer Italienerin 
zusammen gefahren habe. Dieser winkt ab; seit Monaten fahre er nur 
noch »americani e ragazze, ragazze e americani«. Im Bild der ›Ami-Braut‹ 

patriarchaler Geschlechterverhältnisse fi ndet sich ebenso im deutschen Trümmerfi lm. Vgl. 
Perinelli, Liebe 47 , S. 178ff.

525  Der Schwarz/weiß-Kontrast ließe sich als katholischen Heilige/Hure-Diskurs lesen, aber auch 
als Symbol der Hochzeit und des damit verbundenen Tods sexueller Selbstbestimmung, für 
den Paola im Film steht.

https://doi.org/10.14361/9783839410882-004 - am 12.02.2026, 22:28:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


253FRAUEN IM ZENTRUM

wird die Nähe zur Prostitution deutlich, und Maria ist davon angewi-
dert. Dennoch besucht sie mit Dick den Melody Club, der ein Treffpunkt 
für genau diese Konstellation von »ragazze e americani« ist und in 
dem italienische Männer keinen Zutritt haben. Und sie verliebt sich in 
Dick. Dennoch wehrt sie sich gegen ihre Gefühle. Als er sie nachts zu 
einem vornehmen Ball ausführt und ihr ein Ballkleid besorgt, lässt sie 
sich gehen. Leicht angetrunken setzen sich die beiden auf eine Bank im 
Garten des Anwesens. Dort sagt Dick, dass in jedem amerikanischen Film 
eine Szene wie diese vorkäme, in der sich eine junge Frau und ein junger 
Mann kennen lernen und im Mondschein auf einer Bank sitzen würden, 
wo sie sich dann küssten. Doch sie kommt in letzter Sekunde zu sich 
und erwidert, dass selbst in amerikanischen Filmen Frauen vorkämen, 
die einen klaren Kopf behielten. Un americano in vacanza baut hier eine 
interessante Refl exionsschleife ein und steigt dafür einen Moment aus 
dem Plot aus. Gleichzeitig macht der Film damit deutlich, wie sehr er sich 
einerseits der Geschlechterrepräsentation amerikanischer Filme bewusst 
und wie er andererseits unentschieden bezüglich der Darstellung weib-
licher Sexualität ist. 
Elena in Un americano in vacanza  verkörpert die klassische Figur der als 
Kontrapunkt zur Protagonistin inszenierten weiblichen Nebenrolle im 
neorealistischen Film. Ihre Funktion ist wichtig und taucht in sehr vielen 
Filmen auf, um die Hauptfi gur einerseits zu verstärken, andererseits um 
sich von ihr abzugrenzen. Diese zweite weibliche Rolle ist meist eindeu-
tiger in Bezug auf begehrende Sexualität und Konsum.
In Germania anno zero  (Roberto Rossellini, 1947) ist es zum Beispiel die 
beste Freundin Evas, die diese zu überreden versucht, mit den Ameri-
kanern in der Bar weiterzugehen, anstatt sich nur mit ihnen zu unter-
halten. Eva (Ingetraud Hinze) zögert jedoch, diesen letzten Schritt zu 
tun. Dennoch verdient sie mit ihrem kleinen Bruder Edmund (Edmund 
Moeschke) bereits das gesamte Einkommen für die Familie, indem sie 
Nacht für Nacht in den alliierten Clubs wohlhabende Männer unterhält 
und ihnen Gesellschaft leistet. Während Edmund nicht versteht, warum 
sie so oft ausgeht, wird Eva von den Nachbarn, vor allem aber von ihrem 
älteren Bruder Karl-Heinz (Franz-Otto Krüger) dafür scharf attackiert. 
Aber Karl-Heinz ist absolut unfähig, in das Geschehen einzugreifen. 
Er weigert sich zu arbeiten und verlässt aus Angst vor den alliierten 
Soldaten, die ihn als ehemals überzeugten Nazi verhaften würden, nie 
das Haus. Als Edmund eines Morgens mit geklauten Kartoffeln nach 
Hause kommt, wollen sein Vater (Ernst Pittschau) und sein Bruder nichts 
davon haben. Larmoyant behaupten die beiden,  lieber verhungern zu 
wollen. Dennoch weiß Eva, dass die beiden untätigen Männer sehr wohl 
von ihrer und Edmunds Versorgung abhängig sind und nehmen, was 
sie von ihnen bekommen. Eva ist die positive Figur, die zwar von den 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-004 - am 12.02.2026, 22:28:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS254

Männern um sie herum bedroht und ausgenutzt wirkt, sich aber dennoch 
geschickt in den Verhältnissen mit ihren Freundinnen organisiert und 
trotz ihrer moralischen Bedenken die Abende in den Bars genießt. 
Wie in vielen anderen Filmen des Neorealismus bilden in Germania anno 
zero  die Frauen um die Protagonistin herum soziale Netzwerke, die im 
Verlauf des Films die zunehmend scheiternden patriarchalen Strukturen 
Ehe und Familie ersetzen. Evas ehemaliger Verlobter ist im Krieg vermisst, 
ihr Vater stirbt, ihr großer Bruder wird verhaftet und ihr kleiner Bruder 
bringt sich um. Damit löst sich Eva aus der mütterlichen Versorgerinnen-
rolle für Edmund, aus der Rolle der Tochter, die ihrem Vater gehorchen 
muss, aus der Rolle der Verlobten, die ihrem zukünftigen Ehemann treu 
zu sein hat und aus der Rolle der Schwester, die von ihrem großen Bruder, 
der für eine bestimmte autoritäre Gesellschaftsform steht, kontrolliert 
wird. Trotz – oder gerade wegen – ihrer gelebten Sexualität und ihrer 
Orientierung auf die US-amerikanische Konsumwelt ist sie die einzige 
Figur im Film, die nicht bestraft wird und die potenziell eine Zukunft 
hat. Befreit vom ödipalen Organismus, von den Organen patriarchaler 
Subjektivierung, wird ihr Körper zum organlosen Körper der Nachkriegs-
zeit, zum Körper der Möglichkeiten.
Ebenso scheint sich Christl (Christl Merker), die etwa gleich alt wie der 
dreizehnjährige Edmund und Mitglied von Jos Kinderbande ist, zu pros-
tituieren. Wie noch zu zeigen sein wird, ist ihr Kontakt zu dem Jungen, 
der bei ihr seine erste Nacht außerhalb der familiären Wohnung in den 
Trümmern Berlins verbringt, bedeutsam. Während Eva der mütterliche 
Kern der Familie ist, die von ihr abhängig ist, die jedoch gleichzeitig 
um sie herum zerfällt, stellt Christl einen Anziehungspunkt außerhalb 
Edmunds gewohnter Sphäre dar, der ihn von seiner Familie entfernt.
Angelas (Carla Del Poggio) Freundin Marcella (Giulietta Masina) in 
 Senza pietà  (Alberto Lattuada, 1948) schafft ebenfalls einen Raum, um 
sich der männlichen Kontrolle zu entziehen. Nach der gewaltsamen 
Flucht aus dem alliierten Internierungslager für aufgegriffene Frauen 
nimmt Marcella Angela mit zu sich nach Hause. Schnell freunden sich 
die jungen Frauen miteinander an. In der ersten Nacht liegen die beiden 
dicht gedrängt zusammen im Bett, erzählen sich ihre Geschichten und 
trinken dabei Cola. Marcella ist bereits mit einem (schwarzen) Ameri-
kaner zusammen und ermuntert Angela, sich mit Jerry, dem afroameri-
kanischen GI aus dem Zug, einzulassen. Verträumt schwärmt sie davon, 
bald mit ihrem Freund in Amerika zu leben. Tatsächlich transformiert 
sich Angelas Wunsch, in Livorno ihren Bruder zu fi nden und mit ihm 
die durch den Krieg zersplitterte Familie wieder herzustellen, in den 
Wunsch, wie Marcella mit ihrem desertierten schwarzen GI in die USA 
zu gehen. Am Ende des Films gelingt Marcella schließlich, was Angela 
nicht schafft, nämlich mit ihrem Geliebten illegal in die USA zu fl iehen. 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-004 - am 12.02.2026, 22:28:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


255FRAUEN IM ZENTRUM

Marcella ist Angelas identifi katorische Fluchtlinie aus den männer-
dominierten, autoritären Verhältnissen.
In Senza pietà  gibt es jedoch noch eine weitere weibliche Figur, in der 
ein anderes Schicksal Angelas aufscheint: Dina526, eine drogensüchtige 
junge Frau, die ebenfalls zum Kreis um Pierre Luigis Sexarbeiterinnen 
gehört, aber von allen herumgestoßen und verlacht wird. Sie ist nie 
richtig zu sehen, hat aber die gleichen blonden Locken und eine äußer-
lich ähnliche Erscheinung wie Angela. Sie ist die tragische Figur im Film. 
Nahezu unsichtbar, wird sie nur von Angela wirklich wahrgenommen. In 
der Nacht der Razzia im Jazzclub wird Dina von einem Jeep überfahren 
und stirbt auf der Straße. Niemand scheint davon Notiz zu nehmen, nur 
Angela ist entsetzt, ahnt sie doch, dass sie selbst unter die Räder kommt, 
wenn sie sich nicht von Pierre Luigi lösen kann. 
Angela wird im Film durch Marcella und Dina gedoppelt und gespalten. 
Während die eine ein Happy End erfährt, kommt die andere tragisch ums 
Leben; Angela durchlebt beide Schicksale. Vereint mit Jerry fi ndet sie den 
Tod, mit dem Tod entzieht sie sich aber den Verhältnissen, welche ihre 
Liebe verunmöglichen. Ihre Liebe, ihre affektive Verbindung, kommt 
durch den Tod zum Leben. Dinas und Marcellas Ende vereinen sich im 
close up des Films. Allen drei Frauenfi guren ist gemeinsam, dass sie sich 
nicht in die autoritären Verhältnisse des Gangsterbosses, des rassistischen 
US-Militärapparates oder einer nationalen Refamiliarisierung fügen.
Auch die ehemalige Sexarbeiterin Agostina (Gina Lollobrigida) in 
 Campane a martello  (Luigi Zampa, 1950) war früher mit einem Ameri-
kaner verheiratet, während ihre Kollegin und beste Freundin Australia 
(Yvonne Sanson) alle Attribute einer amerikanischen Diva aufweist. Der 
Film beginnt mit einer Szene am Hafen, wo sich amerikanische GIs für 
die Heimfahrt einschiffen, während unzählige italienische Frauen ihnen 
zum Abschied nachwinken. Das Begehren der einheimischen Frauen nach 
den amerikanischen Soldaten wird damit gleich am Anfang des Films 
deutlich gemacht. Als das Schiff schon fast außer Sichtweite ist, will eine 
der Frauen ihre Freundin mitziehen, doch diese will noch bleiben, denn sie 
weiß: »Bis zum nächsten Krieg sehen wir die doch nie wieder.«
Als Agostina mit Hilfe ihrer Freundin Australia ihre Geschäfte auf der 
Insel Ischia regelt, trifft sie dort ihre alte Liebe Marco (Carlo Giustini) 
wieder, bewältigt ihr Abenteuer jedoch ganz ohne dessen Zutun. Er 
spielt in der Geschichte keine Rolle. Stattdessen fährt er nach Neapel und 
hofft, dass sie sich doch noch für ihn entscheiden und ihn dort am Hafen 
abholen wird. Der Hafen ist der Ort, zu dem sich die Heldin am Ende 
begeben wird. Während Laura Mulvey zufolge die Frau im klassischen 
Film als Objekt des vermännlichten Zuschauerblicks den Ort markiert, 

526  Ihr Schauspielerinnenname wird in keiner Besetzungsliste zum Film erwähnt.

https://doi.org/10.14361/9783839410882-004 - am 12.02.2026, 22:28:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS256

den der männliche Held durchschreitet beziehungs weise den er, von ihr 
erwartet, am Ende erreicht – als Bild und Leinwand ist sie Weg und Ziel 
des Protagonisten527 –, ist es in diesem Film genau andersherum. Der gut 
aussehende, ehemalige Partisan Marco ist weder Anlass noch Motivation 
ihres Handelns, sondern schlicht der Ort, an den sie nach getaner Arbeit 
zurückkehrt. 1950 ist Campane a martello  in vielerlei Hinsicht bereits ein 
Film der Übergangsphase von einer vorwiegend devianten Weiblichkeit 
hin zu einer Renationalisierung, die vor allem über den weiblichen 
Körper verhandelt wird. So ist die Rolle Agostinas mit Gina Lollobri-
gida bereits mit einer der kommenden  Diven besetzt. Anders als all die 
anderen konsumorientierten Frauen der früheren Nachkriegsfi lme sind 
Agostina und ihre Freundin Australia in ihrer Körperlichkeit ungebro-
chen fetischisiert. Ihre modischen Kleider und ihre Art sich zu bewegen 
entsprechen bereits dem Bild des Stars der 1950er Jahre. Dennoch agieren 
sie noch unabhängig von den Männern im Film, sind aggressiv und 
eigenständig, ohne am Ende dafür bezahlen zu müssen. In der Analyse 
von Riso amaro  wird auf diesen Punkt noch genauer eingegangen.
Wie Australia sind auch die Prostituierten Francesca (Maria Michi) in 
der römischen Episode von Paisà  und Anita (Dhia Cristiani) in Osses-
sione  warmherzige und großzügige Frauen. Francesca nimmt den im 
Sommer 1944 gerade eingerückten GI Fred (Gar Moore) zu sich nach 
Hause, er wäscht sich in ihrer Wohnung den Krieg vom Leib, sie 
sprechen, fl irten und verlieben sich ineinander. Monate später wird 
sie zu einer Prostituierten der Amerikaner, die, ohne es zu bemerken, 
den betrunkenen Fred ein weiteres Mal mit zu sich nimmt. Auch er 
erkennt sie nicht. Der Film inszeniert an dieser Stelle ein Wechsel-
spiel zwischen Freier und Befreiter, das sich solchermaßen in vielen 
Nachkriegsfi lmen fi nden lässt. Dennoch ist Francesca kein Opfer ihrer 
Verhältnisse. Zwar steckt sie Fred, nachdem sie ihn schließlich doch 
wiedererkannt hat, ihre Adresse zu, aber der Film verweigert ihre 
›Rettung‹ aus dem Milieu. Er wird den Zettel nicht fi nden und Fran-
cesca nie heiraten.
Anitas Wohnung in Ferrara im Film Ossessione  ist ebenfalls ein Ruhe- und 
Schutzraum für den gehetzten Gino. Er fi ndet bei ihr Geborgenheit, sie 
füttert ihn und macht ihm warme Milch und ermöglicht ihm schließlich 
die Flucht vor der Polizei. 
Die Prostituierten in den Filmen fi nden sich stets auf der Seite der Krimi-
nellen und Verfolgten wieder. So erscheinen sie nicht nur selbstbewusst 
und eigenständig, sondern immer auch gegen staatliche Autoritäten 
gerichtet, unabhängig davon, ob es sich nun um Deutsche, Alliierte, 

527  Vgl. Ruth Seifert: Machtvolle Blicke. Genderkonstruktion und Film, in: Gitta Mühlen Achs/
Bernd Schorb (Hg.): Geschlecht und Medien. München 1995. S. 39-56, hier S. 50.

https://doi.org/10.14361/9783839410882-004 - am 12.02.2026, 22:28:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


257FRAUEN IM ZENTRUM

faschistische Behörden oder die staatlichen Institutionen des Nachkriegs-
italiens handelt. Anita versteckt Gino vor der Polizei, so wie die Frauen 
im Bordell in Ladri di biciclette  den Fahrraddieb verstecken. Und auch in Il 
sole sorge ancora ist es , als die Deutschen nach dem 8. September 1943 alle 
Häuser nach Männern durchsuchen, wieder eine Prostituierte, die dem 
Protagonisten Cesare hilft zu fl iehen. 
So sind diese Frauen im Neorealismus mächtige Verbündete, selbstbe-
wusst und aktiv; Identitätsfi guren jenseits des Bildes der gefallenen und 
bedrohlichen Frau. Dieses historisch einzigartige Bild der Prostituierten 
im italienischen Film analysiert auch Eugenia Garbolevsky:

»These works [nämlich die neorealistischen Filme] testify to something very 
 important and unusual, namely that already in the close aftermath of World War 
II, prostitutes in the imagination of major artists of the period, were not perceived 
as marginal. These images departed sharply from the cliché of the fallen woman 
as a savage and dangerous ›other‹. […] they all refl ected primarily the subversive 
and rebellious spirit of the anti-fascist resistance.«528

Sexuell aktive, unabhängige Frauen fi nden sich in den Filmen aber nicht 
nur unter den Sexarbeiterinnen, sondern auch in den Familien selbst, 
unter den Ehefrauen, Töchtern, Schwestern und Müttern. Gerade Letztere 
verlassen im Neorealismus den Repräsentationsrahmen, der ihnen in den 
1930ern noch zu eigen war, und betreten deviante geschlechtliche Wege.

(Nicht-)Mütter: weibliches Begehren 
jenseits von Ehe und Familie

In der Figur der Mutter wird der Bruch der Nachkriegszeit zum Diskurs 
weiblicher Subjektivierung im Faschismus am deutlichsten. Mit Verweis 
auf die Arbeiten zahlreicher Schriftstellerinnen sieht etwa Anna  Maria 
Torriglia in der feministischen Literatur der späten 1940er Jahre die 
Entstehung einer Mutter-Tochter-Genealogie, die eine Unterbrechung 
der symbolischen Ordnung, namentlich des ödipalen Kultes um die 
Mutter-Sohn-Beziehung, bedeutete.529 Und tatsächlich fi ndet sich dieser 
Kult, der noch im Faschismus zentral war,530 in keinem der Filme der 
Nachkriegszeit wieder. Allerdings sind anders als in der Literatur auch 

528  Eugenia Garbolevsky: Voices from the Edge. Caught Between the Madonna and the Whore 
– The Representation of the Prostitute in Modern Italian Cinema. Vortragsmanuskript der Kon-
ferenz »Turkey at the Crossroads. Women, Women’s Studies, and the State«, Istanbul, Bodrum, 
27.05.-03.06.2005. S. 7. http://pages.towson.edu/ncctrw/summer institutes/ Papers-Website/
Garbolevsky 05.pdf (Stand 07.10.2008). 

529  Vgl. Torriglia, Broken Time, S. 40f.

530  Vgl. Luisa Passerini: Gender Relations, in: Forgacs/Lumley (Hg.), Italian Cultural Studies, S. 
144-159, hier S. 145. Vgl. auch Terhoeven, Liebespfand fürs Vaterland, S. 367 und 380.

https://doi.org/10.14361/9783839410882-004 - am 12.02.2026, 22:28:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS258

die positiven Beziehungen von Müttern zu ihren Töchtern rar gesät.531 
Eine der wenigen Ausnahmen ist der Film Bellissima , den Torriglia zur 
Bestätigung ihrer These als fi lmisches Beispiel anführt.532

Viscontis 1951 fertiggestellter Film Bellissima , der schon an der Schwelle 
zum neorealismo rosa steht, handelt von der ärmlichen Römerin Madda-
lena (Anna  Magnani), die aus ihrer kleinen Tochter Maria (Tina Apicella) 
unbedingt einen Filmstar in Cinecittà machen will. Dafür riskiert sie 
sowohl ihre Ehe als auch ihre letzten Ersparnisse. So engagiert sie eine 
ehemalige Schauspielerin, die völlig antiquierte Übungen mit dem 
Mädchen macht, schleppt Maria zum Ballettunterricht und zu einem 
Fotografen. Jedoch hat das Kind weder schauspielerisches Talent noch 
kann es tanzen oder vor der Kamera posieren. Die anderen Mädchen 
beim Ballett und beim Fotoshooting füllen hingegen perfekt ihre Rolle 
aus und verstärken somit den Kontrast zur Gewöhnlichkeit Marias und 
ihrer Mutter. Sie ist schlicht ein ganz normales sechsjähriges Kind. 
Dennoch bringt Maddalena sie schließlich zu einem Casting nach Cine-
città, wo der berühmte Regisseur Blasetti (der sich im Film selbst spielt) 
eine Mädchenhauptrolle zu vergeben hat. Immer noch überzeugt vom 
Erfolg ihrer Tochter ist Maddalena blind dafür, was wirklich um sie 
herum geschieht. Erst als sie heimlich aus dem Projektionsraum heraus 
die Probeaufnahmen ihrer Tochter und die Reaktion der Filmcrew beob-
achtet, sieht sie klar. Auf der Leinwand steht ihre Tochter und weint, statt 
ihren Text aufzusagen, herzzerreißend, was die Männer vom Produk-
tionsteam erst erstaunt und dann zunehmend amüsiert. Schließlich 
brechen sie alle in schallendes Gelächter über das weinende Mädchen aus. 
Wieder zu Hause versöhnt sich Maddalena mit ihrem Mann Spartaco, der 
ihren ehrgeizigen Bestrebungen ablehnend gegenüberstand. Als plötzlich 
doch die Filmleute in Maddalenas Tür stehen und ihr einen traumhaften 
Zweimillionen-Lire-Vertrag anbieten, wirft sie die Männer kurzerhand 
aus ihrer Wohnung. Erschöpft sinkt sie in einen Sessel; Spartaco kniet 
vor ihr nieder, zieht ihr die Schuhe aus und massiert ihre Füße. Das letzte 
Bild zeigt die schlafende Maria in ihrem Bett.
Der Film ist eine Kritik am aufziehenden Divismo der 1950er Jahre, mit 
seinen Misswahlen, den fotoromanzi und seinem fetischisierten Star-
system. Interessant ist jedoch, dass nicht die Autorität des Ehemanns 
Maddalena zur Vernunft bringt, sondern im Gegenteil die Brutalität 
der männlichen Filmemacher, die kein Mitgefühl für das weinende 
Mädchen aufbringen können. Spartaco wartet lediglich ab, bis seine 
Frau von ihrem Wahn lässt, und ist dann in zärtlicher Hingabe für sie da. 

531  In dem Film In nome della legge (Pietro Germi, 1949) gibt eine Mutter gar ihre Tochter her, um 
den Mann, den sie begehrt, an sich zu binden.

532  Vgl. Torriglia, Broken Time, S. 66ff.

https://doi.org/10.14361/9783839410882-004 - am 12.02.2026, 22:28:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


259FRAUEN IM ZENTRUM

Das heißt, auch nach ihrer Reue bleibt sie die tonangebende Figur in der 
Familienkonstellation. Die affektive Arbeit verbleibt bei den Männern, 
die liebevolle Mutter sucht man vergebens.
Dies gilt noch mehr für L’Onorevole Angelina  (Luigi Zampa, 1947). Schon 
in der ersten Szene wird deutlich, dass hier kein bürgerliches Famili-
enideal herrscht. Angelina (Anna  Magnani) liegt mit ihrem Ehemann 
Pasquale und ihrem Baby im Bett und unterhält sich mit ihm im 
breitesten römischen Dialekt. Nachdem sie aufsteht, stillt sie das 
Baby, während ihre anderen Kinder durch die ärmliche Behausung 
laufen. Draußen pinkeln Jungen an die Hauswand. Angelina regelt 
die allmorgendliche Versorgung ihrer fünf Kinder ohne besondere 
Aufmerksamkeit und Hingabe. Es wird deutlich, dass die Kinder hier 
nicht den großen Segen für die Mutter darstellen. Der Film doppelt 
dieses Verhältnis, als draußen auf der Straße Reporter auftauchen und 
die Frauen zu ihrer Situa tion in der Barackensiedlung interviewen 
wollen. Diese erzählen von ihrem Leben in Armut und klagen, dass 
sie mit so vielen Kindern in einem Raum leben müssen. Direkt nach 
dieser Anfangsszene sieht man Angelina mit anderen Frauen in einem 
Lebensmittelladen mit dem Verkäufer streiten. Angelina schreit, dass 
sie fünf Kinder habe, aber es trotzdem keine Waren für sie und die 
anderen gebe. Daraufhin plündern die  Frauen das nächstgelegene 
Magazin der Siedlung. Mutter zu sein wird hier in erster Linie als Not, 
aber auch als Überlebenskampf dargestellt. So bekommen die Kinder 
Maddalenas kaum eine eigene Persönlichkeit im Film und verbleiben 
als ein Haufen, der ständig versorgt werden muss, im Hintergrund. 
Während eines Streits mit ihrem freundlichen und sanften Mann 
Pasquale ordnet Angelina ihre geschlechtliche Situation darüber 
hinaus politisch und historisch ein: »Erinnerst du dich nicht, als du 
die demographische Kampagne auf meine Kosten machtest? Wenn 
der 25. Juli533 nicht gekommen wäre, würde ich heute noch wie eine 
Maschine Babies produzieren.« Explizit bricht hier der Film mit dem 
Mutterkult des ventennio, wie ihn etwa Leslie Caldwell in ihrer Unter-
suchung der faschistischen Filmpolitik vorgefunden hat.534 
Als Angelina im Verlaufe des Films in die Politik geht, überlässt sie, wie 
bereits erwähnt, die Kinder ihrem Mann, der sich plötzlich in der reproduk-
tiven Rolle wiederfi ndet und diese, so gut es geht und zunächst ohne sich zu 
beschweren, ausfüllt. Zwar gibt Angelina am Ende ihre erfolgreiche Karriere 
als Politikerin auf, um ihre Familie nicht zu verlieren, dennoch bleibt das 
eindrucksvolle Bild der Mutterrolle als unfreiwilliger Last bestehen.

533  Der Tag der Entmachtung Mussolinis 1943 und der Beginn des Endes des Faschismus in Ita-
lien.

534  Vgl. Caldwell, Madri d’Italia , S. 48.

https://doi.org/10.14361/9783839410882-004 - am 12.02.2026, 22:28:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS260

Statt einer neuen Genealogie betonen Filme wie L’Onorevole Angelina  die 
individuellen Bedürfnisse von Frauen jenseits von Ehe und Familie in 
dieser historischen Ausnahmezeit. Darin spiegelt sich auch die politi-
sche Situation von Frauen in der unmittelbaren Nachkriegszeit wider. 
Bianca Beccalli bezeichnet in ihrer Untersuchung der italienischen 
Frauenbewegung die unmittelbare Nachkriegszeit als deren leben-
digste Zeit, in der Organisationen wie etwa die kommunistische Unione 
Donne Italiane (UDI) äußerst aktive Massenorganisationen waren.535 In 
L’Onorevole Angelina  entsteht ebenfalls ein solches Frauennetzwerk, 
das stärkere soziale Bezüge herstellt, als es die patriarchale Ordnung 
vermochte, und an dem auch die Männer teilhaben. Ein deleuzianisches 
Frau-Werden der Mütter und Ehemänner fand auf den damaligen Lein-
wänden statt.
Andere Filme, wie zum Beispiel Il delitto di Giovanni Episcopo  (Alberto 
Lattuada, 1947), gingen in der Darstellung der Devianz der Mütter noch 
einen Schritt weiter, indem sie deren aktives sexuelles Begehren explizit 
inszenierten. Ginevra (Yvonne Sanson) verbringt in diesem Film die 
Nächte in den Salons von Rom und betrügt und demütigt mehr oder 
 weniger offen ihren Ehemann (Aldo Fabrizi). Als Giovanni sie nach 
 einer exzessiven Silvesternacht zur Rede stellt und fragt, warum sie 
ihn denn geheiratet habe, gibt sie freimütig zu, ihn sicherlich nicht aus 
Liebe geheiratet zu haben, sondern um aus den ärmlichen Lebensver-
hältnissen und aus der elterlichen Wohnung herauszukommen. Seinen 
patriarchalen Tadel kontert sie mit dem »Recht einer jungen Frau, zu 
 leben und sich zu amüsieren«. Wie schon all die anderen Männer in den 
Filmen der Nachkriegszeit weiß Giovanni darauf nichts zu erwidern. Der 
Diskurs, der dem Wunsch nach Konsum und eigenständiger weiblicher 
Sexualität etwas entgegensetzen könnte, ist sprachlos geworden. Und 
auch als Ginevra ein Kind bekommt, verwandelt sie sich nicht in eine 
liebende Mutter. Weiterhin weigert sie sich, die von ihr erwartete Frau-
enrolle einzunehmen und trifft sich immer wieder mit ihrem Geliebten 
Giulio (Roldano Lupi). Die Sorge um das Kind verbleibt beim liebevollen 
und sanften Giovanni. 
Am Ende, als Giovanni seinen Sohn vor der Gewalt des Liebhabers 
schützen will, diesen dabei im Affekt ersticht und sich daraufhin der 
Polizei stellt, bleibt Ginevra weinend am Bett ihres Kindes zurück. Zwar 
bestraft der Film am Ende ihren Lebenswandel, doch ist sie es, die am 
Ende übrig bleibt, während die Männer um sie herum verschwinden. Ob 
sie tatsächlich eine geläuterte und ›gute‹, also reterritorialisierte Mutter 
wird, lässt der Film offen. Das Unglück, ihren Geliebten verloren zu haben 

535  Vgl. Bianca Beccalli: The Modern Women’s Movement in Italy, in: New Left Review. Jg. 1, Nr. 
204, 1994. S. 86-112, hier S. 91.

https://doi.org/10.14361/9783839410882-004 - am 12.02.2026, 22:28:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


261FRAUEN IM ZENTRUM

und wieder an die häusliche Sphäre und ihren Sohn gefesselt zu sein, ist 
der abschließende Ausdruck des Films.
Der erste Film, der mit dem Plot der Bestrafung oder Wiedereingliede-
rung einer Mutter, die ihre Pfl ichten nicht erfüllt hatte, brach, war I 
bambini ci guardano  (Vittorio De Sica) von 1943. Nina (Isa Pola), die Mutter 
von Pricò (Luciano De Ambrosis) und Ehefrau von Andrea (Emilio Cigoli), 
hat eine Affäre mit Roberto (Adriano Rimoldi), einem galanten jungen 
Mann, den sie heimlich trifft. Ninas Familie gehört zur gehobenen römi-
schen Schicht, und sie selbst ist eine überaus elegante junge Frau, die 
sich ihre Zeit auf Gesellschaften in den vornehmen Strandbädern von 
Alassio vertreibt.536 Während Ninas Ehemann nichts ahnt, wird ihr Sohn 
Pricò zum stummen Zeugen ihrer Affäre. Als sie ihn eines Abends zu Bett 
bringt, gibt sie ihm einen Kuss und deckt daraufhin den Vogelkäfi g in 
seinem Zimmer zu. Am nächsten Morgen ist sie verschwunden: Sie hat 
die Familie verlassen. So weckt statt ihrer der Vater Pricò und hebt das 
Tuch vom Käfi g, womit er – wie David Forgacs es interpretiert – seinen 
Sohn aus dem Umhang der Mutter löst.537 Daraufhin gibt Andrea ihn 
zunächst in die Obhut seiner Tante Zia Berelli (Dina Perbellini), die in 
der Nähe ein Modeatelier unterhält. In ihrer Nähstube sitzt Pricò nun 
zwischen BHs und Miedern, vor allem aber zwischen spärlich bekleideten 
Models und ist sichtlich verwirrt von dieser freizügigen Weiblichkeit. 
Schließlich wird der Junge auf ein Landgut gebracht, wo sich die junge 
Paolina (Zaira La Fratta) liebevoll, aber auch körperlich sehr freizügig 
und fast schon erotisch um den Jungen kümmert. Als Pricò ihr nachts 
heimlich aus dem Haus folgt, wird er abermals Zeuge eines Stelldicheins 
zwischen seiner mütterlichen Bezugsperson und ihrem für ihn fremden 
Geliebten. Als er sie daraufhin ›versehentlich‹ verletzt – er stößt aus 
Eifersucht einen Blumentopf von der Balkonbrüstung herab –, muss er 
den Hof verlassen und nach Hause fahren. Daraufhin kehrt seine Mutter 
zunächst wieder in die gemeinsame Wohnung zurück, um ihren Sohn zu 
versorgen. Doch weder der Sohn noch der Vater können sie lange halten, 
und so lässt sie sich schließlich endgültig mit ihrem Geliebten ein. Der 
Vater gibt daraufhin den Sohn in ein Jesuiten-Internat und bringt sich 
anschließend um. Am Ende besucht Nina ihren Sohn noch einmal im 
Internat. Dort ist es Pricò, der ihr den Kuss verweigert, sich von ihr 
abwendet und sie einfach stehen lässt – sie also bestraft. Dennoch reali-
siert sich im Schluss des Films ihre Entscheidung, Mann und Kind zu 
verlassen und mit dem Geliebten zusammenzuleben. 

536  Erstaunlicherweise zeigt der Film, wie manche der weiblichen Strandgäste im Bikini schwim-
men gehen – und zwar drei Jahre vor dessen ›Erfi ndung‹ beziehungsweise Lancierung in der 
Modewelt. Vgl. Beate Berger: Bikini. Eine Enthüllungsgeschichte. Hamburg 2004.

537  Vgl. Forgacs, Sex in the Cinema, S. 159.

https://doi.org/10.14361/9783839410882-004 - am 12.02.2026, 22:28:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS262

Mira Liehm und Ennio Di Nolfo interpretieren den Film I bambini ci 
guardano  politisch, indem sie den antifaschistischen Gehalt der Darstel-
lung einer zerrütteten Ehe, des Selbstmordes des Vaters, vor allem aber 
des (ungestraften) Ehebruchs seitens der Mutter zu jener Zeit, 1943, beto-
nen.538 Geschlechterhistorisch ist ein so verstandener Antifaschismus 
signifi kant, denn damit wird die funktionierende Familie, mit dem 
Mann als pater familias, dem Sohn als dem Vater nacheifernd, vor allem 
jedoch mit der Frau als sorgender Mutter, dem faschistischen Diskurs 
zugerechnet. 
Ein anderes, schon bekanntes Beispiel einer Mutter, die ihre Familie für 
ihren Geliebten verlässt, ist die Figur der Rosa (Yvonne Sanson) in Catene . 
Zwar wird Emilio (Aldo Nicodemi) als eine Bedrohung einerseits von außen 
(USA), andererseits von früher (Faschismus) eingeführt, aber seine Macht 
über Rosa liegt vor allem in ihrer übermächtigen Lust auf ihn, die er in 
ihr erweckt. Weder ihre eigene Mutter noch ihr Sohn, der sie verzweifelt 
fl ehend umklammert, um sie am Fortgehen zu hindern, noch ihr freund-
licher, gut aussehender und berufl ich solider Mann Guglielmo (Amedeo 
Nazzari) kann sie von ihrem Begehren abbringen.539 Und auch die kleine 
Tochter, die sie wegen ihrer Treffen mit ihrem Liebhaber schon mal von der 
Schule abzuholen vergisst, spielt keine Rolle für sie. Zwar reterritorialisiert 
dieser späte neorealistische Film  Rosa am Ende in das Gefüge der italie-
nischen Kernfamilie – Guglielmo erschießt Emilio, fl ieht, wird verhaftet, 
aber dank der Aussage seiner Frau als ›Ehrenmörder‹ freigesprochen –, doch 
verbleiben die Momente unzügelbarer weiblicher Sexualität, für die gerade 
die Schauspielerin Yvonne Sanson stand,540 als eigenständige Dimension 
bestehen. Gerade ihr ›falsches‹ Geständnis vor Gericht, dass sie willentlich 
Ehebruch begangen habe, gibt dem Happy End eine subversive Note.
Yvonne Sanson ist auch in I fi gli di nessuno  eine Frau, die nicht Mutter 
sein kann. Zunächst ist sie die anständige, arme Tochter Luisa, die ein 
Liebesverhältnis mit dem jungen adligen Besitzer des Marmorstein-
bruchs eingeht (Amedeo Nazzari), in dem ihr Vater arbeitet. Sie hofft auf 
eine Heirat, wird dann aber Opfer einer Intrige seiner Mutter gegen sie. 
Sie muss fl iehen und bekommt in der Einsamkeit ein uneheliches Kind. 
Als sie eines Tages von der Mutter des mittlerweile verheirateten Barons 
aufgestöbert wird, wird ihr Haus mit ihrem kleinen Baby darin von einem 

538  Vgl. Di Nolfo, Intimations of Neorealism in the Fascist Ventennio, hier S. 91. Vgl. Liehm, Passion 
and Defi ance, S. 49.

539  Auch hier klingt das Motiv der Kollaboration als Krankheit an: Rosa ist dem ehemaligen 
Faschisten gegen ihren Willen wahnhaft verfallen.

540  Geboren in Griechenland als Tochter einer türkischen Mutter und eines russisch-französischen 
Vaters wurde Yvonne Sanson nicht zufällig auch in anderen Filmen für die Rolle der zwielichti-
gen und sexuell aggressiven, leidenschaftlichen Frau gebucht. Durch die verschleierte, aber 
dennoch durchschimmernde Exotik wirkt die sexuelle Reterritorialisierung – wie bei Rita 
Hayworth – umso stärker. 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-004 - am 12.02.2026, 22:28:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


263FRAUEN IM ZENTRUM

Handlanger der Baronin in Brand gesetzt. Im Glauben, dass ihr Kind tot 
sei, geht sie in ein Kloster – doch der Junge hat überlebt. Als sie Jahre 
später ihrem circa zehnjährigen Sohn Bruno (Enrico Olivieri) zufällig 
begegnet, erkennt sie ihn nicht. Erst auf dem Totenbett erfährt sie, dass 
er lebt.541 Es realisiert sich für Luisa weder Heirat noch Mutterschaft noch 
eine spätere Wiedervereinigung der Familie. Frauen wie sie sind madri e 
moglie di nessuno, das heißt von keinem Namen eines Ehemanns signifi -
ziert oder gesellschaftlich stratifi ziert.
Nannina (Anna  Magnani), deren Mann Giovanni (Nino Besozzi) im Film 
Abbasso la miseria!  eines Tages den kleinen heimatlosen Nello ( Vito  Chiari) 
mit nach Hause bringt, steht dem Jungen extrem ablehnend gegen-
über. Während sich Giovanni mehr und mehr in einen liebenden und 
sorgenden Vater verwandelt und am Ende gar davon überzeugt ist, der 
biologische Vater von Nello zu sein, rechnet Nannina ihrem Ehemann vor, 
dass nicht genug Geld für alle da sei. Abends in der Wohnung des benach-
barten Ehepaares, das einen fl orierenden Schmuggelhandel führt, fl irtet 
Nannina offen mit dem Gastgeber Gaetano (Virgilio  Riento), singt mit ihm 
und küsst ihn am Ende sogar. Obwohl die jeweiligen Ehepartner entsetzt 
sind, stoßen am Ende alle auf bessere Zeiten an: »Abbasso la miseria!«542 
Nannina und Giovanni hatten ihren eigenen Sohn im Krieg verloren, aber 
während Giovanni in Nello die Chance sieht, seine Wunde zu heilen, ist 
Nannina statt auf eine Reetablierung ihrer durch den Krieg zerstörten 
Familie vielmehr auf Konsum und Wohlstand ausgerichtet. Zwar fi ndet sie 
den Jungen zunehmend sympathisch – vor allem nachdem er den großen 
Nachbarsjungen verprügelt hat –, dennoch bleibt sie ihm gegenüber reser-
viert. Alle affektiven Qualitäten verbleiben bei Giovanni.
Doch die Filme im Neorealismus verweigern noch auf einer anderen 
Ebene das Bild der funktionierenden Mutter. So erzählt Angela in Senza 
pietà Marcella , wie sie ihr Kind nach nur zwölf Tagen verlor. Und sowohl 
Giovanna in Ossessione  als auch Pina in Roma città aperta  sind schwanger, 
als sie in den Filmen einen gewaltsamen Tod sterben.543 Auch die 
Vorläufer des Neorealismus, wie Blasettis Film Quattro passi tra le  nuvole  
(1942), thematisierten bereits die Problematik einer unverheirateten, 
schwangeren Frau und belegten es mit einem – wenn auch nicht klassi-
schen – Happy End.544 Die junge Maria wird trotz der ›Schande‹ am Ende 
von ihrer Familie auf dem Land aufgenommen und wird dort ihr Baby 

541  Am Ende muss – wie wir bereits gesehen haben – auch der Junge sterben.

542  »Nieder mit dem Elend!«

543  Fabiana Sforza interpretiert hingegen den Tod Pinas als Bestrafung aufgrund ihrer sexuellen 
Überschreitung; sie ist schwanger, ohne verheiratet zu sein. Vgl. Sforza, La Resistenza al 
cinema 1945-1949, S. 111.

544  André Bazin bezeichnet den Film als sozialrealistisch und darin bereits verwandt mit dem 
neorealistischen Kino. Bazin, Was ist Film?, S. 297.

https://doi.org/10.14361/9783839410882-004 - am 12.02.2026, 22:28:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS264

bekommen können. Nicht unbedeutend ist jedoch, dass der Vater des 
Kindes dennoch verschwunden bleibt. Interessanterweise schließen die 
Filme der frühen 1950er Jahre wieder an dieses Thema der unehelichen 
Mutterschaft an, mit dem einerseits Devianz, andererseits eine Refami-
liarisierung verhandelt wird. In Roma ore 11  (Giuseppe De Santis, 1952) gibt 
es ein ganz ähnliches Ende. Ein Vater verstößt seine schwangere Tochter 
Adriana (Elena Varzi), als aber seine Nachbarn das verletzte Mädchen 
herzlich begrüßen, nimmt er sie doch bei sich auf und versöhnt sich mit 
ihr. Doch für die meisten (werdenden) Mütter in den Produktionen des 
Neorealismus gibt es keine Zukunft. 
So zum Beispiel in der letzten Episode der frühen neorealismo-rosa-
Komödie Una Domenica d’agosto  von 1949. Hier versucht – wie wir schon 
wissen – der einfache und seinem heroischen Namen so gar nicht gerecht 
werdende Verkehrspolizist Ercole (Marcello Mastroianni), eine Wohnung 
für sich und seine schwangere Freundin Rosetta (Anna   Medici), die in 
einem bürgerlichen Haushalt als Hausmädchen lebt, zu fi nden. Die 
gemeinsame Wohnung ist Voraussetzung dafür, dass sie heiraten können 
und das Kind ehelich zur Welt kommen kann. Aber das Unterfangen ist 
aussichtslos. Als die junge Frau am Ende deprimiert in das Haus ihrer 
Arbeitgeber zurückkehrt, verliert sie auch noch ihre Anstellung, da sie 
vor Aufregung auf die Aussicht, mit ihrem Geliebten zusammenleben 
zu können, das Bügeleisen angelassen hatte. Doch Ercole kann sie nicht 
in seine Kaserne, in der er wohnt, mitnehmen. So lässt er Rosetta mit 
dem Koffer in der Hand auf der Straße stehen und geht zurück zu seiner 
nächsten Schicht. Zwar tritt hier mit Mastroianni wieder der aktive 
männliche Protagonist in den Vordergrund, jedoch vermag er nichts 
auszurichten. Der Film endet für die schwangere Frau hoffnungslos.
Ähnlich ergeht es auch der fünfzehnjährigen Maria (Maria Pia Casilio) 
in Umberto D.  Sie ist schwanger von einem ihrer beiden Geliebten und 
versucht diese Tatsache vor der Dame des Hauses zu verbergen, um ihre 
Anstellung als Hausmädchen nicht zu verlieren. Wie bei Umberto ist 
auch ihre Anwesenheit im Haushalt temporär. Als Umberto schließlich 
aufgibt und die Wohnung verlässt, lässt er auch Maria zurück, die sich 
ihm anvertraut hatte. Dadurch kündigt der Plot das Bündnis der beiden 
prekarisierten und machtlosen Personen auf. Und so wie Umberto am 
Ende ins Nichts geht, bleibt auch die Misere der schwangeren Maria unge-
löst und unabgeschlossen.

Mädchen: Exitpunkte für Fluchtlinien
Anders als die Jungen, deren ödipales Scheitern massenhaft inszeniert 
wurde, sind die Mädchen nur in Ausnahmen die Hauptfi guren in den 
Filmen der Nachkriegszeit. Wo sie auftauchen, kommt ihnen jedoch eine 
besondere Funktion zu; sie stehen außerhalb des Narrativs und fungieren 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-004 - am 12.02.2026, 22:28:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


265FRAUEN IM ZENTRUM

als Reißstelle der suture und damit als Exitpunkte eines klassischen Plots. 
In der Begegnung mit ihnen zieht das Reale in die Filme ein und unterbricht 
den Erzählstrang und das ihm zugrunde liegende ödipale Begehren. 
Maria (Tina Apicella), die Tochter von Maddalena in Bellissima , ist sicher-
lich das eindrücklichste Beispiel aus einer Nachkriegsfi lmproduktion, 
die sich um die Figur eines Mädchens dreht. Die Pläne der Mutter, ihre 
Tochter als Fotomodel und Filmstar berühmt zu machen und darüber 
selbst an der glamourösen Welt von Cinecittà teilzuhaben, scheitern an 
der Widerspenstigkeit des Kindes: Maria weigert sich zu schauspielern. 
Entgegen der Analyse einer ödipalen Vergeschlechtung von Mädchen 
nach Deleuze|Guattari, wonach »zunächst dem Mädchen [ihr] Körper 
gestohlen« wird, »um daraus Organismen zu bilden«,545 erobert sich 
Maria ihren Körper zurück. Gerade die Castingszene in Cinecittà gibt 
Aufschluss über die spezifi sche Qualität von Mädchen im Neorealismus. 
Die Kleine reagiert auf den Castingtext, der ihr die Tür zum Starsystem 
öffnen soll, mit einem körperlichen Affekt – sie kann nicht aufhören 
zu weinen. Zwar liefert der Film mit seinem abschließenden Dreh, dass 
es nämlich genau dieses Weinen ist, welches Maria die Rolle verschafft, 
einen refl exiven Kommentar zum eigenen Genre eines ›authentischen‹ 
Neorealismus, doch versagt der Film Bellissima diesem Happy End sein 
Gelingen; Maddalena lehnt das Angebot des großen Regisseurs des Neore-
alismus, Alessandro Blasetti, und seines Teams endgültig ab. 
Während die Jungen ihren ödipalen Träumen nachjagen und scheitern, 

545  Deleuze/Guattari, Tausend Plateaus, S. 376.

Bellissima > De Giusti: Storia del cinema italanio

https://doi.org/10.14361/9783839410882-004 - am 12.02.2026, 22:28:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS266

lassen die Mädchen diese Träume, die auf sie projiziert sind, platzen. 
Sie verkörpern vielmehr Orte der Bifurkation für die ProtagonistInnen; 
Zonen ihrer Verwandlung. So erkennt Maddalena die Unmenschlichkeit 
der Fabrikation weiblicher Schönheit – bellissima – und versöhnt sich, 
statt dieser weiter hinterherzujagen, mit ihrem Ehemann Spartaco und 
ihrer Tochter. Diese Familie stellt jedoch keine triangulierte Monade dar, 
sondern ein Bündnis in Liebe. Jenseits von Besetzung, Identifi kation und 
Unterordnung kümmert und sorgt sich Spartaco um Maddalena, während 
die Kamera mit dem Blick auf das schlafende Mädchen schließt.
Auch im Film Il bandito  (Alberto Lattuada, 1946) spielt ein kleines 
Mädchen eine entscheidende Rolle, auch wenn es im Narrativ nur am 
Rande erscheint. Das ungefähr fünfjährige Mädchen Rosetta (Eliana 
Banducci) ist die Tochter eines Kriegskameraden des Protagonisten 
Ernesto. Ohne sie zu kennen, richten sich seine affektiven Gefühle zuneh-
mend auf Rosetta. Er lässt sie in Briefen an den Freund grüßen, schickt 
ihr Geschenke und sorgt dafür, dass sie in den schwierigen Nachkriegs-
zeiten stets versorgt ist. Seine Liebe zu ihr ist jedoch keine väterliche. 
Vielmehr ist Rosetta diejenige, die auf unerklärliche Weise sieht, wie 
Ernesto wirklich ist und die sich emotional mit ihm verbunden fühlt. 
Sie ist der Intensitätspunkt, der ihn unaufhörlich anzieht. Sie ist es auch, 
die das Ende von Ernestos Karriere als Gangster bewirkt. Als die Banden-
chefi n Anna  eine Postkarte des Mädchens bei Ernesto entdeckt und ihn 
auslacht, schüttet er ihr sein Getränk ins Gesicht. Kurz darauf denun-
ziert Anna ihren besten Mann bei der Polizei. Es ist demnach Rosetta, 
die den Bruch auslöst. Am Ende des Films treffen sich Ernesto und das 
Mädchen zufällig. Auf der Flucht vor der Polizei überfällt Ernestos Bande 
in den Bergen einen Wagen und tötet die Insassen. Im Wagen befi ndet 
sich jedoch auch Rosetta, die ohnmächtig geworden ist. Ohne dass er 
ihr je begegnet ist, erkennt Ernesto in ihr die Tochter seines Kameraden 
und trennt sich von seiner Bande, um sie zu retten. Der Film führt das 
Mädchen und den Krieger also durch einen Zufall zusammen. Und 
obwohl Rosetta nicht aktiv wird, ist sie es, die Ernestos Weg kreuzt und 
Motivation für sein Handeln wird. Fürsorglich kümmert sich Ernesto um 
das angeschlagene Kind, trägt es über die Berge und pfl egt es. Als er in 
einer Höhle ein wärmendes Feuer entzündet, erzählt Rosetta ihm, dem 
Killer, der sich als Carlo vorstellt, vom guten Ernesto und schwärmt von 
ihm. Dabei verwandelt sich Ernesto ein weiteres Mal im Film. Trug er bei 
ihrer Begegnung noch in klassischer Gangstermanier einen Maßanzug 
und hatte sein Haar streng zurück gekämmt, kaut er nun – ohne Anzug 
und mit wirren, wilden Haaren – auf Grashalmen herum. Während er das 
Mädchen in den frühen Morgenstunden durch das Zwielicht der Berge 
trägt, setzt sich Ernestos Verwandlung fort und er wird zunehmend der 
wilden Landschaft um ihn herum ähnlich. Nachdem er sie schließlich 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-004 - am 12.02.2026, 22:28:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


267FRAUEN IM ZENTRUM

ein Stück von ihrem Haus entfernt absetzt, kündigt nahes Maschinenge-
wehrfeuer sein Ende an. Alleine stolpert er noch ein Stück in Richtung der 
schneebedeckten Berge, vorbei an kahlen Felsen, bis ihn die Polizei stellt 
und erschießt. Der Film endet mit einem Schwenk von Ernestos totem 
Körper, dessen Hand noch ein Spielzeug des Mädchens umklammert hält, 
auf die zerklüfteten Felsspitzen der Berge, über denen schwer die Wolken 
hängen. Ernestos Verwandlung endet mit diesem Kameraschwenk als ein 
Unwahrnehmbar-Werden in der Wolke, über die Serres – Norbert Wiener 
zitierend – schreibt: 

»›In der gesamten Sprache der Meteorologie gibt es keinen Gegenstand wie eine 
Wolke, defi niert als ein Objekt mit einer quasipermanenten Identität; topologisch 
ließe sie sich vielleicht als ein bestimmter Raum defi nieren, in dem der Wasser-
anteil in festem oder fl üssigem Zustand einen gewissen Betrag über schreitet. Diese 
Defi nition hätte jedoch nicht den geringsten Wert für irgend jemand und würde 
höchstens einen äußerst vergänglichen Zustand darstellen.‹ Die Wolke ist ohne 
Eigenschaften.«546

Ernesto verliert seine feste Identität und wird undefi nierbar wie eine 
Wolke. Sein Werden, das von den verschiedenen weiblichen Figuren im 
Film Il bandito  seinen Ausgang nahm, wurde bereits skizziert. Seine tote 
Mutter hob den Kriegsheimkehrer aus der Position des Sohnes heraus, 
der anschließende Gang zur Prostituierten, seiner Schwester, und deren 
von ihm provozierte Tod schleuderten ihn endgültig aus der Anordnung 
des Familialen und zudem aus der Rolle des begehrenden Mannes heraus. 
Seine folgende Karriere bei der Gangsterchefi n Anna  entfernte ihn immer 
mehr von der bürgerlichen beziehungsweise proletarischen Arbeits-
welt, der Bruch mit ihr schließlich auch aus der maskulinen Sphäre der 
Gangster und der Gewalt. Das Mädchen nun steht am Ende dieser Entwick-
lung und beendet sie zugleich. Es markiert ein Mädchen-Werden Ernestos 
und damit seinen Ausstieg aus dem Plot. Deleuze|Guattari formulieren 
die spezifi sche Qualität eines Mädchens: Mädchen-Werden bedeutet 
demnach nicht wie ein Mädchen werden oder ein Mädchen sein, sondern 
meint vielmehr eine »molekulare Politik«, die »von jungen Mädchen [...] 
getragen wird«. Das »Aussenden von Partikeln« des Mädchens produ-
ziert »n molekulare Geschlechter auf der Fluchtlinie«. »Das Mädchen 
wandert unaufhörlich auf einem organlosen Körper herum. Es ist eine 
abstrakte Linie oder Fluchtlinie«.547 Der Film folgt dieser Fluchtlinie. Das 
impliziert darüber hinaus das Ende des Fiktiven auf der Leinwand. Als 
die Polizei Ernesto auffordert, die Hände hochzunehmen, verweigert er 

546  Serres, Die Nordwest-Passage, S. 36.

547  Deleuze/Guattari, Tausend Plateaus, S. 377.

https://doi.org/10.14361/9783839410882-004 - am 12.02.2026, 22:28:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS268

jede weitere Handlung: Weder fl ieht er, noch ergibt er sich. Gerade diese 
endgültige Verweigerung jeglicher Aktion durchbricht die fi lmischen 
Codes und trägt das Bild als Zeit-Bild über das Filmende hinaus. Ernesto 
scheidet aus dem fi lmischen Leben und öffnet das Ende des Films. Sein 
Tod verlängert den Film in den entgrenzten Raum jenseits der Leinwand 
und der zeitlichen Dauer der Kinoveranstaltung. Wie Deleuze|Guattari 
sagen: »[…] die Bewegung des Unendlichen [geschieht] nur durch Affekt, 
Leidenschaft, Liebe, in einem Werden, das ein junges Mädchen ist.«548 
Auch in Ossessione  taucht am Ende aus dem Nichts ein kleines Mädchen 
auf. Im Gasthof der Braganas schleicht es sich im oberen Stockwerk 
an die Tür von Giovannas Zimmer und späht durch das Schlüsselloch. 
So beobachtet es einen Streit zwischen Gino und Giovanna sowie ihre 
Enthüllung, schwanger zu sein. Daraufhin rennt das Mädchen weg und 
setzt sich unten auf den Treppenabsatz. Als Gino kurz danach wütend 
aus dem Zimmer stürmt, um das Haus zu verlassen, hält er beim 
Anblick des Mädchens inne und fragt es, ob es ihn für »cattivo«, also 
schlecht halte. Seine Antwort lautet schlicht »no«. Als Giovanna Gino 
am nächsten Morgen im matschigen Flussbett des Po fi ndet, berichtet 
Gino von seiner Verwandlung, weil er in der Nacht eine Befreiung erlebt 
habe und nun Giovanna und das werdende Kind auch wolle. Das Mädchen 
auf der Treppe fungiert damit auch als Ginos Exitpunkt, jedoch ganz 
anders, als er zunächst vermutet. Um vor der Polizei zu fl iehen und 
woanders ein neues Leben zu beginnen, steigen Gino und Giovanna in 
das Auto ihres ermordeten Ehemanns und fahren die Landstraße entlang. 
Giovanna redet fröhlich von ihrem gemeinsamen Kind und davon, wie es 
aufwachsen wird: »Questa è la vita.« Gino bestätigt scheinbar: »Questa è 
la vita fi nalmente.«549 Doch ist nicht das ungeborene Kind das Leben und 
diese Szene nicht das Happy End. Denn als Gino ein gefährliches Fahr-
manöver macht, reißt Giovanna das Steuer herum, woraufhin der Wagen 
ausbricht und sich die Uferböschung herab überschlägt, um schließlich 
vom Fluss verschluckt zu werden. Während Giovanna tot in Ginos Armen 
hängt, kommt die Polizei und verhaftet ihn. 
Das kleine Mädchen, das als Zeugin und Richterin fungiert und Gino 
von seiner Schuld freispricht, ist auch die Todesbotin. Nicht aus Strafe, 
sondern um das Begehren lebendig zu erhalten, weist sie die beiden 
Liebenden auf den Weg in den Tod: »Questa è la vita«, das Leben, das 
am Ende entsteht, beginnt am Punkt einer neorealistischen Bifurkation, 
den das Mädchen markiert hat. Der Tod der Filmfi guren ermöglicht das 
Leben außerhalb des Kinosaals.
Dieses Außenstehen der Mädchen im Plot der Nachkriegsfi lme ist signi-

548  Ebd., S. 382f.

549  »Das ist das Leben.« »Das ist endlich das Leben.«

https://doi.org/10.14361/9783839410882-004 - am 12.02.2026, 22:28:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


269FRAUEN IM ZENTRUM

fi kant. Sie treten stets als Verbündete der Hauptpersonen auf, aber nicht, 
um in die Handlung einzugreifen, sondern um Wege aus ihr heraus zu 
zeigen. Auch das Mädchen in der uns schon bekannten Gerichtsszene von 
Sciuscià  hat diese Funktion. Zwischen ihm und Giuseppe existiert eine 
Verbindung, die der Film an keiner Stelle ausgeführt hat. Dennoch sieht 
sie Giuseppe inmitten der unzähligen Zuschauer von einer weit entfernten 
Empore; und auch er sieht das Mädchen sofort. Wie der Wunsch des 
Jungen nach dem Pferd steht auch das Mädchen für die Möglichkeit, den 
Verhältnissen zu entkommen. Das heißt, Giuseppe durchläuft im Film ein 
Tier-Werden und ein Mädchen-Werden. Denn er ödipalisiert sich nicht, 
besitzt nicht das Pferd (Sohn zu Vater) oder das Mädchen (Ehemann zu 
Ehefrau), sondern wird über sie aus dem Film getragen – am Ende wird 
Giuseppe von seinem besten Freund Pasquale von einer Brücke hinunter-
gestoßen und zerschellt an einem Felsen im Bach. Das Wasser nimmt sein 
Leben wie schon das von Giovanna in Ossessione  oder das der Partisanen 
in Paisà  auf und transportiert es aus dem fi lmischen Rahmen heraus. Der 
Kontakt zu dem Mädchen ist erneut eine Berührung mit dem Realen, die 
der Film scheinbar ungewollt in Szene setzen konnte.
Als letztes Beispiel soll Germania anno zero  dienen. Als sich Edmund 
(Edmund Moeschke) der Bande von Jo (Jo Herbst) anschließt, lernt er 
Christl (Christl Merker) kennen, die mit der Bande in den Ruinen lebt 
und mit auf die nächtlichen Erkundungs- und Beutezüge geht. Sofort 
entsteht ein besonderes Band zwischen den beiden. Nachdem Edmund 
die Schallplatte seines Lehrers mit der Führerrede verkauft hat, bleibt 
er bei Jos Gruppe. Nachts plündern sie mit anderen Kindern einen Eisen-
bahnwaggon mit Kartoffeln, müssen aber vor der Polizei fl iehen. Schließ-
lich bleibt Edmund über Nacht mit Christl allein in einer Hausruine. Jos 
explizite Anspielungen verleihen der Situation eine eindeutige sexuelle 
Konnotation. Nachdem Edmund seinen Vater vergiftet hat, sucht er das 
Mädchen erneut im Bandenversteck und fordert es auf, mit ihm zu gehen. 
Christl weigert sich, während die älteren Jungen belustigt bemerken, dass 
sie sich ja »einen schönen Freier ausgesucht« habe. Doch das Mädchen 
erwidert nur spöttisch: »Ich geb mich doch nicht mit Säuglingen ab.« 
Die Funktion des Mädchens wird auch in diesem neorealistischen Film 
deutlich: Zwar verbündet sich Christl mit Edmund, um ihn aus seiner 
Familienkonstellation zu lösen, doch als er sie für sich alleine haben 
und aus der Bandenkonstellation (be-)freien will, verweigert sie sich der 
Paarbildung. Nicht das Heim und die Familie gewinnen, sondern die 
Ruinen und ihre sich in ihnen vermengenden sozialen Beziehungen. So 
führt Edmunds letzter Gang durch das zerstörte Berlin in ein zerbombtes 
Haus, von dessen oberstem Stockwerk er sich herunterstürzt, um wie die 
Trümmer der Stadt am Boden zu zerschellen. 
Mit Mädchen wie Christl ist keine neue Familie, kein neuer Staat zu 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-004 - am 12.02.2026, 22:28:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS270

gründen. Stets am Rande der Handlung platziert ziehen sie den Prot-
agonisten aus der suturierten Handlung und lenken ihn auf andere, 
sich ins Nichts verlierende Bahnen um. Als Genre betrachtet, fungiert 
der Neorealismus als ein Mädchen-Werden beziehungsweise als histo-
rische Spur einer Gesellschaft, in der sich ein bisher unbekanntes 
geschlechtliches Selbstbild ausdrückte.

Die Heldin: der organlose Körper
Die Helden des Neorealismus sind Heldinnen. Wie bereits anhand einiger 
Beispiele an Mädchen, (Nicht-)Müttern, sexuellen Kollaborateurinnen 
und an anderen Typen von Frauenfi guren in den Filmproduktionen 
der unmittelbaren Nachkriegszeit in Italien gezeigt, sind die meisten 
weiblichen Charaktere Figuren der Transgression beziehungsweise Orte 
der Bifurkation – Exitpunkte des ödipalen Plots und Startpunkte eines 
deleuzianischen Werdens. Diese Frauen sind die zentralen Personen in 
den Filmen dieser Zeit. Sie sind es, die das Geschehen auf der Leinwand 
bestimmen und die entscheidenden Wendungen aktiv herbeiführen. 
Pina und Marina in Roma città aperta , Angela in Senza pietà , Luisa und 
Anna  in Pian delle stelle , Lucia in Non c’è pace tra gli ulivi , Rosetta und Lidia 
in Il bandito , die Nonnen in Un giorno nella vita , die Onorevole Angelina, 
Agostina und Australia in Campane a martello , Luisa in Gioventù perduta , 
Giovanna und Anita in Ossessione , Patrizia in La vita ricomincia , Madda-
lena in Bellissima , Rosa in Catene , Linda in Molti sogni per le strade , Nannina 
in Abbasso la miseria! , Maria in Un americano in vacanza , Ginevra in Il delitto 
di Giovanni Episcopo , Nina in I bambini ci guardano , Matilda und Laura in 
Il sole sorge ancora , Eva und Christl in Germania anno zero , Carmela und 
Harriet in Paisà , Giovanna und Daniela in Caccia tragica , Maria in Cielo 
sulla palude , Paola in Desiderio , Luisa in I fi gli di nessuno , Berta in Il mulino 
del Po  sowie Silvana und Francesca in Riso amaro  sind die Akteurinnen des 
Neorealismus, die Agentinnen des italienischen Nachkriegskinos.
Die allermeisten von ihnen wurden bereits unter den unterschiedlichen 
Aspekten der Abweichung betrachtet, als Ehebrecherin, Konsumgirl, 
Verräterin, gleichgültige Mutter, Kämpferin oder andere deviante 
Geschlechtertypen. Interessant ist, dass diese devianten Typen nach dem 
Krieg gute Heldinnen verkörperten und dass auch ihnen die Paarbildung 
versagt bleibt.
Harriet (Harriet Medin alias Harriet White) in der vierten Episode von 
Paisà  (Roberto Rossellini, 1946) ist eine solche Heldin. Als amerikanische 
Krankenschwester versorgt sie in einer kleinen Krankenstation in der 
Toscana verwundete Partisanen der Arno-Brigaden. Ihre Liebe, Guido, 
der als fast schon mythischer Partisanenführer von den Kämpfern Lupo 
genannt wird und den fast nie jemand zu Gesicht bekommen hat, ist im 
von den Deutschen besetzten und den Engländern belagerten Florenz. Auf 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-004 - am 12.02.2026, 22:28:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


271FRAUEN IM ZENTRUM

eigene Faust macht sich Harriet zu ihm auf und gelangt über verschlun-
gene Wege in die völlig abgeriegelte Stadt, in der Gefechte zwischen den 
Partisanen und den Deutschen toben. Unter Lebensgefahr klettert sie mit 
Hilfe eines verwundeten Mannes, der zu seiner eingeschlossenen Familie 
vordringen will, über hohe Schuttberge, durch Wohnhäuser, über Dächer 
und durch verborgene Keller von einem Partisanennest zum nächsten. Im 
krassen Gegensatz zu diesen Orten, an denen lebhafte Diskussionen über 
das weitere Vorgehen stattfi nden und in deren Chaos überall Partisanen 
agieren, sind die Straßen, in denen die Deutschen patrouillieren, intakt, 
aber absolut entleert. Neben dem Gewimmel in den Trümmern manifes-
tiert sich hier abermals die faschistische Architektur des leeren Platzes. 
Am Ziel angekommen, erfährt Harriet von einem sterbenden Partisanen, 
dass Guido beziehungsweise Lupo am Tag zuvor gefallen sei. Wieder sind 
es der tote, vergangene Held und die agierende, aktuelle Heldin, die das 
Geschlechterensemble bilden. Ähnlich wie der Engländer in der Brigade 
im Film Pian delle stelle  fügt sich auch Harriet als US-Amerikanerin in 
das Widerstandsnetz ein, ohne dass sich der Film von ihr distanziert. Sie 
unterscheidet sich nicht von den italienischen Partisanen, außer dass sie 
mutiger agiert und alle Warnungen der Männer in den Wind schlägt.
Als Paradebeispiel für das fi lmische Nachkriegsbild der Frau in der 
Rezeption des Neorealismus steht jedoch Carmela (Carmela Sazio), die 
schmutzige, zerlumpte junge Sizilianerin in der ersten Episode von 
Paisà . Wie bereits erwähnt wurde, wird die junge Frau in ihrem Dorf 
von einem amerikanischen Vorauskommando bei der beginnenden 
Invasion Siziliens mitgenommen, damit sie den Soldaten hilft, den Weg 
durch die nächtliche, unwegsame Vulkanlandschaft zum deutschen 
Stützpunkt zu fi nden. Mit ihrer verschlossenen, schroffen Art, die mit 
der gleichfalls schroffen sizilianischen Landschaft korreliert, zieht sie 
den jungen, unsicheren GI Joe, der abgestellt wurde, sie zu bewachen, 
in ihren Bann. Er vergisst über den Kontakt zu ihr seine militärischen 
Vorsichtsmaßnahmen und öffnet sich ihr gegenüber, gewährt ihr 
Einblick in sein privates Leben und zeigt ihr Fotos seiner Schwester. 
Das Licht, das er dafür macht, weist aber auch der deutschen Kugel den 
Weg in sein Herz und nimmt ihn gänzlich aus der Master-Narration der 
Befreiung Italiens heraus. Carmela fungiert damit ebenfalls als Exit-
punkt des männlichen Helden. Doch agiert sie im Verhältnis zu den 
deutschen Wehrmachtssoldaten von einer entgegengesetzten Seite; sie 
affi ziert den jungen Mann, während jene ihn tödlich besetzen. Als die 
Deutschen auftauchen, greift Carmela in die Handlung ein und schießt 
auf die grobschlächtigen und komplett aspektblinden Nazis. Dadurch 
subjektiviert sie sich als antifaschistische Heldin und kündigt somit das 
vermeintliche Bündnis zwischen sich und den Deutschen auf, welches 
die amerikanischen Soldaten ihr als Italiener in anfänglich zwangsläufi g 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-004 - am 12.02.2026, 22:28:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS272

unterstellen mussten. Die Deutschen exekutieren Carmela, während 
die kurz danach zurückkehrenden US-Soldaten angesichts ihres toten 
Kameraden Carmela für seinen Tod verantwortlich machen und ihr 
den Status der Heldin nehmen. Das Publikum teilt zwar das Wissen 
um ihre Aktion, aber erhält kein Angebot zur Glorifi zierung ihrer Tat 
oder ihrer Person. Die zerzauste und schmutzige Carmela, und mit ihr 
das Publikum, durchlaufen selbst ein Unwahrnehmbar-Werden. Zwar 
betont Dalle Vacche in ihrer Analyse des Films, dass Carmelas Körper 
zur Verbindung der Region mit der Nation und damit zur Verkörperung 
Italiens als Nation diene, da er von fremden Invasoren unterworfen 
sei.550 Dennoch ist ihre Tat, die Rache des ›guten‹ Soldaten an den ›bösen‹ 
Deutschen, jenseits aller nationaler beziehungsweise antifaschistischer 
Rhetorik zuallererst eine privat motivierte Handlung, eine Konsequenz 
aus der gegenseitigen Affi zierung der beiden jungen Menschen. Am 
Ende der Episode liegt sie zerbrochen auf den Felsen am Meer und ist 
damit endgültig von der Landschaft ununterscheidbar geworden. 
Die Figur Carmelas schuf ein als realistisch wahrgenommenes Bild 
von einer Frau, die so noch nicht auf der Leinwand zu sehen gewesen 
war. Doch ist der Neorealismus kein feministisches Kino und seine 
Filme sind auch in späterer Rezeption keine ›Frauenfi lme‹, wie man in 
der Diktion der 1980er Jahre sagen würde. Das ist umso erstaunlicher, 
als die Forschung zum Genre sehr wohl darauf hinweist, dass Frauen 
in den Filmen eine zentrale Rolle einnehmen und dass der Typus der 
Pro tagonistinnen wenig gemein hat mit den vorangegangenen bezie-
hungsweise nachfolgenden Frauenrollen im italienischen Kino. Sicher-
lich ist der Grund in der zeitgenössischen scuola italiana zu fi nden, jener 
Schule, die den Neorealismus als Genre diskursiv schuf und diskutie-
rend begleitete und die zumindest in der ersten Reihe ausschließlich aus 
Männern bestand. Zwar gab es in den zeitgenössischen riviste durchaus 
über Filme schreibende Frauen sowie in der Produktion Drehbuchauto-
rinnen und Co-Regisseurinnen.551 Dennoch war und ist das Genre der 
unmittelbaren Nachkriegszeit fest mit Namen von Männern wie Vittorio 
De Sica, Cesare Zavattini, Sergio Amidei, Carlo Lizzani, Roberto Rossel-
lini, Luigi Zampa, Alessandro Blasetti, Luchino Visconti, Giuseppe De 
Santis, Alberto Lattuada, Steno (Stefano Vanzina), Carlo Ponti oder Dino 
De Laurentiis verbunden, während Frauen vor allem als Schauspiele-
rinnen mit den Filmen assoziiert werden, wie Anna  Magnani, Carla Del 
Poggio, Silvana Mangano, Yvonne Sanson, Alida Valli oder Elli Parvo. 
Eine Relektüre des Neorealismus als weibliches Genre wäre nichtsdesto-

550  Vgl. Dalle Vacche, The Body in the Mirror, S. 197f.

551  Zum Beispiel drehte Vittorio De Sica I bambini ci guardano  zusammen mit den beiden Regieas-
sistentinnen Ljdia Ripandelli und Luisa Alessandri. 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-004 - am 12.02.2026, 22:28:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


273FRAUEN IM ZENTRUM

trotz eine notwendige Korrektur der historischen (Film-)Forschung. Sie 
wäre ein wichtiger Zwischenschritt hin zu einer queeren Lesart, wie sie 
diese Arbeit unter einer körper-operaistischen Perspektive anstellt.
Eine weitere Ursache, dass die Filme bisher nicht stärker mit feministi-
schen Kategorien analysiert wurden, liegt sicherlich in den Frauenrollen 
selbst begründet. So entstehen innerhalb der Filme keine starken, unab-
hängigen weiblichen Subjekte, die sich am Ende des Plots behaupten 
können, so wie sich auch außerhalb, im Bereich der Regie, Produk-
tion, Filmkritik oder des Drehbuchs, keine bekannten Frauennamen 
etablierten. Vielmehr verwehren die Filme den Frauen ebenso wie den 
Männern eine bürgerliche Subjektwerdung. Das Minoritär-Werden der 
Figuren in den Filmen wie der Filme selbst überschreitet den Wunsch 
nach einer Gegenermächtigung. Vielmehr hintertreibt es auf grundle-
gende Weise einen bürgerlichen Diskurs, von dem auch der klassische 
Feminismus – als politisches Konzept der Ausweitung des doppelten 
Axioms von Recht und Repräsentation – ein Teil ist.
Die Figur der Angelina in L’Onorevole Angelina  entspricht vielleicht noch 
am ehesten dem Bild einer sich zum bürgerlichen Subjekt emanzipie-
renden Frau. Sie organisiert den politischen Widerstand in ihrem Elends-
quartier und wird darüber zur Heldin der Armen, vor allem aber der 
Frauen. Darüber hinaus verweigert sie sich ihren familiären Pfl ichten. 
Dennoch ist Angelina keine mit sich selbst identische, autonome Anfüh-
rerin einer gesichtslosen Bevölkerung. Vielmehr ist sie in ein Netzwerk 
von ihr beistehenden und sie beratenden Frauen eingebettet, deren 
Gesichter, Namen und individuellen Charakterzüge das Filmpublikum 
im Laufe der Handlung kennen lernt. So hecken diese älteren, zu allem 
entschlossenen Frauen eine Aktion nach der anderen aus und beraten 
gemeinsam über ihre politische Plattform, auf deren Grundlage Ange-
lina in das politische Geschäft einsteigt und deren Hauptforderungen 
lauten: 1. »gut Essen«, also erhöhte Konsumtion, 2. »gut schlafen«, das 
heißt bessere Reproduktion, und 3. »Recht auf Scheidung«, was auf eine 
größere Freiheit bezüglich der Partnerwahl und der eigenen Sexualität 
zielt und vor allem die klerikal-patriarchale Gesetzgebung Italiens auch 
nach dem Faschismus auszuhebeln trachtet.552 Wie das Hüttendorf und 
seine BewohnerInnen in Miracolo a Milano  bleiben das Wohnviertel und 
das darin hausende Kollektiv die Orte, in denen sich die heterotopischen 
Momente des frühen italienischen Nachkriegskinos verwirklichen. Sie 
bilden ein Rhizom, das seine einzelnen Teile zwar individuiert – sie 
haben Namen und einzigartige Eigenschaften –, aber nicht als bürger-
liche, unabhängige Subjekte installiert, sondern vielmehr als Gefüge 
funktionieren lässt. Dieses Gefüge auf der Leinwand, das von den 

552  In Italien wurden Ehescheidungen erst 1970 legalisiert.

https://doi.org/10.14361/9783839410882-004 - am 12.02.2026, 22:28:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS274

Frauen entwickelt und getragen wird, kann als weiblich gelesen werden, 
markiert aber darüber hinaus aufgrund seiner Unintegrierbarkeit in das 
politische System eine radikale Bewegung, die letztlich auch die binäre 
Geschlechterordnung selbst in Frage stellt. Denn das Aktionsfeld im 
Film weitet sich nach jeder gelungenen Intervention aus und zeigt an, 
dass es grenzenlos expandieren will und kann. 
Das gilt auch für das Netzwerk von Frauen in I fi gli di nessuno , auf dessen 
Handeln der Protagonist keinerlei Einfl uss zu nehmen vermag. Noch 
deutlicher wird dies zum Beispiel in Ladri di biciclette , der zwar von einer 
Vater-Sohn-Geschichte handelt, deren beide Charaktere aber verloren 
durch die alte Stadt Rom irren und keinerlei Handlungsmacht erringen 
können. Keine Tür steht ihnen offen – Roma città chiusa. Durch die Mitte 
der Stadt strömt vielmehr als ständige Gefahr der Tiber, der stets bereit 
ist, die beiden mit sich aus der Stadt fortzureißen, wie es die Szene mit 
dem ertrunkenen Jungen auf bedrohliche Weise deutlich macht.553 Viel-
mehr sind sie abhängig von der Initiative der Ehefrau, den Ratschlägen 
der alten Wahrsagerin, sind machtlos gegenüber den Prostituierten im 
Bordell oder der Mutter des Fahrraddiebes, sie werden herumgeschubst von 
einer wilden Menge und am Ende von einer spontan zusammenlaufenden 
Menschenansammlung verurteilt. Lediglich die Kirche, in die Antonio 
und Bruno dem Fahrraddieb folgen, erscheint als ein männlicher Raum. 
Sie ist bis zum letzten Platz mit alten und verarmten Männern gefüllt, die 
für einen Teller Suppe die Predigt über sich ergehen lassen. Die Türen der 
Kirche sind abgeschlossen, der männliche Raum ist ein hermetisch abge-
riegelter und von der Welt abgeschotteter und stillgelegter Raum.
Das Kino selbst erlebte ein Frau-Werden, das in den politischen Begriffen 
der neuen Frauenbewegung nicht zu fassen ist. Die Protagonistinnen in 
den Filmen triumphieren nicht, sondern scheitern und sterben wie ihre 
männlichen Gegenüber auch. Und wie diese durchlaufen auch die Frauen 
in den Filmen ein Frau-Werden im deleuzianischen Sinne. Statt die gesell-

553  Ähnlich wie in dem deutschen Nachkriegsfi lm Liebe 47 , einer Adaption des Romans Draußen 
vor der Tür von Wolfgang Borchert, fungiert auch hier der Fluss als weibliche Deterritoriali-
sierungsmaschine des verlorenen männlichen Subjekts. Und ähnlich wie Antonio in Ladri di 
biciclette  sind auch dem Heimkehrer Beckmann alle Türen seiner Stadt Hamburg versperrt, bis 
er schließlich in den Fluss springt, oder, wie es sinnigerweise bei Borchert heißt, der »alten 
Frau Elbe untern Rock kriecht«. Vgl. Wolfgang Borchert: Draußen vor der Tür. Mit einem Nach-
wort von Heinrich Böll. Hamburg 1986 [1947]. S. 12. Doch im Gegensatz zu den italienischen 
Filmen des Neorealismus fungiert der Tod in den deutschen Produktionen stets als Akt der 
Regression und als Moment einer Wiedergeburt erneuerter bürgerlicher Männlichkeit. So 
wird Beckmann in Liebe 47 von der »Frau Elbe« wieder ausgespuckt und fi ndet solchermaßen 
am Ende des Filmes doch eine offene Tür – eine junge Frau nimmt ihn bei sich auf und sie 
bilden ein Paar. Vgl. Perinelli, Liebe 47, S. 163-166. Im Neorealismus bedeutet der Tod auch 
eine Aufl ösung, jedoch hält er nicht das Moment einer ödipalen Rekonstituierung männlicher 
Vergeschlechtung bereit. Es ist dieser radikale Schnitt, der das italienische Kino von der Lar-
moyanz des stets nach Normalisierung trachtenden deutschen Kinos der späten 1940er Jahre 
scheidet. 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-004 - am 12.02.2026, 22:28:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


275FRAUEN IM ZENTRUM

schaftlichen Institutionen zu erobern, organisieren sie Netzwerke unter-
halb jeder Repräsentationsebene. Diese informellen Strukturen können 
zwar als Mittel der Krisenbewältigung und als Vorstufe zur staatlichen 
Rekonstituierung interpretiert werden, die Film analysen lassen jedoch 
auch einen anderen Schluss zu. So ermöglichen die netzwerkartigen Sozi-
albeziehungen, welche die neorealistischen Filme durchziehen, welche 
auf sogenannten soft skills wie Affekt, Solidarität und Intuition beruhen 
und sowohl von Männern als auch von Frauen gebildet werden, keine 
Erholung der klassischen heteronormativen familialen Ordnung, sondern 
versperren sich dieser; das Funktionieren des einen schließt das Funkti-
onieren des anderen aus. Die Filme stellen keine Krisenbewältigung dar, 
sondern bleiben gerade durch ihre weiblichen Figuren unversöhnlich 
gegenüber ödipalen Abschlussmechanismen. 
Dem Scheitern und vor allem dem Tod sehr vieler Protagonistinnen am 
Ende der Filme kommt dabei eine zentrale Funktion zu. Der Tod verweist 
auf die Unvereinbarkeit jener beiden gesellschaftlichen Pole von staat-
licher Rekonstituierung einerseits und netzwerkartiger Vergesellschaf-
tung andererseits, die man mit Marguerite R. Wallers Untersuchung von 
Ladri di biciclette  im Duktus von Deleuze|Guattari als Baum beziehungs-
weise als Rhizom beschreiben könnte, oder genauer als  »centered ›tree‹ 
thought« versus »heterogeneous space of the ›rhizome‹«.554 Der fi lmische 
Tod hält das Rhizom am Leben. Dies wird im Anschluss an das folgende 
Kapitel noch genauer zu fassen sein. 

Diven und Anti-Diven: Italien ist eine Frau
Die Heldin Carmela aus Paisà  ist in gewissem Sinne das Bild eines organ-
losen Körpers. Sie repräsentiert keine klassische Weiblichkeit, keine 
Bürgerlichkeit, noch nicht einmal sizilianische Tradition, sie ist keine 
Repräsentantin. Ihre Ikonographie besteht nicht aus Beinen, nicht aus 
Brüsten, sie hat keine geschminkten Lippen und keinen sinnlichen 
Mund, keine tiefgründigen Augen beziehungsweise kein Gesicht mit 
einer sprechenden Mimik. Ihre Gesten sind unmerklich, ihre Haare 
wild. Sie kämpft nicht für Italien, Deutschland oder die Alliierten, nicht 
für ihr Dorf oder ihre Familie, sie wird nicht beschützt, weder von ihrer 
Gemeinde noch von Joe; sie und der von ihr affi zierte Joe sind »noma-
dische Subjekte«, wie Deleuze|Guattari sie nennen, insofern sich ihre 
»Länder, Rassen, Familien, parentale, göttliche, historische, geographi-
sche Bezeichnungen« vermischen und ihre totalisierenden Qualitäten 
verlieren.555 So verlässt Carmela zum Missfallen der Anwesenden die 
versammelte Dorfgemeinschaft in der Kirche und der Soldat vergisst, 

554  Waller, Decolonizing the Screen, S. 255. 

555  Deleuze/Guattari, Anti-Ödipus, S. 109.

https://doi.org/10.14361/9783839410882-004 - am 12.02.2026, 22:28:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS276

dass er einer ist. Beide jungen Leute lösen sich aus ihren stratifi zie-
renden Strukturen von Zugehörigkeit, Sprache und Kriegskontext. Als 
Carmela Rache übt, geschieht dies automatisch, es ist der Refl ex einer 
Affi zierung, Effekt der Liebe, die sie vor den Augen des Filmpublikums 
unsichtbar und dennoch eindrücklich und eindeutig erfährt. Es herrscht 
weder Ödipus noch Elektra, weder phallische Besetzung noch weibliches 
Begehren, begehrt zu werden; ihre Ströme sind uncodiert und sie treten 
in etwas ein, was mit Jean Baudrillard als »non human sex« bezeichnet 
werden könnte.556 Ihr Körper ist organlos und öffnet sich damit einer 
»nicht-limitativen, inklusiven Disjunktion«,557 die ihren Tod bedeutet. 
Denn nur im Filmtod können diese Vielheiten, welche Carmela und Joe 
werden und die keinen Platz mehr haben in einem heteronormativen und 
nationalen Gefüge, weiterleben.
Eine so verstandene Liebe – Überfl uss, Disjunktion, Entgrenzung und 
Teilung statt Verschmelzung, Besetzung, Konjunktion und Einswerdung 

– verkörpert auch die prominenteste der italienischen Nachkriegs-Anti-
Diven, Anna  Magnani, in der Episode Una voce umana  im zweiteiligen 
Film L’amore  (Roberto Rossellini, 1948).558 Der 35-minütige Abschnitt zeigt 
einzig eine namenlose Frau, die verzweifelt mit ihrem Geliebten telefo-
niert, der sich gerade von ihr trennt. Während er nicht gezeigt wird und 
auch seine Worte als Gemurmel für das Publikum unverständlich bleiben, 
konzentriert sich die Kamera ausschließlich auf Anna Magnani. Wie eine 
Umkehrung der telefoni-bianchi-Filme des ventennio mit ihren verführeri-
schen, kühlen Damen der Gesellschaft, die entspannt und siegessicher 
auf einem Sofa liegend mit ihren vielen Verehrern telefonieren, ist es 
nun ein schwarzes Telefon, an dessen Hörer eine von ihrem Liebhaber 
zurückgewiesene und deshalb weinende, sich die Haare raufende und vor 
Schmerz schreiende Frau um ihre große Liebe kämpft. Sie wirkt über-
nächtigt und derangiert und taumelt in grobe Tücher gekleidet in ihren 
Zimmern umher. Seit Tagen hat sie ihre Wohnung nicht mehr verlassen, 
alle Fenster sind geschlossen, ihr Gesicht ist vom Schmerz entstellt. 
Damit ist sie das Gegenteil der begehrenswerten, fetischisierten, mit 
dunkler Stimme lockenden und Zigarette rauchenden Diva der Komödien 
und Liebesfi lme der 1930er, deren Telefon stets als Apparat einer diskur-
siven Anrufung als Frau fungierte. Vielmehr ist hier eine selbst begeh-
rende, ganz ihren Wunschströmen ausgesetzte voce umana am Werk. So 
wälzt sich die Frau mit dem Hörer in der Hand auf dem Bett hin und her 
und ringt verzweifelt um den unsichtbaren Gesprächspartner.

556  Jean Baudrillard: Seduction. Montréal 2001. S. 169.

557  Deleuze/Guattari, Anti-Ödipus, S. 107. 

558  Der Film besteht neben Una voce umana noch aus der Episode Il miracolo  (Drehbuch: Federico 
Fellini), in der ebenfalls Anna  Magnani die Hauptrolle, die Ziegenhirtin Nanni, spielt.

https://doi.org/10.14361/9783839410882-004 - am 12.02.2026, 22:28:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


277FRAUEN IM ZENTRUM

Una voce umana  ist vielleicht wie kaum ein anderer Film dieser Zeit ein 
Dokument einer gänzlich veränderten Weiblichkeit, die sich gerade 
dadurch auszeichnet, dass sie nicht mehr in den Begriffen des Weiblichen 
zu beschreiben ist, sondern vor allem auf eine Oralität abhebt, die puren 
Schmerz ausdrückt und die in der Rezeption dem Titel gemäß meist als 
eine ›menschliche Stimme‹ wahrgenommen wird. Das Telefonat ist in 
diesem Sinne kein Dialog, sondern ein Tableau, auf dem ein Affekt gleitet 

– allerdings ohne das Gegenüber zu affi zieren. Die ›menschliche Stimme‹ 
verbleibt im Raum – der Szene, aber auch des Kinosaals –, der Mann am 
anderen Ende der Leitung bleibt unberührt und beharrt auf einer seman-
tischen Ebene, auf der er seine Ausfl üchte artikuliert, die aber vollständig 
fehl am Platze wirkt. Peter Brunette sieht darin ein Experiment, Realität 
nicht mehr durch Sprache oder andere kulturelle Repräsentationen herzu-
stellen, sondern durch eine Künstlichkeit, deren Effekt es ist, dass, wie 
er sagt, die Authentizität der Worte nicht länger garantiert wird.559 So 
herrscht folglich kein Dialog zwischen der Frau und dem Anderen, sondern 
das Publikum, das gerade durch die Nicht-Kommunikation und die 
Verweigerung einer dialogischen Subjektbildung – als Paar, als Liebende, 
als (betrogene) Frau – im Film angesprochen beziehungsweise berührt 
wird, muss sich mimetisch mit ihrem Leiden verbinden. Für Adriano 
Aprà kommt ihre Stimme »from the maternal womb«, vor der der Mann 
am anderen Ende der Leitung fl ieht.560 Diese Re-Vergeschlechtung der vom 
Körper entkleideten Stimme in Apràs Metapher schätzt die vorliegende 

559  Vgl. Brunette, Roberto Rossellini, S. 88.

560  Adriano Aprà: Introduction, in: Ders. (Hg.), Roberto Rossellini, S. xiv-xix, hier S. xvii.

L’amore: Kein weißes Telefon > British Film Institute

https://doi.org/10.14361/9783839410882-004 - am 12.02.2026, 22:28:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS278

Arbeit als eine Fehlinterpretation ein. Demnach verweist die Entkörper-
lichung und die Desubjektivierung, die in dem sprachlichen Wechsel von 
der Grammatik zum Affekt – vom Sinn-Bild zum Schmerz-Laut – statt-
fi ndet, vielmehr auf ein deleuzianisches Frau-Werden der weiblichen Figur 
im Film. Ihre Anrufung durch die Spiegelung des Anderen am anderen 
Ende der Leitung scheitert mehr und mehr und verstummt schließlich 
ganz im Ausdruck eines Schmerzes, der zu keinem Subjekt mehr gehört; 
dieser Prozess ist singulär.561 Das einzige andere Lebewesen im Film ist ein 
kleiner, zerlumpter schwarzer Mischlingshund, der zusammengekauert 
auf einem Sessel gemeinsam mit seiner Herrin leidet. Die Intensität ihres 
Begehrens jenseits heteronormativer Verhaltensregeln und ihr purer 
Schmerz verweisen auf eine andere Form des Daseins: Es ist ein tierischer 
Schmerz, der die diskursiven Eigenschaften einer Anrufung mehr und 
mehr verliert. Und so heißt es folgerichtig in der literarischen Vorlage zu 
dem Stück La Voix humaine von Jean Cocteau: »She gives the impression 
of bleeding, of losing her blood, just like an animal which is limping.«562 
Zwischen der namenlosen Frau und dem stummen, eingesperrten Hund 
wird der Herrschaftszusammenhang von Blick und Sprache aufgelöst und 
das Semantische in das Somatische überführt; der Film markiert damit 
ein Tier-Werden der Figur auf der Leinwand, gerade so wie das des Publi-
kums im Kino.563 Zwar hören und sehen wir die namenlose Frau über die 
gesamte Länge des Filmes auf ihren Ex-Geliebten einreden, doch scheinen 
ihre Worte beliebig und austauschbar, ihre Sprache geht verloren. Es sind 
hingegen die auf- und absteigenden Wellen ihrer Emotionen, die die Lein-
wand überfl uten und eine völlig neue Art der Rezeption erzwingen: eine 
körper-operaistische Affi zierung. 
Das Phänomen der Frau als Heldin des italienischen Kinos änderte sich 
im Übergang zu den Filmen des neorealismo rosa aus den 1950er Jahren 
nicht sofort – im Gegenteil, mehr und mehr rückten die Protagonistinnen 
in den Fokus eines sich jedoch nun verändernden kinematographischen 
Blickregimes. Dabei verschwand die Anti-Diva zunehmend aus den Kinos 
und wurde von einem anderen Typus Frau ersetzt. Schlagwörter wie 
divismo und maggiorate fi siche markierten diesen Übergang und verbanden 
sich mit Namen wie Silvana Pampanini, Silvana  Mangano oder Lucia 
Bosè, vor allem aber mit Sophia Loren und Gina Lollobrigida. Gerade 
mit den beiden letztgenannten Schauspielerinnen verknüpfen sich laut 

561  Aprà greift Rossellinis Anmerkungen zur Kamera als Mikroskop in Una voce umana auf und 
nennt diese umfassende und in jedem Detail in die Länge eines gesamten Filmes gezogene 
singuläre Situation der Verzweifl ung treffend »cinema microscopico«. Vgl. Adriano Aprà: In 
viaggio con Rossellini. Alexandria 2006. S. 150ff. Vgl. Roberto Rossellini: Dix ans de cinéma 
(I), in: Cahiers du Cinéma. Nr. 50, August-September 1955. S. 3-9, hier S. 6f.

562  Jean Cocteau: La Voix humaine. Paris 1930; zitiert nach Brunette, Roberto Rossellini, S. 89.

563  Vgl. Jonathan Burt: Animals in Film. London 2002. S. 11.

https://doi.org/10.14361/9783839410882-004 - am 12.02.2026, 22:28:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


279FRAUEN IM ZENTRUM

Giovanna Grignaffi ni und Antje Dechert Diskurse der Reetablierung 
einer neuen nationalen Nachkriegsidentität Italiens.564 Die neuen Film-
diven, allesamt Frauen der einfachen Bevölkerung, die durch die massiv 
aufkommenden Misswahlen Anfang der 1950er Jahre ›entdeckt‹ wurden, 
verkörperten eine ganz andere Art der Weiblichkeit als die sogenannten 
Anti-Diven der späten 1940er Jahre wie Anna  Magnani oder Carla Del 
Poggio.565 So bemerkt Stephen Gundle in seiner Untersuchung zu Sophia 
Loren als »italian icon« der Nachkriegszeit vor dem Hintergrund einer 
mit den 1950er Jahren einsetzenden Renationalisierung: »since 1945 there 
has been an absence of any conventional national discourse in Italy.«566 
Dies sollte sich nun mit den Diven beziehungsweise den weiblichen 
Starkörpern auf der Kinoleinwand ändern. Dass dabei insbesondere 
die Körperlichkeit der Stars auf der Leinwand für die Verhandlung von 
Gender durch das Publikum von Bedeutung ist, beschreiben Christine 
Gledhill, Susanne Weingarten und, in Bezug auf Italien, Antje Dechert 
in ihren Untersuchungen von Stars im Kino.567

Obwohl – wie bereits angedeutet wurde – der inetto als ridiküler Männ-
lichkeitstyp der 1950er Jahre zwar kaum zur nationalen Identitätsfi gur 
im visuellen Register der italienischen Gesellschaft taugte, gelang dies 
dafür über die Fetischisierung der Frau als (Film-)Bild.568 Die Analyse von 
Riso amaro  wird diesen Übergang deutlich machen.
Dennoch widersetzten sich auch noch spätere Filme wie Le ragazze di 
 Piazza di Spagna (1952), Roma ore 11  (1952) oder L’oro di napoli (1954) der klas-
sischen Paarbildung von aktiver männlicher Besetzung und passivem 
weiblichen Besetzt-Werden; denn in diesen Filmen sind es wie schon im 
Neorealismus stets die Frauen, die sich ihre Männer wählen, während 
diese auffallend unbedeutend bleiben und geschlechtlich deviante Merk-
male aufweisen. Wie mit der Filmanalyse von Campane a martello  bereits 
angedeutet, ist es im Hinblick auf die projizierten Liebesbeziehungen 

564  Vgl. Grignaffi ni, Il femminile nel cinema italiano, S. 383ff. Vgl. Dechert, Divismo all’italiana, S. 
16. Vgl. auch Stephen Gundle: Fame, Fashion and Style. The Italian Star System, in: Forgacs/
Lumley (Hg.), Italian Cultural Studies, S. 309-326, hier S. 316.

565  Guido Aristarco bezeichnet daher das ganze Genre des Neorealismus als »antidivitico«. 
Guido Aristarco, Neorealismo e nuova critica cinematografi ca, S. 45. Vgl. auch Paolo Lughi: 
Il commercio. Il neorealismo in sala. Anteprime di gala e teniture di massa, in: Farassino 
(Hg.), Neorealismo, S. 53-60, hier S. 57. Nach Lughi stellt Silvana Mangano als Diva die einzige 
Ausnahme des Neorealismus dar. 

566  Gundle, Sophia Loren, S. 368. 

567  Vgl. Christine Gledhill (Hg.): Stardom. Industry of Desire. London, New York 1991. Vgl. Susanne 
Weingarten: Bodies of Evidence. Geschlechtsrepräsentationen von Hollywood-Stars. Marburg 
2004. Vgl. Dechert, Divismo all’italiana.

568  Neben den Filmen waren das vor allem die ausgestellten Misswahlen und die Pin-up-Foto-
grafi en, die sich in (Film-)Zeitschriften und besonders in den fotoromanzi großer Beliebtheit 
und einer breiten Rezeption erfreuten. Vgl. Anna  Bravo: Il Fotoromanzo. Bologna 2003. Die 
fotoromanzi knüpften dabei an die Tradition des cineromanzo in den Filmzeitschriften der 1930er 
Jahre an und hielten bereits ab 1947 wieder Einzug in die italienische Öffentlichkeit. 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-004 - am 12.02.2026, 22:28:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS280

in den Filmen nicht die Frau, die am Ende auf den Held der Handlung 
wartet und von ihm als Preis genommen und als Ort, an dem er sich 
niederlassen kann, territorialisiert wird. Oft ist es in den frühen Filmen 
der 1950er Jahre genau andersherum. 
In Le ragazze di Piazza di Spagna bemühen sich zum Beispiel die Männer 
scharenweise um die Protagonistinnen, drei junge Freundinnen, die 
sich jeden Abend nach der Arbeit auf den Stufen der Spanischen Treppe 
in Rom treffen. Dort werden sie von einem Professor (Giorgio  Bassani), 
dessen Bürofenster direkt zur Treppe hinausgeht, beobachtet. Auch 
wenn er den jungen Frauen ab und zu im Plot begegnet, nimmt er selbst 
nicht an der Handlung teil, sondern zeichnet als Voyeur die Gescheh-
nisse auf; aus dem Off erzählt er ihre Geschichte. Der Film handelt von 
den turbulenten Liebesbeziehungen und den berufl ichen Herausfor-
derungen der Freundinnen. Am Ende sind es die drei Frauen, die sich 
ihre Geliebten aussuchen: Marisa (Lucia Bosé), inzwischen berühmtes 
Model, nimmt statt des gut aussehenden Mannes aus der Oberschicht 
den bitterarmen Augusto (Renato Salvatori) in ihre ärmliche Mietska-
serne auf, in der es von Dutzenden schreiender Kinder nur so wimmelt. 
Elena (Cosetta Greco) wählt ihrerseits nicht den wertkonservativen und 
soliden Alberto (Mario Silvani), mit dem sie anfänglich noch verlobt ist. 
Denn als er nicht akzeptieren kann, dass sich Elenas Mutter (Leda Gloria) 

– eine Witwe – wieder auf eine neue Beziehung zu einem Mann einlässt, 
solidarisiert sich Elena mit der verliebten Mutter und entscheidet sich 
dann für den ebenfalls armen Taxifahrer Marcello (Marcello Mastro-
ianni). Lucia (Liliana Bonfatti) wiederum, die während des Films mit 
zwei Männern gleichzeitig ausgeht, entscheidet sich am Ende für den 
kurz gewachsenen Jockey, der – einen Kopf kleiner als sie – bereits jede 
Hoffnung auf sie aufgegeben hatte. So entsteht am Ende interessanter-
weise kein Konfl ikt zwischen der Arbeit der Frauen und ihren Liebes-
beziehungen, wie man ihn in den Filmen der 1950er Jahre zunehmend 
beobachten kann. 
Im Film über die jungen Frauen von der Spanischen Treppe in Rom 
fi ndet noch kein Klassenaufstieg über den weiblichen Körper statt, im 
Gegensatz zum Beispiel zu Blasettis romantischer Komödie La fortuna 
di essere donna  (1956) mit Sophia Loren und Marcello Mastroianni, in der 
das Starsystem über die Fetischisierung des weiblichen Körpers ironi-
siert verhandelt wird. Christopher Beach analysiert dieses Phänomen 
für US-Komödien der 1950er, wonach aufgrund des Wirtschaftsbooms 
die Klassenschranken zunehmend unschärfer wurden, relational dazu 
aber die Geschlechtergrenzen jene Abgrenzung ersetzten und sich dafür 
in vorher nicht gekannter Weise verschärften.569 Beachs Ausführungen 

569  Vgl. Christopher Beach: Class, Language, and American Film Comedy. Cambridge, New York 
2002. S. 125-154.

https://doi.org/10.14361/9783839410882-004 - am 12.02.2026, 22:28:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


281FRAUEN IM ZENTRUM

über die Relationalität von Klasse und Geschlecht anhand der ›Holly-
wood-Sexbomben‹ lassen sich sehr ähnlich auf die maggiorate fi siche des 
italienischen Komödien-Kinos der 1950er Jahre vor dem Hintergrund 
von Marshall Plan und boom economico übertragen, in dem, wie es Angela 
Dalle Vacche formuliert, »escapist comedies crowded the screens, while 
superfi cial optimism prevailed«.570 Ähnlich argumentiert auch Stephen 
Gundle, der ebenfalls die Aussicht auf Wohlstand ursächlich für die 
Unlust des Publikums Anfang der 50er Jahre gegenüber der, wie er 
sagt, Phase der Resignation in den neorealistischen Filmen begreift.571 
Interessant ist, dass in der Analyse von Dalle Vacche und Gundle der 
Optimismus des Wirtschaftsaufschwungs für ein eskapistisches Kino 
herhalten muss, während für viele FilmhistorikerInnen genau das 
Fehlen jeder Freiheit während des Faschismus Ursache für das ebenfalls 
eskapistische Kino des ventennio war. Hier wird erneut deutlich, dass 
das populäre Konzept des Kinos als Flucht aus dem Alltag analytisch 
nicht weit trägt. Die vorliegende Arbeit versteht hingegen das Moment 
der Flucht in den Filmen der 50er Jahre ebenso wie in denen der 30er 
Jahre als Reaktion auf sich verstärkende stratifi zierende Diskurse von 
Ökonomie, Nation und Körper, denen es allerdings nur scheinbar zu 
entkommen galt. Denn die Fluchtlinien dieser beiden Zeitabschnitte 
führten stets auf den hegemonialen Diskurs zurück und werden somit 
an dieser Stelle als negative Fluchtlinien begriffen. Demgegenüber war der 
neorealistische Film kein optimistisches Kino, sondern ein realistisches 
in dem Sinne, dass es die realen Möglichkeiten utopischer Momente 
auslotete und als Heterotopien ins Bild setzte. Noch besser formulierte 
es das  Centro Cattolico Cinematografi co (CCC) in seinem Angriff auf das 
Erscheinen von De Sicas Ladri di biciclette , den es richtigerweise als 
»gefährlichen Film« bezeichnete, und zwar wegen seines »exzessiven 
Pessimismus«.572 Tatsächlich zeigt der Film die herrschenden Verhält-
nisse als dystopisch, gleichzeitig ist er exzessiv, da er eine utopische 
und damit für die Kirche immer bedrohliche Fluchtlinie zeichnet – 
nicht ins Jenseits, sondern in ein bestehendes Diesseits zwischen den 
herrschenden Diskursen. In strengem Sinne war also nur das direkte 
Nachkriegskino wirklich ein eskapistisches Kino.
Dennoch ist es von Bedeutung, dass der Übergang vom Neorea-
lismus zum Kino der 1950er Jahre weitaus langwieriger verlief als der 
geschlechterhistorische Bruch, der sich mit dem Kriegsende in Italien 
sehr plötzlich ereignete. Das heißt, dass in der frühen Phase des Über-
gangs zu den 1950er Jahren der weibliche Körper im Register des Visu-

570  Vgl. Dalle Vacche, The Body in the Mirror, S. 183. 

571  Vgl. Gundle, From Neo-Realism to Luci Rosse, S. 214.

572  Zitiert nach Ben-Ghiat, The Italian Cinema and the Italian Working Class, S. 43.

https://doi.org/10.14361/9783839410882-004 - am 12.02.2026, 22:28:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS282

ellen trotz seiner zunehmenden Fetischisierung nicht sofort wieder als 
ökonomischer signifi er fungierte. Zwar gibt es im Gegensatz zum Kino 
der ersten Nachkriegsjahre hier nun wieder ein Happy End, aber die 
jungen Frauen arbeiten dennoch alle in ihrem Beruf weiter und nehmen 
sich außerdem den Mann, der ihnen am besten gefällt, nämlich den 
jeweils mittellosen beziehungsweise wenig stattlichen Anti-Helden. Auf 
dem Weg zur Rekonstituierung von Nation und kapitalistischer Wert-
logik im Zuge einer Normalisierung Italiens über den Körper der Frau 
veranschaulichen diese Filme eine Art Zwischenschritt: Zwar fügten 
sich die Körper wieder in das starre Bild fetischisierter Weiblichkeit 
ein, doch wurden die Kategorien Geschlecht und Klasse hier noch nicht 
miteinander in Deckung gebracht, auch wenn sie bereits miteinander 
verhandelt wurden. Denn sicherlich wird angedeutet, dass etwa die 
schöne Marisa von der Piazza di Spagna über die In-Wert-Setzung ihres 
Körpers als Model den reichen Mann gewinnen könnte. Doch nimmt der 
Film – und mit ihm viele andere dieser Zeit – diese Wendung nicht. 
Noch zwei weitere Filme sollen an dieser Stelle benannt werden, mit 
denen der Übergang zu den maggiorate fi siche endgültig abgeschlossen 
scheint. Drei Jahre nach Riso amaro  drehte Giuseppe De Santis 1952 den 
Film Roma ore 11 , der in vielerlei Hinsicht eine interessante Zwischen-
position zwischen dem Neorealismus und den Diven-Filmen einnimmt. 
Beruhend auf einer wahren Begebenheit, widmet sich dieser Film wie 
schon Riso amaro ausschließlich den arbeitenden Frauen, diesmal der 
Schicht der städtischen kleinen Angestellten, namentlich den Sekretä-
rinnen. An einem Januartag des Jahres 1951 standen um elf Uhr in einem 
Mietshaus der römischen Via Savoia zahllose Frauen dicht gedrängt 
für eine einzige ausgeschriebene Stelle einer dattilografa an. Unter dem 
Gewicht der Menge brach das Treppenhaus zusammen und riss 80 
Frauen in den Tod. Mit neorealistischer Härte inszeniert der Spielfi lm 
genau dieses Unglück, doch konzentriert er sich dann auf das erfundene 
Schicksal einiger Überlebender, die gleich zu Beginn des Films in die 
Handlung eingeführt werden. Darunter versammeln sich mit Carla Del 
Poggio, Massimo Girotti, Lea Padovani, Lucia Bosé, Raf Vallone und 
anderen zahlreiche Stars der Zeit. Im Krankenhaus, in dem die jungen 
Frauen nach dem Unglück schwer verletzt liegen, lösen sich in Folge 
einige der privaten Konfl ikte und streben ein tatsächlich klassisches 
Happy End an, während dies bei anderen verweigert wird. So wird zum 
Beispiel die unehelich schwangere Adriana (Elena Varzi) nach heftigen 
Konfl ikten mit ihrem Vater am Ende doch wieder zu Hause aufge-
nommen. Eine andere junge Frau erneuert ihre Beziehung zu ihrem 
Vater, der endlich ihr großes Gesangstalent erkennt und stolz auf seine 
Tochter ist. Als sie ihm ihren Freund vorstellt, wird auch dieser in die 
Familie aufgenommen. Neben diesen Tendenzen einer narrative closure 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-004 - am 12.02.2026, 22:28:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


283FRAUEN IM ZENTRUM

verbleiben jedoch ebenso viele Schicksale unbestimmt und offen. Als 
eine divenhafte Schönheit und stets aufgedrehte Prostituierte am Ende 
von ihrem reichen Verehrer nach Hause gefahren wird, wird klar, dass 
sie in den absolut ärmlichen Bedingungen einer schäbigen Ansammlung 
von Hütten lebt. Dort angekommen, gibt sie zunächst ihre geliehenen 
Accessoires wie die Handtasche zurück und zieht sich, nun ganz ernst, 
um. Als sie ihren Verehrer in Küchenrock und Hauspantoffeln – also 
gänzlich entfetischisiert – schließlich hereinruft, verlässt dieser wortlos 
die Szenerie, wobei er ihr 5.000 Lire zurücklässt. Er wird sie nicht aus 
ihrer Misere retten, und es wird deutlich gemacht, dass es nicht um sie 
als Subjekt geht, sondern um den Konsum eines bestimmten Frauen-
bildes, das sie als Sexarbeiterin von sich erschaffen hatte. Die Brutalität 
der Warenförmigkeit weiblicher Ikonographie unter den Bedingungen 
des Starsystems wird an dieser Stelle sichtbar gemacht, obwohl der Film 
sie an anderer Stelle wieder verschleiert und ausbeutet. Das macht Roma 
ore 11 als historisches Dokument so bedeutsam: In sich widersprüch-
lich, changiert der Film zwischen dem geschlechtlich offenen Raum der 
ersten Nachkriegsjahre und dem gekerbten Raum einer einsetzenden 
geschlechtlichen Normalisierung.
 L’oro di Napoli  ist ein weiteres Beispiel für die Widersprüchlichkeit der 
Filme aus der ersten Hälfte der 1950er Jahre. Er soll an dieser Stelle, die 
mit ihrem Blick auf die heraufziehenden Diven bereits den eigentlichen 
Fokus der Arbeit auf die unmittelbare Nachkriegszeit überschreitet, 
die letzte Betrachtung dieser Art sein. Der Episodenfi lm inszeniert den 
neuen Typus der ›Sexbombe‹, doch funktionieren auch hier die Paar-
beziehungen weiterhin geschlechterinversiv. In der zweiten der vier 
Episoden, Pizze a credito , betrügt und dominiert die extrem erotisch 
inszenierte Sofi a (Sophia Loren) ihren kleinen, dicken und tölpelhaften 
Ehemann (Giacomo Furia) mit dem gut aussehenden Schuhverkäufer 
Alfredo (Alberto Farnese). Sofi a und ihr Mann Don Rosario haben einen 
kleinen Pizzastand in einer der Gassen Neapels. Kurz nachdem Sofi a 
von einem Stelldichein mit ihrem Liebhaber an den Stand zurückkehrt, 
bemerkt Rosario, dass sie ihren Ehering nicht trägt. Als treue Ehefrau 
hatte sie ihn natürlich bei Alfredo abgenommen, bevor sie mitein-
ander intim wurden. In ihrer Not gibt sie vor, ihn wohl beim Kneten 
des Pizzateigs verloren zu haben. Daraufhin beginnt die komödienhaft 
inszenierte Suche nach dem Ring durch die Altstadt Neapels. Nach und 
nach klappern sie die Adressen aller Kunden ab, die an diesem Tag bei 
ihnen eine Pizza gekauft hatten. Wie in einer Prozession, die von der 
schönen pizzaiola geleitet wird, zieht das Ehepaar mit einer großen 
Menschenmenge neugieriger AnwohnerInnen als Gefolge durch das 
Quartier. Schließlich gelingt es dem Liebhaber, dem der Aufruhr nicht 
verborgen blieb, unter einem Vorwand den Ring auszuhändigen. In 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-004 - am 12.02.2026, 22:28:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS284

der Schlusssequenz dieser Episode tritt Sofi a im einsetzenden Regen 
zufrieden lächelnd den Rückweg zu ihrem Verkaufsstand an, während 
ihr armer Ehemann verwirrt hinter ihr hertrottet. Mit dieser Rolle 
gelang Sophia Loren ihr schauspielerischer Durchbruch.573 Die Ära der 
Diven hatte begonnen.
Historisch war Sophias beziehungsweise Sofi as Körper das Gold 
Neapels, im Film wird sie von allen Männern der Stadt begehrt. Und sie 
dominiert laut und leidenschaftlich die gesamte Szenerie, ihren Mann, 
die Kunden und die Straßen Neapels, durch die ihre laute Stimme, die 
Pizzen anpreisend, schallt. Wie in einer Art Gegenmesse empfängt sie 
die Kunden wie Gläubige und verteilt an diese – Oblaten gleich – die 
runden Teiglappen. Eine Vorbesprechung der Pizza-Episode von L’oro di 
Napoli  in der Zeitschrift Cinema nuovo ließe sich dahingehend als Wort-
spiel interpretieren, dass dort der Titel des Films in Anspielung an den 
Körper Lorens in »Carnet di Napoli« umgedichtet wurde, was sich homo-
phon wie »Carne di Napoli« spricht, also »Fleisch von Neapel«.574 Das 
Gemenge von Essen, objekthafter Körperlichkeit, Religion, Sexualität, 
Weiblichkeit und italianità drückt sich in dieser buchstäblichen Fleisch-
werdung Sofi as aus – als weibliche Eucharistie ist dies das Gegenteil 
eines deleuzianischen Frau-Werdens. Als ganz am Anfang der Episode 
ein junger Mann eine Pizza bei ihr ersteht, wird dieser Zusammenhang 
evident. Genüsslich und voller Bewunderung liegt er auf seinem Karren 

vor ihrem kleinen Straßenladen 
»Da Sofi a« und kaut an der heißen 
Pizza, während er sie mit seinen 
Augen regelrecht verschlingt. 
Sie öffnet unmerklich ihren 
ohnehin schon tiefen Ausschnitt 
und genießt sein Begehren – sie 
lässt sich konsumieren. Über 
die Verbindung des weiblichen 
Körpers mit der Stadt, dem Essen 
und dem Sex wird die Operation 
der Verfl echtung von Fetischisie-
rung, Reterritorialisierung und 

Konsum sichtbar, wie sie Grignaffi ni für die einsetzende Ausdifferen-
zierung der Gesellschaft im Verlaufe der 1950er Jahre beschreibt.575 Doch 
zelebriert dieses Objekt männlicher Schaulust noch etwas anderes – den 
Ehebruch und damit die Freiheit des weiblichen Subjekts, die eigene 

573  Vgl. Dechert, Divismo all’italiana, S. 100ff.

574  Carnet di Napoli con oro e senza. Loren la pizzaiola, in: Cinema Nuovo. Nr. 32, 01.04.1954, S. 175-177.

575  Vgl. Grignaffi ni, Il femminile nel cinema italiano, S. 385.

Pizze a credito > Film still

https://doi.org/10.14361/9783839410882-004 - am 12.02.2026, 22:28:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


285FRAUEN IM ZENTRUM

Lust nach Belieben zu leben, und zwar ohne dafür bestraft zu werden. 
Die Reterritorialisierung des männlichen Subjekts über den Körper der 
Frau fand am weiblichen Begehren noch seine Grenze.
Die drei vorangegangenen Filmbeispiele sollten verdeutlichen, dass der 
Unterschied zu den Filmproduktionen vor 1950 nicht so sehr in einer 
Reinstallierung klassischer Männlichkeiten lag, sondern in dieser Zeit 
eine Reterritorialisierung des weiblichen Körpers in die Koordinaten 
eines phallischen Zeichensystems vonstatten ging. Dies fand mittels 
einer extremen Fetischisierung von Frauen in der Bilderproduktion 
statt. Ähnlich wie in der Entwicklung der Leinwandkörper von Frauen 
im Kino der USA kam dem italienischen Film dabei die Besonderheit 
zu, neben der ökonomischen Markierung der Klassenzugehörigkeit 
über den Körper der Frau einen modernisierten und rekonstituierten 
Nationalstaatsdiskurs zu ermöglichen.576 So hebt auch Grignaffi ni das 
Verhältnis von weiblicher Identität und der Identität eines spezifi schen 
historisch-sozialen Ambientes im Kino dieser Zeit hervor. Dabei geht sie 
ebenfalls auf die zahllosen Misswahlen und Schönheitswettbewerbe ein, 
bei denen Filmemacher wie Visconti, Zavattini, De Sica oder De Santis 
regelmäßig die Jury bildeten. Die ›schönen Frauen‹ wie Mangano, Bosè, 
Pampanini, Lollobrigida, Loren und andere waren ›situierte‹ Schön-
heiten, die fähig waren, die Physiognomie der Landschaft zu imagi-
nieren und gleichzeitig zu repräsentieren. Nach Grignaffi ni war dieser 
neue Frauentyp Symbol einer Periode, in der die Bilder der weiblichen 
Körper Figuren der Erde und der Landschaft wurden und damit zum 
idealen Schoß der neu entstehenden Nation.577 Erst über diese Opera-
tion fanden auch die Männer in den Filmen allmählich ihren Weg in die 
heteronormative Matrix zurück. 
Insbesondere der 1949 fertiggestellte Riso amaro  steht dabei für viele 
FilmhistorikerInnen für diese historische Schwelle. Mit ihm, so wird 
gesagt, begann noch in den 1940er Jahren die Ära der Filmdiven und 
endet die Periode des klassischen Neorealismus. Übersetzt in eine 
geschlechterhistorische Betrachtung der Nachkriegszeit bedeutet 
dieser Übergang die Beendung einer Periode abweichender Geschlecht-
lichkeiten zugunsten einer erneuten wie neuartigen heteronormativen 
Formierung. Was mit Riso amaro zum ersten Mal nach dem Krieg gelang, 
wurde mit den nachfolgenden Spielfi lmen mehr und mehr Normalität. 
Auch diese Arbeit betrachtet aus diesem Grund Riso amaro als Zäsur. 
Anschaulicher als in den eben genannten Filmen lässt sich anhand 
von Riso amaro zeigen, wie die devianten Körperlichkeiten der Nach-

576  Anders als etwa der deutsche Film, der weniger über fetischisierte Frauenkörper als vielmehr 
über den Begriff der Arbeit eine postfaschistische Gesellschaft diskursiv initiierte. 

577  Vgl. Grignaffi ni, Il femminile nel cinema italiano, S. 357 und 372.

https://doi.org/10.14361/9783839410882-004 - am 12.02.2026, 22:28:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS286

kriegszeit sowohl auftauchen als auch im Wechsel zu den 1950er Jahren 
überwunden werden. Daher wird nach dem folgenden Kapitel dieser 
ikonographische Übergang im Rahmen einer Gesamtanalyse des Films 
nachvollzogen. 
Zuvor wird es jedoch um einen Aspekt gehen, der bereits häufi ger in den 
Filmanalysen angesprochen wurde und der ein bestimmendes Moment 
des Neorealismus darstellt. Der Tod der ProtagonistInnen (nicht nur) am 
Ende der Filme besitzt eine Funktion, die wesentlich zu sein scheint für 
die Konstituierung dessen, was diese Arbeit mit dem Begriff des organ-
losen Körpers zu fassen versucht.

https://doi.org/10.14361/9783839410882-004 - am 12.02.2026, 22:28:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839410882-004 - am 12.02.2026, 22:28:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS288

https://doi.org/10.14361/9783839410882-004 - am 12.02.2026, 22:28:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

