VIII. Gattungsdiskurs, Geschichtsphilosophie, Subjektphilosophie

Des Erstaunens nicht eingedenk, das ihn zu Beginn der Ordnung der Dinge
angesichts der Klassifikation in Borges’ chinesischer Enzyklopadie ergriffen
hatte, lafit Foucault Uberwachen und Strafen mit einer Gattungsunterscheidung
anheben: der Unterscheidung zwischen Tragédie und Komdédie. Er fithrt
also ausgerechnet in dem Buch, in dem er seine zuvor nur programmatisch
formulierte genealogische Methode erstmals zur Anwendung bringt, Gat-
tungsbezeichnungen ein: »Eine gewisse Tragodie ist zuende, es beginnt eine
Komodie« etc. (US 26) Nun méchte man wohl nicht so weit gehen, Foucault
allen Ernstes Gattungsrealismus (oder Gattungsidealismus) zu unterstellen;
es ist klar, daf} dies den Voraussetzungen, dem Programm und der Metho-
dik seiner Archiologie wie Genealogie ganzlich zuwiderliefe. Und zweifellos
hat seine Rede vom Ende der Tragddie und dem Beginn der Komédie
illustrativen Charakter. Doch bleibt die blofle Tatsache der Gattungsbezii-
ge, selbst in illustrativer Absicht, heikel, denn diese lassen sich schlichtweg
nicht rein illustrativ verwenden, ohne die idealistische gattungstheoretische
Tradition mit aufzurufen. Die Kontingenz, die Foucault fiir die verschiede-
nen Epistemen ebenso wie fir die verschiedenen Straftechniken bean-
sprucht, konterkariert er durch die Gattungsbeziige, die unweigerlich Not-
wendigkeiten implizieren. Zweifellos war sich Foucault dessen bewufit.
Zudem haben die vorangehenden Kapitel gezeigt, dafl sich das Bild von
der Abl6sung der Tragédie durch die Komddie und schliefllich den Roman
in Uberwachen und Strafen sehr gezielt auf gattungstheoretische Traditionen
riickbeziehen lafit. Indem Foucault die Marter mit der Tragddie, die refor-
mierte Strafe mit der Komddie und die Disziplinen und das Gefangnis mit
dem Roman kurzschlieit, reproduziert und aktualisiert er das Narrativ von
der historischen Abfolge literarischer Gattungen und deren Giiltigkeit tiber
den Bereich des Literarischen hinaus. Allein durch die Verwendung litera-
rischer Gattungsbegriffe riickt Foucault daher in die Nihe des Hegelschen
Gattungsdiskurses und riskiert, in dessen Argumentationsstrukturen ein-
zutreten und sich geschichtsphilosophische Notwendigkeiten einzuhandeln
und subjektphilosophische Strukturen zu implizieren, an denen ithm eigent-
lich nicht gelegen sein kann.

Zunichst zu den geschichtsphilosophischen Implikationen. Seit der Ent-
wicklung der spekulativen Gattungspoetik Ende des 18. Jahrhunderts, ins-
besondere aber seit — auch hier wieder — Hegel, ist Gattungstheorie nahezu

187

hittps://dol.org/10.5771/9783968218584-187 - am 13.01.2026, 08:49:04.



https://doi.org/10.5771/9783968216584-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

untrennbar mit Geschichtsphilosophie verkntipft. Peter Szondi schreibt
tber das »historische Denken«: »Bei Holderlin noch unausdriicklich, bei
Fr. Schlegel und Schelling deutlicher, vollends bei Hegel, greift es auf die
Poetik tiber, wird die Poetik historisiert.«! Szondis Darstellung ist an dieser
Stelle irrefithrend, da sie impliziert, daf} die >Historisierung« der Gattungs-
begriffe notwendigerweise deren »Unantastbarkeit« oder Aprioritit authebt
und deren Entsubstantialisierung bedeutet. Dagegen gilt gerade fiir die von
thm genannten Positionen, und insbesondere fiir Hegel, daff beides zusam-
mengedacht wird — Historizitit und Substanz. Die Poetik wird historisiert,
aber nicht entsubstantialisiert. Die >Historisierung der Poetik< bedeutet da-
her nicht nur die Erkenntnis, daf} Gattungen historischen Konjunkturen
unterliegen, daf} unterschiedliche Epochen je unterschiedliche Gattungen
pragen oder, stirker, dafl unterschiedliche Epochen von je unterschiedli-
chen Gattungen geprégt sind. Vielmehr wird die Gattungstheorie in Hegels
idealistische, und d.h. teleologische, Geschichtsphilosophie eingeschrieben.
Deren zentraler Gedanke ist bekanntlich die »Vernunft in der Geschichtex,
d.h. das Konzept einer historisch sich entwickelnden und vollziehenden
Vernunft, einer Selbstbewufitseinswerdung des Geistes, ausgehend vom
subjektiven iiber den objektiven bis hin zum absoluten Geist. Aus dieser
Identifikation von Idee und Geschichte folgt fiir seine Gattungstheorie auch
die Identifikation von Gattung und Geschichte; die Gattungen werden von
Hegel in diese »geschichtsphilosophische Konzeption hineingenommens,?
und zwar dergestalt, dafl sie je unterschiedlichen geschichtlichen Epochen
—und also auch, wie eingangs gesagt und wie gleich noch einmal zu sehen
sein wird, unterschiedlichen geistigen Entwicklungsstufen, unterschiedli-
chen Stufen von Subjektivitit — entsprechen. Hegel vertritt damit einen
Gattungsrealismus, der sich nicht auf literarische Gattungen beschrankt,
sondern diese zudem auf die Geschichte tibertrigt. Gattungstheorie ist
seitdem nicht mehr ohne Geschichtsphilosophie zu haben. Mit der Bestim-
mung der Genealogie als Untersuchung von Gattungen von Geschichte
gerdt man also direkt ins Zentrum von Hegels gattungstheoretischem Dis-
kurs, und Foucault riickt ihm durch die Gattungsbeziige in Uberwachen und
Strafen erstaunlich nahe.

Die in Frage stehende (und bereits mehrfach zitierte) zentrale Textstelle aus
Uberwachen und Strafen lautet:

1 Vgl. Peter Szondi: Von der normativen zur spekulativen Gattungspoetik, S. 56.
2 Ders.: Hegels Lehre von der Dichtung, S. 470f.

188

hittps://dol.org/10.5771/9783968218584-187 - am 13.01.2026, 08:49:04.



https://doi.org/10.5771/9783968216584-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zu Beginn des 19. Jahrhunderts geht also das grofle Schauspiel der peinlichen Strafe
zu Ende; man schafft den gemarterten Kérper beiseite; man verbannt die Inszenie-
rung des Leidens aus der Ziichtigung. [...] Dies ist ein wichtiger Augenblick. Die
alten Mitspieler des Straf-Prunks, der Kérper und das Blut, raiumen den Platz. Auf
die Bithne tritt eine neue Figur — maskiert. Eine gewisse Tragodie ist zu Ende, es
beginnt eine Komddie mit schattenhaften Silhouetten, gesichtslosen Stimmen, unbe-
tastbaren Wesen. Der Apparat der Strafjustiz hat es nun mit dieser korperlosen
Realitit zu tun. (US 22f., 26)

Foucaults Rede von der Ablésung der Tragddie durch die Komdédie ist
zundchst ein sehr spezifischer Bezug auf die seit Hegel anhaltende Diskus-
sion um das Ende der Tragédie als literarischer Gattung bzw. thre Ablésung
durch die Komddie. Diese Beziige sind oben bereits diskutiert worden.
Hegels Gattungsiiberlegungen zeichnen sich nun aber, wie gesagt, dadurch
aus, daf} sie sich nicht auf literarische Texte beschranken, sondern Epos,
Tragdédie und Komédie als historische Weltgestalten betrachten — eine
Verkniipfung, die auch Foucault nahelegt, indem er die Gattungsbezeich-
nungen nicht in erster Linie fir konkret auftretende Texte verwendet ([lias,
Konig Odipus und die slettres de cachet< in Die Wahrheit und die juristischen
Formen; Rosenroman, Le bon petit Henri und Analyse der Phobie eines fiinfjihrigen
Knabenin Uberwachen und Strafen), sondern vor allem, ganz wie Hegel, um die
Abfolge historischer Ereignisse oder Entwicklungen zu beschreiben (Mar-
ter, reformierte Strafe, Gefangnis). Damit droht die Entwicklung des Straf-
systems ebenso wie die der verschiedenen Machtsysteme und der Episte-
men gewissermaflen in den klassisch-idealistischen Kontext eines
Fortschritts der Geschichte zu riicken.

Bekanntlich greift auch Marx Hegels Figur der Ablosung der Tragodie
durch die Komdédie auf. Es wire also zu iiberlegen, ob Foucaults Gattungs-
beziige vom Ruch einer idealistischen Geschichtsauffassung befreit werden
konnten, indem man sie auf Marx zuruckfithrt — namentlich auf den be-
rihmten Anfang von Der achtzehnte Brumaire des Louis Bonaparte, der in gera-
dezu aphoristischer Form Gattung und Geschichte direkt miteinander ver-
kntipft. Marx schreibt: »Hegel bemerkte irgendwo, dafl alle groflen
weltgeschichtlichen Tatsachen und Personen sich sozusagen zweimal ereig-
nen. Er hat vergessen hinzuzufiigen: das eine Mal als Tragodie, das andere
Mal als Farce.«® Die Forschung verweist diesbeziiglich in der Regel auf die
folgende Stelle aus Hegels Vorlesungen iiber die Philosophie der Geschichte, an der

3 MEW 8, S. 115.

189

hittps://dol.org/10.5771/9783968218584-187 - am 13.01.2026, 08:49:04.



https://doi.org/10.5771/9783968216584-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

er den Ubergang von der rémischen Republik zur Kaiserherrschaft behan-
delt:*

Unmittelbar darauf [i.e. auf die Ermordung Cisars; Gw.E.] aber zeigte sich, daf3 nur
emner den romischen Staat leiten kénne, und nun mufiten die Rémer daran glauben;
wie denn iiberhaupt eine Staatsumwalzung gleichsam im Dafiirhalten der Menschen
sanktioniert wird, wenn sie sich wiederholt. So ist Napoleon zweimal unterlegen, und
zweimal vertrieb man die Bourbonen. Durch die Wiederholung wird das, was im
Anfang nur als zufallig und méglich erschien, zu einem Wirklichen und Bestatigten.?

Zwar behauptet Hegel hier nicht die grundsitzliche Wiederholung ge-
schichtlicher Ereignisse, aber er rdumt ihr, so sie sich ereignet, zumindest
fur die Wahrnehmung dieser Ereignisse eine gewisse Bedeutung ein, und er
nennt auch an anderer Stelle Beispiele fiir die »Wiederholung fritherer
Epochen« in der Geschichte,® worauf in der Forschung ebenfalls hingewie-
sen wird.” Es bleibt also festzuhalten, daf} Hegel die Errungenschaften der
Franzésischen Revolution in der konstitutionellen Monarchie (Verfassung
von 1791) als zunichst verwirklicht und dann gescheitert beschreibt, um
diese in den Jahren 1814/15-1830 (Ludwig XVIIL. und Karl X.) als eine
mifllungene Wiederholung aufgefithrt zu sehen — worauf dann in der Juli-
revolution die >zweite Vertreibung« der Bourbonen erfolgt, die damit eben-
falls zur »Farce« gerat. Auf vergleichbare Weise bezeichnet auch Marx in
seiner Einleitung zur Kritik der Hegelschen Rechisphilosophie die deutsche Mon-
archie seiner Gegenwart als Komédie: »Das moderne ancien régime ist nur
mehr der Komidiant einer Weltordnung, deren wirkliche Helden gestorben
sind.«8 Hier taucht auch erstmals der Verweis auf die sich wiederholende
Geschichte auf: »Die Geschichte ist grindlich und macht viele Phasen
durch, wenn sie eine alte Gestalt zu Grabe trigt. Die letzte Phase einer

4 Vgl. dazu etwa Bruce Mazlish: The Tragic Farce of Marx, Hegel, and Engels. A Note,
in: History and Theory 3 (1972), S. 335-337; sowie die Erlauterungen in MEGA, Abt.
I, Bd. 2, Apparat, S. 673f. und Abt. I, Bd. 11, Apparat, S. 738. Die Kommentatoren der
MEW-Ausgabe verweisen allgemeiner auf den dritten Teil von Hegels Vorlesungen iiber
die Philosophie der Geschichte (vgl. MEW 8, S. 618). Vgl. mit Bezug auf die Komédie
jungst Stephan Kraft: Zum Ende der Komddie, S. 261-267.

G.W.F. Hegel: Vorlesungen tiber die Philosophie der Geschichte, S. 380.

Ebd., S. 417f.

Vel. Ulrich Profitlich (Hg.): Komddientheorie, S. 146, Anm. 9.

Karl Marx: Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie. Einleitung, in: MEGA,
Abt. I, Bd. 2, S. 170-183, hier S. 173.

[e=BEN B |

190

hittps://dol.org/10.5771/9783968218584-187 - am 13.01.2026, 08:49:04.



https://doi.org/10.5771/9783968216584-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

weltgeschichtlichen Gestalt ist thre Komddie.«<” Die deutschen Formen des
Absolutismus fithren die Tragodie des franzdsischen Ancien Régime als
Komoédie auf. Ebenso sieht Marx dann im Achtzehnten Brumaire die Revolu-
tion von 1789 im Jahre 1848 als Parodie wiederkehren. Hegel und Marx
beziehen sich auf fast den gleichen historischen Zeitraum, auf die jeweils
jungste Geschichte, und auf dieselbe Reihe von Ereignissen, namlich die
wechselhafte Herrschaftsabfolge in Frankreich seit der Revolution.1? Beiden
gilt die jeweilige Gegenwart als »Farce« eines schon dagewesenen tragischen
Originals.!! Die Idee einer Art dialektischer Wiederholung der Geschichte
in modifizierter, ndmlich entwickelterer Form ist in Hegels idealistischem
System gleichermaflen angelegt wie in Marx’ historischem Materialismus.

Ob es sich bei Marx’ Gattungsbeziigen an dieser Stelle um tatsichlich
substantiell geschichtsphilosophische, ironische oder blof illustrative Be-
ziige handelt, ist (dhnlich wie bei Foucault) schwierig zu entscheiden und
kann hier nicht naher eroértert werden.!? Wie auch immer man die Frage
nach der Substantialitit oder dem ontologischen Status der Gattungen bei
Marx beantwortet — an der grundsitzlichen Problematik der Gattungs-
beziige bei Foucault dndert es letztlich nichts. Denn auch, wenn Marx der
Tragédie und der Komédie der Geschichte keine ontologische Realitdt
zuspricht, sondern »die Beispiele aus der Literatur vor allem ihrer Anschau-
lichkeit wegen ein[ ]fiigt«,!3 bleibt sein materialistischer Blick auf die Ge-
schichte, wie Hegels idealistischer, ein teleologischer Blick. Auch die blofie
Veranschaulichung durch die Gattungsbeziige funktioniert bei Marx also
nur deshalb, weil er Geschichte wesentlich als einen kontinuierlichen (wie-
wohl Revolutionen umfassenden) Prozefl begreift — ansonsten lief}e diese
sich nicht an der Gattungsabfolge veranschaulichen und wéren die Gat-

9 Ebd., S. 173f. Die Begriindung folgt sogleich: »Warum dieser Gang der Geschichte?
Damit die Menschheit /eifer von ihrer Vergangenheit scheide.«

10 Vgl. dazu auch Stephan Kraft: Zum Ende der Komédie, S. 264.

1L Zur Komédie als Gestalt der Gegenwart(sanalyse) bei Hegel allgemein vgl. Gerhard

Gamm: Komoédie oder Tragodie. Die moderne Welt im Lichte Hegels und Nietz-

sches, in: Lettre international 27 (1994), S. 67-71.

Vgl. dazu Wolfgang Fietkau: Schwanengesang auf 1848. Ein Rendezvous am Lou-

vre: Baudelaire, Marx, Proudhon und Victor Hugo, Reinbek bei Hamburg 1978,

Teil 2, S. 127-217, insbes. Unterkap. »Adaptation des Hegelschen Tragddien-/Ko-

modienmodells durch Marx« und »Repetition und Differenz in der Bezichung von

Tragddie und Komédie bei Hegel und Marx«, S. 127-142; Stephan Kraft: Zum Ende

der Komddie, S. 261-267.

13 Peter Christian Giese: Das »Gesellschaftlich-Komische«. Zu Komik und Komdodie am
Beispiel der Sticke und Bearbeitungen Brechts, Stuttgart 1974, S. 16.

12

191

hittps://dol.org/10.5771/9783968218584-187 - am 13.01.2026, 08:49:04.



https://doi.org/10.5771/9783968216584-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

tungsanalogien verfehlt. Ebensowenig wie man eine organische Wachs-
tumsmetapher fiir ein einzelnes Phidnomen des Bruchs verwenden wiirde,
wiirde man die Gattungsmetaphorik im Zusammenhang mit dem Diskon-
tinuitdtskonzept einsetzen. Genau das aber tut Foucault. So bleibt das Pro-
blem bestehen, dafy der von ihm konstatierte epistemische Bruch zwischen
Reprisentation und Humanwissenschaften auch dann zu einem Ubergang
verwischt oder geglittet wird, wenn man die Gattungsbeziige mehr auf
Marx denn auf Hegel zurtickfithrt, und auch dann, wenn man sie bei Marx
nicht als substantielle, sondern als illustrative Beziige betrachtet. Auch diirf-
ten bei Foucault Entwicklung und Wiederholung keinerlei Rolle spielen, da
er sich explizit gegen eine teleologische Geschichtsauffassung wendet und
dabei geneigt ist, Geschichtskontinuitit und Geschichtsteleologie zu identi-
fizieren, indem er von »einer kontinuierlichen Geschichte« spricht, »die
gleichzeitig fur die Arbeit einer Teleologie und die unbestimmten Prozesse
der Kausalitit geofinet ist«. (AW 289f.) Er konzipiert Geschichte nicht als
lineare Entwicklung, sondern als eine Serie von Briichen und Diskontinui-
taten. Die neue Komdodie des Strafens ist demnach keine variierte (oder
revolutionir umgekehrte) Form der zuvorigen Tragédie des Strafens und
entwickelt sich nicht aus dieser heraus, sondern ist — folgt man Foucaults
Diskontinuitdtskonzept — eine ganzlich neue Strafform auf ginzlich neuen
Grundlagen. Ebensowenig geht der Roman des Gefingnisses aus der Ko-
modie der reformierten Strafe hervor. Um so dringlicher stellt sich daher die
Frage nach dem Grund fir Foucaults Verwendung der Analogie der histo-
rischen Abfolge von Tragédie und Komédie, die tiblicherweise als Entwick-
lungsbewegung begriffen wird.

Dies also die erste Problematik: Seit Hegel implizieren Gattungsbeziige
historische Kontinuitdten und Notwendigkeiten. Hiermit ist die zweite Pro-
blematik verbunden: Gattungsbeziige implizieren, ebenfalls seit Hegel, ein
substantielles und also kontinuierliches Subjekt. Indem Hegel namlich die
Geschichte wesentlich als den Entwicklungsprozef} des Subjekts begreift,
stellt er auch einen substantiellen Zusammenhang zwischen Gattungen und
Subjekt her und identifiziert die historische Gattungsabfolge mit den dia-
lektisch auseinander hervorgehenden Stufen des Selbstbewufitseins. Epos,
Tragodie und Komédie sind damit nicht nur historische Weltgestalten,
sondern auch — menschheitshistorische und individualpsychologische —
Bewufitseinsformen.

Auch Foucault verbindet die »kontinuierliche[ ] Geschichte«, gegen die er zu
Felde zieht, immer wieder explizit und direkt mit dem »konstitutiven

192

hittps://dol.org/10.5771/9783968218584-187 - am 13.01.2026, 08:49:04.



https://doi.org/10.5771/9783968216584-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Bewufitsein[ J« (AW 289f.) und also dem »Status des Subjekts«. (AW 291)
Die durch die Beschreibung der verschiedenen Epistemen eigentlich ange-
strebte Historisierung und Entsubstantialisierung des Erkenntnissubjekts
wird durch die Gattungsbeziige hintertrieben, die ebenjene »kontinuierliche
Geschichte« herstellen, und das Erkenntnissubjekt wird geradezu essentia-
lisiert. Foucault ordnet die jeweiligen »historischen Apriori«, die keine iiber-
zeitliche Giiltigkeit beanspruchen dirfen, literarischen Gattungen zu, die,
als Kategorien, ihrerseits in sich stabil sind. Dadurch erfolgt eine Histori-
sierung der Gattungen wie, laut Szondi, erstmals bei Hegel; es erfolgt aber
auch, ebenso wie bei Hegel, deren Substantialisierung — und die des Sub-
jekts. Wie also bei Hegel, und das bildete ja den Ausgangspunkt der vor-
liegenden Arbeit, die Gattungstheorie nicht nur mit der Geschichts-, son-
dern auch mit der Subjektphilosophie verbunden ist, schliefit Foucault die
zentralen Wendepunkte in der Geschichte des Wahnsinns, der Episteme,
der Strafen, kurz: der Macht tatsichlich mit Gattungswechseln kurz, und
diese Wendepunkte sind zugleich Wendepunkte in der Geschichte des
Subjekts — und zwar des Erkenntnissubjekts (Epistemen) ebenso wie des
Subjekts der Macht (Straftechniken).!4

Indem Foucault also nicht nur historische Entwicklungen und Ereignisse,
sondern zugleich, untrennbar von diesen, auch seine subjekttheoretischen
(bzw. antisubjekttheoretischen) Untersuchungen mit gattungstheoretischen
Typisierungen grundiert, legt er deren Legitimationen und Notwendigkei-
ten auch fur die Subjektkonzeption nahe — ein enormer Widerspruch gegen
seinen entsubstantialisierten und radikal historisierten Subjektbegriff. Mit
den Gattungsbeziigen konterkariert Foucault nicht nur sein Konzept histo-
rischer Diskontinuititen und die dazugehdrige Ablehnung historischer Te-
leologien, sondern auch seine Dekonstruktion des Subjekts, riskiert also,
sich nicht nur jene »kontinuierliche Geschichte«, sondern auch das moderne
selbstbewufite Subjekt wieder einzuhandeln.

In Nuetzsche, die Genealogie, die Historie nimmt Foucault neben der geschichts-
wissenschaftlich-methodischen Bestimmung der Genealogie noch eine in-
haltliche Bestimmung vor — die subjektphilosophisch oder, wenn man so
will, antisubjektphilosophisch ist, die sich jedenfalls auf das Subjekt bezieht:
Er nennt als Ziel der Genealogie nichts geringeres als die »Opferung des
erkennenden Subjekts« (NGH 188) oder die »Zerstérung des Erkenntnis-

14 Zu Foucaults systematischer Uberblendung von Erkenntnissubjekt und Subjekt der
Macht vgl. oben, Kap. I, Unterkap. »Das Subjekt bei Foucault«.

193

hittps://dol.org/10.5771/9783968218584-187 - am 13.01.2026, 08:49:04.



https://doi.org/10.5771/9783968216584-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

subjekts« (NGH 191), und gleichzeitig riickt mit den >genealogischen< Unter-
suchungen das Machtsubjekt in seinen Blick. Damit bestimmt er das Subjekt
explizit als den Gegenstand der Genealogie — wiewohl als ihren negativen
Gegenstand. Wenn demnach Genealogie und Subjekt inhaltlich verkniipft
sind und, wie oben dargelegt, Genealogie und Gattung verkniipft sind, sind
auch Gattung und Subjekt inhaltlich miteinander verkniipft. Wenn man
also die Gattung verabschiedet, verabschiedet man zugleich das Subjekt.
Umgekehrt gilt: Wenn man das Subjekt verabschieden méchte, mufl man
auch die Gattung verabschieden.!® Genau das tut Foucault aber nicht.
Foucault konzipiert seine Genealogie als Verkniipfung von historischer
Methode und subjektphilosophischem Programm, und in der Tat fiihrt er
in Uberwachen und Strafenin den Gattungsanalogien die drei Stringe Gattung,
Geschichte und Subjekt zusammen.

Funktionen des Gattungsdiskurses

Wie erklirt sich dieser Widerspruch? Warum zieht Foucault die Parallelen
zur Gattungstheorie? Man muf} annehmen, daf} die Gattungsbeziige Fou-
cault nicht, wie laut White die Tropen, einfach unterlaufen; die Prominenz
von Gattungsanalogien iiberhaupt (Marx, Hegel) und Foucaults explizit
formulierter Zusammenhang zwischen literarischen Gattungen und Macht-
diskursen etwa in In Verteidigung der Gesellschaff'é sprechen dagegen.

Die naheliegende Moglichkeit, die Gattungsbeziige — und damit auch ihre
geschichts- und subjekttheoretischen Implikationen — ironisch (und also als
Bekriftigung der Absage an die Kontinuitit der Geschichte und des Sub-
jekts) zu lesen, scheidet als Begriindung sogleich aus. Zwar wird Foucaults
Texten zuweilen eine ironische Grundhaltung attestiert. Burkhard Liebsch
etwa spricht von »seine[n] fritheren, fast durchweg ironisch gemeinten Buch-

15 Die Verbindung von Gattung und Subjekt gilt also auch negativ; die Infragestellung
der Moglichkeit von Gattungen bedeutet auch die Infragestellung der Moglichkeit
des Subjekts. So schreibt auch Duff tiber Croces Absage an Gattungsklassifikationen,
leider ohne nihere Ausfiihrung: »Croce’s arguments [...] marked an escalation of the
controversy over genre, and provided much of the impetus for the subsequent debate
on the subject.« David Duff: Introduction, S. 5.

16 Vgl. noch einmal VG 208 (»Mir scheint, dafl es eine grundlegende und entscheidende
Zusammengehorigkeit von Tragodie und Recht, von Tragodie und 6ffentlichem
Recht gibt, genau wie es wahrscheinlich eine entscheidende Zusammengehérigkeit
von Roman und Normproblemen gibt.«) und oben, Kap. VL.

194

hittps://dol.org/10.5771/9783968218584-187 - am 13.01.2026, 08:49:04.



https://doi.org/10.5771/9783968216584-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

titel[n]«.1” Auch Fernando Sudrez Miiller bezeichnet Foucaults methodolo-
gisches Vorgehen als »ironische Haltung« und »ironisches Selbstverstind-
nis« und meint damit die Tatsache, dafy Foucault einerseits die Abkehr von
allen »vorgefafiten Begriffen« und Kategorien fordert, andererseits selbst
nicht ohne solche oder dquivalente Begriffe und Kategorien auskommt,
und, und das ist Sudrez Miller zufolge das Ironische, sich dessen bewufit
ist: »Foucault nennt seinen methodologisch-ironischen Standpunkt deshalb
einen »frohlichen Positivismus«.18 Und auch Petra Gehring spricht in die-
sem Sinne vom »offensiv-ironischen Positivismus Foucaults«.l? Diese Ein-
schdtzungen laufen im besten Fall darauf hinaus, die Ironie als integralen
und konstitutiven Bestandteil von Foucaults archiologischer Methode zu
begreifen. Dagegen ist einzuwenden, daf} Foucault sich zwar zumindest in
der Archéologie des Wissens ironischer Techniken und Wendungen bedient,?
diese jedoch ginzlich an der rhetorischen Oberfliche bleiben. Es handelt
sich um ein der Form nach selbstironisches Kokettieren mit der Autorfunk-
tion und um ironische intertextuelle Beziige, die den methodologischen
Standpunkt des Textes selbst indes letztlich vollig unangetastet lassen.
Scheinbar legitimiert durch die ironische Rhetorik, affirmiert das Fazit am
Ende stets das jeweilige Vorgehen.?!

17 Burkhard Liebsch: Das menschliche Selbst in Geschichte und Gegenwart, S. 116.

18 Fernando Sudrez Miiller: Skepsis und Geschichte, S. 127.

19 Petra Gehring: Foucault — Die Philosophie im Archiv, S. 80.

20 Vgl. das Ende der Einleitung, AW 30, und den Schlufl, AW 283-301.

21 Vgl. AW 30, wo Foucault (oder der angenommene Autor) auf den Vorwurf des
Selbstwiderspruchs innerhalb seines Werks seitens eines fiktiven Lesers antwortet:
»Man frage mich nicht, wer ich bin, und man sage mir nicht, ich solle der gleiche
bleiben: das ist eine Moral des Personenstandes; sie beherrscht unsere Papiere. Sie
soll uns frei lassen, wenn es sich darum handelt, zu schreiben.« Im gleichen Zug, in
dem Foucault (oder der angenommene Autor) das Wechseln des Standpunktes fiir
sich reklamiert — was man in einem allgemeinen Sinn noch unter Ironisierung eines
Standpunktes tiberhaupt fassen konnte —, affirmiert er seinen jeweiligen und also
auch seinen aktuellen Standpunkt: den der Archdologie des Wissens. Es wirkt eher so, als
versehe Foucault die Einleitung mit einem ironischen Abschnitt und den ganzen Text
mit einem ironischen Schlufl, um dem Vorwurf der Positivitit zu entgehen, doch
geraten diese Anfiigungen schief. Foucault beharrt auf seiner Position, und die ver-
meintliche Ironie schlagt auf diese Weise in Affirmation und Positivitit um. Dafl
Foucault sich dann selbstironisch als sgliicklichen Positivisten< bezeichnet, dndert
nichts mehr daran. (Vgl. AW 182; Michel Foucault: Die Ordnung des Diskurses,
Frankfurt a.M. 92003 [Paris 1972], S. 44) Tatséchlich a3t sich, entgegen aller Ver-
kiindung des Todes des Autors und entgegen der Aushebelung der Autorfunktion,
kaum ein gegenwirtigerer und dominanterer Autor denken als der der Archdologie des
Wissens.

195

hittps://dol.org/10.5771/9783968218584-187 - am 13.01.2026, 08:49:04.



https://doi.org/10.5771/9783968216584-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

In Uberwachen und Strafen sprechen der ganze Duktus des Textes und seine
Emphase gegen eine ironische Lesart.?? Philipp Sarasin spricht von Fou-
caults »grimmige[m] Ernst als Genealoge« und attestiert thm, zu Recht,
Ironiefestigkeit«.?? Auch Martin Saar stellt den »rhetorische[n] und irredu-
zibel hyperbolische[n] Charakter genealogischer Erzahlungen«heraus, weist
thm aber eine spezifische methodische Funktion zu. Er begreift diesen Stil
der Genealogie als »Kritikform suz generis«, die »den Regeln, Konventionen
und Vorgaben eines spezifischen Genres« gehorcht und »ihre kritische Kraft
aus der dramatisierenden Geste, aus der »alarmierenden und iiberwiltigen-
den Ausgestaltung von Zwangsszenarien [bezieht]«. Es gebe »keine genea-
logische Kritik ohne diese oder auflerhalb dieser Darstellungsform.«?* Die
Gattungsbeziige in Uberwachen und Strafen gehdren zweifellos in diese genea-
logische Stilistik, unterlaufen Foucault also nicht, sind nicht blof§ illustrativ
und auch nicht ironisch. Vielleicht sind es genau die genannten geschichts-
und subjektphilosophischen Implikationen, die Foucault sucht, bei allen
Widerspriichen, die sie aufwerfen mégen. Es stellt sich demnach die Frage
nach dem Status des Foucaultschen Gattungsdiskurses. Was leistet er fiir
Foucaults Untersuchungen? Worin besteht seine Funktion?

Gattungsdiskurs und Kontinuitat

Die erste Antwort lautet: Der Gattungsdiskurs stiftet Kontinuitit. Diese
Kontinuitit ist, erstens, eine geschichtliche. Das zeigt sich deutlich an den
oben kurz dargestellten intertextuellen Beziigen zwischen Die Ordnung der
Dinge und Uberwachen und Strafen. Die beiden fundamentalen Briiche der

22 Das kann man auch mit Megill erkliren, dem zufolge mit der Genealogic und
insbesondere mit Uberwachen und Strafen ein aktives politisches Interesse in Foucaults
Texte tritt. Vgl. Allan Megill: Prophets of Extremity, S. 243ff.

23 Philipp Sarasin: Darwin und Foucault, S. 418; ders.: Foucault, Burckhardt, Nietzsche

—und die Hygieniker, in: Jirgen Martschukat (Hg.): Geschichte schreiben mit Fou-

cault, Frankfurt a.M./New York 2002, S. 195-218, hier S. 217.

Martin Saar: Genealogie und Subjektivitit, S. 172ff. Zum genealogischen Stil vgl.

auch Hayden White: Foucault Decoded, der ihn als »apokalyptisch« charakterisiert.

Joseph Vogls Charakterisierung dagegen einer »eigene[n]| genealogische[n] Stilistik«

als »ironische[r] oder parodistische(r] Stil, der sich gegen die Dignitat des historischen

Gedichtnisses, gegen die Kontinuitit der Uberlieferung und gegen die Integritit

eines Erkenntnissubjekts gleichermafien wendets, ist nicht zutreffend. (Joseph Vogl:

Genealogie, in: Clemens Kammler/Rolf Parr/Ulrich Johannes Schneider [Hg.]: Fou-

cault-Handbuch, S. 255-258, hier S. 255)

24

196

hittps://dol.org/10.5771/9783968218584-187 - am 13.01.2026, 08:49:04.



https://doi.org/10.5771/9783968216584-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

abendldndischen Episteme und ihre Entsprechungen in der Geschichte juri-
discher Strafgewalt werden mittels der Gattungsbeziige doch wieder durch
eben die »Quasi-Kontinuitit« (OD 25) verdeckt, die aufzudecken und zu
umgehen eigentlich das Programm sowohl von Foucaults Archdologie als
auch seiner Genealogie ist. In der Archéologie des Wissens von 1969 formuliert
Foucault »die Infragestellung der Teleologien und Totalisierungen« (AW
28) als sein Ziel; durch die Gattungsbeziige in Uberwachen und Strafen aber
erfolgt genau das Gegenteil.

Die Kontinuitit, die der Gattungsdiskurs stiftet, betrifft damit, zweitens,
auch den Subjektdiskurs, denn die historische Kontinuitit erméglicht auch
die Kontinuitit des Subjekts. Diese konstitutive Verbindung von Geschichte
und Subjekt stellt Foucault in der Archdologie des Wissens heraus. Er schreibt
dort konjunktivisch:

Wenn die Geschichte des Denkens der Ort der ununterbrochenen Kontinuititen
bleiben kénnte, [...] wire sie fiir die Souverdnitit des Bewufitseins ein privilegierter
Schutz. Die kontinuierliche Geschichte ist das unerlifiliche Korrelat fiir die Stifter-
funktion des Subjekts. (AW 23)

Genau diesen »Schutz« einer »kontinuierliche[n] Geschichte« gewidhrt dem
Subjekt nun aber der Gattungsdiskurs. Zwar andert dieser die Unter-
suchung in Uberwachen und Strafen im doppelten Wortsinne unterlaufende
literarische Gattungsdiskurs nichts daran, daf} darin das Subjekt dekonstru-
iert wird (vgl. Sarasin), und natiirlich vermag er nicht das moderne Subjekt
im eigentlichen Sinne zu restituieren. So aber, wie er unterhalb der beschrie-
benen Briiche eine Art historischer Kontinuitat herstellt, tut er das auch auf
subjektphilosophischer Ebene — und impliziert ein urspriingliches und kon-
tinuierliches Subjekt. »Die kontinuierliche Geschichte ist das unerlafiliche
Korrelat fur die Stifterfunktion des Subjekts.« Offenbar gilt aber nicht das
implizierte Gegenteil dieser Aussage, ndmlich daf} eine diskontinuierliche
Geschichte die Stifterfunktion des Subjekts — oder jedenfalls das Subjekt —
erlifilich macht. Wie die kontinuierliche Geschichte funktioniert auch die
diskontinuierliche Geschichte anscheinend nicht ohne ein Subjekt. Die
durch den Gattungsdiskurs gestiftete Kontinuitit bietet auf diese Weise in
subjektphilosophischer Hinsicht einen Ausweg aus der >Paradoxie?’ eines

25 Vgl. Christine Hauskeller: Das paradoxe Subjekt. Unterwerfung und Widerstand bei
Butler und Foucault, Ttbingen 2000; Judith Butler: Psyche der Macht, S. 7. Foucault
ist sich dieser Paradoxie natiirlich bewuft; vgl. zur Frage des Auflen des Diskurses und
des »notwendigen Riickgriffs auf ein konstitutives Subjekt«. (AW 286. 289f., 292f.)

197

hittps://dol.org/10.5771/9783968218584-187 - am 13.01.2026, 08:49:04.



https://doi.org/10.5771/9783968216584-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

nichtvorgéngigen und substanzlosen Subjekts; die Liicke, die das >Ende«
oder der >Tod« des Subjekts hinterlaft, wird unbemerkt, doch wirksam,
gefillt. Zwar betont Foucault in Die Ordnung der Dinge, daf} der Mensch
eben gerade keine Liicke hinterlafit:

In unserer heutigen Zeit kann man nur noch in der Leere des verschwundenen
Menschen denken. Diese Leere stellt kein Manko her, sie schreibt keine auszufil-
lende Liicke vor. Sie ist nichts mehr und nichts weniger als die Entfaltung eines
Raums, in dem es schliefflich aufs neue moglich ist, zu denken. (OD 412)26

Anscheinend gelingt dieses Denken »in der Leere des verschwundenen
Menschen«jedoch noch nicht recht. Die »Leere« ist offenbar doch eine Liik-
ke, die gefillt werden muf}, und so stellen die Gattungsbeziige genau dort
eine Kontinuitit des Subjekts her, wo Foucaults Untersuchungen selbst
seine Fortexistenz in Abrede stellen. Die Gattungsbeziige erméglichen —
und sei es nur als Hilfskonstruktion — den Bezug auf ein Subjekt, ohne
tatsdchlich ein Substrat zugrunde legen zu miissen. Da, wo das moderne
Subjekt verabschiedet wird, wird ein Stellvertretersubjekt eingesetzt: ein
Gattungssubjekt.

Das Gattungssubjekt

Der Begriff des Gattungssubjekts bedarf der Erlduterung. Es ist Habermas,
der ihn unter Riickbezug auf Hegel und Marx einfithrt: »Die Idee eines
Bildungsprozesses, in dem sich das Gattungssubjekt als solches erst kon-
stituiert, ist von Hegel entfaltet und von Marx unter materialistischen Vor-
aussetzungen aufgenommen worden.«?” Der Begriff selbst kommt so weder

26 Ubersetzung erginzt, Gw.E. Das Original lautet: »ot1 il est enfin 4 nouveau possible
de penser«. (Michel Foucault: Les mots et les choses, S. 353)

27 Jirgen Habermas: Erkenntnis und Interesse, Frankfurt a.M. 1973 [1968], S. 243.
Hiergegen ist einzuwenden, daff ein zentraler Kritikpunkt Marx’ an Hegels Konzep-
tion ist, daf} das Subjekt sich laut Hegel erst konstituiere, wohingegen Marx das
Subjekt voraussetzt. Thm zufolge hat Hegel »nur den abstrakten, logischen, spekula-
tiven Ausdruck fiir die Bewegung der Geschichte gefunden, die noch nicht wirkliche
Geschichte des Menschen als eines vorausgesetzten Subjekts, sondern erst Erzeu-
gungsakt, Entstehungsgeschichte des Menschen ist.« (Karl Marx: Okonomisch-phi-
losophische Manuskripte aus dem Jahre 1844, in: MEW, Erginzungsbd. 1, Berlin
1968, S. 465-588, hier S. 570; vgl. auch ebd. S. 577) Und, ebenfalls in kritischer
Bewertung: »Dieser Prozefl muf} einen Trager haben, ein Subjekt; aber das Subjekt
wird [bet Hegel] erst als Resultat.« (Ebd., S. 584) Marx selbst spricht dementspre-

198

hittps://dol.org/10.5771/9783968218584-187 - am 13.01.2026, 08:49:04.



https://doi.org/10.5771/9783968216584-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

bei Hegel noch bei Marx vor, benennt aber sehr treffend deren Konzeption
eines sich im Verlauf der Geschichte verwirklichenden Gattungswesens.
Marx beschreibt diesen Prozef bei Hegel in seinen Okonomisch-philosophischen
Manuskripten folgendermafien: »Hegel faflt [...] die Arbeit als den Selbst-
erzeugungsakt des Menschen, das Verhalten zu sich als fremdem Wesen
und das Betitigen seiner als eines fremden Wesens als das werdende Gat-
tungsbewufitsein und Gattungsleben.«?8 Marx selbst schreibt:

Das praktische Erzeugen einer gegenstindlichen Welt, die Bearbeitung der unorga-
nischen Natur ist die Bewahrung des Menschen als eines bewufiten Gattungswesens,
d.h. eines Wesens, das sich zu der Gattung als seinem eignen Wesen oder zu sich als
Gattungswesen verhdlt. [...] Eben in der Bearbeitung der gegenstindlichen Welt
bewihrt sich der Mensch daher erst wirklich als ein Gattungswesen. [...] Der Gegen-
stand der Arbeit ist daher die Vergegenstandlichung des Gattungslebens des Men-
schen [...]. Indem daher die entfremdete Arbeit dem Menschen den Gegenstand
seiner Produktion entreifit, entreifit sie ihm sein Gattungsleben.??

Das »Gattungsleben« des Menschen ist »die Lebenstitigkeit, das produktive
Leben; und die »entfremdete Arbeit [...] entfremdet dem Menschen die
Gattung«.3? Ein entscheidender Einwand Marx’ gegen Hegels Konzeption
lautet, dafl bei Hegel Entfremdung und Aufhebung der Entfremdung blof3
»im Bewufitsein, im reinen Denken, i.e. in der Abstraktion von sich
gehlen]«, und ihre Gegenstinde nur abstrakte »Gedanken und Gedanken-
bewegungen« sind.3! »Die Arbeit, welche Hegel allein kennt und anerkennt,
ist die abstrakt geistige«,32 schreibt Marx, wohingegen er selbst das Werden

chend auch nicht von Bildung, sondern von »Bewahrung« und >Bewahrung« des
Menschen im Lauf der Geschichte (vgl. ebd., S. 516f., 548). Das mag in Habermas’
Wendung »unter materialistischen Voraussetzungen« bereits berticksichtigt sein;
strenggenommen ist die Behauptung einer >Konstitution« eines Gattungssubjekts
bei Marx aber nicht ganzlich korrekt. Andererseits lassen andere Textstellen die Idee
einer geschichtlichen Subjektkonstitution bei Marx durchaus zu; etwa diese: »Und
wie alles Natiirliche entstehn mufi, so hat auch der Mensch seinen Entstehungsakt,
die Geschichte, die aber fur ihn eine gewufite und darum als Entstehungsakt mit
Bewufitsein sich authebender Entstehungsakt ist. Die Geschichte ist die wahre Natur-
geschichte des Menschen.« (Ebd., S. 579)

28 Ebd., S. 584.

29 Ebd., S. 516f.

30 Ebd., S. 516. Vgl. ebd., S. 557: »[Dlie Teilung der Arbeit [ist] nichts andres als das
entfremdete, entduflerte Setzen der menschlichen Titigkeit als einer realen Gattungs-
titigkeit oder als Téatigkeit des Menschen als Gattungswesen.«

31 Ebd., S. 573.

32 Ebd., S. 574.

199

hittps://dol.org/10.5771/9783968218584-187 - am 13.01.2026, 08:49:04.



https://doi.org/10.5771/9783968216584-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

der Gattung in der Arbeit materialistisch denkt. Nicht »das allgemeine
Dasein des Menschen, die Religion, oder die Geschichte in ihrem abstrakt-
allgemeinen Wesen, als Politik, Kunst, Literatur etc.«, sind als »menschliche
Gattungsakte« zu betrachten, sondern »die Geschichte der Industrie und das
gewordne gegenstindliche Dasein der Industrie [ist] das aufgeschlagne Buch
der menschlichen Wesenskrifte«.33 Im Begriff des »Gattungsakte[s]« wird
deutlich, dafl das »Gattungswesen« des Menschen sich tiber die Handlung
bestimmt, mithin ein handelndes Gattungssubjekt ist. Indem Marx die Ge-
samtheit der geschichtlichen »Gattungsakte« als das das Wesen des Men-
schen als Gattungsmenschen Bestimmende fafit, betrachtet er die Ge-
schichte des Menschen als die Geschichte eines einzigen handelnden
Subjekts — eben des Gattungssubjekts, wie Habermas es nennt. Die Betiti-
gung namlich des Menschen »als eines wirklichen Gattungswesens, d.h. als
menschlichen Wesens, ist nur méglich dadurch« — und hier verweist Marx
erneut auf Hegel —, »daf} er wirklich alle seine Gattungskrafte — was wieder
nur durch das Gesamtwirken der Menschen méglich ist, nur als Resultat der
Geschichte — herausschafft, sich zu ihnen als Gegenstinden verhalt«.3* Das
»Gattungswesen« des Menschen ist damit die Geschichte des Menschen als
das »Gesamtwirken« der »Gattungskrafte«, ist die Geschichte des Menschen
als Geschichte eines kollektiven Gattungssubjekts. An dieser Stelle lautet
Marx’ Kritik an Hegel, dal der »Selbsterzeugungsakt« bei thm »als ein nur
formeller, weil als ein abstrakter, weil das menschliche Wesen selbst nur als
abstraktes denkendes Wesen, als Selbstbewufitsein gilt«.3> Auch Marx’ ei-
gene Konzeption des »Gattungswesens« ist wesentlich selbstreflexiv, doch
fal’t Marx dieses Selbstbewufitsein als konkreten, materiell-natiirlichen Be-
zug. Er bestimmt den Menschen als »Gattungswesens, dessen »Gattungs-
leben« sich im Gegensatz zu seiner entfremdeten Existenz definiert: »In der
Art der Lebenstitigkeit liegt der ganze Charakter einer species, thr Gattungs-
charakter, und die freie bewuflte Tatigkeit ist der Gattungscharakter des
Menschen.«

Aber der Mensch ist nicht nur Naturwesen, sondern er ist menschliches Naturwesen;
d.h. fir sich selbst seiendes Wesen, darum Gattungswesen, als welches er sich
sowohl in seinem Sein als in seinem Wissen bestitigen und betitigen mufi. [...]
Und wie alles Natiirliche entstehn muf, so hat auch der Mensch seinen Entstehungs-

33 Ebd., S. 542.
34 Ebd., S. 574.
35 Ebd., S. 584.

200

hittps://dol.org/10.5771/9783968218584-187 - am 13.01.2026, 08:49:04.



https://doi.org/10.5771/9783968216584-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

akt, die Geschichte, die aber fiir ihn eine gewuflte und darum als Entstehungsakt mit
Bewufitsein sich aufhebender Entstehungsakt ist. Die Geschichte ist die wahre Na-
turgeschichte des Menschen.36

Habermas’ Bezeichnung des Gattungssubjekts ist sowohl fir Marx als auch
fur Hegel deshalb treffend, weil, erstens, beide das Gattungswesen als we-
sentlich handelndes denken und weil sich, zweitens, bei beiden der Mensch
zu seinem Gattungswesen »verhilt«, das Verhiltnis von Mensch zu Gattung
also ein reflexiver Selbstbezug ist — mit dem Unterschied, daff Marx diesen
Selbstbezug ausschliellich materiell, in der Arbeit, konzipiert. Fir Hegel wie
Marx schliefilich gilt gleichermaflen, dafl dieses Gattungssubjekt ein ge-
schichtliches, ein in der Geschichte sich konstituierendes ist, wobei Marx
auch hier wieder an Hegel kritisiert, daf} dessen »Gattungswesen« sich blof§
geistig, nicht materiell verwirklicht: »Die Menschlichkeit der Natur und der
von der Geschichte erzeugten Natur, der Produkte des Menschen, erscheint
darin, dafl sie Produkte des abstrakten Geistes sind und insofern also gei-
stige Momente, Gedankenwesen.«37 Marx bemiiht sich, diese Abstraktheit
durch die materielle Arbeit, die spekulativen Momente durch einen mate-
rialistischen Naturbegriff und die Geschichte durch Naturgeschichte zu
ersetzen, fithrt also im Gattungsbegriff Selbstbewuf3tsein und Natur, Ge-
schichte und Naturgeschichte zusammen und bindet beides an »die freie
bewufite Tatigkeit«, an die Freiheit des Menschen. Darin klingt nichts
geringeres an als Kants aufklarerisches Konzept eines »im bestandigen Fort-
schreiten zum Besseren« befindlichen »menschliche[n] Geschlecht[s]«, und
zwar des »menschliche[n] Geschlecht[s] im Ganzen seiner Vereinigung (non
singulorum, sed universorum)«.38 (Nicht umsonst bestimmt Marx den
Kommunismus als Humanismus.?9) Auch in Horkheimers fritheren Ver-

36 Ebd., S. 579.

37 Ebd., S. 573.

38 Immanuel Kant: Der Streit der Fakultiten, in: Kants Werke. Akademie Textausgabe,
Bd. 7, Berlin/New York 1972, S. 1-116, hier S. 87. Diese »so allgemeine[ ] und
uneigenniitzige[ | Teilnehmung« bezeichnet Kant als »das Phidnomen nicht einer
Revolution, sondern der Evolution einer naturrechtlichen Verfassung«. (Ebd.) Vgl.
auch: »Am Menschen (als dem einzigen verniinftigen Geschopf auf Erden) sollten
sich diejenigen Naturanlagen, die auf den Gebrauch seiner Vernunft abgezielt sind,
nur in der Gattung, nicht aber im Individuum vollstandig entwickeln.« Ders.: Idee zu
einer allgemeinen Geschichte in weltbiirgerlicher Absicht, in: Kants Werke. Aka-
demie Textausgabe, Bd. 8, Berlin/New York 1968, S. 15-32, hier S. 16.

39 »Der Kommunismus als positive Authebung des Privateigentums als menschlicher
Selbstentfremdung und darum als wirkliche Aneignung des menschlichen Wesens

201

hittps://dol.org/10.5771/9783968218584-187 - am 13.01.2026, 08:49:04.



https://doi.org/10.5771/9783968216584-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

offentlichungen zur Kritischen Theorie findet sich tibrigens die »Idee der
Selbstbestimmung des menschlichen Geschlechts«,*0 »ein umgreifendes
Subjekt, das heifit die selbstbewufite Menschheit«,*! allerdings als noch zu
verwirklichende: »Im Ubergang von der gegenwirtigen zu einer kiinftigen
Gesellschaftsform soll die Menschheit sich [...] erstmals zum bewuf3ten
Subjekt konstituieren und aktiv ihre eigenen Lebensformen bestimmen.«*2

Auf je unterschiedliche Weise formulieren Kant, Hegel, Marx und Hork-
heimer also gleichermafien die Idee eines Gattungssubjekts. Kant konzipiert
die aufgeklérte, verniinftige Menschheit, die auf bestindigem Weg zum
Besseren ist, als kollektives Gattungssubjekt, Hegel ein individuelles wie
kollektives Gattungssubjekt, das den dialektischen Selbstbewufitseinsstruk-
turen der idealistischen Vernunftwerdung folgt, Marx ein Gattungssubjekt,
das dem — nun materialistisch begriindeten — aufgeklarten Prinzip einer sich
durchsetzenden verniinftigen Menschennatur verpflichtet bleibt,*3 und

durch und fiir den Menschen; darum als vollstindige, bewuf3t und innerhalb des
ganzen Reichtums der bisherigen Entwicklung gewordne Riickkehr des Menschen
fur sich als eines gesellschaftlichen, d. h. menschlichen Menschen. Dieser Kommunis-
mus ist als vollendeter Naturalismus Humanismus, als vollendeter Humanismus
Naturalismus, er ist die wahrhafte Auflésung des Widerstreites zwischen dem Men-
schen mit der Natur und mit dem Menschen, die wahre Auflosung des Streits
zwischen Existenz und Wesen, zwischen Vergegenstindlichung und Selbstbestiti-
gung, zwischen Freiheit und Notwendigkeit, zwischen Individuum und Gattung.«
Karl Marx: Okonomisch-philosophische Manuskripte, S. 536.

40 Max Horkheimer: Traditionelle und kritische Theorie [1937], in: ders.: Traditionelle
und kritische Theorie. Vier Aufsitze, Frankfurt a.M. 1968, S. 12-64, hier S. 45.

41 Ebd., S. 55.

42 Ebd., S. 48f. Den Unterschied zu Hegels idealistischer und Marx’ materialistischer
Konzeption eines historischen Menschheitssubjekts macht Horkheimer sogleich
deutlich: »Die gedankliche Entwicklung steht, wie oben dargelegt, zur geschicht-
lichen, wenn auch nicht in Parallele, so doch in feststellbarer Relation. Die wesent-
liche Bezogenheit der Theorie auf die Zeit liegt jedoch nicht in der Entsprechung
einzelner Teile der Konstruktion zu geschichtlichen Abschnitten, eine Lehre, in der
Hegels Phanomenologie des Geistes und seine Logik ebenso wie das Kapital von Marx als
Zeugnisse der gleichen Methode iibereinstimmen, sondern in der stindigen Ver-
anderung des theoretischen Existenzialurteils tiber die Gesellschaft, die durch seinen
bewuflten Zusammenhang mit der geschichtlichen Praxis bedingt ist.« (Ebd., S. 49)

43 Allerdings verdndert sich Marx’ Verstindnis von »Gattung«. In den Philosophisch-iko-
nomischen Manuskripten vom Anfang des Jahres 1844 verwendet Marx den Gattungs-
begriff in der hier beschriebenen positiven Bedeutung; in der Deutschen Ideologie von
1845 dann tritt er negativ konnotiert auf und wird verneint (vgl. Karl Marx/Friedrich
Engels: Die deutsche Ideologie, in: dies.: Werke, Bd. 3, hg. vom Institut fir Marxis-
mus-Leninismus beim ZK der SED, Berlin 1969, S. 5-530, hier S. 410ff.). Vgl. zu
Marx’ Verhiltnis zu Feuerbach in bezug auf den Gattungsbegriff Louis Althusser:

202

hittps://dol.org/10.5771/9783968218584-187 - am 13.01.2026, 08:49:04.



https://doi.org/10.5771/9783968216584-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Horkheimer schliefilich eine Menschheit, die sich uber ihr kritisches Ver-
nunftinteresse bestimmt, das es zu verwirklichen gilt.4* Bei allen Unterschie-
den ist diesen Konzeptionen der humanistische Glaube an eine sich dank
und gemif} der Vernunft entwickelnde Menschheit gemein. Dieser Glaube
an die vernunftige Menschheit wird dann durch die Totalitarismen des
20. Jahrhunderts und den Holocaust nachhaltig erschiittert; angesichts des-
sen geben Horkheimer und Adorno spitestens in der Dialektik der Aufklirung
die Idee einer verntinftigen Menschheit als Gattungssubjekt auf. Der Begriff
der Gattung taucht dort nur noch negativ konnotiert auf.*> Auch bei Ha-
bermas schliefllich findet sich kein Konzept eines Gattungssubjekts mehr,
kein »Makrosubjekt«,*6 verstanden als »Subjekte in Grofiformat«,*” aller-
dings nicht, weil er die Idee eines Gattungssubjekts an sich ablehnte, son-
dern weil intersubjektive Prozesse und »gesellschaftliche Systeme« »Ergeb-
nis der soziokulturellen Evolution der Menschengattung sind«.*8 »Der
Historische Materialismus braucht kein Gattungssubjekt zu unterstellen,

Sur Feuerbach. II: Le genre (théorie de I'espéce) [1967], in: ders.: Ecrits philosophi-
ques et politiques, Bd. 2, hg. von Francois Matheron, Paris 1995, S. 229-244. Zum
Gattungsbegriff bei Marx vgl. Victor Wallis: Gattungsfragen, in: Historisch-kriti-
sches Worterbuch des Marxismus, hg. von Wolfgang Fritz Haug, Bd. 4, Hamburg
1999, Sp. 1239-1248; Isabel Monal: Gattungswesen, in: Historisch-kritisches Wér-
terbuch des Marxismus, Bd. 4, Sp. 1248-1258.

4 Vgl. Sabine Doyé: Kritische Theorie, in: Theologische Realenzyklopidie, Bd. 20, hg.
von Gerhard Krause und Gerhard Miiller, Berlin 1990, S. 81-96, hier S. 81: »Auf der
Grundlage der Kategorien materialistischer Geschichtstheorie konzeptualisiert die
frihe Kritische Theorie >Gesellschaft« als Totalitit des geschichtlichen Lebenszusam-
menhangs der Gattung. Die Bezugnahme auf die Idee eines geschichtlich sich bilden-
den Gattungssubjekts kennzeichnet die geschichtsphilosophischen Primissen der
Theorie: Das erkenntnisleitende Interesse an Emanzipation gilt als das den Konsti-
tutionsprozefl des Gattungssubjekts selber forttreibende Vernunftinteresse, mithin als
ein der Geschichte immanentes verniinftiges Bildungspotential [...].«

45 Max Horkheimer/Theodor W. Adorno: Dialektik der Aufklirung. Philosophische

Fragmente, Frankfurt a.M. 122000 [1944]. Hier ist die »Gattung« nur noch »die

Beliebigkeit des Exemplars« (ebd., S. 16); es ist die Rede von »bloflen Gattungswesen,

einander gleich durch Isolierung in der zwangshaft gelenkten Kollektivitit.« (Ebd.,

S. 43) »Die Kulturindustrie hat den Menschen als Gattungswesen hédmisch verwirk-

licht. Jeder ist nur noch, wodurch er jeden anderen ersetzen kann: fungibel, ein

Exemplar.« (Ebd., S. 154)

Jurgen Habermas: Zur Rekonstruktion des Historischen Materialismus, Frankfurt

a.M. 1976, S. 154.

Ders.: Theorie und Praxis. Sozialphilosophische Studien, 4., erw. und neu eingel.

Aufl., Frankfurt a.M. 1971 [1963], S. 20.

48 Ebd., S. 21.

46

47

203

hittps://dol.org/10.5771/9783968218584-187 - am 13.01.2026, 08:49:04.



https://doi.org/10.5771/9783968216584-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

an dem sich die Evolution vollzieht. Triger der Evolution sind vielmehr
Gesellschaften und die ihr integrierten Handlungssubjekte.«*9

Die vorangegangenen kurzen Ausfithrungen zum Gattungssubjekt gingen ja
von der Feststellung eines Gattungsdiskurses — und zwar eines literarischen
Gattungsdiskurses — bei Foucault und von der Idee aus, dessen Funktion als
die Etablierung eines Stellvertretersubjekts fiir das verabschiedete selbst-
bewufite und autonome Subjekt zu bestimmen. Im hiesigen Zusammenhang
eines literarischen Gattungsdiskurses miifite es sich beim vorgeschlagenen
Gattungssubjekt demnach auch so etwas wie ein literarisches Gattungssub-
jekt oder um ein Subjekt literarischer Gattungen handeln — wobei sich
sogleich die Frage stellt, was dieser Begriff bedeuten wiirde.

Der Zusammenhang zwischen einem Gattungssubjekt der Menschheit im
Sinne Kants, Hegels, Marx’ und Horkheimers einerseits und den literari-
schen Gattungen andererseits 1aflt sich tiber Hegel herstellen. Es wurde
bereits erwihnt, dafl Hegel im Kunstreligionskapitel der Phinomenologie die
Selbstbewufitseinswerdung entlang der Abfolge der literarischen Gattungen
Epos, Tragodie und Komodie nachzeichnet, die er zugleich jeweils histo-
risch verortet. Durch diese Identifikation von Subjektwerdung, Gattungs-
abfolge und Geschichtsprozefl begreift er das menschheitsgeschichtliche
Gattungssubjekt auch als Subjekt literarischer Gattungen, das die Entwick-
lungsstufen des epischen, tragischen und komischen Bewufitseins durch-
lauft. Die Frage nach dem Inhalt des Begriffs stellt sich allerdings weiterhin.
Was ist ein literarisches Gattungssubjekt? Ist es die literarische Figur, die
Erzdhlinstanz, der Autor, der Rezipient, die Gesamtheit all dieser Instanzen?
Fur Hegels Kunstreligionskapitel kann man das Gattungssubjekt am che-
sten wohl in der Tat als die Gesamtheit, oder besser: als das Zusammenspiel
der genannten Instanzen beschreiben, das Zusammenspiel von vorgestell-
tem epischen bzw. dargestelltem dramatischen Held, Sanger des Epos bzw.
Schauspieler der Tragddie oder Komdédie und Zuhérer bzw. Zuschauer.
Der Unterschied zwischen tragischem und komischem Bewufitsein etwa
liegt im unterschiedlichen Verhdltnis, in dem dargestellter dramatischer
Held, darstellender Schauspieler und Zuschauer zueinander stehen (vgl.
Kap. IV) und bedeutet unterschiedliche Grade des Bewuf3tseins — und zwar
des Bewufitseins des Helden ebenso wie des Schauspielers und des Zuschau-
ers. Durch Hegels spekulatives Ineinander von Einzelnem und Allgemei-
nem, Individuum und Gattung, einzelnem Subjekt und Menschheitssubjekt

49 Ders.: Zur Rekonstruktion des Historischen Materialismus, S. 154.

204

hittps://dol.org/10.5771/9783968218584-187 - am 13.01.2026, 08:49:04.



https://doi.org/10.5771/9783968216584-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

oder Subjekt der Geschichte — biologisch gesprochen: Ontogenese und
Phylogenese — sind diese Bewufitseinsgrade auflerdem menschheits- oder
gattungsgeschichtliche Stadien des Bewufitseins; episches, tragisches und
komisches Bewufitsein sind Formen des menschlichen Gattungsbewuft-
seins.

Nun soll hier natiirlich nicht behauptet werden, da} Foucaults tragischer
Verbrecher Hegels tragischem Bewufitsein oder dafy Foucaults komischer
Delinquent Hegels komischem Bewufitsein entspricht; es soll also nicht
behauptet werden, daf} Foucault Hegels spekulatives System iibernimmt
und weiterfithrt. Anders als Hegel, dessen Theorie zugleich sowohl das
Werden des Subjekts in der Menschheitsgeschichte als auch das Werden
des jeweils einzelnen menschlichen Subjekts betrifft, also ein Ineinander von
psychischen Formen und Geschichte umfafit, beschreibt Foucault zwar ein
Ineinander von historischen Ereignissen und dem Subjekt, ganz entschieden
aber nicht von Geschichte und realen psychischen Formen.5? Die Idee eines
Gattungssubjekts stellt vielmehr eine zunichst blof3 formale Kontinuitit her,
die die Moglichkeit der Bezugnahme auf eine Subjektinstanz garantiert, was
Foucault gewissermafien aus den Paradoxien einer subjektlosen Geschichte
befreit. Allerdings, und dieses Problem (oder dieser Vorteil) bleibt bestehen,
impliziert diese formale Kontinuitdt auch eine inhaltliche Kontinuitét, nim-
lich das Fortbestehen des vermeintlich verschwundenen modernen Sub-
jekts, das Fortbestehen einer im emphatischen Verstandnis der Aufklarung
freien und autonomen Menschheit.’! Das Gattungssubjekt ist damit, wie-

50 Vgl. WiF 31, 128f.

51 Eine dhnliche Funktion der Gattung weist Eva Geulen bei Adorno nach. Sie zeigt, daf§
die Idee der Menschheit bei Adorno in der literarischen Gattung, namentlich der
Lyrik, fortbesteht, dafi also die Lyrik fiir Adorno eine Menschheit représentiert, die
als solche langst verabschiedet wurde. »[Glenre in Adorno turns out to have quasi-
anthropological underpinnings«. »It seems as if genres shelter a faith in enlightenment
that has been thoroughly compromised by the dialectic of myth and enlightenment
everywhere else.« »Adorno insists that genre and generic demands assume the role of
the universal once attributed to the human species.« (Eva Geulen: Adorno and the
Poetics of Genre, in: David Cunningham/Nigal Mapp [Hg.]: Adorno and Literature,
London/New York 2006, S. 53—-66, hier S. 56f.) Nachdem Horkheimer also ange-
sichts der Katastrophen des 20. Jahrhunderts seine Gattungssubjektidee aufgegeben
und in der Dialektik der Aufklirung gemeinsam mit Adorno die Vernunft in der
Geschichte verabschiedet hatte (was insbesondere Adorno vorangetrieben hatte),
sieht offenbar auch Adorno die Notwendigkeit eines Fortbestehens der Humanitt
und setzt einen Stellvertreter fiir das verabschiedete Menschheitssubjekt ein: das
Gattungssubjekt der Lyrik. Lars Friedrich formuliert grundsitzlicher, »dass sich

205

hittps://dol.org/10.5771/9783968218584-187 - am 13.01.2026, 08:49:04.



https://doi.org/10.5771/9783968216584-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

wohl auf je unterschiedliche Weise (Kant, Hegel, Marx, Horkheimer), nicht
nur eine teleologische, sondern eine wesentlich humanistische Idee, die
Foucault durch seinen Gattungsdiskurs, obgleich nur substitutiv, weiter-
fithrt.

In Foucaults »historisch-genealogische Dekonstruktion des Subjekts« in
Uberwachen und Strafen (Sarasin) schleicht sich also mit dem Gattungsdiskurs
wieder ein Subjekt ein.?? Das literarische Gattungssubjekt tritt auf formaler
Argumentationsebene in Stellvertreterschaft fiir das suspendierte cartesi-
sche oder transzendentale Erkenntnissubjekt und auf inhaltlicher Ebene
fur das verabschiedete autonome humanistische Subjekt. Die postulierte
Entsubstantialisierung des Subjekts wird durch ein quasisubstantielles Gat-
tungssubjekt konterkariert. Offenbar kommt auch der vermeintlich so abge-
klarte postmoderne Theoriediskurs nicht ohne Subjekt und nicht ohne den

der Begriff der Gattung nicht auf seine Definition als formale Nomenklatur reduzie-
ren ldsst. Stets scheint er eine anthropologische Dimension zu beinhalten [...].« (Lars
Friedrich: Der Achill-Komplex, S. 13) Auch Althusser ist sich dieser — in seinen
Augen: ideologischen — Bedeutung des Gattungsbegriffs bewufit, wie aus seiner
Bemerkung tiber eine nominalistische Gattungskonzeption hervorgeht: »[E]lle ouvre
la voie a une critique de I'essence humaine comme nom, comme formulation arbi-
traire et contingente, liée a I’histoire, a la conjoncture politico-idéologique. [...] Dans
ce cas, dans le cas d’'un nominalisme, ’homme ou I'essence de I'espéce humaine est
dans la dépendance totale des individus existants, de leurs conditions d’existence, et
on peut facilement dénoncer l'idée ou l'essence de ’homme comme une notion
artificielle, bon adéquate, exprimant seulement la nostalgie ou 'espérance, etc., des
individus d’une époque déterminée.« Louis Althusser: Sur Feuerbach, S. 233.

Saar macht tibrigens auch eine Art Gattungssubjekt, und zwar der Genealogie, aus
(sozusagen ein Gattungssubjekt zweiter Ordnung): Er bestimmt die Genealogie als
»sul generis«, als eigenes »spezifische[s] Genre«. (Martin Saar: Genealogie und Sub-
jektivitat, S. 173) Dabet betont er die »Gerichtetheit oder >Adressierung« des genea-
logischen Texts: »Genealogie ist an ein Publikum gerichtet [...]. Der als Objekt
genealogischer Erzahlungen verhandelte Gegenstand ist das Subjekt, das gleichzeitig
als Betroffener wie als Angesprochener Teil des genealogischen Textes ist. Auch in
diesem Merkmal sind die Texte also reflexiv, beziehen sich auf ein >Selbst« im Text,
das Gegenstand und Adressat zugleich ist. [...] Die Implikation des Adressaten ist
eine weitere >Selbstamplikation, weil diese Geschichte dem erzahlt wird, von dem sie
handelt. Ein >Selbst¢, das Subjekt ist[,] also nicht nur Bezugspunkt der Historisierung
und kritische Instanz, Objekt der kritischen Befragung, sondern ebenso Adressat und
Implikat der genealogischen Darstellungen selbst. Die Genealogien sind >Geschichte
der Gegenwart« fiir Bewohner dieser Gegenwart, fiir ein >wir¢, und das sind die nicht
genauer spezifizierten Adressaten, von denen der genealogische Autor [...] annimmt,
daf} fiir sie speziell seine Geschichtsschreibung >einschldgige ist, dafl sie von ihr
betroffen und provoziert werden, weil ihnen ihre eigene Gewordenheit zum Skandal
wird.« (Ebd., S. 176f.)

52

206

hittps://dol.org/10.5771/9783968218584-187 - am 13.01.2026, 08:49:04.



https://doi.org/10.5771/9783968216584-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Glauben an oder zumindest ein Konzept von Humanitit aus.?® Dies also
eine Erklarung dafiir, daf} Foucault den Gattungsdiskurs fithrt: Es geht um
Kontinuititsstiftung auf historischer und subjektphilosophischer Ebene.
Dessen geschichts- und subjektphilosophischen Implikationen statten Fou-
caults Position mit dem Boden aus, den sie untergribt, und dessen es bedarf,
um 1hn untergraben zu kénnen.

Gattungsdiskurs und Kausalitat

Neben der Stiftung von Kontinuitit liegt eine weitere moégliche Funktion der
Gattungsbeziige in der Stiftung von Kausalitit. Foucaults Bemiihen in der
Archéiologie des Wissens, Regeln der Diskursformationen zu formulieren, die
sich nicht auf iberkommene Einheiten stiitzen, trifft sich mit den struk-
turalistischen, semiotischen oder textlinguistischen Unternehmungen,
Techniken der Textklassifikation zu entwickeln, die nicht den traditionellen
Gattungsklassifikationen entsprechen, und ware demnach den vielfach kon-
statierten »anti-generischen« Tendenzen seiner Zeit zuzurechnen.’* Weiter
oben wurde allerdings auch die Frage nach méglichen Affinitdten zwischen
Foucaults archdologischen »Einheiten des Diskurses« und herkémmlichen
Kategorien generischer Klassifikation aufgeworfen. Zweifellos jedenfalls
tritt mit dem, was Foucault Genealogie nennt, ein manifester Gattungsdis-
kurs auf. Wenn es tatsdchlich einen konstitutiven methodischen Zusam-
menhang von Genealogie und Gattungsdiskurs gibt, kann die Funktion des
Gattungsdiskurses tiber die Funktion der Genealogie bestimmt werden. Zur
Unterscheidung von Archéologie und Genealogie schreibt Sarasin, die ar-
chiologische Perspektive bleibe darauf beschrinkt,

die Serien von diskursiven Elementen im Rahmen einer bestimmten Ordnung oder
Konfiguration zu beschreiben, ihren Anfang, ihre Grenzen und ihr zeitliches Ende
festzustellen, ohne dass der Diskursanalytiker den tieferen Grund dafiir anzugeben
vermochte, warum ein Diskurs auftaucht und wieder verschwindet. Erst der Genea-

53 Die Untersuchung der Idee eines Gattungssubjekts von Kant tiber Hegel, Feuerbach,
Marx und Engels, evtl. Nietzsche, dann Lukdcs, Horkheimer und Adorno, seine
Ablehnung bei Althusser, bis hin zu Habermas und Foucault, und zwar insbesondere
mit Blick auf mégliche Querverbindungen zur literarischen Gattung, erscheint iiber-
aus aussichtsreich und stellt ein echtes Forschungsdesiderat dar.

54 Vgl. oben, Kap. VII.

207

hittps://dol.org/10.5771/9783968218584-187 - am 13.01.2026, 08:49:04.



https://doi.org/10.5771/9783968216584-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

loge der 1970er Jahre wird [...] solche Griinde in den Veridnderungen von Macht-
strukturen und Machtpraktiken erkennen.%

Demnach gilt in der Archiologie noch »die Zufallsreihe der Ereignisse«,%6
wohingegen die Genealogie als deren »tieferen Grund« die spezifischen
Strukturen der Macht am Werk sieht. Wenn aber die »Veridnderungen
von Machtstrukturen und Machtpraktiken« die »Griinde« fiir das Aufkom-
men und Verschwinden von Diskursen sind, ist die Begriindungsfrage nur
verschoben, denn dann stellt sich die Frage nach den »Griinden« ebenjener
begriindenden »Verdnderungen von Machtstrukturen und Machtprakt-
kene.

Ute Frietsch unterscheidet Archdologie und Genealogie folgendermafien:

Foucault setzt sich mit seiner Archéologie das Ziel, das Gemeinsame unterschiedli-
cher Felder des Wissens einer Zeit zu beschreiben [...]. Foucault hat diesen »archéo-
logischen« Ansatz in den 1970er Jahren durch einen genealogischen Ansatz erganzt.
Die archiologische Methode, die sich zur Beschreibung der Gleichzeitigkeiten und
des »Gleichen« eignet, bekommt offenbar zwei Fragen nicht in den Griff: Die nach
der Kausalitidt von Verdnderung und die nach der Macht.5’

Sie impliziert, daf§ die Genealogie, anders als die Archédologie, diese beiden
Fragen — die eigentlich nur eine einzige Frage sind, da Foucault die Macht ja
als das den Verianderungen zugrunde liegende Prinzip bestimmt — »in den
Griff« bekommt. Foucaults Versuche, die sich vollziehenden Verinderun-
gen nicht nur zu beschreiben, sondern auch zu begriinden, bezeugen das
Gegenteil: Meist beschrankt er sich darauf, nach der Begriindung zu fragen,
ohne diese Frage dann aber zu beantworten. Die Begriindungen erfolgen
entweder ex negativo, ohne zu einer positiven Antwort zu kommen, oder im
immer wieder gleichen tastenden Duktus und in Wiederholung der immer
wieder gleichen unbestimmten Attribute wie »komplex« und »heterogenc,
»verschiedenartig« und »vielschichtig«, vagen Umschreibungen und Ver-
weise auf Begriffe wie »Strategie« (kaum ein Wort verwendet Foucault in
diesem Zusammenhang haufiger), »Krifte« oder »Relationens, die ihrerseits
nicht begriindet werden kénnen. Exemplarisch sei hier aus einem Interview
aus dem Jahre 1975 zum kurz zuvor erschienenen Uberwachen und Strafen
zitiert, in dem Foucaults Unvermégen, die Griinde fir die Macht und ihre

55 Philipp Sarasin: Foucault zur Einfiihrung, S. 106.
56 Michel Foucault: Die Ordnung des Diskurses, S. 37.
57 Ute Frietsch: Die Ordnung der Dinge, S. 44.

208

hittps://dol.org/10.5771/9783968218584-187 - am 13.01.2026, 08:49:04.



https://doi.org/10.5771/9783968216584-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Verdnderungen anzugeben, iiberdeutlich wird. Er vermag nur vage Um-
schreibungen als Antwort anzubieten und weicht der Frage letztlich aus,
indem er sie als unwesentlich zuriickweist:

— Wer koordiniert das Handeln der Handlungstréiiger der Politik der Korper?

— Das ist ein duflerst komplexes Ganzes, bei dem man sich letztlich fragen muss, wie
es in seiner Verteilung, in seinen Mechanismen, seinen wechselseitigen Kontrollen
und seinen Justierungen so subtil zu sein vermag, wo es doch niemanden gibt, der
das Ganze erdacht hat. Es ist ein sehr verwickeltes Mosaik. [...] Das Interessante ist,
nicht den Entwurf zu erkennen, der all dem vorangegangen ist, sondern durch eine
strategische Betrachtung zu erkennen, wie die Dinge an ihren Platz gekommen
sind.”8

Hier endet das Interview. Es lieflen sich zahllose weitere Beispiele daftir
nennen, wie Foucault die Frage »nach der Kausalitit von Verdanderung und
[...] nach der Macht« (und damit auch die nach dem Subjekt) eben nicht »in
den Griff bekommt«. Diese sprachlichen Unklarheiten und das Ausbleiben
einer monokausalen Erklirung sind gewissermaflen methodisch kon-
sequent, da jede Begriindung ein Wiedereinsetzen jenes Kausalitatsprinzips
bedeuten wiirde, das Foucaults Genealogie aufier Kraft zu setzen bestrebt
ist. Andererseits kiindigt Foucault die Suche nach einer Antwort selbst
immer wieder an. So fafit er etwa in Uberwachen und Strafen in einer Art
Zwischenbilanz die Ergebnisse seiner Untersuchung zusammen und 1afit sie
in die Frage nach den Griinden fiir die Verdnderung der Straftechniken,

58 Michel Foucault: Macht und Kérper, in: ders.: S II, S. 932-941, hier S. 940f. Vgl.
auch kurz zuvor:
»— Durch Ihre Untersuchungen iiber den Wahnsinn und tiber das Gefiingnis erhdlt man Einblick in
die Ausbildung einer tmmer disuplinarischeren Gesellschaft. Diese geschichtliche Entwicklung
scheint von einer gleichsam unumginglichen Logik geleitet. ..
— [...] Der Zusammenhang ergibt sich nicht aus der Aufdeckung eines Vorhabens,
sondern aus der Logik der Strategien, die einander gegeniiberstehen. In der Unter-
suchung der Machtmechanismen, die den Korper besetzt haben, der Gesten und
Verhaltensweisen gilt es, die Archiologie der Humanwissenschaften aufzubauen. Sie
findet im Ubrigen eine der Bedingungen ihrer Entstehung wieder: das vom
19. Jahrhundert verfolgte starke Bemithen um Disziplinierung und Normierung.«
(Ebd., S. 939)
Die Frage galt einer »unumginglichen Logik« hinter den Machtmechanismen, und
Foucault antwortet, ithnen liege kein »Vorhaben« zugrunde, sondern eine »Logik der
Strategien«. Die Frage galt der »Ausbildung einer immer disziplinarischeren Gesell-
schaft«, und Foucault antwortet, es gebe ein im »19. Jahrhundert verfolgte[s] starke[s]
Bemthen um Disziplinierung und Normierunge.

209

hittps://dol.org/10.5771/9783968218584-187 - am 13.01.2026, 08:49:04.



https://doi.org/10.5771/9783968216584-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

also die Frage nach »Verdnderungen von Machtstrukturen und Machtprak-
tiken« (Sarasin) miinden:

Vereinfachend kénnte man sagen, dafl im monarchischen Recht die Bestrafung ein
Zeremoniell der Souverinitit ist; sie brandmarkt den Korper des Verurteilten mit
den Malen der Rache; und sie entfaltet vor den Augen der Zuschauer eine Schrek-
kenswirkung,% die um so stirker ist, als die physische Gegenwart des Souveréns und
seiner Macht unvorhersehbar, unregelmiflig ist und iiber ihren eigenen Gesetzen
steht. Fur die Reform-Juristen ist die Bestrafung eine Mafinahme, durch welche die
Individuen wieder zu Rechtssubjekten gemacht werden sollen; sie arbeitet nicht mit
Brandmalen, sondern mit Zeichen, mit codierten Vorstellungskomplexen, die durch
die Strafszenen in den schnellsten Umlauf gesetzt und zu allgemeinster Anerkennung
gebracht werden miissen. Und im Projekt der Kerkerinstitution ist die Bestrafung
eine Technik des Einzwangens der Individuen; sie arbeitet mit Dressurmethoden,
die am Korper nicht Zeichen, sondern Spuren hinterlassen: die Gewohnheiten des
Verhaltens; und sie setzt die Etablierung einer eigens institutionalisierten Strafgewalt
voraus. Gewalt des Souverins, Gesellschaftskorper, Verwaltungsapparat; Mal, Zei-
chen, Spur; Zeremonie, Vorstellung, Ubung; besiegter Feind, wiedereingebiirgertes
Rechtssubjekt, unmittelbarem Zwang unterworfenes Individuum; gemarterter Kor-
per, manipulierte Vorstellungen der Seele, dressierter Korper: diese drei Serien von
Elementen charakterisieren die drei konkurrierenden Strafsysteme der zweiten
Halfte des 18. Jahrhunderts. Man kann sie nicht auf Rechtstheorien reduzieren
(obwohl sie sich damit decken), man kann sie nicht mit Apparaten oder Institutionen
identifizieren (obwohl sie sich darauf stiitzen) und man kann sie nicht von mora-
lischen Wertungen herleiten (obwohl sie darin ihre Rechtfertigung finden). Es han-
delt sich um Modalititen der Ausiibung von Strafgewalt, um drei Technologien der
Macht.

Das Problem stellt sich also folgendermafien: Wie kommt es, daf sich das dritte
Modell schliefilich durchgesetzt hat? Wieso hat das zwanghafte, korperliche, isolie-
rende und verheimlichende Modell der Strafgewalt das représentative, szenische,
zeichenhafte, 6ffentliche und kollektive Modell verdringt? Warum hat sich die
physische Vollstreckung der Bestrafung (die von der Marter zu unterscheiden ist)
mitsamt ihrer institutionellen Basis, dem Gefingnis, gegentiber dem gesellschaftli-
chen Spiel der Strafzeichen und dem geschwitzigen Fest, das sie in Umlauf bringt,
durchgesetzt? (US 169f.)

Man kann die drei Strafsysteme also »nicht auf Rechtstheorien reduzierenc,
»nicht mit Apparaten oder Institutionen identifizieren« und »nicht von mora-
lischen Wertungen herleiten«. Was man aber kann, ist, das wurde im

59 Seitter iibersetzt »Terroreffekt«; im Franzésischen »effet de terreur« klingt aber der
tragodientheoretische Schrecken und die Katharsis an, daher meine Ubersetzung
»Schreckenswirkunge.

210

hittps://dol.org/10.5771/9783968218584-187 - am 13.01.2026, 08:49:04.



https://doi.org/10.5771/9783968216584-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

zweiten Teil der vorliegenden Arbeit gezeigt, sie Gattungen zuzuordnen. »Es
handelt sich um Modalititen der Ausiibung von Strafgewalt, um drei Tech-
nologien der Macht« — und um drei Gattungen. Der Reithung

Gewalt des Souverdns, Gesellschaftskérper, Verwaltungsapparat; Mal, Zeichen,
Spur; Zeremonie, Vorstellung, Ubung; besiegter Feind, wiedereingebiirgertes
Rechtssubjekt, unmittelbarem Zwang unterworfenes Individuum; gemarterter Kor-
per, manipulierte Vorstellungen der Seele, dressierter Kérper

1483t sich daher anfiigen: Tragodie, Komddie, Roman. Die »drei Technolo-
gien der Macht« werden erst durch den Gattungsdiskurs zu »drei Serien von
Elementen« geordnet und zusammengehalten. Die in Uberwachen und Strafen
eingangs gestellte Frage nach »eine[r] gemeinsame[n] Matrix« der »Ge-
schichte des Strafrechts« und der »Geschichte der Humanwissenschaftens,
die Foucault dort nicht oder nur mit dem allgemeinen Verweis auf eine
»Technologie der Macht« beantwortet (US 34), beantwortet er auch im
Laufe seines Textes nicht. Aus den obigen Untersuchungen kann sie aber
abgeleitet werden: Die gesuchte »gemeinsame Matrix« ist das literarische
Gattungssystem. Der gesuchte »eine[] einzige[] >epistemologisch-juristi-
sche[ ]« Formierungsprozefl« ist die Gattungsabfolge. Die Frage, >wie es
kommt, daf§ sich das eine »Modell« schliefllich gegeniiber den anderen
beiden durchgesetzt hat, und die Foucault im weiteren Verlauf des Textes
nicht beantwortet, entspricht damit der Frage, wie es kommt, dafl sich der
Roman gegeniiber der Tragédie und der Komdédie durchgesetzt hat, womit
sie implizit eine Antwort erfiahrt — eine Antwort, die nach dem Ende der
groflen Systeme (oder, mit Lyotard, dem »Ende der grofien Erzahlungen«)
eigentlich nicht mehr gelten kann: Weil die Gattungsabfolge nun einmal so
ist. Der Gattungsdiskurs tibernimmt damit die Funktion eines Begriin-
dungszusammenhangs. Er ist Ausdruck und Folge dessen, daf} Foucault
die Verianderungen, die er beschreibt, eben nicht begriinden kann und
daf} der Verweis auf die Machtstrukturen nicht ausreicht, weil diese ihrer-
seits begriindungsbediirftig sind. Die Genealogie bekommt die Frage »nach
der Kausalitit von Verdnderung und [...] nach der Macht« (Frietsch) nur
iiber den Gattungsdiskurs »in den Griff«.

Wihrend also in der Archdologie noch »die Zufallsreihe der Ereignisse«
gilt,% gelten in der Genealogie die spezifischen Strukturen der Macht — die,

60" Michel Foucault: Die Ordnung des Diskurses, S. 37.

211

hittps://dol.org/10.5771/9783968218584-187 - am 13.01.2026, 08:49:04.



https://doi.org/10.5771/9783968216584-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

wie die vorliegende Arbeit zeigt, die spezifischen Strukturen literarischer
Gattungen sind. Wihrend sich die Archiologie der bloflen Beschreibung
»diskursiver Einheiten« widmet und damit an die klassische deskriptiv-in-
duktive Gattungsklassifikation (bzw. an strukturalistische, linguistische oder
semiotische Textsortenklassifikationen) erinnert, liefRe sich die Genealogie,
die nach den Griunden dieser »diskursiven Einheiten< sucht, demnach mit
der spekulativen Gattungstheorie vergleichen. Der methodische Ubergang
von Archdologie zu Genealogie entsprache dann dem von Szondi fur die
Gattungspoetik beschriebenen Schritt »vom Gegebenen zur Idee, von der
Historie zur Philosophie, vom Deskriptiv-Induktiven zum Spekulativ-De-
duktiven.«6! Die Genealogie mit idealistischer Spekulation gleichzusetzen,
widerspricht nun natiirlich ihren erkldrten Zielen. Dieser Widerspruch
weist aber auf ein Problem in Foucaults genealogischer Machtanalytik hin
bzw. ist ihr inhdrent: Wie lassen sich verschiedene Machtdispositive unter-
scheiden und ihr historisches Auftreten und Verschwinden erklaren, wenn
man zugleich das Kausalitétsprinzip aufler Kraft setzt? Wie ist die Ableh-
nung von Teleologie mit der Idee einer Strategie vereinbar? Wie ist eine
Strategie denkbar, die nicht zielgerichtet ist? Bzw., wenn sie doch zielge-
richtet ist, von wo geht diese ihre Zielrichtung aus? Foucaults Bemithen
darum, die Machtstrukturen als etwas Kontingentes darzustellen, wird
durch den metaphysischen Unterton ihres »strategischen« Charakters kon-
terkariert.%2 Foucault ist sich dieser grundlegenden Aporie seines Macht-
begriffs durchaus bewufit; als um so zweckmaéfiiger erscheint daher die
Einsetzung des Gattungsdiskurses, der nicht nur Kontinuitit, sondern auch
Kausalitit stiftet.

61 Peter Szondi: Von der normativen zur spekulativen Gattungspoetik, S. 10.

62" Zu Ontologisierung und Universalisierung von Foucaults Machtbegriff vgl. Michael
Gans: Das Subjekt der Geschichte, S. 263f.; zu seinem metaphysischen oder gar
theistischen Charakter vgl. Allan Megill: Prophets of Extremity, S. 249. Sarasin
schreibt, Foucault zitierend, »Macht [erscheint] bei Foucault ganz nominalistisch als
der >Name, den man einer komplexen strategischen Situation in der Gesellschaft
gibt« (Philipp Sarasin: Foucault zur Einfuhrung, S. 151) Passenderweise bringt
Sarasin im Zusammenhang mit dem Machtbegriff bei Foucault mit »nominalistisch«
eine der beiden Positionen jenes Universalienstreits ins Spiel, der auch jeder Gat-
tungsdiskussion zugrunde liegt. Allerdings ist Foucaults Position sehr viel weniger
nominalistisch, als er behauptet. Zudem kniipft Sarasin an dieser Stelle ausgerechnet
Verbindungen zum Marx der Okonomisch-philosophischen Manuskripte, wo es um das
Gattungswesen geht.

212

hittps://dol.org/10.5771/9783968218584-187 - am 13.01.2026, 08:49:04.



https://doi.org/10.5771/9783968216584-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Gespenst der Gattung

Es wurde bereits kurz angesprochen, dafl Marx die Komédie mit dem
Gespenstischen in Zusammenhang bringt. In seiner Eumleitung xur Kritik der
Hegelschen Rechtsphilosophie schreibt er: »Es ist lehrreich fiir sie [die modernen
Voélker; Gw.E.], das ancen régime, das bei ihnen seine Tragidie erlebte, als
deutschen Revenant seine Komidie spielen zu sehen.«63 Das gegenwirtige
»deutsche Regime«ist Jaut Marx ein Wiederginger, ein komisches Gespenst
des franzésischen Ancien Régime. Und im Achtzehnten Brumaire kontrastiert
er den Geist der Revolution als die angemessene oder legitime Bezugnahme
der Franzosischen Revolution auf die Rémer, verstanden als Tragddie, mit
dem Gespenst der Revolution als der unangemessenen oder illegitimen
Bezugnahme der Februarrevolution von 1848 auf die Rémer, verstanden
als Komodie.%* Derrida argumentiert in Marx” Gespenster, dall Marx diese
Trennung von Geist und Gespenst nicht gelingt, sondern dafy der Geist
immer auch vom Gespenst heimgesucht wird, und nennt das die »wesen-
hafte Kontamination des Geistes durch das Gespenst«.%> Per Riickschlufl
auf Marx’ Gattungszuordnung von Geist zu Tragddie und Gespenst zu
Komoédie bedeutet das auch die wesenhafte Kontamination der Tragddie
durch die Komdédie.%6

Bei Foucault wire weniger von einer Kontamination der Tragédie durch die
Komoédie zu sprechen als von einer wesenhaften Kontamination der Ge-
nealogie durch die Gattung. Bei ithm tritt der Gattungsdiskurs als Gespenst
auf und spukt durch den von den alten Gespenstern vermeintlich befreiten
postmodernen Theoriediskurs.67 Tatsdchlich ist es Foucault selbst, der in

63 Karl Marx: Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie, S. 381.

64 Ontologischer Unterschied: Wahrend Marx in der Eileitung zur Kritik der Hegelschen
Rechtsphilosophie (1843) noch die jeweilige Revolution selbst eine Tragédie oder eine
Komédie nennt, bezeichnet er im Achtzehnten Brumaire (1852) die Form der Bezug-
nahme auf eine vorangegangene Revolution als eine Tragtdie oder eine Komodie.

65 Jacques Derrida: Marx’ Gespenster. Der Staat und die Schuld, die Trauerarbeit und
die neue Internationale, Frankfurt a.M. 2004 [Paris 1993], S. 159.

66 Indirekt und in ginzlich anderem Zusammenhang greift Derrida damit, kénnte man
sagen, seine These von der wesenhaften Vermischung der Gattungen auf (vgl. ders.:
La loi du genre, in: Glyph 7 [1980], S. 176-201).

67 Auch bei Marx und Engels gibt es einen direkten Hinweis auf den Zusammenhang
der Gattungsthematik (hier nicht im literarischen Sinne) und der Geist/Gespenst-
Terminologie, und zwar in der Auseinandersetzung mit Max Stirner in der Deutschen
Ideologie, dem ausfiihrlicher nachzugehen vielversprechend erscheint (vgl. Karl Marx/
Friedrich Engels: Die deutsche Ideologie, S. 411f.).

213

hittps://dol.org/10.5771/9783968218584-187 - am 13.01.2026, 08:49:04.



https://doi.org/10.5771/9783968216584-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Ordnung des Diskurses, wo er auch den Begriff der Genealogie methodisch
einfithrt, zwar nicht den Gattungsdiskurs, aber mit Hegel sozusagen dessen
vornehmsten Vertreter als Gespenst apostrophiert. Er spricht vom »grofien
und etwas gespenstischen Schatten Hegels, der seit dem 19. Jahrhundert
herumgeisterte und mit dem man sich im Dunkeln herumschlug«,% und
warnt davor, das gegenwirtige Denken leichthin als eines anzusehen, das
Hegel hinter sich gelassen hitte:

Aber um Hegel wirklich zu entrinnen, muff man ermessen, was es kostet, sich von
thm loszusagen; mufl man wissen, wie weit uns Hegel insgeheim vielleicht nach-
geschlichen ist; und was in unserem Denken gegen Hegel vielleicht noch von Hegel
stammt; man muf} ermessen, inwieweit auch noch unser Anrennen gegen ihn seine
List ist, hinter der er uns auflauert.69

Doch setzt er sich zugleich iiber seine eigene Warnung hinweg, indem er
den hegelianischen Spuk mittels der Priterita »geisterte« und »herumschlug«
als Vergangenes zu bannen sucht. In Wirklichkeit >geistert« Hegels Schatten
in Form des Gattungsdiskurses auch noch durch Foucaults eigene Texte?? —

68 Michel Foucault: Die Ordnung des Diskurses, S. 45f.

69 Ebd., S. 45.

70 Ahnlich verhilt es sich iibrigens bei Pornschlegel, der im Zusammenhang mit
Blanchots Ablehnung literarischer Gattungseinteilungen von »gespenstisch geworde-
nen Gattungsbestimmungen« spricht und dabei mit dem Begriff des Gespenstischen
die Gattung noch in seine Behauptung einer Absage an die Gattung in der Post-
moderne wieder mit hineinnimmt. (Clemens Pornschlegel: Vogel mit Schlangen,
S. 249) Pornschlegel zitiert Blanchot: »Es macht also ganz den Eindruck, als ob nach
dem Verschwinden der Gattungen die Literatur allein Bestand hatte [...] —als gibe es
also wirklich ein "Wesen« der Literatur. Aber es ist gerade das Wesen der Literatur,
daf} sie sich jeder Wesensbestimmung entzieht, jeder Behauptung, die sie festlegt oder
gar zu etwas Wirklichem macht, Hohn spricht.« (Ebd., S. 248f.) Und er kommentiert:
»Der literarische Text, wie Blanchot ihn konzipiert, zeichnet sich mithin dadurch aus,
daf} er allen gespenstisch gewordenen Gattungsbestimmungen von vornherein jede
Macht tiber sich abspricht, daf§ er die generische Identitit seiner Form und seines
Orts in der Ordnung der Diskurse unterlduft und sich darum bemiiht, seine >wesent-
liche Unwesentlichkeits, seine origindre Fragmentaritit und Nicht-Geschlossenheit
ins Spiel zu bringen: die Ortlosigkeit und Fliichtigkeit, das Nicht-Festgelegtsein, die
unvorhersehbare, unabschliefbare Bewegung des Schreibens selbst, die eins ist mit
einer Fluchtbewegung vor (un-)méglichen klassifikatorisch-identifizierenden Zugrif-
fen.« (Ebd., S. 249) Pornschlegel nennt die »generische Identitéit« des Textes gespen-
stisch; seine Beschreibung dessen aber, was Blanchot an deren Stelle setzen méchte,
die »wesentliche Unwesentlichkeit« des Textes, seine »Ortlosigkeit und Fliichtigkeit«,
klingt viel gespenstischer.

214

hittps://dol.org/10.5771/9783968218584-187 - am 13.01.2026, 08:49:04.


https://doi.org/10.5771/9783968216584-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

die Gattung erweist sich als Wiedergénger, als Gespenst.”! Bei aller post-
modernen Ablehnung jeglicher Substanzen und tiberkommenen Katego-
rien, bei aller Emphase der Diagnose eines »Endes der grofien Erzéhlungen«
spukt der Gattungsdiskurs durch die Postmoderne. So kommt noch Lyo-
tards »Bericht« vom »Ende der groflen Erzdhlungen« nicht ohne die grofie
Erzahlung des Gattungsdiskurses, nicht ohne die grofie Erzdhlung vom
Ende der Erzahlung aus. So wie die Absage an Gattungseinteilungen (zu-
mindest in Crocescher Form) dem Selbstwiderspruch unterliegt, Literatur
als Uberschreitung der Gattungseinteilungen zu bestimmen und dadurch
dieser Einteilungen zu bediirfen, stiitzt sich die Postmoderne auf die Absage
an den Gattungsdiskurs und bleibt ebendiesem Diskurs daher letztlich ver-
haftet.

71 Allerdings als herbeigerufenes Gespenst. Denn wihrend Marx das Gespenst nicht
bannen kann, will Foucault es nicht bannen. Die Gattungsbeziige unterlaufen ihm
nicht, sondern er braucht sie. Es ist also weniger so, dafl das Gespenst der Gattung in
Foucaults Texten spukt, als dafl er es heraufbeschwort, damit es einen Platz ein-
nimmt, bis es nicht mehr notig ist und durch das biologische Gattungssubjekt aus-
gelost wird (vgl. das folgende Kap.).

215

hittps://dol.org/10.5771/9783968218584-187 - am 13.01.2026, 08:49:04.



https://doi.org/10.5771/9783968216584-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

hittps://dol.org/10.5771/9783968218584-187 - am 13.01.2026, 08:49:04.



https://doi.org/10.5771/9783968216584-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	Funktionen des Gattungsdiskurses
	Gattungsdiskurs und Kontinuität
	Das Gattungssubjekt
	Gattungsdiskurs und Kausalität
	Das Gespenst der Gattung

