Topo-Graphie
Das Istanbul der deutsch-tirkischen
Gegenwartsliteratur

VoLkER C. DORR

Man mag die stetige Folge unstetiger methodischer Richtungswechsel, von
methodologischen Turns also, die die Kulturwissenschaften und, vielleicht be-
sonders, die recht stromungsaffine germanistische Literaturwissenschaft sich
selbst und ihrem Publikum in den letzten Jahrzehnten zugemutet haben, fiir
reichlich desorientierend halten.! Allerdings muss man dann auch zugestehen,
dass gegeniiber ideologischer Verhirtung, die meist die Kehrseite der (ja so-
wieso oft nur scheinbaren) Gewissheit der richtigen Richtung ausmacht, Des-
orientierung nicht das Schlechteste ist, was einem passieren kann. Man wird
aber fragen diirfen, ob eigentlich die Metapher der allgemeinen, wenn nicht
globalen, (Kehrt-)Wendung noch greift, wenn gar nicht jeder, ja nicht einmal
die Mehrheit, der Fortschreitenden die Richtung wechselt, sondern blof eini-
ge vom Mainstream abzweigen. Womdglich muss man gegentiiber dem Begriff
turn dieselben Vorbehalte anbringen wie gegeniiber dem des Paradigmas, der
deswegen, jedenfalls im strikte Sinne — und das ist derjenige Thomas S. Kuhns
(1976: 10) —, hiufig fehl am Platz ist, weil die meisten sogenannte Paradigmata
weit entfernt davon sind, »allgemein anerkannte wissenschaftliche Leistungen
[zu sein], die fiir eine gewisse Zeit einer Gemeinschaft von Fachleuten mafige-
bende Probleme und Lsungen liefern« — vor allem dann, wenn man beachtet,
wie grof} die Geltung des Pridikats »allgemein< bei Kuhn ist, der mit »Gemein-
schaft von Fachleuten« eher »die Astronomen< meint als die Mitglieder eines
Graduiertenkollegs. Unter den Turns der Kulturwissenschaften® verdient viel-
leicht allein deren erster, der Lingustic turn, diesen Ehrentitel wirklich — weil es

1 | Firvielféaltige Anregungen danke ich den Teilnehmerinnen und Teilnehmern der Kul-
turhauptstadt-Tagung - darunter besonders Deniz Goktiirk (Berkeley), Rolf Parr (Duis-
burg/Essen) sowie Sonja Kmec und Dieter Heimbdckel (Luxemburg).

2 | Vgl. dazu Bachmann-Medick 2006.

am 14.02.2026, 18:11:08. R


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.263
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

264

VoLker C. DORR

sich um einen echten Paradigmenwechsel handelt. Jedenfalls fillt es auch den
meisten, die sich nicht explizit auf Saussure und die Folgen berufen, schwer,
noch einen mehr oder minder naiven Realismus zu vertreten, demzufolge Kul-
turwissenschaften es mit vorfindlichen Gegenstinden zu tun hitten, denen
gegeniiber Sprache erst dann ins Spiel kommt, wenn es darum geht, sie (analy-
tisch) zu beschreiben.

Zu den einschligigen Turns, und zwar zu denjenigen jlingeren Datums,
zihlt auch der sogenannte Spatial turn — von dem nicht immer ganz klar ist,
wie er mit dem Topographical turn zusammenhingt (vgl. Bachmann-Medick
20006: 284-328). Nun sind Orte, Plitze, Riume in der Literatur auch vor dieser
Wendung Gegenstand literaturwissenschaftlicher Analysen gewesen. Aber fiir
eines hat der oder haben die Turns Ableger oder Veristelungen des Linguistic
turn, doch in hohem Mafle sensibilisiert: dass Riume mit Gruppen vom Typ
Race — Class — Gender eines gemeinsam haben: Auch Riume werden kaum als
vorhandene von Literatur >mimetisch< abgebildet, vielmehr von Texten — neben
literarischen natiirlich vor allem auch journalistischen oder Gebrauchstexten —
erzeugt; denn nicht nur, wenn man nicht am Ort ist, sind fiir Urteile tiber den
Ort textuelle Reprisentationen erheblich entscheidender als »>die< Realitit am
Ort selbst; auch in >der< Realitit eines Ortes spielt die Steuerung der Wahr-
nehmung durch mediale und dabei besonders auch textuelle Reprisentation
eine gewichtige Rolle. Man muss nicht mit dem Ulysses in der Hand durch
Dublin oder mit der einschligigen Erzihlung Thomas Manns durch Venedig
spazieren, um einzusehen: Orte werden in doppeltem Sinn durch Topografie er-
zeugt — einmal in dem fast banalen, dass sie von topografischen Gegebenheiten
konstituiert werden, zum anderen aber in dem Sinne, dass die von der Literatur
erschriebenen Darstellungstopoi, wenn nicht Gemeinplitze, in nicht geringem
Mafle dazu neigen, in der Realitit wiedergefunden zu werden — ob sie nun da
»sind< oder nicht.

Wie die GroRregion Luxemburg und das Ruhrgebiet ist die >Europiische Kul-
turhauptstadt« Istanbul in einer gewissermaflen per se interkulturellen Situation
angesiedelt oder genauer: sie wird dort angesiedelt. Anders als in den beiden
anderen Fillen betrifft dies, bezogen auf den deutschsprachigen Raum, nicht
Phinomene der kulturellen Binnendifferenzierung, sondern vielmehr der in-
terkulturellen Relationierung. Sie resultieren aus der womoglich wesentlichs-
ten Quelle moderner Interkulturalititserfahrungen: der (Arbeits-)Migration
und den von ihr ausgeldsten interkulturellen Prozessen, und diese werden in
Deutschland generell, nicht nur aus demografischen Griinden, vor allem als
deutsch-tiirkisches Phinomen wahrgenommen und nicht zuletzt in Literatur
reflektiert. Dass Istanbul auch in der deutsch-tiirkischen Gegenwartsliteratur,
also aktueller deutschsprachiger Literatur von Autorinnen und Autoren mit ei-
nem, wie man so schon sagt, tiirkischen Migrationshintergrund, eine promi-

am 14.02.2026, 18:11:08. R


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.263
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Toro-GRAPHIE

nente Rolle spielt — und zwar als Ort der Handlung wie als Topos —, ist unmit-
telbar einsichtig; jedenfalls dann, wenn es sich — was allerdings alles andere als
selbstverstandlich oder gar notwendig ist — bei der sogenannten Migrantenli-
teratur auch um Migrationsliteratur, also um Literatur mit dem Thema Mig-
ration, handelt. Zu sehr dringen sich schon dem miflig vorbelasteten Leser
Assoziationen auf, die strukturell dem Thema Migration zu nahe stehen, als
dass deren Potential ungenutzt bleiben diirfte. Istanbul ist der liminale (Brii-
cken-)Ort schlechthin, weil die Stadt buchstiblich auf der Grenze zwischen
Asien und Europa und damit der Bildbereiche >Orient« und >Okzident« liegt.
Zugleich erscheint er als Ort der Transgression, des Ubergangs auf Reisen von
Herkunftsorten, die oft paradigmatischerweise in Anatolien liegen, in den eu-
ropiischen Westen, z.B. eben nach Deutschland. Zudem kann eine mindestens
rudimentire topografische Kenntnis beim Leser vorausgesetzt und aufgerufen
werden — in einem Mafe, das dem der europiischen Metropolen London und
Paris mindestens nahekommt und dasjenige >orientalischer<« Metropolen wie
Teheran oder Bagdad weit tiberschreitet. Kurz: Istanbul ist eine (Land-)Marke,
mit der sich literarisch arbeiten lisst — ebenso wie marketingtechnisch.

>Europiische Kulturhauptstidte< werden naturgemif auch als (Kurz-)Reise-
ziele vermarktet. Wenige Tage vor Beginn des Kulturhauptstadt-Jahres, am 12.
Dezember 2009, empfiehlt der Online-Auftritt der Tageszeitung Die Welt ei-
nen Besuch Istanbuls, »noch bevor die Kulturhauptstadt 2010 von Touristen
gestiirmt wird« (Petersen 2009). Wie bereits mindestens dreimal zuvor in den
Jahren 2008 und 20093 — zweimal im Reise-, einmal im Sportteil — wird Is-
tanbul dabei im engeren technischen Sinne emblematisch gefasst. Als jeweils
erstes Bild der Stadt und fast ausnahmslos erstes Bild tiberhaupt (nur im Falle
des Fuflball-Artikels wird zunichst der eigentliche Gegenstand, Fabian Ernst,
prisentiert) erscheint eine pittoreske Abbildung der Ortakéy-Moschee am Bos-
porus-Ufer, mit Méwen in Untersicht im Vorder- und der 19773 eréfineten ersten
Briicke tiber den Bosporus, der Bogazi¢i Kopriisii, im Hintergrund. Die Inscriptio
und die Subscriptio lauten in allen Fillen identisch. Das Bild ist (in grammatisch
falscher Interpunktion) tiberschrieben mit »Der Mythos des Bosporus’«, un-
ter ihm findet sich die Ausweitung zum allgemeingiiltigen Sinnspruch: »Der
Bosporus teilt Istanbul in zwei Hélften, er spaltet Europa und Asien und ist
ein Grund fiir die Hin- und Hergerissenheit zwischen westlichen und 6stlichen
Kulturkreisen vieler Istanbuler.« (Petersen 2009)

3 | Vgl. http://www.welt.de/reise/article2554280/Der-Mythos-des-Bosporus.html [Oktober
2011], http://www.welt.de/reise/article2553788/Istanbul-ist-fuer-Besucher-keine-leichte-
Kost.html [Oktober 2011], http://www.welt.de/sport/fussball/article4912365/Fabian-Ernst-
hat-sein-Glueck-am-Bosporus-gefunden.html [Oktober 2011].

am 14.02.2026, 18:11:08. R

205


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.263
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

266

VoLker C. DORR

Von der behaupteten anthropologischen Merkwiirdigkeit, dass eine Meeren-
ge hier den Grund fiir eine mentale Befindlichkeit liefert, soll einmal abgesehen
werden. Viel bemerkenswerter scheint doch das hier aufgerufene Ubliche: Die
Befindlichkeit ist eine geradezu prototypische >Hin- und Hergerissenheit zwi-
schen westlichen und 6stlichen Kulturkreisens, zwischen Okzident und Orient,
und Istanbul erscheint als Stadt am Bosporus, der die Stadt ebenso teilt, wie er
Europa von Asien abgrenzt (dass er Europa und Asien >spaltet<, darf wohl be-
zweifelt werden, und auch was dasjenige wire, das in Europa und Asien (auf-)
gespalten wiirde, erschlieft sich nicht intuitiv). Die Briicke verbleibt buchstib-
lich im Hintergrund der Pictura; prisent ist sie damit allemal. Gleiches gilt fur
den Gegensatz, wenn nicht Widerspruch, zwischen Tradition und Moderne, der
hier durch Moschee und Hingebriicke ins Bild gefasst wird.

Dass diese Bildbereiche aufgerufen werden, ist ein ilteres Phinomen. Wer
als Bildungsbiirger oder Bildungsreisender wissen will, was er von einer Stadt
zu denken hat, greift seit jeher zum Baedeker (oder er tat es vor der Erfindung
von Wikipedia). Im Baedeker-Band zu Istanbul aus dem Jahre 1997 jedenfalls
heifit es:

Byzanz - Konstantinopel - Istanbul sind die Namen jener Stadt, in der sich Morgenland
und Abendland begegnen. [...] Die Metropole am Bosporus ist heute mit mehr als 12
Millionen Einwohnern die grofte Stadt der Tiirkei. [...] Zwar hat Istanbul nach dem Zerfall
des Osmanischen Reiches seine Funktion als Hauptstadt verloren, dennoch ist die Stadt
am Goldenen Horn nach wie vor der »Nabel der (islamischen) Welt.. [...] Istanbul fiihlt
sich einerseits dem Westen zugehorig, ist aber andererseits noch stark der muslimi-
schen Strenge verhaftet. Als Reisender aus Mitteleuropa fiihlt man sich hier erstmals so
richtig im Orient, andererseits, wenn man aus Asien nach Westen zuriickkehrt, hat man
den Eindruck, wieder daheim im alten Europa zu sein. Istanbul ist ein Erlebnis an sich.
Wer einmal von der Serailspitze oder vom Galataturm das iiberwaltigende Panorama mit
Bosporuseinfahrt und Goldenem Horn genossen hat, aus dem sich die Silhouetten von
Moscheen herausheben, wird Giacomo Casanova verstehen kdnnen, der behauptete,
nirgendwo auf der Welt gebe es etwas Schoneres. (Linde 1997: 6f.)

Hier sind alle Ingredienzen versammelt: Serail und Moscheen und der Bos-
porus als Grenze zwischen Europa und einem >richtigen< »Orient«, der vor
allem eines ist: »muslimisch«. Man konnte hier geradezu eine Vorurteilsana-
lyse im Gefolge von Edward Saids Konzept des Orientalism vornehmen: etwa
indem man auf die implizite Temporalitit des Fortschritts hinweist, die in der
Gegentiberstellung »dem Westen zugehorig« versus »noch stark der muslimi-
schen Strenge verhaftet« liegt. Aber hier soll es ja nicht um die Imagologie von
Reisefithrern gehen, sondern um literarische Topografien im engeren Sinne.
Und auch hier spielt die Engfithrung von Okzident und Fortschritt keine gerin-
ge Rolle. Erwartbar ist nun, dass auch literarische Reprisentationen der Stadt

am 14.02.2026, 18:11:08. R


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.263
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Toro-GRAPHIE

Istanbul mit diesen Topoi arbeiten; ebenso erwartbar aber ist auch, dass sie sie
nicht nur zitieren, sondern sie woméglich (kritisch) unterlaufen.

Die Briicke vom Goldenen Horn, Emine Sevgi Ozdamars zweiter Roman, nach
ihrem viel beachteten Debiit Das Leben ist eine Karawanserei, hat zwei Tiiren, aus
einer kam ich rein, aus der anderen ging ich raus (1992), aus dem Jahre 1998, trigt
den Verweis auf Istanbul bereits im Titel — und das, obwohl die Handlung zum
groflen Teil nicht dort, sondern in Anatolien auf der einen, in Berlin auf der an-
deren Seite angesiedelt ist. Ozdamar, die 1946 in der Tiirkei geboren wurde und
dort auch aufgewachsen ist, erzihlt hier von einem Leben, das gewisse Ahn-
lichkeiten mit ihrem eigenen hat (was naturgeméifl immer wieder zu biografis-
tischen Fehlschliissen verleitet): Erzahlt wird, aus der Ich-Perspektive, wie eine
junge Frau im Jahre 1966 im Alter von 18 Jahren nach West-Berlin kommt, um
dort bei Telefunken zu arbeiten; erzihlt wird einerseits von stypischen< Migran-
tinnen-Erfahrungen, die von entfremdeter Arbeit, von der Entwurzelung, von
klimatischer und sozialer Kilte, von der (Un-)Moglichkeit eine fremde Spra-
che zu lernen (Weber 2009: 255-268) geprigt sind. Erzdhlt wird andererseits
aber auch, wohl weniger typisch, die Bildungsgeschichte eines marxistischen
Bewusstseins ebenso wie die Geschichte einer Liebe zum Theater — und von er-
wachender weiblicher Sexualitit. Erzahlt wird nicht zuletzt der unabschlieflbare
Prozess des »Entwerfens und Verwerfens von Identititsmodellen« (Vieh6ver
2002: 346).4

Briicken-Metaphern, wie sie der Roman im Titel fiihrt, sind verfithrerisch,
besonders im Kontext der Transkulturalitit.’ Es ist also alles andere als tiberra-
schend, dass Ozdamars Roman, so etwa von der Literaturkritik, auch auf eine
Polaritit von Orient und Okzident hin gelesen worden ist, die dann so gedeutet
worden ist, dass sie in der Topografie Istanbuls verortet und in der Protagonis-
tin, als einer Grenzgingerin zwischen beiden Welten, verkorpert werde (vgl.
Fessmann 19938). Und nur allzu leicht unterlduft es dann, dass die Briicke vom
Goldenen Horn, die dem Roman ihren Namen geliehen hat, als topografischer
Garant dieser Verbindung gedeutet wird (vgl. Brandt 1998; Schiitte 1998).° Aber:
Die Briicke vom Goldenen Horn steht auf beiden Seiten in Europa.

Von solchen allzu schénen Deutungen der Briickenmetapher abgesehen,
ist aber nun interessant, wie das Istanbul dargestellt wird, in das die Prota-

4 | Zusammen mit Das Leben ist eine Karawanserei formiert sich zudem eine »Ge-
schichte krisenhafter Ubergénge zwischen zwei medialen Modi der Welterfahrung und
Selbstvergewisserung: einem vornehmlich durch orale Traditionen geprégten Modus
und einem anderen, primar schriftlich vermittelten Modus« (Viehéver 2002: 348).

5 | Vgl. zur Kritik an der Metaphorik Adelson 2006; Jordan 2006: 490; Goktiirk 2010:
182-185.

6 | Vgl. dagegen den korrekten Hinweis bei Fessmann 1998.

am 14.02.2026, 18:11:08. R

267


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.263
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

268

VoLker C. DORR

gonistin von Berlin aus zuriickkehrt: »Als es wieder anfing zu schneien, war
mein Vertrag mit der Radiofabrik abgelaufen, wir alle bekamen von der Fab-
rik eine gebratene Weihnachtsgans. Ich kaufte mir Fahrkarten und fuhr mit
der deutschen Gans von Berlin nach Istanbul.« (Ozdamar 2002: 103) Zunichst
gestaltet sich alles, wie erwartet, weil prototypisch: Kontrastiv wirkt vor allem
die Geschwindigkeitsdifferenz, mit allen daran hingenden Implikationen eines
Modernititsgefilles:

Ich schob die Luft vor mir her, meine Bewegungen kamen mir so langsam vor, die Bewe-
gungen aller Menschen. [...] Esel, Lasttrager, Autos, Schiffe, Méwen, Menschen, alles
bewegte sich, aber es kam mir alles viel langsamer vor als die Bewegungen in Berlin.
[...] Am Abend, als die StraRenlampen angingen, fragte ich: »Mutter, ist Istanbul dunkler
geworden?«->Nein, meine Tochter, Istanbul hatte immer dieses Licht, deine Augen sind
an deutsches Licht gewdhnt.« (Ebd.: 106f.)

Das sieht auf den ersten Blick verfiithrerisch orientalisch aus: »Man roch schei-
Rende Pferde« in Istanbul, wihrend in Berlin die Moderne tost und braust —
eine Moderne, die das beobachtende Subjekt seiner eigenen vormodernen
Herkunft entfremdet, wobei diese Herkunft selbst ohne Verinderung identisch
bleibt: »Istanbul hatte immer dieses Licht«. Beschleunigung (und damit techni-
scher Fortschritt) scheinen demgegeniiber nur mit Hilfe von (kulturellen) Im-
porten moglich: »Mein Vater«, so geht es an der zitierten Stelle weiter, »hatte
ein Pontiac-Auto. >Du hast Sehnsucht nach Istanbuls, sagte er, »ich fahre dich
ein bifdchen spazieren!« (Ebd.: 107) Bemerkenswert ist hier zudem, dass die
Beschleunigung nicht nur an das aus den USA importierte Auto, sondern auch
an die viterliche Verfugungsgewalt gekoppelt ist: Nicht »wir fahren«, sondern
»ich fahre dich [...] spazieren«, sagt der strafende Vater. Fortschritt, als dessen
Emblem der im deutschen Kontext einschligigste Gegenstand: das Automobil,
eingesetzt wird, erscheint doppelt oktroyiert: von auflen und oben.

Es ist zwar nicht ganz unproblematisch, den Roman Die Briicke vom Golde-
nen Horn als Fortsetzung von Ozdamars Erstling, dem Karawanserei-Roman,
zu lesen; vor allem muss dabei die Falle des Biografismus umgangen werden,
denn der Konnex besteht definitiv nicht in dem so naheliegenden scheinbaren
Faktum, dass beide Biicher verschiedene Stationen aus dem Leben der Autorin
erzihlen. Es ist aber nicht unméglich, jedenfalls (chrono-)logisch nicht, beide
Texte so zu lesen, dass sie verschiedene Stationen aus dem Leben derselben
Protagonistin erzahlen. Mindestens bestehen intertextuelle Beziige: Ein Auto der
auch in Istanbul wohl nicht eben hiufigen Marke Pontiac fihrt der Vater auch
im Karawanserei-Roman (vgl. Ozdamar 1994: 367). Dieser Roman, der von »Mi-
gration innerhalb der Tiirkei« erzihlt (Konuk 1997: 145), arbeitet stark mit einer
Binnendifferenzierung zwischen Istanbul und der iibrigen Tiirkei, indem er
auf einen gewissermaflen innertiirkischen Orientalismus hinweist: etwa wenn

am 14.02.2026, 18:11:08. R


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.263
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Toro-GRAPHIE

die Protagonistin fiir jhre Istanbuler Lehrerin eine »Kurdin aus Anatolien mit
Schwanz am Arsch« ist (ebd.: 68). Dort, im Karawanserei-Roman, ist das Auto-
mobil von Beginn an weniger mit dem Moment des technischen Fortschritts
oder der Beschleunigung,” eher mit demjenigen des ckonomischen Aufstiegs,
vor allem aber mit dem Film verbunden:

Ich schaute aus dem Fenster raus, da sah ich Chevrolet. Sein Fahrer wartete, dann
kam ein anderer Mann mit einem Hut und meine Mutter sagte: »Ein Mann wie Humprey
Pockart«. Der Humprey Pockart und mein Vater Erol Flayn haben sich begriiit und sich
im gleichen Moment Feuer gegeben. (Ebd.: 28)

Kommen wir noch einmal zuriick zum eben zitierten oppositiven Moment der
langsamen Bewegung; dieses ndmlich erscheint noch an einer anderen Stelle, im
zweiten Teil des Romans, der genauso betitelt ist wie das ganze Buch: »Die Briicke
vom Goldenen Horn«. Und dort wird auch, fiir die geografisch vielleicht weniger
Sattelfesten unter den Lesern, eindeutig geklirt, was genau denn nun die titelge-
bende Briicke verbindet: »Ich lief in Richtung der Briicke vom Goldenen Horn,
die die beiden europiischen Teile von Istanbul verbindet. Die Minner kratzten
sich wie frither auf den Straflen zwischen den Beinen.« Und dann folgt die Be-
schreibung eines Settings, in der bilderbuchhaft Maritimes und Orientalisches,
oder gar Orientalistisches, aufs Plakativste zusammenkommen: Da begegnen in
der Sonne leuchtende Schiffe und ihre Sirenen ebenso wie Méwen mit »weiflen
Fliigeln«; hinzu gesellen sich, auf der Briicke, Straflenhunde, Esel, schreiende
Straflenverkdufer sowie »kleine Kinder oder alte Manner, die »auf ihren Riicken
aus der ottomanischen Zeit tibriggebliebene Wasserkanister» tragen. Die Erzih-
lerin nun verortet sich selbst in diesem pittoresken Genrebild, indem sie auf das
Moment der Medialitit aufmerksam macht: »Als ich auf der Briicke entlang lief,
kam es mir vor, als miifdte ich mit meinen Hinden die Luft vor mir herschie-
ben. Alles bewegte sich sehr langsam, wie in einem zu stark belichteten, alten
Slow-motion-Film.« (Ozdamar 2002: 187) Hier kehrt die Metapher des Luft-vor-
sich-Herschiebens als Vergleich wieder, und eines wird dabei recht anschaulich:
Die Wahrnehmung der Szenerie wird als medial iiberformt, weil einem medialen
Effekt ahnlich, ausgestellt? das heiRt: dieser Orient wird als orientalistisch, als

7 | Angefiigt werden konnte auch, dass die genannten Marken, Pontiac und Chevro-
let, eher entspanntere Fortbewegung assoziieren: Highway Cruising. Damit wird das
amerikanisierte Moment des technischen Fortschritts bildlich-dekonstruktiv wieder
unterlaufen.

8 | In einer Erzahlung aus dem Band Der Hof im Spiegel ist es der Bildbereich des
Theaters, der die Briicke als medial Gberformten Ort ausweist: »Jahrhundertelang bau-
ten die Ottomanen keine Briicke zwischen den beiden européischen Teilen Istanbuls,
weil im einen Teil Moslems und im anderen Juden, Griechen und Armenier lebten. Nur

am 14.02.2026, 18:11:08. R

269


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.263
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

270

VoLker C. DORR

durch Medien konstituierter Wahrnehmungsinhalt vorgefiihrt, und diese Medien
sind wesentlich >okzidental< — denn eines macht der Terminus Slow motion deut-
lich: die amerikanische Pragung des Mediums Kinofilm.?

Allerdings wird der Film durchaus nicht nur als amerikanisches Medium
prisentiert. Vielmehr ist er Effekt einer Uberblendungs- (oder auch: Palimp-
sest-) Technik:

[...] wenn wir aus der Cinemathek herauskamen, sahen die Menschen, die sich vor dem
Kino auf der Strafie versammelten, so aus, als ob sie zu einer Totenfeier gekommen
waren. Die Revolutionsgeschichten in den Filmen spielten auf den russischen Stralen,
und wir als Zuschauer standen dann auch lange auf der Strae vor dem Kino, so als ob
die Istanbuler Straflen die verldngerten Revolutionsstralen aus den russischen Filmen
waren. (Ozdamar 2002: 215)

Dieses Mittel der Uberblendung wird geradezu explizit gemacht in einer Erzih-
lung Ozdamars mit dem Titel Mein Istanbul:

Jetzt stehe ich wieder hier und schaue die Gesichter der Menschen an, die an mir vor-
beilaufen. Es sah aus, als liefen Filme aus ganz verschiedenen Landern dieser Welt
Uibereinander. Humphrey Bogart spricht mit einer arabischen Frau, fragt sie nach der
Uhrzeit. Eine russische Hure spricht mit einem Mann, der sich wie Woody Allen bewegt.
(Ozdamar 2001: 74)

Die enge Verklammerung mit dem Medium Film jedenfalls stellt die Medialitit
des nur vorgeblich Beschriebenen, scheinbar mimetisch Abgebildeten, deutlich
aus. Sie wird gestiitzt durch Verweise auf andere Medien, etwa Zeitungen, wenn
die Protagonistin in den Tagen der Militirherrschaft auf das »Meer« schaut,
»in dem seit Tagen so viele Haifische schwammen, daf} die Zeitungen dariiber
berichtet hatten«. (Ozdamar 2002: 310)

Hiufig ist die Protagonistin, deren Eltern auf der asiatischen Seite Istanbuls
leben und deren eigenes Leben sich in entscheidenden Teilen im europdischen

Fischerboote fuhren die Menschen hin und her. Der Sultan Mahmut II. (1808-1836)
wollte endlich Moslems und Nicht-Moslems in Istanbul zusammenbringen und lief die
beriihmte Briicke bauen. Als sie fertiggestellt war, schlugen die Fischer mit Stécken
gegen die Briicke, weil sie ihnen die Arbeit weggenommen hatte. Die Briicke wurde
wie eine Biihne: Juden, Tiirken, Griechen, Araber, Albaner, Armenier, Europaer, Perser,
Tscherkessen, Frauen, Manner, Pferde, Esel, Kiihe, Hiihner, Kamele, alle liefen iiber die-
se Briicke. « (0zdamar 2001: 71).

9 | Die Galata-Briicke {iber das Goldene Horn spielt eine prominente Rolle in dem frii-
hen Kurzfilm Constantinople - Panorama de la Corne D’Or des Lumiére-Mitarbeiters
Alexandre Promio aus dem Jahre 1897 (vgl. Goktiirk 2010: 178f.). Zur friihen Geschich-
te des Kinos in Istanbul vgl. Erdogan 2010.

am 14.02.2026, 18:11:08. R


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.263
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Toro-GRAPHIE

Teil abspielt, selbst mit dem Schiff unterwegs, so dass ihre Identitit geradezu
mit dem maritimen Transit verschrinkt erscheint:

Das Schiff befand sich gerade in der Mitte zwischen dem asiatischen und europdischen
Istanbul. Die Schauspielerin kam aus meinem Korper heraus, vor sich her schob sie ei-
nen Mann und ein Kind und warf sie vom Schiff ins Marmara-Meer. Dann kam sie zuriick
und ging wieder in mich hinein. (Ebd.: 193f.)

Indem die Ich-Erzihlerin einerseits tiber die Briicke vom Goldenen Horn »zwi-
schen den Vierteln der ihrerseits zumindest zweigeteilt erscheinenden euro-
pdischen Hilfte der Stadt« wie auch andererseits mit der Fihre zwischen dem
europdischen und dem asiatischen Teil der Stadt »oszilliert, [...] erdffnet sich
gleichzeitig ein Raum wandelbarer Identifikationen«, womit zugleich das Mo-
dell des Entwicklungsromans unterminiert wird: weil die Protagonistin an kein
Ziel kommt (Bonner 2009: 130 u. 133).

Der »>Orient< hingegen ist ein Orient wie im Film — oder wie er im Buche
steht. Dabei erscheint die titelgebende Briicke selbst tiberhaupt weniger als ver-
bindendes Medium denn vielmehr als ihrerseits dem Meer verbunden:

Die langen Schatten der Menschen, die iber die Briicke vom Goldenen Horn liefen, fie-
len von beiden Seiten der Briicke auf die Schiffe und liefen an deren weien Korpern
entlang. Manchmal fiel auch der Schatten eines StraBenhundes oder eines Esels dort-
hin, schwarz auf weif}. Nach dem letzten Schiff fielen die Schatten der Menschen und
Tiere ins Meer und liefen dort weiter. (Ebd.: 187)

Dass die Schatten innerhalb des topografischen Setting sschwarz auf weifd« fal-
len, macht darauf aufmerksam, dass es sich im Wortsinne um Topo-Graphie
handelt: um mediale Vermittlung des Ortes im Medium der Schrift.

Als es wegen fortgesetzter Durchsuchungen in Istanbul zu gefihrlich wird,
politisch subversive Medien zu besitzen, wirft der Vater der Protagonistin in
seiner Ratlosigkeit die russischen Revolutionsfilme ins Meer.

Viele Menschen machten es wie er und schmissen in der Nacht Sécke voller linker Bii-
cher ins Marmara-Meer [...]. In diesen Tagen fuhren Schiffe und Fischerboote auf dem
Meer zwischen Marx-, Engels-, Lenin-, Mao- und Che Guevara-Biichern [...]. (Ebd.: 316)

Das Meer wird hier bildlich als genau das Biichermeer ausgestellt, das es, wegen
der grafischen >Natur« des Topografischen, per se ist.

Die Briicke hingegen, nach der das Buch benannt ist, verbindet weniger
zwei Landhilften (schon gar nicht Orient und Okzident), als dass sie Land und
Meer und zugleich den Text mit seiner eigenen Medialitit verbindet. »Zwischen
Asien und Europa« nimlich, so steht es in Ozdamars Roman, »gab es damals,
1967, noch keine Briicke. Das Meer trennte die beiden Seiten [...J« — und zwar

am 14.02.2026, 18:11:08. R

271


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.263
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

272

VoLker C. DORR

geografisch strikt: »Die asiatische und die européische Seite in Istanbul waren
zwei verschiedene Linder.« (Ebd.: 222) Also wird hier das genaue Gegenteil
einer Situation des Briickenschlags zwischen Europa und Asien beschrieben,
den der Titel fiir einige suggeriert und auf den dann die Protagonisten (und mit
ihr die Autorin) verpflichtet wird. Zwischen Asien und Europa konstruiert der
Roman eine strikte Dichotomie, die auf den ersten Blick verfiihrerisch nach Ori-
entalismus aussieht. Aber die beschriebene Szenerie mit den pittoresken, >ty-
pisch<orientalischen Zutaten Strafenhunde, Esel, schreiende Strafenverkiufer
spielt sich zwar auf der Briicke ab, aber die liegt eben in Europa. Das heifit, die
Dichotomie Asien — Europa wird vom Roman selbst im strikt technischen Sinne
dekonstruiert, indem gezeigt wird, dass das Ausgeschlossene, Asien, auf der
hierarchisch héher bewerteten Seite eingeschlossen bleibt: Asien ist in Europa.
Und dieses Verfahren ist natiirlich poetisch erheblich souveriner — allein weil
origineller —als ein Versuch, Asien zu europiisieren, indem gezeigt wiirde, dass
der >europiische« Fortschritt auch in »Asien< anzutreffen ist.*”

Was auch immer man gegen Edward Saids Konzept des Orientalism im De-
tail einwenden mag, eine Erkenntnis wird man kaum bestreiten wollen: dass
die in den westlichen Diskursen sich vor allem im kolonialistischen 19. Jahr-
hundert beschleunigt vollziehende Entdeckung >des< Orients vordringlich eine
Konstruktionsleistung gewesen ist — mit dem Ziel weniger der Kenntnis des
Anderen (dann hitte man eben schnell bemerkt, dass die Hypostasierung eines
homogenen Gegenstands Orient vor allem erkenntnishindernd wirkt) als viel-
mehr der Selbsterkenntnis. Wenn also wie im Falle der Romane Ozdamars die
Dichotomie Orient — Okzident dekonstruktiv subvertiert wird, dann vollzieht
sich genau eine solche epistemologisch produktive Desorientierung, wie ich sie
am Anfang als heilsam vorgestellt habe.

10 | Ottmar Ette hingegen hebt starker auf die Bewegung der Protagonisten, die sich mit
dem Schiff zwischen den beiden Stadtteilen, dem europdischen und dem asiatischen,
vollzieht, ab und verbindet sie mit der filmischen Uberblendtechnik des Erzéhlens. Da-
durch aber bleibt, analog zu vielen Konzeptualisierungen von Hybriditat, die Identitét
der beiden Seiten intakt, und das Besondere liegt im hier transitorischen Dazwischen.
Auf diese Weise werde »der Zwischenraum zwischen den Kontinenten und Stadtteilen
zu einem Bewegungs-Raum, der von einem unabldssigen Hin und Her erfiillt wird«. Nicht
ganz deutlich wird allerdings, inwiefern die »Uberblendtechnik des Ineinanderschrei-
bens[...] vor Augen [flihrt], daf die européische [...] Seite Istanbuls nicht ohne die asia-
tische, West-Berlin nicht ohne Ost-Berlin, Berlin nicht ohne Istanbul und Deutschland
nicht ohne die Tiirkei gedacht werden kénnen« (Ette 2005: 194) - auflerin dem basalen
Sinne, dass Identitdt nicht ohne Nicht-ldentitat zu denken ist und dass es ohne Anderes
kein Eines gibt. Als abgegrenzte Identitten bleiben die R§ume intakt und identisch,
»transkulturell«ist nur die »Durchquerunge, nicht das jeweils Durchquerte (ebd.: 198).

am 14.02.2026, 18:11:08. R


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.263
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Toro-GRAPHIE

Eine kleine Nebenrolle spielt Istanbul auch in Yadé Karas Erfolgsroman Se-
lam Berlin, der schon durch seinen Titel freilich an einem anderen Ort situiert
wird, an dem er dann auch tatsichlich hauptsichlich spielt. Der Protagonist und
Ich-Erzihler Hasan Kazan ist zwar, nach eigener Aussage, ein »Kreuzberger,
der sich voller Neugier und Saft im Sack auf das Leben stiirzt] |« (Kara 2003: 5),
aufgewachsen aber ist er teilweise in Istanbul. Von seinem Vater berichtet er:

Baba verstand mich nicht. Kein Wunder, das hat er selten getan. Baba war gegen mei-
nen Berlin-Besuch. Er dachte immer noch, dafl ich im Westen meine Wurzeln, Kultur und
Tradition verliere; daB ich so enden wiirde wie die Kiffer, Sdufer und Punks vom Bahnhof
Zoo, mit Hund und Pulle Bier. Deshalb hatte er mich und Ediz [den Bruder des Erz&hlers]
nach der Grundschule in Berlin auf die deutsche Schule in Istanbul geschickt. Baba
hatte gehofft, daf wir dort vom westlichen Einfluf verschont bleiben. Und unsere Iden-
tit4t als Tirken, Kleinasiaten und Moslems bewahren und respektvoll in einer heilen
Gesellschaft aufwachsen werden. (Ebd.: 28)

Das Istanbul-Bild des Vaters, wie der Mutter, wird vom Erzihler als nicht nur
konservativ, sondern geradezu riickstindig charakterisiert; obendrein, das sagt
der Erzihler aber nicht, ist es auch recht klischeelastig:

Fir Baba und Mama war Istanbul immer noch die Stadt der glitzernden Lichter, Tavernas
und Open-air-Kinos, wo Moslems, Christen und Juden nebeneinander lebten. Eine Stadt
auf zwei Kontinenten, sieben Higeln und mit einer Million Einwohner.

[...] Baba sagte immer: »Istanbul ist wie eine alt gewordene Odaliske, die unter ih-
rer faltigen Haut die Ziige einer einstigen Schdnheit trédgt.« Nun, daran hatte ich keine
Zweifel. (Ebd.: 11)

Zweifel hat hingegen der Leser, ob der durchaus als sanfter Nationalist vorge-
stellte Vater Hasans tatsichlich meint, Istanbul sei europiischen oder kaukasi-
schen Ursprungs, wenn er es als »Odaliske« bezeichnet — oder ob hier, wie an
nebenbei bemerkt unzahligen anderen Stellen des Romans, die Autorin geirrt
und das Lektorat gefehlt hat.

Der nostalgisch verklirten Sicht seiner Eltern, die sich ins Nachtleben stiirz-
ten und dabei eine »magische Stadt [erlebten]«, setzt Hasan einen anscheinend
schonungslosen Blick auf eine Realitit entgegen, die aber eine scheinbare bleibt,
weil sie ebenso klischeehaft ist — es sind lediglich andere Klischees:

Aber dieses Istanbul gab es nicht mehr. Jetzt lebten zwdIf Millionen Menschen hier. Es
war bombastisch. Es war chaotisch. Es war &tzend, hier zu leben. Ich konnte nie in Ruhe
durch die Stadt spazierengehen, ohne Angst zu haben, dafd ich Giberfahren, Giberrumpelt
werde. [...] Die Stadt war wie eine vergewaltigte Matresse, die dem ganzen Chaos mit
letzter Kraft und Schdnheit zu trotzen suchte. [...] In Istanbul vorwartszukommen hief,

am 14.02.2026, 18:11:08. R

273


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.263
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

274

VoLker C. DORR

zwei Schritte riickwarts zu denken. Nichts lief nach Routine, Plan oder Regeln. Jeden Tag
mufte ich mich neu auf verspétete Busse, ausgefallenen Strom, kaputte Telefonzellen
und Streiks einstellen. (Ebd.: 11f.)

Immerhin erméglicht die Verschiebung des etwas verungliickten Vergleichs
Istanbuls mit einer »alt gewordenen Odaliske« zur »vergewaltigten Mitresse«
eine postkolonialistische Gender-Lektiire in dem Sinne, dass hier im Bild vorge-
fithrt wird, wie das Kolonisierte als Weibliches, das der minnlichen Macht zur
Verfiigung steht, gedacht wird (vgl. Zantop 1999: 64-86). Was sich hier generell
artikuliert, ist aber keine tiefere Kenntnis realer Topografie oder gar der Blick
eines postkolonialen Subjekts (verdoppelt wird ja vielmehr der minnliche Blick
des Kolonisierers), sondern die mehr als gingige exotistische Dichotomisierung
von Grofistidten in Entwicklungs- oder Schwellenlindern: mehr oder minder
vergangene Schonheit vs. Verkehrskollaps, Multikulti-Vielfalt (und ich meine
wirklich >Multikulti<) versus eine als berechtigt vorgestellte Angst vor kérper-
licher Beeintrichtigung — all das kennt man, weil es etwa zum Kitzel der Pau-
schalreise in exotische Gegenden dazugehért. Wenn man wohlwollend lesen
wollte, konnte man vermuten, dass hier das schematische Denken des Protago-
nisten ausgestellt wiirde. Zu diesem Wohlwollen gibt es aber wenig Anlass und
noch weniger Grund; zu befiirchten ist, dass das hier ausgestellte schematische
Denken dasjenige der Autorin ist: weil das Buch insgesamt so plakativ gestrickt
und handwerklich schlicht gemacht ist, denn nicht nur das Berlin des Textes ist,
wenig originell, »aus den Bildern eines erweiterten Szenereisefiihrers gebaut«
und besteht aus den »sattsam bekannten Plitzen« (Oetter 2003); fiir sein Is-
tanbul gilt Ahnliches, auch wenn »Szenereisefiihrer« hier nicht ganz treffend
wire.

Eine weitere Beschreibung der >modernen< Realitit Istanbuls folgt der zi-
tierten Stelle, an der von des Vaters vergeblichem Hoffen auf eine Konservier-
barkeit der kollektiven »Identitit als Tiirken, Kleinasiaten und Moslems« er-
zdhlt wird:

Doch Baba hatte eins dabei iibersehen. Der Westen hatte sich schon heimlich in die
Kopfe der Istanbuler eingeschlichen. Die Leute schauten Dallas, die Frauen liefen blon-
diert herum, und die Kids trafen sich bei McDonald’s, und alle wollten spater nach Ame-
rika gehen. (Kara 2003: 28f.)

Hier vollzieht sich so etwas wie eine Dekonstruktion der Orient-Okzident-Di-
chotomie, allerdings in der erwartbaren Richtung und damit anders herum als
bei Ozdamar: Hier taucht der Okzident im Orient wieder auf. Erwartbar und
entsprechend unoriginell ist dies deswegen, weil etwa der Topos der ubiquitiren
McDonald’s-Restaurants seit jeher zur pessimistischen Folklore der Globalisie-
rung gehort, schlieRlich spricht man nicht umsonst von einer sMcDonaldisie-

am 14.02.2026, 18:11:08. R


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.263
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Toro-GRAPHIE

rung« der Welt (auch wenn der Terminus >McDonaldization< urspriinglich an-
deres meint, »the process by which the principles of the fast-food restaurants are
coming to dominate more and more sectors of American society as well as of the
rest of the world« (Ritzer 1993: 1)), und auch Andy Warhols berithmtes Diktum —
»The most beautiful thing in Tokyo is McDonald’s. The most beautiful thing in
Stockholm is McDonald’s. The most beautiful thing in Florence is McDonald’s.
Peking and Moscow don’t have anything beautiful yet.« (Warhol 2007: 71) — war
zum Zeitpunkt des Erscheinens von Selam Berlin bereits ein viertel Jahrhundert
alt. Von einer »Burger-Kingisierung« oder einer >Starbuckisierung< hingegen hat
man noch nicht gehért — obwohl letztgenannte Kette zuweilen mindestens so
bedrohlich omniprisent scheint wie die Abfiitterungsstitten unter dem >golde-
nen«< Doppelbogen. Kurz: Was ist geldufiger als eine Bezeichnung des Phino-
mens der Globalisierung mit der Metonymie >McDonald’s<?

Vielleicht muss man, weil es so erwartbar ist, nicht zwingend auf das Mo-
ment des Okzidentalismus, im Sinne einer Umkehrung von Edward Saids Ori-
entalism hinweisen, das in Formulierungen wie »Der Westen hatte sich schon
heimlich in die Képfe der Istanbuler eingeschlichen« steckt. Interessanter
scheint der Hinweis darauf, dass auch ein struktureller Konservatismus be-
schrieben wird, wie er etwa von soziologischer Seite auch bei muslimischen
Migranten »im Westen< beobachtet wird: Auch in Istanbul kommt es zu Phi-
nomenen der »Re-Traditionalisierung« und »Re-Ethnisierung«, samt deren ro-
mantischer Verklirung (Beck-Gernsheim 2004: 23-26) — freilich sind es hier
die westlichen Traditionen, die >neue< Attraktivitit entwickeln:

In der deutschen Schule in Istanbul waren die Deutschen deutscher als die Deutschen
hierin Berlin. Dort wurde jedes Weihnachtsfest, jedes Osterfest bis zum Exzef} gefeiert.
Dort hielten die Deutschen fester zusammen und pflegten und hegten in ihren Clubs
und Vereinen deutsche Lieder, deutsche Traditionen. Fiir mich war es jedesmal eine Er-
holung, in Berlin anzukommen, wo das alles nicht so verbittert ernst betrieben wurde.
(Kara 2003: 29)

Wenn damit der deutschen Mehrheitsgesellschaft ein Spiegel vorgehalten wer-
den soll, mit dem darauf hingewiesen wird, dass nicht nur Tiirken in Deutsch-
land sich abschotten und sich in den Hinterhéfen scheinbar zu Parallelgesell-
schaften zusammenrotten, in die die minarettallergische Mehrheitsgesellschaft
die Moscheen abgedringt hat, dann ist der Spiegel einigermafien blind. Denn er
verschiebt die Verantwortung auf diejenigen, die sich absondern, und entlastet
diejenigen, die die anderen aussondern. Das Gegenteil hitte freilich bedeutet,
von Ausgrenzungen in Istanbul zu erzihlen, und dann wire das Buch ins Fahr-
wasser des Scheinarguments »solange in Istanbul keine Kirchtiirme errichtet
werden, sollten in Deutschland auch keine Minarette gebaut werden« geraten.
Falsche Freunde lauern allenthalben.

am 14.02.2026, 18:11:08. R

275


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.263
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

276

VoLker C. DORR

Das dritte und letzte Beispiel schlieRlich soll noch einmal, wie dasjenige Oz-
damars auch, zeigen, dass literarische Texte auch mit dem Topos Istanbul ope-
rieren kénnen, ohne entweder in die Falle des Klischees zu tappen oder einer
topografischen Beliebigkeit zu verfallen. Es handelt sich um Zafer Senocaks
recht unbekannt gebliebenen Roman Gefihrliche Verwandtschaft von 1998.
Zafer Senocak ist einem breiteren Publikum eher als Essayist (dessen Texte
etwa in der taz erscheinen) bekannt, weniger als Romancier oder gar Lyriker,
der er auch ist. Seine Romane fristen abseits des Publikumsinteresses eine
dennoch gewissermaflen eintrigliche Existenz, weil sie unter Gesichtspunk-
ten der Transkulturalitit ausgesprochen ergiebig und entsprechend, nicht
nur, aber auch unter Vertretern der German Studies sehr beliebt sind — nicht
zu Unrecht, aber erwartbarerweise, denn genau darauf hin sind sie offenbar
konstruiert (was man nicht zuletzt daran sieht, dass in ihnen auch diskursive
Positionen transportiert werden, wie sie der Essayist im Romanautor andern-
orts vertreten hat).

In Gefiihrliche Verwandtschaft geht es unter anderem, auf durchaus konzep-
tuell elaborierte Weise, um den Zusammenhang von Schrift, Gedichtnis und
kollektiver Identitit (vgl. Dérr 2009). Dabei erzihlt der Roman eine Familienge-
schichte, die topografisch durch ein »anatolisch-arabisch-osmanisch-tiirkisches
Gewebe« sowie dessen »Einbettung in die Postwende-Bundesrepublik und die
neue vereinigte Hauptstadt Berlin« strukturiert wird (Libcke 2009: 9o). Er
»thematisiert vom Mauerfall ausgehend eine Identititskrise und fithrt vor, wie
die Verunsicherung durch dieses Ereignis fiir seinen Ich-Erzihler [...] tiberhaupt
erst zum Anlass wird, die eigene multiethnische und -kulturelle Identitit zu re-
flektieren«, womit er, dhnlich wie Karas Selam Berlin dies versucht, vor allem
Berlin als »interkulturellen Ort« inszeniert (Meyer 2007: 77). Seine Handlung
spielt aber auch, wenn auch zu geringen Teilen, in Istanbul, wo der Vater des
Protagonisten lebt. Mit ihm trifft jener sich, »unter dem Dach seines Hotels,
dabei scheint es ithm, als wiirde die Frage des Vaters, wie er die dargebotene
Aussicht finde, »einen Schleier von meinem Gesicht heben«. Es mag iiberzogen
sein, den »Schleier« als zum erwartbaren Bildbereich der Turquoiserien zu zih-
len; dem Blick des Erzihlers und folglich dem des Lesers aber bietet sich dann
Erwartbares — und doch auch nicht: »Ich sah die Stadt vor mir ausgebreitet,
entlang des Meeres. Die Moscheen liegen im Dunst.« (Senocak 1998: 24f.) Die
Moscheen gehéren zum bekannten Inventar, das Meer, trotz Ozdamar, doch
weniger. Hier wird geradezu explizit nicht der Bosporus als Grenze zwischen
Asien und Europa thematisiert. Auch die Signatur der Moderne erscheint, hier
teilweise ins Maritime gewendet, im Bild: »Es gibt viel mehr Schiffe als friiher.
Und noch viel mehr Menschen.« Vor allem der Bildbereich des Meeres wird
im Folgenden entwickelt und mit den Identititen beider Gesprichspartner, des
Protagonisten, wie seines Vaters, enggefuhrt:

am 14.02.2026, 18:11:08. R


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.263
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Toro-GRAPHIE

Wir schweigen eine Weile. Das Meer, das die Stadt zerteilt, wird blauer. Auf den Hii-
geln schimmern griine Streifen zwischen den Neubauten durch. Istanbul ist eine offene
Stadt, nicht in die Hohe gebaut, sondern in die Breite. Die Meere grenzen die Stadt auf
natiirliche Weise ein. Ich liebe Stddte am Meer. Sie vermitteln immer das Gefiihl, dass
man sie jederzeit ohne Miihe verlassen kann. (Ebd.: 25)

Auch hier also erscheint das Moment des Transitorischen, aber es wird nicht auf
die kulturelle liminale Situation der Schwelle zwischen Asien und Europa bezo-
gen, sondern auf die >natiirliche« Grenze zwischen Stadt und Meer. Und auch
fur den Vater steht Istanbul fiir ein gewissermaflen maritimes Lebensgefithl —
wenn auch in etwas anderer Weise: »Ich lebe hier, so sagt er,

weil ich herausgefunden habe, daf® man sich hier am besten verstecken kann. Das ist
die Stadt der Taucher, in dieser Bedeutung gleich mit New York und Hong Kong. Stadte
wie Singapur oder Peking verraten einen sofort, erst recht einen Fremden wie mich. Man
bewegt sich dort nicht in einer vertrauten Umgebung. (Ebd.: 26)

Auch wenn der Vater anschlieffend die Vertrautheit auf seine personliche lang-
jahrige Bekanntschaft mit der Stadt Istanbul zurtckfithrt — »Ich kenne noch
jeden Winkel« (ebd.) —, ermoglicht die Gegentiberstellung der Reihen Istan-
bul - New York — Hong Kong versus Singapur — Peking doch auch eine ande-
re Deutung: Assoziiert werden soll hier woméglich das Modell der Salad bowl
(nicht des Melting pots) auf der einen Seite — das legt doch die Nennung New
Yorks sehr nahe (auch London wire eine Option gewesen: ein Topos mit dem
der Nachfolgeroman zu Selam Berlin, Yadé Karas Café Cyprus, arbeitet), und
auch Hong Kong lisst sich, trotz und wegen seiner erst vergleichsweise kiirzlich
beendeten kolonialen Vergangenheit, vielleicht damit in Verbindung bringen.
Auf der anderen Seite soll Peking woméglich eher fiir ethnische Homogenitit
und Segregation stehen. Nur: Wie fiigt sich dann Singapur dahinein ein? Aber
das ist eine Frage nach einer Topografie der Vorurteile, die hier nur kurz ange-
rissen werden soll.

Indem Istanbul bei Senocak als »offene Stadt [...] am Meer« be- oder bes-
ser erschrieben wird, wird jedenfalls eines deutlich: Es ist immer moglich,
die topografischen Klischees nicht zu bedienen, ohne deshalb auswechselbare
Ortsbeschreibungen zu produzieren. (Selbst Venedig kann man noch anders
beschreiben, als es bei Donna Leon geschieht — dies hat Wolfgang Scheppes
Projekt >Migropolis< auf eindrucksvolle, wenn auch auf nicht literarische Weise
bewiesen (vgl. Scheppe 2009).) Als Stadt am Meer, als die Istanbul bei Senocak
wie Ozdamar konstruiert wird, wird Istanbul eine topografische Identitit er-
schrieben, die es erlaubt, literarische Bilder von eindringlicher Kraft zu entwer-
fen, die nicht auf jede andere Stadt am Meer transferiert werden kénnen — und
dies nicht deswegen, weil es sich um das erwartbare Inventar handelt, das eben

am 14.02.2026, 18:11:08. R

277


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.263
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

278

VoLker C. DORR

jeder fest mit Istanbul verbindet. Das sieht bei einer »alt gewordenen Odaliske,
in der die Jugend zu McDonald’s geht, doch anders aus — denn diese Bildlich-
keit ist in ihrer Unverwechselbarkeit genauso auswechselbar wie die Ortakdy-
Moschee vor der Briicke iiber den Bosporus.

Literatur

Adelson, Leslie A. (2006): Against Between — Ein Manifest gegen das Dazwischen.
In: Heinz Ludwig Arnold (Hg.): Literatur und Migration. Miinchen, S. 36-46.

Bachmann-Medick, Doris (2006): Cultural Turns. Neuorientierung in den Kultur-
wissenschaften. Reinbek b. Hamburg.

Beck-Gernsheim, Elisabeth (2004): Wir und die Anderen. Vom Blick der Deut-
schen auf Migranten und Minderheiten. Frankfurt a.M.

Bonner, Withold (2009): Vom Frauenwonaym am beleidigten Bahnhof zum Re-
staurant >Kapitin< — Rauminszenierungen in Emine Sevgi Ozdamars Roman
Die Briicke vom Goldenen Horn. In: Christoph Parry/Liisa Vofsschmidt (Hg.):
»Kennst du das Land ...>« Fernweh in der Literatur. Miinchen, S. 122-135.

Brandt, Sabine (1998): Plaudertasche, prall gefiillt. Emine Sevgi Ozdamar baut
eine Briicke zum Goldenen Horn. In: Frankfurter Allgemeine Zeitung v. 4.
Juni 1998.

Dérr, Volker C. (2009): >Third Space« vs. Diaspora. Topologien transkultureller
Literatur. In: Helmut Schmitz (Hg.): Von der nationalen zur internationalen
Literatur. Transkulturelle deutschsprachige Literatur und Kultur im Zeitalter
globaler Migration. Amsterdam/New York, S. 59-76.

Erdogan, Nezih (2010): The Spectator in the Making: Modernity and Cinema in
Istanbul, 1896-1928. In: Deniz Goktiirk/Levent Soysal/Ipek Tiireli (Hg.): Ori-
enting Istanbul: Cultural Capital of Europe? London, S. 129-143.

Ette, Ottmar (2005): ZwischenWeltenSchreiben. Literaturen ohne festen Wohn-
sitz. Berlin.

Fessmann, Meike (1998): Européerin aus Anatolien. Emine Sevgi Ozdamars Ro-
man vom Erlernen verschiedener Sprachen und Weltanschauungen. In: Stid-
deutsche Zeitung v. 23./24. Mai 1998.

Goktiirk, Deniz (2010): Projecting Polyphony: Moving Images, Travelling Sounds.
In: Dies./Levent Soysal/Ipek Tiireli (Hg.): Orienting Istanbul: Cultural Capital
of Europe? London, S. 178-198.

Jordan, Jim (2006): More than a Metaphor: The Passing of the Two World Para-
digm in German-Language Diasporic Literature. In: German Life and Letters
59, S. 488-499.

Kara, Yadé (2003): Selam Berlin. Ziirich.

Konuk, Kader (1997): Das Leben ist eine Karawanserei: Heim-at [sic!] bei Emine
Sevgi Ozdamar. In: Gisela Ecker (Hg.): Kein Land in Sicht: Heimat — weiblich?
Miinchen, S. 143-157.

am 14.02.2026, 18:11:08. R


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.263
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Toro-GRAPHIE

Kuhn, Thomas S. (1976): Die Struktur wissenschaftlicher Revolutionen. Zw. rev. u.
um das Postskriptum v. 1969 erg. Aufl. Frankfurt a.M.

Linde, Helmut (1997): Istanbul. Ostfildern.

Liubcke, Alexandra (2009): Entriumlichung und Erinnerungstopographien:
Transnationale deutschsprachige Literaturen als historiographisches Erzihlen.
In: Helmut Schmitz (Hg.): Von der nationalen zur internationalen Literatur.
Transkulturelle deutschsprachige Literatur und Kultur im Zeitalter globaler
Migration. Amsterdam/New York, S. 77-97.

Meyer, Anne-Rose (2007): Die Grof3stadt als literarischer Ort interkultureller Be-
gegnungen und Konflikte. Zur Bedeutung der deutsch-deutschen Grenze in
Romanen Yadé Karas, Emine Sevgi Ozdamars und Zafer Senocaks. In: Peter
Weiss Jahrbuch fur Literatur, Kunst und Politik im 20. Jahrhundert 16, S. 69-
84.

Oetter, Barbara (2003): One world, two tits. Jargon des Unprizisen. In Yadé Karas
Debiit >Selam Berlin« will ein junger Tiirke den Osten erobern. In: Freitag v.
21. Mirz 2003 (Beilage Literatur extra).

Ozdamar, Emine Sevgi (1994): Das Leben ist eine Karawanserei, hat zwei Tiiren,
aus einer kam ich rein, aus der anderen ging ich raus. Koln.

— (2001): Mein Istanbul. In: Dies.: Der Hof im Spiegel. Erzdhlungen. Kéln, S. 67-
76.

— (2002): Die Briicke vom Goldenen Horn. Roman. Kéln.

Petersen, Birte (2009): Ein Wochenende in der Kulturhauptstadt Istanbul; online
unter: http://www.welt.de/reise/article5490987/Ein-Wochenende-in-der-Kul-
turhauptstadt-Istanbul.html [Oktober 201].

Ritzer, George (1993): The McDonaldization of Society. An Investigation into the
Changing Character of Contemporary Social Life. Thousand Oaks (CA).

Scheppe, Wolfgang (2009): Migropolis. Venice. Atlas of a Global Situation. 2 Bde.
Ostfildern.

Schiitte, Wolfram (1998): Ganz einfach: ein groes Buch. Emine Sevgi Ozdamars
»Briicke vom Goldenen Horn«. In: Frankfurter Rundschau v. 28. Mirz 1998.

Senocak, Zafer (1998): Gefihrliche Verwandtschaft. Miinchen.

Viehover, Vera (2002): Materialitit und Hermeneutik der Schrift in Emine S. Oz-
damars Romanen Das Leben ist eine Karawanserei und Die Briicke vom Goldenen
Horn. In: Vittoria Borso u.a. (Hg.): Schriftgedichtnis — Schriftkulturen. Stutt-
gart/Weimar, S. 343-367.

Weber, Angela (2009): Im Spiegel der Migrationen. Transkulturelles Erzihlen und
Sprachpolitik bei Emine Sevgi Ozdamar. Bielefeld.

Warhol, Andy (2007): The Philosophy of Andy Warhol (From A to B and Back
Again). London.

Zantop, Susanne M. (1999): Kolonialphantasien im vorkolonialen Deutschland
(1770-1870). Berlin.

am 14.02.2026, 18:11:08. R

279


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.263
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

am 14.02.2026, 18:11:08.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.263
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

