
Topo-Graphie
Das Istanbul der deutsch-türkischen 
Gegenwar tsliteratur

Volker C. Dörr

Man mag die stetige Folge unstetiger methodischer Richtungswechsel, von 
methodologischen Turns also, die die Kulturwissenschaften und, vielleicht be-
sonders, die recht strömungsaffine germanistische Literaturwissenschaft sich 
selbst und ihrem Publikum in den letzten Jahrzehnten zugemutet haben, für 
reichlich desorientierend halten.1 Allerdings muss man dann auch zugestehen, 
dass gegenüber ideologischer Verhärtung, die meist die Kehrseite der (ja so-
wieso oft nur scheinbaren) Gewissheit der richtigen Richtung ausmacht, Des-
orientierung nicht das Schlechteste ist, was einem passieren kann. Man wird 
aber fragen dürfen, ob eigentlich die Metapher der allgemeinen, wenn nicht 
globalen, (Kehrt-)Wendung noch greift, wenn gar nicht jeder, ja nicht einmal 
die Mehrheit, der Fortschreitenden die Richtung wechselt, sondern bloß eini-
ge vom Mainstream abzweigen. Womöglich muss man gegenüber dem Begriff 
turn dieselben Vorbehalte anbringen wie gegenüber dem des Paradigmas, der 
deswegen, jedenfalls im strikte Sinne – und das ist derjenige Thomas S. Kuhns 
(1976: 10) –, häufig fehl am Platz ist, weil die meisten sogenannte Paradigmata 
weit entfernt davon sind, »allgemein anerkannte wissenschaftliche Leistungen 
[zu sein], die für eine gewisse Zeit einer Gemeinschaft von Fachleuten maßge-
bende Probleme und Lösungen liefern« – vor allem dann, wenn man beachtet, 
wie groß die Geltung des Prädikats ›allgemein‹ bei Kuhn ist, der mit »Gemein-
schaft von Fachleuten« eher ›die Astronomen‹ meint als die Mitglieder eines 
Graduiertenkollegs. Unter den Turns der Kulturwissenschaften2 verdient viel-
leicht allein deren erster, der Lingustic turn, diesen Ehrentitel wirklich – weil es 

1 | Für vielfältige Anregungen danke ich den Teilnehmerinnen und Teilnehmern der Kul-

turhauptstadt-Tagung – darunter besonders Deniz Göktürk (Berkeley), Rolf Parr (Duis-

burg/Essen) sowie Sonja Kmec und Dieter Heimböckel (Luxemburg).

2 | Vgl. dazu Bachmann-Medick 2006.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.263 - am 14.02.2026, 18:11:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.263
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VOLKER C. DÖRR264

sich um einen echten Paradigmenwechsel handelt. Jedenfalls fällt es auch den 
meisten, die sich nicht explizit auf Saussure und die Folgen berufen, schwer, 
noch einen mehr oder minder naiven Realismus zu vertreten, demzufolge Kul-
turwissenschaften es mit vorfindlichen Gegenständen zu tun hätten, denen 
gegenüber Sprache erst dann ins Spiel kommt, wenn es darum geht, sie (analy-
tisch) zu beschreiben.

Zu den einschlägigen Turns, und zwar zu denjenigen jüngeren Datums, 
zählt auch der sogenannte Spatial turn – von dem nicht immer ganz klar ist, 
wie er mit dem Topographical turn zusammenhängt (vgl. Bachmann-Medick 
2006: 284-328). Nun sind Orte, Plätze, Räume in der Literatur auch vor dieser 
Wendung Gegenstand literaturwissenschaftlicher Analysen gewesen. Aber für 
eines hat der oder haben die Turns Ableger oder Verästelungen des Linguistic 
turn, doch in hohem Maße sensibilisiert: dass Räume mit Gruppen vom Typ 
Race – Class – Gender eines gemeinsam haben: Auch Räume werden kaum als 
vorhandene von Literatur ›mimetisch‹ abgebildet, vielmehr von Texten – neben 
literarischen natürlich vor allem auch journalistischen oder Gebrauchstexten – 
erzeugt; denn nicht nur, wenn man nicht am Ort ist, sind für Urteile über den 
Ort textuelle Repräsentationen erheblich entscheidender als ›die‹ Realität am 
Ort selbst; auch in ›der‹ Realität eines Ortes spielt die Steuerung der Wahr-
nehmung durch mediale und dabei besonders auch textuelle Repräsentation 
eine gewichtige Rolle. Man muss nicht mit dem Ulysses in der Hand durch 
Dublin oder mit der einschlägigen Erzählung Thomas Manns durch Venedig 
spazieren, um einzusehen: Orte werden in doppeltem Sinn durch Topografie er-
zeugt – einmal in dem fast banalen, dass sie von topografischen Gegebenheiten 
konstituiert werden, zum anderen aber in dem Sinne, dass die von der Literatur 
erschriebenen Darstellungstopoi, wenn nicht Gemeinplätze, in nicht geringem 
Maße dazu neigen, in der Realität wiedergefunden zu werden – ob sie nun da 
›sind‹ oder nicht.

Wie die Großregion Luxemburg und das Ruhrgebiet ist die ›Europäische Kul-
turhauptstadt‹ Istanbul in einer gewissermaßen per se interkulturellen Situation 
angesiedelt oder genauer: sie wird dort angesiedelt. Anders als in den beiden 
anderen Fällen betrifft dies, bezogen auf den deutschsprachigen Raum, nicht 
Phänomene der kulturellen Binnendifferenzierung, sondern vielmehr der in-
terkulturellen Relationierung. Sie resultieren aus der womöglich wesentlichs-
ten Quelle moderner Interkulturalitätserfahrungen: der (Arbeits-)Migration 
und den von ihr ausgelösten interkulturellen Prozessen, und diese werden in 
Deutschland generell, nicht nur aus demografischen Gründen, vor allem als 
deutsch-türkisches Phänomen wahrgenommen und nicht zuletzt in Literatur  
reflektiert. Dass Istanbul auch in der deutsch-türkischen Gegenwartsliteratur, 
also aktueller deutschsprachiger Literatur von Autorinnen und Autoren mit ei-
nem, wie man so schön sagt, türkischen Migrationshintergrund, eine promi-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.263 - am 14.02.2026, 18:11:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.263
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


TOPO-GRAPHIE 265

nente Rolle spielt – und zwar als Ort der Handlung wie als Topos –, ist unmit-
telbar einsichtig; jedenfalls dann, wenn es sich – was allerdings alles andere als 
selbstverständlich oder gar notwendig ist – bei der sogenannten Migrantenli-
teratur auch um Migrationsliteratur, also um Literatur mit dem Thema Mig-
ration, handelt. Zu sehr drängen sich schon dem mäßig vorbelasteten Leser 
Assoziationen auf, die strukturell dem Thema Migration zu nahe stehen, als 
dass deren Potential ungenutzt bleiben dürfte. Istanbul ist der liminale (Brü-
cken-)Ort schlechthin, weil die Stadt buchstäblich auf der Grenze zwischen 
Asien und Europa und damit der Bildbereiche ›Orient‹ und ›Okzident‹ liegt. 
Zugleich erscheint er als Ort der Transgression, des Übergangs auf Reisen von 
Herkunftsorten, die oft paradigmatischerweise in Anatolien liegen, in den eu-
ropäischen Westen, z.B. eben nach Deutschland. Zudem kann eine mindestens 
rudimentäre topografische Kenntnis beim Leser vorausgesetzt und aufgerufen 
werden – in einem Maße, das dem der europäischen Metropolen London und 
Paris mindestens nahekommt und dasjenige ›orientalischer‹ Metropolen wie 
Teheran oder Bagdad weit überschreitet. Kurz: Istanbul ist eine (Land-)Marke, 
mit der sich literarisch arbeiten lässt – ebenso wie marketingtechnisch.

›Europäische Kulturhauptstädte‹ werden naturgemäß auch als (Kurz-)Reise-
ziele vermarktet. Wenige Tage vor Beginn des Kulturhauptstadt-Jahres, am 12. 
Dezember 2009, empfiehlt der Online-Auftritt der Tageszeitung Die Welt ei-
nen Besuch Istanbuls, »noch bevor die Kulturhauptstadt 2010 von Touristen 
gestürmt wird« (Petersen 2009). Wie bereits mindestens dreimal zuvor in den 
Jahren 2008 und 20093 – zweimal im Reise-, einmal im Sportteil – wird Is-
tanbul dabei im engeren technischen Sinne emblematisch gefasst. Als jeweils 
erstes Bild der Stadt und fast ausnahmslos erstes Bild überhaupt (nur im Falle 
des Fußball-Artikels wird zunächst der eigentliche Gegenstand, Fabian Ernst, 
präsentiert) erscheint eine pittoreske Abbildung der Ortaköy-Moschee am Bos-
porus-Ufer, mit Möwen in Untersicht im Vorder- und der 1973 eröffneten ersten 
Brücke über den Bosporus, der Boğaziçi Köprüsü, im Hintergrund. Die Inscriptio 
und die Subscriptio lauten in allen Fällen identisch. Das Bild ist (in grammatisch 
falscher Interpunktion) überschrieben mit »Der Mythos des Bosporus’«, un-
ter ihm findet sich die Ausweitung zum allgemeingültigen Sinnspruch: »Der 
Bosporus teilt Istanbul in zwei Hälften, er spaltet Europa und Asien und ist 
ein Grund für die Hin- und Hergerissenheit zwischen westlichen und östlichen 
Kulturkreisen vieler Istanbuler.« (Petersen 2009)

3 | Vgl. http://www.welt.de/reise/article2554280/Der-Mythos-des-Bosporus.html [Oktober 

2011], http://www.welt.de/reise/article2553788/Istanbul-ist-fuer-Besucher-keine-leichte-

Kost.html [Oktober 2011], http://www.welt.de/sport/fussball/article4912365/Fabian-Ernst-

hat-sein-Glueck-am-Bosporus-gefunden.html [Oktober 2011].

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.263 - am 14.02.2026, 18:11:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.263
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VOLKER C. DÖRR266

Von der behaupteten anthropologischen Merkwürdigkeit, dass eine Meeren-
ge hier den Grund für eine mentale Befindlichkeit liefert, soll einmal abgesehen 
werden. Viel bemerkenswerter scheint doch das hier aufgerufene Übliche: Die 
Befindlichkeit ist eine geradezu prototypische ›Hin- und Hergerissenheit zwi-
schen westlichen und östlichen Kulturkreisen‹, zwischen Okzident und Orient, 
und Istanbul erscheint als Stadt am Bosporus, der die Stadt ebenso teilt, wie er 
Europa von Asien abgrenzt (dass er Europa und Asien ›spaltet‹, darf wohl be-
zweifelt werden, und auch was dasjenige wäre, das in Europa und Asien (auf-)
gespalten würde, erschließt sich nicht intuitiv). Die Brücke verbleibt buchstäb-
lich im Hintergrund der Pictura; präsent ist sie damit allemal. Gleiches gilt für 
den Gegensatz, wenn nicht Widerspruch, zwischen Tradition und Moderne, der 
hier durch Moschee und Hängebrücke ins Bild gefasst wird.

Dass diese Bildbereiche aufgerufen werden, ist ein älteres Phänomen. Wer 
als Bildungsbürger oder Bildungsreisender wissen will, was er von einer Stadt 
zu denken hat, greift seit jeher zum Baedeker (oder er tat es vor der Erfindung 
von Wikipedia). Im Baedeker-Band zu Istanbul aus dem Jahre 1997 jedenfalls 
heißt es: 

Byzanz – Konstantinopel – Istanbul sind die Namen jener Stadt, in der sich Morgenland 

und Abendland begegnen. […] Die Metropole am Bosporus ist heute mit mehr als 12 

Millionen Einwohnern die größte Stadt der Türkei. […] Zwar hat Istanbul nach dem Zerfall 

des Osmanischen Reiches seine Funktion als Hauptstadt verloren, dennoch ist die Stadt 

am Goldenen Horn nach wie vor der ›Nabel der (islamischen) Welt‹. […] Istanbul fühlt 

sich einerseits dem Westen zugehörig, ist aber andererseits noch stark der muslimi-

schen Strenge verhaftet. Als Reisender aus Mitteleuropa fühlt man sich hier erstmals so 

richtig im Orient, andererseits, wenn man aus Asien nach Westen zurückkehrt, hat man 

den Eindruck, wieder daheim im alten Europa zu sein. Istanbul ist ein Erlebnis an sich. 

Wer einmal von der Serailspitze oder vom Galataturm das überwältigende Panorama mit 

Bosporuseinfahrt und Goldenem Horn genossen hat, aus dem sich die Silhouetten von 

Moscheen herausheben, wird Giacomo Casanova verstehen können, der behauptete, 

nirgendwo auf der Welt gebe es etwas Schöneres. (Linde 1997: 6f.)

Hier sind alle Ingredienzen versammelt: Serail und Moscheen und der Bos-
porus als Grenze zwischen Europa und einem ›richtigen‹ »Orient«, der vor 
allem eines ist: »muslimisch«. Man könnte hier geradezu eine Vorurteilsana-
lyse im Gefolge von Edward Saids Konzept des Orientalism vornehmen: etwa 
indem man auf die implizite Temporalität des Fortschritts hinweist, die in der 
Gegenüberstellung »dem Westen zugehörig« versus »noch stark der muslimi-
schen Strenge verhaftet« liegt. Aber hier soll es ja nicht um die Imagologie von 
Reiseführern gehen, sondern um literarische Topografien im engeren Sinne. 
Und auch hier spielt die Engführung von Okzident und Fortschritt keine gerin-
ge Rolle. Erwartbar ist nun, dass auch literarische Repräsentationen der Stadt 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.263 - am 14.02.2026, 18:11:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.263
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


TOPO-GRAPHIE 267

Istanbul mit diesen Topoi arbeiten; ebenso erwartbar aber ist auch, dass sie sie 
nicht nur zitieren, sondern sie womöglich (kritisch) unterlaufen.

Die Brücke vom Goldenen Horn, Emine Sevgi Özdamars zweiter Roman, nach 
ihrem viel beachteten Debüt Das Leben ist eine Karawanserei, hat zwei Türen, aus 
einer kam ich rein, aus der anderen ging ich raus (1992), aus dem Jahre 1998, trägt 
den Verweis auf Istanbul bereits im Titel – und das, obwohl die Handlung zum 
großen Teil nicht dort, sondern in Anatolien auf der einen, in Berlin auf der an-
deren Seite angesiedelt ist. Özdamar, die 1946 in der Türkei geboren wurde und 
dort auch aufgewachsen ist, erzählt hier von einem Leben, das gewisse Ähn-
lichkeiten mit ihrem eigenen hat (was naturgemäß immer wieder zu biografis-
tischen Fehlschlüssen verleitet): Erzählt wird, aus der Ich-Perspektive, wie eine 
junge Frau im Jahre 1966 im Alter von 18 Jahren nach West-Berlin kommt, um 
dort bei Telefunken zu arbeiten; erzählt wird einerseits von ›typischen‹ Migran-
tinnen-Erfahrungen, die von entfremdeter Arbeit, von der Entwurzelung, von 
klimatischer und sozialer Kälte, von der (Un-)Möglichkeit eine fremde Spra-
che zu lernen (Weber 2009: 255-268) geprägt sind. Erzählt wird andererseits 
aber auch, wohl weniger typisch, die Bildungsgeschichte eines marxistischen 
Bewusstseins ebenso wie die Geschichte einer Liebe zum Theater – und von er-
wachender weiblicher Sexualität. Erzählt wird nicht zuletzt der unabschließbare 
Prozess des »Entwerfens und Verwerfens von Identitätsmodellen« (Viehöver 
2002: 346).4

Brücken-Metaphern, wie sie der Roman im Titel führt, sind verführerisch, 
besonders im Kontext der Transkulturalität.5 Es ist also alles andere als überra-
schend, dass Özdamars Roman, so etwa von der Literaturkritik, auch auf eine 
Polarität von Orient und Okzident hin gelesen worden ist, die dann so gedeutet 
worden ist, dass sie in der Topografie Istanbuls verortet und in der Protagonis-
tin, als einer Grenzgängerin zwischen beiden Welten, verkörpert werde (vgl. 
Fessmann 1998). Und nur allzu leicht unterläuft es dann, dass die Brücke vom 
Goldenen Horn, die dem Roman ihren Namen geliehen hat, als topografischer 
Garant dieser Verbindung gedeutet wird (vgl. Brandt 1998; Schütte 1998).6 Aber: 
Die Brücke vom Goldenen Horn steht auf beiden Seiten in Europa.

Von solchen allzu schönen Deutungen der Brückenmetapher abgesehen, 
ist aber nun interessant, wie das Istanbul dargestellt wird, in das die Prota-

4 | Zusammen mit Das Leben ist eine Karawanserei formier t sich zudem eine »Ge-

schichte krisenhafter Übergänge zwischen zwei medialen Modi der Welter fahrung und 

Selbstvergewisserung: einem vornehmlich durch orale Traditionen geprägten Modus 

und einem anderen, primär schrif tlich vermittelten Modus« (Viehöver 2002: 348).

5 | Vgl. zur Kritik an der Metaphorik Adelson 2006; Jordan 2006: 490; Göktürk 2010: 

182-185.

6 | Vgl. dagegen den korrekten Hinweis bei Fessmann 1998.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.263 - am 14.02.2026, 18:11:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.263
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VOLKER C. DÖRR268

gonistin von Berlin aus zurückkehrt: »Als es wieder anfing zu schneien, war 
mein Vertrag mit der Radiofabrik abgelaufen, wir alle bekamen von der Fab-
rik eine gebratene Weihnachtsgans. Ich kaufte mir Fahrkarten und fuhr mit 
der deutschen Gans von Berlin nach Istanbul.« (Özdamar 2002: 103) Zunächst 
gestaltet sich alles, wie erwartet, weil prototypisch: Kontrastiv wirkt vor allem 
die Geschwindigkeits differenz, mit allen daran hängenden Implikationen eines 
Modernitätsgefälles: 

Ich schob die Luft vor mir her, meine Bewegungen kamen mir so langsam vor, die Bewe-

gungen aller Menschen. […] Esel, Lastträger, Autos, Schif fe, Möwen, Menschen, alles 

bewegte sich, aber es kam mir alles viel langsamer vor als die Bewegungen in Berlin. 

[…] Am Abend, als die Straßenlampen angingen, fragte ich: ›Mutter, ist Istanbul dunkler 

geworden?‹ – ›Nein, meine Tochter, Istanbul hatte immer dieses Licht, deine Augen sind 

an deutsches Licht gewöhnt.‹ (Ebd.: 106f.)

Das sieht auf den ersten Blick verführerisch orientalisch aus: »Man roch schei-
ßende Pferde« in Istanbul, während in Berlin die Moderne tost und braust – 
eine Moderne, die das beobachtende Subjekt seiner eigenen vormodernen 
Herkunft entfremdet, wobei diese Herkunft selbst ohne Veränderung identisch 
bleibt: »Istanbul hatte immer dieses Licht«. Beschleunigung (und damit techni-
scher Fortschritt) scheinen demgegenüber nur mit Hilfe von (kulturellen) Im-
porten möglich: »Mein Vater«, so geht es an der zitierten Stelle weiter, »hatte 
ein Pontiac-Auto. ›Du hast Sehnsucht nach Istanbul‹, sagte er, ›ich fahre dich 
ein bißchen spazieren!‹« (Ebd.: 107) Bemerkenswert ist hier zudem, dass die 
Beschleunigung nicht nur an das aus den USA importierte Auto, sondern auch 
an die väterliche Verfügungsgewalt gekoppelt ist: Nicht »wir fahren«, sondern 
»ich fahre dich […] spazieren«, sagt der strafende Vater. Fortschritt, als dessen 
Emblem der im deutschen Kontext einschlägigste Gegenstand: das Automobil, 
eingesetzt wird, erscheint doppelt oktroyiert: von außen und oben.

Es ist zwar nicht ganz unproblematisch, den Roman Die Brücke vom Golde-
nen Horn als Fortsetzung von Özdamars Erstling, dem Karawanserei-Roman, 
zu lesen; vor allem muss dabei die Falle des Biografismus umgangen werden, 
denn der Konnex besteht definitiv nicht in dem so naheliegenden scheinbaren 
Faktum, dass beide Bücher verschiedene Stationen aus dem Leben der Autorin 
erzählen. Es ist aber nicht unmöglich, jedenfalls (chrono-)logisch nicht, beide 
Texte so zu lesen, dass sie verschiedene Stationen aus dem Leben derselben 
Protagonistin erzählen. Mindestens bestehen intertextuelle Bezüge: Ein Auto der 
auch in Istanbul wohl nicht eben häufigen Marke Pontiac fährt der Vater auch 
im Karawanserei-Roman (vgl. Özdamar 1994: 367). Dieser Roman, der von »Mi-
gration innerhalb der Türkei« erzählt (Konuk 1997: 145), arbeitet stark mit einer 
Binnendifferenzierung zwischen Istanbul und der übrigen Türkei, indem er 
auf einen gewissermaßen innertürkischen Orientalismus hinweist: etwa wenn 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.263 - am 14.02.2026, 18:11:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.263
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


TOPO-GRAPHIE 269

die Protagonistin für ihre Istanbuler Lehrerin eine »Kurdin aus Anatolien mit 
Schwanz am Arsch« ist (ebd.: 68). Dort, im Karawanserei-Roman, ist das Auto-
mobil von Beginn an weniger mit dem Moment des technischen Fortschritts 
oder der Beschleunigung,7 eher mit demjenigen des ökonomischen Aufstiegs, 
vor allem aber mit dem Film verbunden: 

Ich schaute aus dem Fenster raus, da sah ich Chevrolet. Sein Fahrer wartete, dann 

kam ein anderer Mann mit einem Hut und meine Mutter sagte: »Ein Mann wie Humprey 

Pockart«. Der Humprey Pockart und mein Vater Erol Flayn haben sich begrüßt und sich 

im gleichen Moment Feuer gegeben. (Ebd.: 28)

Kommen wir noch einmal zurück zum eben zitierten oppositiven Moment der 
langsamen Bewegung; dieses nämlich erscheint noch an einer anderen Stelle, im 
zweiten Teil des Romans, der genauso betitelt ist wie das ganze Buch: »Die Brücke 
vom Goldenen Horn«. Und dort wird auch, für die geografisch vielleicht weniger 
Sattelfesten unter den Lesern, eindeutig geklärt, was genau denn nun die titelge-
bende Brücke verbindet: »Ich lief in Richtung der Brücke vom Goldenen Horn, 
die die beiden europäischen Teile von Istanbul verbindet. Die Männer kratzten 
sich wie früher auf den Straßen zwischen den Beinen.« Und dann folgt die Be-
schreibung eines Settings, in der bilderbuchhaft Maritimes und Orientalisches, 
oder gar Orientalistisches, aufs Plakativste zusammenkommen: Da begegnen in 
der Sonne leuchtende Schiffe und ihre Sirenen ebenso wie Möwen mit »weißen 
Flügeln«; hinzu gesellen sich, auf der Brücke, Straßenhunde, Esel, schreiende 
Straßenverkäufer sowie »kleine Kinder oder alte Männer«, die »auf ihren Rücken 
aus der ottomanischen Zeit übriggebliebene Wasserkanister» tragen. Die Erzäh-
lerin nun verortet sich selbst in diesem pittoresken Genrebild, indem sie auf das 
Moment der Medialität aufmerksam macht: »Als ich auf der Brücke entlang lief, 
kam es mir vor, als müßte ich mit meinen Händen die Luft vor mir herschie-
ben. Alles bewegte sich sehr langsam, wie in einem zu stark belichteten, alten 
Slow-motion-Film.« (Özdamar 2002: 187) Hier kehrt die Metapher des Luft-vor-
sich-Herschiebens als Vergleich wieder, und eines wird dabei recht anschaulich: 
Die Wahrnehmung der Szenerie wird als medial überformt, weil einem medialen 
Effekt ähnlich, ausgestellt,8 das heißt: dieser Orient wird als orientalistisch, als 

7 | Angefügt werden könnte auch, dass die genannten Marken, Pontiac und Chevro-

let, eher entspanntere For tbewegung assoziieren: Highway Cruising. Damit wird das 

amerikanisier te Moment des technischen Fortschritts bildlich-dekonstruktiv wieder 

unterlaufen.

8 | In einer Erzählung aus dem Band Der Hof im Spiegel ist es der Bildbereich des 

Theaters, der die Brücke als medial überformten Ort ausweist: »Jahrhundertelang bau-

ten die Ottomanen keine Brücke zwischen den beiden europäischen Teilen Istanbuls, 

weil im einen Teil Moslems und im anderen Juden, Griechen und Armenier lebten. Nur 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.263 - am 14.02.2026, 18:11:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.263
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VOLKER C. DÖRR270

durch Medien konstituierter Wahrnehmungsinhalt vorgeführt, und diese Medien 
sind wesentlich ›okzidental‹ – denn eines macht der Terminus Slow motion deut-
lich: die amerikanische Prägung des Mediums Kinofilm.9 

Allerdings wird der Film durchaus nicht nur als amerikanisches Medium 
präsentiert. Vielmehr ist er Effekt einer Überblendungs- (oder auch: Palimp-
sest-)Technik: 

[…] wenn wir aus der Cinemathek herauskamen, sahen die Menschen, die sich vor dem 

Kino auf der Straße versammelten, so aus, als ob sie zu einer Totenfeier gekommen 

wären. Die Revolutionsgeschichten in den Filmen spielten auf den russischen Straßen, 

und wir als Zuschauer standen dann auch lange auf der Straße vor dem Kino, so als ob 

die Istanbuler Straßen die verlängerten Revolutionsstraßen aus den russischen Filmen 

wären. (Özdamar 2002: 215) 

Dieses Mittel der Überblendung wird geradezu explizit gemacht in einer Erzäh-
lung Özdamars mit dem Titel Mein Istanbul: 

Jetzt stehe ich wieder hier und schaue die Gesichter der Menschen an, die an mir vor-

beilaufen. Es sah aus, als liefen Filme aus ganz verschiedenen Ländern dieser Welt 

übereinander. Humphrey Bogart spricht mit einer arabischen Frau, fragt sie nach der 

Uhrzeit. Eine russische Hure spricht mit einem Mann, der sich wie Woody Allen bewegt. 

(Özdamar 2001: 74)

Die enge Verklammerung mit dem Medium Film jedenfalls stellt die Medialität 
des nur vorgeblich Beschriebenen, scheinbar mimetisch Abgebildeten, deutlich 
aus. Sie wird gestützt durch Verweise auf andere Medien, etwa Zeitungen, wenn 
die Protagonistin in den Tagen der Militärherrschaft auf das »Meer« schaut, 
»in dem seit Tagen so viele Haifische schwammen, daß die Zeitungen darüber 
berichtet hatten«. (Özdamar 2002: 310)

Häufig ist die Protagonistin, deren Eltern auf der asiatischen Seite Istanbuls 
leben und deren eigenes Leben sich in entscheidenden Teilen im europäischen 

Fischerboote fuhren die Menschen hin und her. Der Sultan Mahmut II. (1808-1836) 

wollte endlich Moslems und Nicht-Moslems in Istanbul zusammenbringen und ließ die 

berühmte Brücke bauen. Als sie fer tiggestellt war, schlugen die Fischer mit Stöcken 

gegen die Brücke, weil sie ihnen die Arbeit weggenommen hatte. Die Brücke wurde 

wie eine Bühne: Juden, Türken, Griechen, Araber, Albaner, Armenier, Europäer, Perser, 

Tscherkessen, Frauen, Männer, Pferde, Esel, Kühe, Hühner, Kamele, alle liefen über die-

se Brücke. « (Özdamar 2001: 71).

9 | Die Galata-Brücke über das Goldene Horn spielt eine prominente Rolle in dem frü-

hen Kurzfilm Constantinople – Panorama de la Corne D’Or des Lumière-Mitarbeiters 

Alexandre Promio aus dem Jahre 1897 (vgl. Göktürk 2010: 178f.). Zur frühen Geschich-Zur frühen Geschich-

te des Kinos in Istanbul vgl. Erdo an 2010.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.263 - am 14.02.2026, 18:11:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.263
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


TOPO-GRAPHIE 271

Teil abspielt, selbst mit dem Schiff unterwegs, so dass ihre Identität geradezu 
mit dem maritimen Transit verschränkt erscheint: 

Das Schif f befand sich gerade in der Mitte zwischen dem asiatischen und europäischen 

Istanbul. Die Schauspielerin kam aus meinem Körper heraus, vor sich her schob sie ei-

nen Mann und ein Kind und warf sie vom Schif f ins Marmara-Meer. Dann kam sie zurück 

und ging wieder in mich hinein. (Ebd.: 193f.) 

Indem die Ich-Erzählerin einerseits über die Brücke vom Goldenen Horn »zwi-
schen den Vierteln der ihrerseits zumindest zweigeteilt erscheinenden euro-
päischen Hälfte der Stadt« wie auch andererseits mit der Fähre zwischen dem 
europäischen und dem asiatischen Teil der Stadt »oszilliert, […] eröffnet sich 
gleichzeitig ein Raum wandelbarer Identifikationen«, womit zugleich das Mo-
dell des Entwicklungsromans unterminiert wird: weil die Protagonistin an kein 
Ziel kommt (Bonner 2009: 130 u. 133).

Der ›Orient‹ hingegen ist ein Orient wie im Film – oder wie er im Buche 
steht. Dabei erscheint die titelgebende Brücke selbst überhaupt weniger als ver-
bindendes Medium denn vielmehr als ihrerseits dem Meer verbunden: 

Die langen Schatten der Menschen, die über die Brücke vom Goldenen Horn liefen, fie-

len von beiden Seiten der Brücke auf die Schif fe und liefen an deren weißen Körpern 

entlang. Manchmal fiel auch der Schatten eines Straßenhundes oder eines Esels dort-

hin, schwarz auf weiß. Nach dem letzten Schif f fielen die Schatten der Menschen und 

Tiere ins Meer und liefen dort weiter. (Ebd.: 187)

Dass die Schatten innerhalb des topografischen Setting ›schwarz auf weiß‹ fal-
len, macht darauf aufmerksam, dass es sich im Wortsinne um Topo-Graphie 
handelt: um mediale Vermittlung des Ortes im Medium der Schrift.

Als es wegen fortgesetzter Durchsuchungen in Istanbul zu gefährlich wird, 
politisch subversive Medien zu besitzen, wirft der Vater der Protagonistin in 
seiner Ratlosigkeit die russischen Revolutionsfilme ins Meer. 

Viele Menschen machten es wie er und schmissen in der Nacht Säcke voller linker Bü-

cher ins Marmara-Meer […]. In diesen Tagen fuhren Schif fe und Fischerboote auf dem 

Meer zwischen Marx-, Engels-, Lenin-, Mao- und Che Guevara-Büchern […]. (Ebd.: 316) 

Das Meer wird hier bildlich als genau das Büchermeer ausgestellt, das es, wegen 
der grafischen ›Natur‹ des Topografischen, per se ist.

Die Brücke hingegen, nach der das Buch benannt ist, verbindet weniger 
zwei Landhälften (schon gar nicht Orient und Okzident), als dass sie Land und 
Meer und zugleich den Text mit seiner eigenen Medialität verbindet. »Zwischen 
Asien und Europa« nämlich, so steht es in Özdamars Roman, »gab es damals, 
1967, noch keine Brücke. Das Meer trennte die beiden Seiten […]« – und zwar 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.263 - am 14.02.2026, 18:11:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.263
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VOLKER C. DÖRR272

geografisch strikt: »Die asiatische und die europäische Seite in Istanbul waren 
zwei verschiedene Länder.« (Ebd.: 222) Also wird hier das genaue Gegenteil 
einer Situation des Brückenschlags zwischen Europa und Asien beschrieben, 
den der Titel für einige suggeriert und auf den dann die Protagonisten (und mit 
ihr die Autorin) verpflichtet wird. Zwischen Asien und Europa konstruiert der 
Roman eine strikte Dichotomie, die auf den ersten Blick verführerisch nach Ori-
entalismus aussieht. Aber die beschriebene Szenerie mit den pittoresken, ›ty-
pisch‹ orientalischen Zutaten Straßenhunde, Esel, schreiende Straßenverkäufer 
spielt sich zwar auf der Brücke ab, aber die liegt eben in Europa. Das heißt, die 
Dichotomie Asien – Europa wird vom Roman selbst im strikt technischen Sinne 
dekonstruiert, indem gezeigt wird, dass das Ausgeschlossene, Asien, auf der 
hierarchisch höher bewerteten Seite eingeschlossen bleibt: Asien ist in Europa. 
Und dieses Verfahren ist natürlich poetisch erheblich souveräner – allein weil 
origineller – als ein Versuch, Asien zu europäisieren, indem gezeigt würde, dass 
der ›europäische‹ Fortschritt auch in ›Asien‹ anzutreffen ist.10

Was auch immer man gegen Edward Saids Konzept des Orientalism im De-
tail einwenden mag, eine Erkenntnis wird man kaum bestreiten wollen: dass 
die in den westlichen Diskursen sich vor allem im kolonialistischen 19. Jahr-
hundert beschleunigt vollziehende Entdeckung ›des‹ Orients vordringlich eine 
Konstruktionsleistung gewesen ist – mit dem Ziel weniger der Kenntnis des 
Anderen (dann hätte man eben schnell bemerkt, dass die Hypostasierung eines 
homogenen Gegenstands Orient vor allem erkenntnishindernd wirkt) als viel-
mehr der Selbsterkenntnis. Wenn also wie im Falle der Romane Özdamars die 
Dichotomie Orient – Okzident dekonstruktiv subvertiert wird, dann vollzieht 
sich genau eine solche epistemologisch produktive Desorientierung, wie ich sie 
am Anfang als heilsam vorgestellt habe.

10 | Ottmar Ette hingegen hebt stärker auf die Bewegung der Protagonisten, die sich mit 

dem Schif f zwischen den beiden Stadtteilen, dem europäischen und dem asiatischen, 

vollzieht, ab und verbindet sie mit der filmischen Überblendtechnik des Erzählens. Da-

durch aber bleibt, analog zu vielen Konzeptualisierungen von Hybridität, die Identität 

der beiden Seiten intakt, und das Besondere liegt im hier transitorischen Dazwischen. 

Auf diese Weise werde »der Zwischenraum zwischen den Kontinenten und Stadtteilen 

zu einem Bewegungs-Raum, der von einem unablässigen Hin und Her er füllt wird«. Nicht 

ganz deutlich wird allerdings, inwiefern die »Überblendtechnik des Ineinanderschrei-

bens […] vor Augen [führt], daß die europäische […] Seite Istanbuls nicht ohne die asia-

tische, West-Berlin nicht ohne Ost-Berlin, Berlin nicht ohne Istanbul und Deutschland 

nicht ohne die Türkei gedacht werden können« (Ette 2005: 194) – außer in dem basalen 

Sinne, dass Identität nicht ohne Nicht-Identität zu denken ist und dass es ohne Anderes 

kein Eines gibt. Als abgegrenzte Identitäten bleiben die Räume intakt und identisch, 

»transkulturell« ist nur die »Durchquerung«, nicht das jeweils Durchquerte (ebd.: 198).

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.263 - am 14.02.2026, 18:11:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.263
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


TOPO-GRAPHIE 273

Eine kleine Nebenrolle spielt Istanbul auch in Yadé Karas Erfolgsroman Se-
lam Berlin, der schon durch seinen Titel freilich an einem anderen Ort situiert 
wird, an dem er dann auch tatsächlich hauptsächlich spielt. Der Protagonist und 
Ich-Erzähler Hasan Kazan ist zwar, nach eigener Aussage, ein »Kreuzberger, 
der sich voller Neugier und Saft im Sack auf das Leben stürzt[ ]« (Kara 2003: 5), 
aufgewachsen aber ist er teilweise in Istanbul. Von seinem Vater berichtet er: 

Baba verstand mich nicht. Kein Wunder, das hat er selten getan. Baba war gegen mei-

nen Berlin-Besuch. Er dachte immer noch, daß ich im Westen meine Wurzeln, Kultur und 

Tradition verliere; daß ich so enden würde wie die Kif fer, Säufer und Punks vom Bahnhof 

Zoo, mit Hund und Pulle Bier. Deshalb hatte er mich und Ediz [den Bruder des Erzählers] 

nach der Grundschule in Berlin auf die deutsche Schule in Istanbul geschickt. Baba 

hatte gehoff t, daß wir dort vom westlichen Einfluß verschont bleiben. Und unsere Iden-

tität als Türken, Kleinasiaten und Moslems bewahren und respektvoll in einer heilen 

Gesellschaft aufwachsen werden. (Ebd.: 28)

Das Istanbul-Bild des Vaters, wie der Mutter, wird vom Erzähler als nicht nur 
konservativ, sondern geradezu rückständig charakterisiert; obendrein, das sagt 
der Erzähler aber nicht, ist es auch recht klischeelastig: 

Für Baba und Mama war Istanbul immer noch die Stadt der glitzernden Lichter, Tavernas 

und Open-air-Kinos, wo Moslems, Christen und Juden nebeneinander lebten. Eine Stadt 

auf zwei Kontinenten, sieben Hügeln und mit einer Million Einwohner. 

[…] Baba sagte immer: »Istanbul ist wie eine alt gewordene Odaliske, die unter ih-

rer faltigen Haut die Züge einer einstigen Schönheit trägt.« Nun, daran hatte ich keine 

Zweifel. (Ebd.: 11)

Zweifel hat hingegen der Leser, ob der durchaus als sanfter Nationalist vorge-
stellte Vater Hasans tatsächlich meint, Istanbul sei europäischen oder kaukasi-
schen Ursprungs, wenn er es als »Odaliske« bezeichnet – oder ob hier, wie an 
nebenbei bemerkt unzähligen anderen Stellen des Romans, die Autorin geirrt 
und das Lektorat gefehlt hat.

Der nostalgisch verklärten Sicht seiner Eltern, die sich ins Nachtleben stürz-
ten und dabei eine »magische Stadt [erlebten]«, setzt Hasan einen anscheinend 
schonungslosen Blick auf eine Realität entgegen, die aber eine scheinbare bleibt, 
weil sie ebenso klischeehaft ist – es sind lediglich andere Klischees: 

Aber dieses Istanbul gab es nicht mehr. Jetzt lebten zwölf Millionen Menschen hier. Es 

war bombastisch. Es war chaotisch. Es war ätzend, hier zu leben. Ich konnte nie in Ruhe 

durch die Stadt spazierengehen, ohne Angst zu haben, daß ich überfahren, überrumpelt 

werde. […] Die Stadt war wie eine vergewaltigte Mätresse, die dem ganzen Chaos mit 

letzter Kraft und Schönheit zu trotzen suchte. […] In Istanbul vorwärtszukommen hieß, 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.263 - am 14.02.2026, 18:11:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.263
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VOLKER C. DÖRR274

zwei Schritte rückwärts zu denken. Nichts lief nach Routine, Plan oder Regeln. Jeden Tag 

mußte ich mich neu auf verspätete Busse, ausgefallenen Strom, kaputte Telefonzellen 

und Streiks einstellen. (Ebd.: 11f.)

Immerhin ermöglicht die Verschiebung des etwas verunglückten Vergleichs 
Istanbuls mit einer »alt gewordenen Odaliske« zur »vergewaltigten Mätresse« 
eine postkolonialistische Gender-Lektüre in dem Sinne, dass hier im Bild vorge-
führt wird, wie das Kolonisierte als Weibliches, das der männlichen Macht zur 
Verfügung steht, gedacht wird (vgl. Zantop 1999: 64-86). Was sich hier generell 
artikuliert, ist aber keine tiefere Kenntnis realer Topografie oder gar der Blick 
eines postkolonialen Subjekts (verdoppelt wird ja vielmehr der männliche Blick 
des Kolonisierers), sondern die mehr als gängige exotistische Dichotomisierung 
von Großstädten in Entwicklungs- oder Schwellenländern: mehr oder minder 
vergangene Schönheit vs. Verkehrskollaps, Multikulti-Vielfalt (und ich meine 
wirklich ›Multikulti‹) versus eine als berechtigt vorgestellte Angst vor körper-
licher Beeinträchtigung – all das kennt man, weil es etwa zum Kitzel der Pau-
schalreise in exotische Gegenden dazugehört. Wenn man wohlwollend lesen 
wollte, könnte man vermuten, dass hier das schematische Denken des Protago-
nisten ausgestellt würde. Zu diesem Wohlwollen gibt es aber wenig Anlass und 
noch weniger Grund; zu befürchten ist, dass das hier ausgestellte schematische 
Denken dasjenige der Autorin ist: weil das Buch insgesamt so plakativ gestrickt 
und handwerklich schlicht gemacht ist, denn nicht nur das Berlin des Textes ist, 
wenig originell, »aus den Bildern eines erweiterten Szenereiseführers gebaut« 
und besteht aus den »sattsam bekannten Plätzen« (Oetter 2003); für sein Is-
tanbul gilt Ähnliches, auch wenn »Szenereiseführer« hier nicht ganz treffend 
wäre.

Eine weitere Beschreibung der ›modernen‹ Realität Istanbuls folgt der zi-
tierten Stelle, an der von des Vaters vergeblichem Hoffen auf eine Konservier-
barkeit der kollektiven »Identität als Türken, Kleinasiaten und Moslems« er-
zählt wird: 

Doch Baba hatte eins dabei übersehen. Der Westen hatte sich schon heimlich in die 

Köpfe der Istanbuler eingeschlichen. Die Leute schauten Dallas, die Frauen liefen blon-

dier t herum, und die Kids trafen sich bei McDonald’s, und alle wollten später nach Ame-

rika gehen. (Kara 2003: 28f.)

Hier vollzieht sich so etwas wie eine Dekonstruktion der Orient-Okzident-Di-
chotomie, allerdings in der erwartbaren Richtung und damit anders herum als 
bei Özdamar: Hier taucht der Okzident im Orient wieder auf. Erwartbar und 
entsprechend unoriginell ist dies deswegen, weil etwa der Topos der ubiquitären 
McDonald’s-Restaurants seit jeher zur pessimistischen Folklore der Globalisie-
rung gehört, schließlich spricht man nicht umsonst von einer ›McDonaldisie-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.263 - am 14.02.2026, 18:11:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.263
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


TOPO-GRAPHIE 275

rung‹ der Welt (auch wenn der Terminus ›McDonaldization‹ ursprünglich an-
deres meint, »the process by which the principles of the fast-food restaurants are 
coming to dominate more and more sectors of American society as well as of the 
rest of the world« (Ritzer 1993: 1)), und auch Andy Warhols berühmtes Diktum – 
»The most beautiful thing in Tokyo is McDonald’s. The most beautiful thing in 
Stockholm is McDonald’s. The most beautiful thing in Florence is McDonald’s. 
Peking and Moscow don’t have anything beautiful yet.« (Warhol 2007: 71) – war 
zum Zeitpunkt des Erscheinens von Selam Berlin bereits ein viertel Jahrhundert 
alt. Von einer ›Burger-Kingisierung‹ oder einer ›Starbuckisierung‹ hingegen hat 
man noch nicht gehört – obwohl letztgenannte Kette zuweilen mindestens so 
bedrohlich omnipräsent scheint wie die Abfütterungsstätten unter dem ›golde-
nen‹ Doppelbogen. Kurz: Was ist geläufiger als eine Bezeichnung des Phäno-
mens der Globalisierung mit der Metonymie ›McDonald’s‹?

Vielleicht muss man, weil es so erwartbar ist, nicht zwingend auf das Mo-
ment des Okzidentalismus, im Sinne einer Umkehrung von Edward Saids Ori-
entalism hinweisen, das in Formulierungen wie »Der Westen hatte sich schon 
heimlich in die Köpfe der Istanbuler eingeschlichen« steckt. Interessanter 
scheint der Hinweis darauf, dass auch ein struktureller Konservatismus be-
schrieben wird, wie er etwa von soziologischer Seite auch bei muslimischen 
Migranten ›im Westen‹ beobachtet wird: Auch in Istanbul kommt es zu Phä-
nomenen der »Re-Traditionalisierung« und »Re-Ethnisierung«, samt deren ro-
mantischer Verklärung (Beck-Gernsheim 2004: 23-26) – freilich sind es hier 
die westlichen Traditionen, die ›neue‹ Attraktivität entwickeln: 

In der deutschen Schule in Istanbul waren die Deutschen deutscher als die Deutschen 

hier in Berlin. Dort wurde jedes Weihnachtsfest, jedes Oster fest bis zum Exzeß gefeier t. 

Dort hielten die Deutschen fester zusammen und pflegten und hegten in ihren Clubs 

und Vereinen deutsche Lieder, deutsche Traditionen. Für mich war es jedesmal eine Er-

holung, in Berlin anzukommen, wo das alles nicht so verbitter t ernst betrieben wurde. 

(Kara 2003: 29)

Wenn damit der deutschen Mehrheitsgesellschaft ein Spiegel vorgehalten wer-
den soll, mit dem darauf hingewiesen wird, dass nicht nur Türken in Deutsch-
land sich abschotten und sich in den Hinterhöfen scheinbar zu Parallelgesell-
schaften zusammenrotten, in die die minarettallergische Mehrheitsgesellschaft 
die Moscheen abgedrängt hat, dann ist der Spiegel einigermaßen blind. Denn er 
verschiebt die Verantwortung auf diejenigen, die sich absondern, und entlastet 
diejenigen, die die anderen aussondern. Das Gegenteil hätte freilich bedeutet, 
von Ausgrenzungen in Istanbul zu erzählen, und dann wäre das Buch ins Fahr-
wasser des Scheinarguments ›solange in Istanbul keine Kirchtürme errichtet 
werden, sollten in Deutschland auch keine Minarette gebaut werden‹ geraten. 
Falsche Freunde lauern allenthalben.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.263 - am 14.02.2026, 18:11:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.263
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VOLKER C. DÖRR276

Das dritte und letzte Beispiel schließlich soll noch einmal, wie dasjenige Öz-
damars auch, zeigen, dass literarische Texte auch mit dem Topos Istanbul ope-
rieren können, ohne entweder in die Falle des Klischees zu tappen oder einer 
topografischen Beliebigkeit zu verfallen. Es handelt sich um Zafer Şenocaks 
recht unbekannt gebliebenen Roman Gefährliche Verwandtschaft von 1998. 
Zafer Şenocak ist einem breiteren Publikum eher als Essayist (dessen Texte 
etwa in der taz erscheinen) bekannt, weniger als Romancier oder gar Lyriker, 
der er auch ist. Seine Romane fristen abseits des Publikumsinteresses eine 
dennoch gewissermaßen einträgliche Existenz, weil sie unter Gesichtspunk-
ten der Transkulturalität ausgesprochen ergiebig und entsprechend, nicht 
nur, aber auch unter Vertretern der German Studies sehr beliebt sind – nicht 
zu Unrecht, aber erwartbarerweise, denn genau darauf hin sind sie offenbar 
konstruiert (was man nicht zuletzt daran sieht, dass in ihnen auch diskursive 
Positionen transportiert werden, wie sie der Essayist im Romanautor andern-
orts vertreten hat).

In Gefährliche Verwandtschaft geht es unter anderem, auf durchaus konzep-
tuell elaborierte Weise, um den Zusammenhang von Schrift, Gedächtnis und 
kollektiver Identität (vgl. Dörr 2009). Dabei erzählt der Roman eine Familienge-
schichte, die topografisch durch ein »anatolisch-arabisch-osmanisch-türkisches 
Gewebe« sowie dessen »Einbettung in die Postwende-Bundesrepublik und die 
neue vereinigte Hauptstadt Berlin« strukturiert wird (Lübcke 2009: 90). Er 
»thematisiert vom Mauerfall ausgehend eine Identitätskrise und führt vor, wie 
die Verunsicherung durch dieses Ereignis für seinen Ich-Erzähler […] überhaupt 
erst zum Anlass wird, die eigene multiethnische und -kulturelle Identität zu re-
flektieren«, womit er, ähnlich wie Karas Selam Berlin dies versucht, vor allem 
Berlin als »interkulturellen Ort« inszeniert (Meyer 2007: 77). Seine Handlung 
spielt aber auch, wenn auch zu geringen Teilen, in Istanbul, wo der Vater des 
Protagonisten lebt. Mit ihm trifft jener sich, »unter dem Dach seines Hotels«, 
dabei scheint es ihm, als würde die Frage des Vaters, wie er die dargebotene 
Aussicht finde, »einen Schleier von meinem Gesicht heben«. Es mag überzogen 
sein, den »Schleier« als zum erwartbaren Bildbereich der Turquoiserien zu zäh-
len; dem Blick des Erzählers und folglich dem des Lesers aber bietet sich dann 
Erwartbares – und doch auch nicht: »Ich sah die Stadt vor mir ausgebreitet, 
entlang des Meeres. Die Moscheen liegen im Dunst.« (Şenocak 1998: 24f.) Die 
Moscheen gehören zum bekannten Inventar, das Meer, trotz Özdamar, doch 
weniger. Hier wird geradezu explizit nicht der Bosporus als Grenze zwischen 
Asien und Europa thematisiert. Auch die Signatur der Moderne erscheint, hier 
teilweise ins Maritime gewendet, im Bild: »Es gibt viel mehr Schiffe als früher. 
Und noch viel mehr Menschen.« Vor allem der Bildbereich des Meeres wird 
im Folgenden entwickelt und mit den Identitäten beider Gesprächspartner, des 
Protagonisten, wie seines Vaters, enggeführt: 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.263 - am 14.02.2026, 18:11:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.263
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


TOPO-GRAPHIE 277

Wir schweigen eine Weile. Das Meer, das die Stadt zer teilt, wird blauer. Auf den Hü-

geln schimmern grüne Streifen zwischen den Neubauten durch. Istanbul ist eine offene 

Stadt, nicht in die Höhe gebaut, sondern in die Breite. Die Meere grenzen die Stadt auf 

natürliche Weise ein. Ich liebe Städte am Meer. Sie vermitteln immer das Gefühl, dass 

man sie jederzeit ohne Mühe verlassen kann. (Ebd.: 25)

Auch hier also erscheint das Moment des Transitorischen, aber es wird nicht auf 
die kulturelle liminale Situation der Schwelle zwischen Asien und Europa bezo-
gen, sondern auf die ›natürliche‹ Grenze zwischen Stadt und Meer. Und auch 
für den Vater steht Istanbul für ein gewissermaßen maritimes Lebensgefühl – 
wenn auch in etwas anderer Weise: »Ich lebe hier«, so sagt er, 

weil ich herausgefunden habe, daß man sich hier am besten verstecken kann. Das ist 

die Stadt der Taucher, in dieser Bedeutung gleich mit New York und Hong Kong. Städte 

wie Singapur oder Peking verraten einen sofor t, erst recht einen Fremden wie mich. Man 

bewegt sich dort nicht in einer ver trauten Umgebung. (Ebd.: 26) 

Auch wenn der Vater anschließend die Vertrautheit auf seine persönliche lang-
jährige Bekanntschaft mit der Stadt Istanbul zurückführt – »Ich kenne noch 
jeden Winkel« (ebd.) –, ermöglicht die Gegenüberstellung der Reihen Istan-
bul – New York – Hong Kong versus Singapur – Peking doch auch eine ande-
re Deutung: Assoziiert werden soll hier womöglich das Modell der Salad bowl 
(nicht des Melting pots) auf der einen Seite – das legt doch die Nennung New 
Yorks sehr nahe (auch London wäre eine Option gewesen: ein Topos mit dem 
der Nachfolgeroman zu Selam Berlin, Yadé Karas Café Cyprus, arbeitet), und 
auch Hong Kong lässt sich, trotz und wegen seiner erst vergleichsweise kürzlich 
beendeten kolonialen Vergangenheit, vielleicht damit in Verbindung bringen. 
Auf der anderen Seite soll Peking womöglich eher für ethnische Homogenität 
und Segregation stehen. Nur: Wie fügt sich dann Singapur dahinein ein? Aber 
das ist eine Frage nach einer Topografie der Vorurteile, die hier nur kurz ange-
rissen werden soll.

Indem Istanbul bei Şenocak als »offene Stadt […] am Meer« be- oder bes-
ser erschrieben wird, wird jedenfalls eines deutlich: Es ist immer möglich, 
die topografischen Klischees nicht zu bedienen, ohne deshalb auswechselbare 
Ortsbeschreibungen zu produzieren. (Selbst Venedig kann man noch anders 
beschreiben, als es bei Donna Leon geschieht – dies hat Wolfgang Scheppes 
Projekt ›Migropolis‹ auf eindrucksvolle, wenn auch auf nicht literarische Weise 
bewiesen (vgl. Scheppe 2009).) Als Stadt am Meer, als die Istanbul bei Şenocak 
wie Özdamar konstruiert wird, wird Istanbul eine topografische Identität er-
schrieben, die es erlaubt, literarische Bilder von eindringlicher Kraft zu entwer-
fen, die nicht auf jede andere Stadt am Meer transferiert werden können – und 
dies nicht deswegen, weil es sich um das erwartbare Inventar handelt, das eben 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.263 - am 14.02.2026, 18:11:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.263
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VOLKER C. DÖRR278

jeder fest mit Istanbul verbindet. Das sieht bei einer »alt gewordenen Odaliske«, 
in der die Jugend zu McDonald’s geht, doch anders aus – denn diese Bildlich-
keit ist in ihrer Unverwechselbarkeit genauso auswechselbar wie die Ortaköy-
Moschee vor der Brücke über den Bosporus.

Literatur

Adelson, Leslie A. (2006): Against Between – Ein Manifest gegen das Dazwischen. 
In: Heinz Ludwig Arnold (Hg.): Literatur und Migration. München, S. 36-46.

Bachmann-Medick, Doris (2006): Cultural Turns. Neuorientierung in den Kultur-
wissenschaften. Reinbek b. Hamburg.

Beck-Gernsheim, Elisabeth (2004): Wir und die Anderen. Vom Blick der Deut-
schen auf Migranten und Minderheiten. Frankfurt a.M.

Bonner, Withold (2009): Vom Frauenwonaym am beleidigten Bahnhof zum Re-
staurant ›Kapitän‹ – Rauminszenierungen in Emine Sevgi Özdamars Roman 
Die Brücke vom Goldenen Horn. In: Christoph Parry/Liisa Voßschmidt (Hg.): 
»Kennst du das Land ...?« Fernweh in der Literatur. München, S. 122-135.

Brandt, Sabine (1998): Plaudertasche, prall gefüllt. Emine Sevgi Özdamar baut 
eine Brücke zum Goldenen Horn. In: Frankfurter Allgemeine Zeitung v. 4. 
Juni 1998.

Dörr, Volker C. (2009): ›Third Space‹ vs. Diaspora. Topologien transkultureller 
Literatur. In: Helmut Schmitz (Hg.): Von der nationalen zur internationalen 
Literatur. Transkulturelle deutschsprachige Literatur und Kultur im Zeitalter 
globaler Migration. Amsterdam/New York, S. 59-76.

Erdoğan, Nezih (2010): The Spectator in the Making: Modernity and Cinema in 
Istanbul, 1896-1928. In: Deniz Göktürk/Levent Soysal/İpek Türeli (Hg.): Ori-Deniz Göktürk/Levent Soysal/İpek Türeli (Hg.): Ori-: Ori-
enting Istanbul: Cultural Capital of Europe? London, S. 129-143.

Ette, Ottmar (2005): ZwischenWeltenSchreiben. Literaturen ohne festen Wohn-
sitz. Berlin.

Fessmann, Meike (1998): Europäerin aus Anatolien. Emine Sevgi Özdamars Ro-
man vom Erlernen verschiedener Sprachen und Weltanschauungen. In: Süd-
deutsche Zeitung v. 23./24. Mai 1998.

Göktürk, Deniz (2010): Projecting Polyphony: Moving Images, Travelling Sounds. 
In: Dies./Levent Soysal/İpek Türeli (Hg.): Orienting Istanbul: Cultural Capital 
of Europe? London, S. 178-198.

Jordan, Jim (2006): More than a Metaphor: The Passing of the Two World Para-
digm in German-Language Diasporic Literature. In: German Life and Letters 
59, S. 488-499.

Kara, Yadé (2003): Selam Berlin. Zürich.
Konuk, Kader (1997): Das Leben ist eine Karawanserei: Heim-at [sic!] bei Emine 

Sevgi Özdamar. In: Gisela Ecker (Hg.): Kein Land in Sicht: Heimat – weiblich? 
München, S. 143-157.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.263 - am 14.02.2026, 18:11:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.263
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


TOPO-GRAPHIE 279

Kuhn, Thomas S. (1976): Die Struktur wissenschaftlicher Revolutionen. Zw. rev. u. 
um das Postskriptum v. 1969 erg. Aufl. Frankfurt a.M.

Linde, Helmut (1997): Istanbul. Ostfildern.
Lübcke, Alexandra (2009): Enträumlichung und Erinnerungstopographien: 

Transnationale deutschsprachige Literaturen als historiographisches Erzählen. 
In: Helmut Schmitz (Hg.): Von der nationalen zur internationalen Literatur. 
Transkulturelle deutschsprachige Literatur und Kultur im Zeitalter globaler 
Migration. Amsterdam/New York, S. 77-97.

Meyer, Anne-Rose (2007): Die Großstadt als literarischer Ort interkultureller Be-
gegnungen und Konflikte. Zur Bedeutung der deutsch-deutschen Grenze in 
Romanen Yadé Karas, Emine Sevgi Özdamars und Zafer Şenocaks. In: Peter 
Weiss Jahrbuch für Literatur, Kunst und Politik im 20. Jahrhundert 16, S. 69-
84.

Oetter, Barbara (2003): One world, two tits. Jargon des Unpräzisen. In Yadé Karas 
Debüt ›Selam Berlin‹ will ein junger Türke den Osten erobern. In: Freitag v. 
21. März 2003 (Beilage Literatur extra).

Özdamar, Emine Sevgi (1994): Das Leben ist eine Karawanserei, hat zwei Türen, 
aus einer kam ich rein, aus der anderen ging ich raus. Köln.

– (2001): Mein Istanbul. In: Dies.: Der Hof im Spiegel. Erzählungen. Köln, S. 67-
76.

– (2002): Die Brücke vom Goldenen Horn. Roman. Köln.
Petersen, Birte (2009): Ein Wochenende in der Kulturhauptstadt Istanbul; online 

unter: http://www.welt.de/reise/article5490987/Ein-Wochenende-in-der-Kul-
turhauptstadt-Istanbul.html [Oktober 2011].

Ritzer, George (1993): The McDonaldization of Society. An Investigation into the 
Changing Character of Contemporary Social Life. Thousand Oaks (CA).

Scheppe, Wolfgang (2009): Migropolis. Venice. Atlas of a Global Situation. 2 Bde. 
Ostfildern.

Schütte, Wolfram (1998): Ganz einfach: ein großes Buch. Emine Sevgi Özdamars 
›Brücke vom Goldenen Horn‹. In: Frankfurter Rundschau v. 28. März 1998.

Şenocak, Zafer (1998): Gefährliche Verwandtschaft. München.
Viehöver, Vera (2002): Materialität und Hermeneutik der Schrift in Emine S. Öz-

damars Romanen Das Leben ist eine Karawanserei und Die Brücke vom Goldenen 
Horn. In: Vittoria Borsò u.a. (Hg.): Schriftgedächtnis – Schriftkulturen. Stutt-
gart/Weimar, S. 343-367.

Weber, Angela (2009): Im Spiegel der Migrationen. Transkulturelles Erzählen und 
Sprachpolitik bei Emine Sevgi Özdamar. Bielefeld.

Warhol, Andy (2007): The Philosophy of Andy Warhol (From A to B and Back 
Again). London.

Zantop, Susanne M. (1999): Kolonialphantasien im vorkolonialen Deutschland 
(1770-1870). Berlin.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.263 - am 14.02.2026, 18:11:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.263
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.263 - am 14.02.2026, 18:11:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.263
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

