
Poesie und Bilder 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772-19 - am 22.01.2026, 04:15:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772-19 - am 22.01.2026, 04:15:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Poetische Botanik 

Barbara Kellner-Heinkele, Berlin 

Ein Gang durch den Garten osmanischer und türkischer Lyrik hält vielerlei Ent-
deckungen auf dem Feld der Gemütsbewegungen bereit: Liebessehnsucht in allen 
Schattierungen von Verzweiflung bis Herausforderung, leidenschaftliche Enttäu-
schung, heitere Freude, Zerknirschtheit, träumerisches Erinnern, Trauer, Melan-
cholie, Leidensausbrüche, Sarkasmus und Spott – bis hin zu den Emotionen, die 
sich in beißender sozialer und politischer Kritik entladen. Im Verwirrspiel der 
Gefühlsmetaphern zerfließen die Grenzen zwischen jenseitiger und weltlicher 
Liebe, zwischen dichterischer Pose und intimem persönlichen Fühlen, zwischen 
dem Einzelnen und der Gemeinschaft, in die er hineingestellt ist. Die Blumen, 
Bäume und sonstigen Gewächse dieser poetischen Gartenlandschaft, die auch als 
ungezähmte Erdenlandschaft gedacht werden kann, vermögen auf jeden Fall in-
tellektuelles Vergnügen, Wertschätzung sprachlicher Meisterschaft und Bewunde-
rung für schöpferische Phantasie hervorzurufen. 

Eine Gartenfreundin, die bei einem Spaziergang durch die Dichtung ganz un-
vermittelt den Blick auf die dichterisch ins Licht gesetzte Flora richtet, könnte 
entdecken, dass es überraschend zahlreiche Blüten und Gewächse sind, die – sei 
es sinnbildlich oder den sprachlichen Höhenflug schmückend – in den Versen 
aufleuchten. Die Dichter und Dichterinnen der alten Zeit ließen sich keineswegs 
nur von der Schönheit der Rosen und der Anmut der Zypressen inspirieren, 
sondern ließen auch andere Blumen und Bäume sprechen. Die moderne Lyrik 
überrascht dagegen mit individuellen botanischen Bildern, da sie sich weit vom 
osmanischen Dichterkosmos entfernt hat. Die folgende Blütenlese ist gedacht als 
ein bunter Geburtstagsstrauß für Erika Glassen. Er ist in Bewunderung und Ver-
ehrung gepflückt.1 

Zu Beginn wollen wir einigen osmanischen Dichterstimmen das Wort geben, 
die der Rose allerlei Reflektionen der Gemütsstimmung zugewiesen haben, wo-
bei die Rose, Sinnbild der vollkommenen Schönheit und der Vergänglichkeit, 
weder eindeutig den Frühlingsgefühlen noch der abgeklärten Heiterkeit des 
Sommers vorbehalten ist. Vielmehr ist sie das zentrale Symbol vielschichtiger 
Liebesempfindungen, und oft umgibt sie ein Hauch von Melancholie. Häufig 
pflanzt der Dichter in seinen poetischen Garten auch die Tulpe, die Narzisse 

1  Mein Beitrag möge nicht als Kommentar zur osmanischen und türkischen Lyrik verstan-
den werden, sondern als spielerisches Experiment mit Wörtern, Wortsinn und Wörtlich-
nehmen oder auch als ein Verkosten sinnfällig „blumiger“ Bilder in der Sprache von Dich-
tern. Zugleich ist hier auch eine Hommage für den Band „Kultgedichte“ mitgedacht. Im 
Übrigen gab ich der Übersetzung der Gedichte aus berufener Feder den Vorzug vor meiner 
eigenen. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772-19 - am 22.01.2026, 04:15:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BARBARA KELLNER-HEINKELE 22 

oder Hyazinthe und überlässt sie, im Schatten der Zypresse, einem Wettstreit der 
symbolischen Bedeutungen. 

Bahâr mevsimidür hem-dem-i sabâ olalum 
Gül ile dôst kohusina âşina olalum 
Cü devr-i lâledür ihlâs ile kadeh dutalum 
Nite ki nergis olur mest-i bî-riyâ olalum [...] 

It’s the season of spring, let us be 
cheek to cheek with the east wind 

Let us be friends with the rose, 
and companions of its scent 

It is the time of the wild tulip – 
with pure hearts let us take up the cup 

Like the narcissus, let us be drunk 
without pretense [...] 

Şeyhî (gest. ca. 1431)2  

[...] Taşradan geldi çemen sahnına bīçāredürür  
Devr-i gül sohbetine lâleyi iletmediler [...] 

It came a foreigner into the realm of park-lands, thus it is 
That when the rose holds carnival the tulip’s smartly shown the door. 

Necâtî (gest. 1509)3 

2  Şeyhî (gest. ca. 1431), siehe Walter G. Andrews/Najaat Black/Mehmet Kalpaklı (Hg. und 
Übers.), Ottoman Lyric Poetry. An Anthology, Austin 1997, 31, Text 272. Die vielfältigen Be-
deutungen, die osmanische und neuere Dichter in den Rosen zu erkennen wussten, belegt 
Cemal Kurnaz, Art. „Gül“, in: TDVİA 14, 219-222, mit zahlreichen Beispielen; vgl. auch 
Marianne Beuchert, Symbolik der Pflanzen, Frankfurt am Main/Leipzig 2004, 279-287, und 
Siegfried Becker, Art. „Rose, Rosenwunder“, in: Enzyklopädie des Märchens 11, Berlin/New 
York, 833-842. Auch der Tulpe eignet eine zwiespältige Symbolik: u. a. versinnbildlicht sie 
den Pokal der im Frühling wiederkehrenden Lebensfreude oder der rotseidenen Festge-
wandung, vgl. Annemarie Schimmel, Kleine Paradiese. Blumen und Gärten im Islam, Freiburg 
im Breisgau 2001, 90-95. Die Narzisse ihrerseits kann für die im Frühling wiederkehrenden 
Kräfte der Natur stehen, aber auch für das schöne „Auge“ des Liebenden oder der Gelieb-
ten, siehe Beuchert, Symbolik der Pflanzen, 233-235, Schimmel, Kleine Paradiese, 99-104. 

3  Necâtî (gest. 1509), übersetzt von E. J. W. Gibb, siehe Elias John Wilkinson Gibb, A Histo-
ry of Ottoman Poetry, Vol. II, London 1965, 119, Text in Fahir İz, Eski Türk edebiyatında 
nazım. XIII. yüzyıldan XIX. yüzyıl ortasına kadar yazmalardan seçilmiş metinler, 1/I, 2. Auflage, 
Ankara 1995, 203, und Necmettin Halil Onan, Izahlı Divan Şiiri Antolojisi, Ankara 1941 
(Türk Edebiyatı Antolojileri 2), 51. Irene Mélikoff sieht in diesem Vers den Gegensatz zwi-
schen der Gartenblume (gül) und der Feldblume (lâle) ausgedrückt (Irene Mélikoff, „La 
fleur de la souffrance. Recherche sur le sens symbolique de lāle dans la poésie mystique 
turco-iranienne“, Journal Asiatique, 255 (1967), 341-360, hier 345). Eine weniger poetische 
Übersetzung als die von Gibb müsste wohl lauten: „Da sie als ärmliche Außenseiterin 
kam, wurde die Anemone (Mohnblume/Tulpe) nicht zum Festgelage der Rosenzeit zuge-
lassen.“ 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772-19 - am 22.01.2026, 04:15:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POETISCHE BOTANIK 23 

[...] Dertli bülbül bahçelerde bağlarda 
Figan eder yaz geldiği çağlarda 
Mor sünbüllü gönce güllü dağlarda 
Ferhat Şirinini bulagelmiştir [...] 

[...] The stricken nightingale, in the gardens, in the vineyards, 
cries out at those times when summer comes. 
On mountains with purple hyacinths and budding roses 
Ferhat always finds his Shirin [...] 

Kâtibî (17. Jh.)4 

Hyazinthen und Rosen werden sich nach ihrer natürlichen Blütezeit kaum im 
Garten begegnen, aber im Garten der Dichter lassen sie sich zu einer höchst ef-
fektvollen Farb- und Duftkomposition von symbolischen Assoziationen verbin-
den. Das Arrangement aus duftintensivem Goldlack, schlanker Zypresse und 
schönäugiger Narzisse rückt die Harmonie von Haupt und Gestalt in den Blick. 
Beide Weisen münden dann eher in einem eleganten Sprachfeuerwerk der Hul-
digung an den oder die Geliebte(n) als in einem wahrhaft empfundenen Aus-
bruch des Gefühls. 

Gülşeni vasf eylemekten rûy-ı cânândır garaz 
Sünbülü yâd etmeden gîsû-yı cânândır garaz [...] 
Gülistânın anmadan şebbû vü serv ü nergisin 
Zülf-i müşkîn kadd-i bâlâ çeşm-i fettândır garaz [...] 

The only reason to describe the rose garden is the face of the beloved 
The only reason to mention hyacinths is the beloved’s locks [...] 
What reason to mention the garden, its wallflower, cypress, and narcissus 
But to recall your musky locks, your tall body, your seductive eye [...] 

Fıtnat Hanım (gest. 1780)5 

[...] Semen-būyum gül-endāmım 
zehī serv-i gülistānım 
Gülüm reyhānım eşcārım[...] 

[...] My jasmine scented, rose fragrant one, 
My cypress grown in a rose garden, [...] 
My rose, my sweet basil, my trees, [...] 

Nesîmî (14./15. Jh.)6 

                                                                                          
4  Kâtibî (17. Jh.), übersetzt von Andrews, siehe Walter G. Andrews, An Introduction to Otto-

man Poetry, Minneapolis/Chicago 1976, 39, Text 38. Mit der Hyzinthe konnten die Dichter 
vor allem auf die duftende dunkle Lockenpracht des oder der Geliebten anspielen, siehe 
Schimmel, Kleine Paradiese, 79-80. 

5  Fıtnat Hanım (gest. 1780), übersetzt von Kemal Silay, siehe Kemal Silay (Hg.), An Antholo-
gy of Turkish Literature, Bloomington, Indiana 1996, 235, Text in BTK 7, 14. 

6  Nesîmî (14./15. Jh.), übersetzt von Bernard Lewis, siehe Silay, Anthology, 87, Text in İz, Eski 
Türk Edebiyatında Nazım, 162-163. Jasmin vor grüner Landschaft verglichen die Dichter 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772-19 - am 22.01.2026, 04:15:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BARBARA KELLNER-HEINKELE 24 

Die Rose strahlt mehr die Zerbrechlichkeit vergänglicher Schönheit und die be-
waffnete Scheu des Liebeobjekts aus als Hoheit und Majestät. Aber im Verein 
mit dem Bild von der edel Schatten spendenden, alles überragenden Zypresse 
lässt eine einzelne Rose kraft ihrer dominierenden Schönheit ihre Umgebung als 
prächtiges Rosenfeld erstrahlen – eine Vorstellung, die sich auf Herrscher wie 
Geistesgrößen übertragen lässt. 

[...] Salṭanat bāġında bir serv-i sehī-reftārsın 
Cilve-gāhuñ gül gibi ṣaḥn-i gülistāndur henūz. [...] 

[...] In the garden of authority you are a cypress of tall and graceful gait 
Where you parade your attractiveness like a rose is yet a rose-garden-field. [...] 

ʿİşretî (gest. 1566)7 

Mit dem folgenden Gedicht von Nedîm (gest. 1730) begegnen wir wieder der 
Tulpe, die, wie Rose und Narzisse, Freude, Festlichkeit und unbeschwerten Le-
bensgenuß ankündigen kann. Aber sie wird auch mit dem Blut der Märtyrer in 
Verbindung gebracht.8 

Yine bezm-i çemene lâle fürûzan geldi 
Müjdeler gülşene kim vakt-i çerâgan geldi [...] 
Can-fezâ turra-i hûban gibi zülf-i sünbül 
Dil-guşâ nazm-ı Nedîmâ gibi ruhsâre-i gül [...] 

Again the tulip came in flames to the gathering in the meadows 
Good tidings to the rose garden, the time for festivity has come [...] 
The lovelock of the hyacinth, like the beloved’s forelocks, will revive souls 
The cheeks of the roses, like the poetry of Nedim, will fill hearts with joy [...] 

Nedîm (gest. 1730)9 

Auch der dem feinsinnigen Sultanshof fernstehende Dichter Karaca Oğlan ver-
mag allerlei von Rosen und Nachtigallen zu singen, aber als wandernder Dichter 
weiß er auch die wildwachsende Flora der Wälder und Höhen, die er durchzieht, 
poetisch einzusetzen, um seiner Gemütslage Herr zu werden, wenn die schönen 
Mädchen, die ihm begegnen, sich nicht erweichen lassen wollen. So dürfte die 
sich in Farben, Tönen, Gerüchen und Formen verdichtende Naturschilderung 
vor allem die Gefühlslandschaft des Dichters untermalen. 

gern mit dem Sternenhimmel, siehe Schimmel, Kleine Paradiese, 96-98. In der Zypresse, oft 
Begleiter geweihter Orte, sahen sie meist die schlanke, biegsame Gestalt des geliebten We-
sens. Basilikum gilt als belebender Duftspender schlechthin, siehe Klaus-Detlev Wannig, 
Der Dichter Karaca Oğlan. Studien zur türkischen Liebeslyrik, Freiburg 1980, 230. 

7  ʿİşretî (gest. 1566), übersetzt von Andrews, siehe Walter G. Andrews, Poetry’s Voice, Society’s 
Song. Ottoman Lyric Poetry, Seattle/London 1985, 153 (Übersetzung und Text). 

8  Zu diesem Thema siehe Mélikoff, „La fleur de la souffrance“, und hier Fußnote 23. 
9  Nedîm (gest. 1730), übersetzt von Kemal Silay, siehe Silay, Anthology, 211; Text in Ab-

dülbâki Gölpınarlı (Hg.), Nedim Divanı, 2. Auflage, Istanbul 1972, 360. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772-19 - am 22.01.2026, 04:15:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POETISCHE BOTANIK 25 

Kuşlar cığrışıp daldan dala ötüşür 
Fesleğen yaylası yeşil salında 
Yeşil ardıç, reyhan, sünbül kokuşur 
Feslegen yayla anber toprak yolunda 

Sarı ciğdem küme küme serilmiş 
Taşlarında kekik reyhan dirilmiş 
Bu güzellik ta ezelden verilmiş 
Fesleğen yayla sağında solunda [...] 

In Zweigen zwitschern Vögel sich Gesang zu; 
Dicht steht Basilikum in grüner Wiese. 
Wacholder, Königskraut und Hyazinthen 
verströmen Duft von Ambra auf den Boden. 

In Büscheln gelber Krokus hingebreitet; 
auch zwischen Steinen noch: Basilikum lebt auf 
am Thymian. Es gibt die Schönheit ewig, 
das Königskraut zur Rechten und zur Linken. [...] 

Karaca Oğlan (16. Jh.)10 

Ein Dichter der neuen türkischen Sprache findet an einem trägen Sommernach-
mittag im Lächeln einer Schlummernden zu einer Inspiration, die in den fluiden 
Grenzen zwischen Diesseits und Jenseits angesiedelt zu sein scheint. Farben, 
Licht, Geräusche lösen sich auf in flirrenden Gedanken vom Kosmos der Dinge. 

Her şey yerli yerinde; havuz başında servi [...] 
Sarmaşıklar ve böcek sesleri sarmış evi. [...] 
Belki rüyâlarındır bu tâze açmış güller, 
Bu yumuşak aydınlık dalların tepesinde, 
Bitmeyen aşk türküsü kumruların sesinde 
Rüyâsı ömrümüzün çünkü eşyaya siner. [...] 

Jedes Ding hat seinen Platz, am Teich die Zypresse, [...] 
Efeuranken, Käfersurren umkreisen das Haus. [...] 
Vielleicht sind die frisch erblühten Rosen deine Träume, 
Diese sanfte Helligkeit an den Spitzen der Zweige, 
Das immerwährende Liebeslied im Gurren der Tauben, 
Denn der Traum unseres Lebens verbirgt sich in den Dingen. [...] 

Ahmet Hamdi Tanpınar (1901-1962)11 

                                                                                          
10  Karaca Oğlan (16. Jh.), übersetzt von Klaus-Detlev Wannig, siehe Wannig, Der Dichter Ka-

raca Oğlan, 449, Text 448. Bemerkenswerterweise sind feslegen (< Griech. basilikós) und rey-
han Synonyme wie im Deutschen Basilienkraut, Basilikum und Königskraut, siehe Inge-
borg Hauenschild, Türksprachige Volksnamen für Kräuter und Stauden mit den deutschen, engli-
schen und russischen Bezeichnungen, Wiesbaden 1989, Nr. 792. Zu Karaca Oğlans Funktionali-
sieren von Natur, siehe Wannig, Der Dichter Karaca Oğlan, 213-240, insbesondere 227-234 
und 239-240 zu diesem Gedicht. 

11  Ahmet Hamdi Tanpınar (1901-1962), „Her şey yerli yerinde“, übersetzt von Erika Glassen, 
siehe Erika Glassen/Turgay Fişekçi (Hg.), Kultgedichte. Kült Şiirleri, Zürich 2008, 25, Text 24. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772-19 - am 22.01.2026, 04:15:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BARBARA KELLNER-HEINKELE 26 

Wie Erika Glassen in ihrer feinfühligen Einleitung zu dem Band Kultgedichte – 
Kült Şiirleri bemerkt, die vielleicht „im schlaflosen Gras einer langen Nacht“ 
(Melih Cevdet Anday, 1915-2002)12 entstand, ist die vorherrschende Stimmung 
der türkischen Dichter der neuen Zeit eher melancholisch oder gebrochen. Vom 
Rosenüberschwang der osmanischen Dichter ist kaum etwas übrig geblieben. Ro-
sen sind nicht mehr nur gefälliges Sinnbild von Liebesschmerz oder blühender 
Schönheit des Liebesobjektes, sondern Zeichen von vergangener Jugend, ja kru-
dem, realen Leiden, von Blutrot und Tod. 

[...] cığlığım uzun uzun kalır içimde 
yani güller giyinmiş bir adam nerde ben nerde 
rüzgâr bir dirimi dört yöne bölerken tepelerde 
ve gece duruşmasından yeni çıkmışken 
sabahın terazisi eksik tartar gölgemi [...] 

[...] mein schrei verharrt viel zu lange in meinem innern 
ein mann der einst rosen trug bin ich das noch 
während der wind auf den hügeln das eine leben in die vier himmelsrichtungen verweht 
wird eben dem nächtlichen verhör entronnen 
auf der waage des morgens mein schatten zu leicht befunden [...] 

Turgut Uyar (1927-1985)13 

Die türkischen Dichter der Moderne entdeckten für ihre Verse weniger spektaku-
läre Blumen als Rosen, Tulpen, Nelken, wie etwa Edip Cansever, der in seinen 
„Tragödien III“ immer wieder beschauliche Alltagsszenen auszumalen scheint. 
Aber über der harmlosen Szenerie von unauffällig rankenden Pflanzen (heilsa-
mes Eisenkraut, beständiger Efeu, bescheidene wilde Rosen) – deren Wurzeln wie 
mit Krallen das Mauerwerk durchlöchern – bricht plötzlich die Wut der Kata-
strophe herein. Oder der Dichter lässt eine friedliche Szene erstehen (weiße Nel-
ke, Schneeglöckchen), die mit der Farbe Weiß (wie Unschuld, wie Tod) den sinn-
losen Akt der Gewalt nicht sofort erahnen lässt: 

[...] Mineler, sarmaşıklar, o yaban gülleriyle 
Örtülü bir duvarın ansızın 
Kanlı, kireçli bir taş yağmuru halinde 
Korkunç bir silah olduğunu yerine göre [...] 
Ya da bir düşte yürüyor gibi 
Islak mavi bir sabahtı, açtınız pencerenizi 
Şöyle bir gerindiniz, gökyüzüne baktınız 

Die Natur des Efeus evoziert Treue, Beständigkeit, Tod und Unsterblichkeit, siehe Beu-
chert, Symbolik der Pflanzen, 63-65. 

12  Melih Cevdet Anday (1915-2002), „Çiftlikteki gece“, übersetzt von Johannes Neuner, siehe 
Glassen/Fişekçi (Hg.), Kultgedichte, 47, Text 46. 

13  Turgut Uyar (1927-1985), „acının coğrafyası“, übersetzt von Uta Schlegel, siehe Glassen/ 
Fişekçi (Hg.), Kultgedichte, 293, Text 292. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772-19 - am 22.01.2026, 04:15:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POETISCHE BOTANIK 27 

Tutarak sapından bembeyaz bir karanfili [...] 
Bir kurşun! 
Birden o zamansız, o yersiz başdönmesi 
Hani av araçları satılan bir dükkân vardı 
İçi doldurulmuş çulluklar, kardelen çiçekleri [...] 

[...] Eine mit Eisenkraut, Efeu und Hundsrosen 
Überwucherte Mauer wird plötzlich 
Zu einem blutigen Kalksteingeriesel 
Zu einer schrecklichen Waffe [...] 
Oder wie es manchmal in Träumen der Fall ist, 
An einem blauen feuchten Morgen habt ihr das Fenster geöffnet, 
Rekelt euch und schaut in den Himmel 
In der Hand eine weiße Nelke, [...] 
Da! Ein Schuss! [...] 
Da gab es doch dieses Geschäft für Jagdbedarf voller Rebhühner und Schneeglöckchen... 
[...] 

Edip Cansever (1928-1986)14 

In einem anderen Gedicht Cansevers steht die Nelke für die Unmöglichkeit, die 
Mauer der Einsamkeit des Individuums zu durchbrechen: 

[...] Örneğin rakı içiyoruz, içimize bir karanfil düşüyor gibi [...] 
Sen o karanfile eğilimlisin, alıp sana veriyorum işte [...] 
Derken karanfil elden ele... [...] 

[...] Par exemple nous buvons du raki, c’est comme si un oeillet tombait à l’intérieur 
de nous [...] 
Toi tu as un penchant pour cet oeillet, je le cueille et te l’offre voilà [...] 
Puis l’oeillet passe de main en main... [...] 

Edip Cansever (1928-1986)15 

Nicht anders als bei den osmanischen Dichtern kann die Nelke bei den moder-
nen Dichtern die Assoziation von Annehmlichkeiten und Wohlbefinden (keyif) 
vermitteln, aber diese beziehen sich nicht mehr auf höfisches Leben, sondern auf 
Jedermann, wie oben bei Cansever zu erfahren war. Ahmet Arif spricht auch von 
Jedermann, aber bei ihm ist die Wahrnehmung von Nelkenduft nur ein Moment 
des Vergessens in einer schier endlosen Reihe von Gefängnisjahren. 

 

                                                                                          
14  Edip Cansever (1928-1986), „Tragedyalar III“, übersetzt von Uta Schlegel, siehe Glas-

sen/Fişekçi (Hg.), Kultgedichte, 307, 309, Text 306, 308. 
15  Edip Cansever (1928-1986), „Yerçekimli karanfil“, übersetzt von Jean Pinquié und Levent 

Yilmaz, siehe Jean Pinquié/Levent Yilmaz, Anthologie de la poésie turque contemporaine, Editi-
on bilingue, Preface de Nedim Gürsel, Paris 1991, 146, Text 147. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772-19 - am 22.01.2026, 04:15:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BARBARA KELLNER-HEINKELE 28 

[...] Görüşmecim, yeşil soğan göndermiş, 
Karanfil kokuyor cıgaram 
Dağlarına bahar gelmiş memleketimin... [...] 

[...] Mein Besucher hat Frühlingszwiebeln mitgebracht, 
Nach Nelken riecht meine Zigarette 
Frühling ist auf den Bergen meines Landes... [...] 

Ahmet Arif (1927-1991)16 

Der Desillusionierung und den Grausamkeiten des Lebens gegenüber, denen die 
Erwachsenen sich ausgesetzt sehen, werden Kirschblüten – wie die königlichen 
Blumen der osmanischen Dichter ein überaus beliebtes Motiv osmanischer Mi-
niaturenmaler und Kunsthandwerker – bei Cahit Külebi zum Symbol kindlicher 
Unbeschwertheit, aber auch Begrenzung durch die Erwachsenenwelt: 

[...] Eğer kuvvetim yetse benim 
Şehrin bütün çocuklarını alırım evlerinden 
Hepsine kiraz çiçeklerinden 
Bir çift kanad takarım. [...] 

Wenn meine Kraft ausreichte, 
Würde ich alle Kinder der Stadt aus ihren Häusern holen 
Allen aus Kirschblüten 
Ein Flügelpaar anheften. 

Cahit Külebi (1917-1997)17 

Pelargonien, im Volksmund Geranien, finden sich nicht bei den osmanischen 
Poeten, aber sie haben mit ihrer unaufdringlichen Alltäglichkeit und Blühfreu-
digkeit bis in den späten Herbst die Aufmerksamkeit von Nâzım Hikmet, Can 
Yücel und Oktay Rifat auf sich gezogen, um einen stillen Augenblick des Besin-
nens festzuhalten: 

Itır saksısında artan koku, 
denizlerde uğultular 
ve işte dolgun bulutları ve akıllı toprağıyla sonbahar... [...] 

16  Ahmet Arif (1927-1991), „İçerde“, übersetzt von Ümit Güney, siehe Akzente, 27/6 (Dez. 
1980), 529, Text in Ahmed Arif, Hasretinden prangalar eskittim, 32. Auflage, Istanbul 1992, 
6. In einem Gedicht Nâzım Hikmets aus dem Band Son Şiirler heißt es „...çiçekleri sever-
mişim meğer/üç kımızı karanfil yolladı bana hapishaneye yoldaşlar 1948...“  (doch da es 
hieß, ich liebte Blumen, schickten mir die Kameraden drei rote Nelken ins Gefängnis“) 
(siehe Mehmet H. Doğan (Hg.), Yüzyılın Türk Şiiri (1900-2000), Istanbul 2001, 253). Mit 
ihrer Geste könnten die Kameraden auch auf die rote Nelke als Blume der Arbeiterbewe-
gung angespielt haben. 

17  Cahit Külebi (1917-1997), „Hürriyet“, übersetzt nach Pazarkaya, siehe Yüksel Pazarkaya 
(Hg. und Übers.), Die Wasser sind weiser als wir. Türkische Lyrik der Gegenwart, München 1987, 
201, Text 200. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772-19 - am 22.01.2026, 04:15:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POETISCHE BOTANIK 29 

The smell rises from the geraniums 
The waves hum on the seas 
Autumn is here with its full clouds 

Nâzım Hikmet (1902-1963)18 

[...] Bu sesler işte sessizliğini büyüten toprak 
O senin sardunyalar gibi konuşkan sessizliğini. 
Hayatta yattık dün gece 
Üstümüzde meltem 
Kekik kokuyor ellerim hâlâ 
Senle yatmadım sanki [...] 
Dağları dolaştım [...] 

[...] Ô terre, ces bruits font ton silence grand 
Ô ton silence qui parle comme les géraniums 
Nous avons dormi sous la véranda la nuit dernière 
La brise était sur nous 
Mes mains sentent encore le thym 
Comme si, loin d’avoir dormi avec toi, 
Je m’étais promené dans les montagnes [...] 

Can Yücel (1926-1999)19 

[...] açıyorum kapılarını girip çıkıyorum 
ölü bir bahçıvanla dikiyorum 
sardunyayı saksıya, gülü 
saydam gemilerin uzaktan geçtiği yola. [...] 

[...] J’ouvre les portes j’entre je sors 
Assisté d’un jardinier mort je plante 
Un pélargonium dans un vase ainsi qu’une rose 
Sur les chemins lointains des navires transparents [...] 

Oktay Rifat (1914-1988)20 

Melancholischer gestimmt ist ein weiteres Gedicht von Oktay Rifat, in dem das 
Geschick des Blühens und Vergehens, dem Natur und Mensch gemeinsam ausge-
liefert sind, mit natürlichen Phänomenen und von Menschenhand geschaffenen 
Objekten assoziiert wird. 

 

                                                                                          
18  Nâzım Hikmet (1902-1963), übersetzt von Larry Clark, siehe Silay (Hg.), Anthology, 369, 

Text in Nâzım Hikmet, Kuvâyi Milliye, 4. Auflage, Istanbul 1991, 108. 
19  Can Yücel (1926-1999), „Akdeniz yaraşıyor sana“, übersetzt von Jean Pinquié und Levent 

Yilmaz, siehe Pinquié/Yilmaz, Anthologie, 108, Text 109. Der unauffällige Thymian gehört 
wie Basilikum zu den stärkenden Duft-, Küchen- und Heilkräutern. 

20  Oktay Rifat (1914-1988), „Eski koltukta“, übersetzt von Jean Pinquié und Levent Yilmaz, 
siehe Pinquié/Yilmaz, Anthologie, 60, Text 61. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772-19 - am 22.01.2026, 04:15:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BARBARA KELLNER-HEINKELE 30 

[...] Surların taşlarında biten ot ve incir, 
Rüzgârlı osmanlı çayırları ve şebboy, 
Kırık yazıt, selvili çeşme, kiralık ev 
Onun sultanlığında serpilir ve ölür. [...] 

Das Gras und der Feigenbaum, die zwischen Mauersteinen wachsen, 
die windigen osmanischen Wiesen und der Goldlack, 
Die zerbrochene Steininschrift, der Zypressenbrunnen, das Mietshaus 
Blühen und sterben unter seiner Herrschaft. 

Oktay Rifat (1914-1988)21 

In dem folgenden Gedicht huldigt İlhan Berk wohl Istanbul (oder ist es Bod- 
rum?) in dem höchst kapriziösen Vergleich mit einer Seerose, die sich im Wasser 
spiegelt. 

[...] Sen ki bir nilüfersin ölçüsüz uyaksız 
Anlaki beyaz, masmavi hohlarım seni [...] 

Toi qui est un nénuphar sans mesure et sans rime 
Comprends, blanche et toute bleue, que je souffle sur toi 

İlhan Berk (1918-2008)22 

Bereits die osmanischen Dichter ließen sich von Wildblumen faszinieren, zumal, 
wenn es sich um den Klatschmohn handelte, der mit seinen roten Blütenblättern 
und den tiefschwarzen Staubfäden an liebeskrank verweinte Augen und das in 
der osmanischen Lyrik sprichwörtliche Brandmal der Liebe erinnern konnte. 

Seḥâb-ı luṭfuŋ âbın teşne-dillerden dirîġ itme 
Bu deştüŋ baġrı yanmış lâle-i nuʿmânıyuz cânâ 

[...] We are the poppies of this wasteland 
whose hearts are burnt black with grief [...] 

Bâkî (1525-1600)23 

21  Oktay Rifat (1914-1988), „Bin kılıkta“, übersetzt von Yüksel Pazarkaya, siehe Pazarkaya 
(Hg. und Übers.), Die Wasser sind weiser als wir, 119, Text 118. In der nahöstlichen Land-
schaft ubiquitäre Gewächse wie Gras, Feigenbaum, stark duftender Goldlack und Zypresse 
bilden hier eine perfekte Symbiose. 

22  İlhan Berk (1918-2008), „Bir düzyazıyımdır belki de ben“, übersetzt von Jean Pinquié und 
Levent Yilmaz, siehe Pinquié/Yilmaz, Anthologie, 92, Text 93. 

23  Bâkî (1526-1600), Übersetzung siehe Andrews u. a. (Hg.), Ottoman Lyric Poetry, 93, Text 287. 
Zu lâle-i nuʿmân vgl. Mélikoff, „La fleur de la souffrance“, die dafür plädiert, vor dem 18. 
Jh. unter lâle und zumal lâle-i nuʿmân nicht die bekannte Gartentulpe, sondern die rote 
Feldanemone oder den Klatschmohn zu verstehen, beide mit schwarzem Blütengrund und 
daher das Blutrot mit einem Brandmal vereinend. Raby (Julian Raby, 1560-1650. Maturity 
and Decline of İznik Pottery”, in: Nurhan Atasoy/Julian Raby, İznik. The Pottery of Ottoman 
Turkey, hg. von Yanni Petsopoulos, London 1989, 218-368) übernimmt auf Seite 223 die 
Argumentation, doch zeigt die İznik-Keramik des 16. Jh.s sehr häufig rote Tulpen mit spit-
zen Blütenblättern, wohl nach einer wilden Tulpenart. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772-19 - am 22.01.2026, 04:15:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POETISCHE BOTANIK 31 

Cahit Külebi spricht von einer weniger harmlosen Mohnsorte, wenn er den 
Wind Anatoliens wild über die Landschaft ziehen läßt. Die Disteln müssen in 
diesem Gedicht mit seinem positiven Grundton keineswegs nur die Mühsal des 
kargen Bodens signalisieren, sondern können auch – mit der ihnen eigenen 
Schönheit – für die Kraft und Genügsamkeit der anatolischen Menschen stehen. 

[...] Sonra başlayıp alçalmaya ovalara doğru, 
Haşhaş tarlalarında eflatun, pembe, beyaz, 
Kıraçlarda mavi dikenler... 
Toz toprak gözlerine gitmiştir. [...] 

[...] Dann hinab in die Täler steigend, 
In Schlafmohnfeldern lila, rosa, weiß, 
Auf dürrem Boden blaue Disteln... 
Sand und Staub flogen ihm ins Auge. [...] 

Cahit Külebi (1917-1997)24 

Durch sieben eisenbewehrte Tore von der Freiheit getrennt, kann sich in einem 
Gedicht von Ahmet Arif der umgitterte Blick des Gefangenen nur noch auf ein 
paar genügsame Blümchen heften, die gleichsam zu einem Garten werden, der 
die Hoffnungslosigkeit des Dichters zu teilen scheint: 

[...] İner, yedi kol demiri, 
Yedi kapıya. 
Birden, ağlamaklı olur bahçe 
Karşıda duvar dibinde. 
Üç dal gece sefâsı, 
Üç kök hercai menekşe... 

Sieben Eisenstangen fallen 
An sieben Toren. 
Mit einem wird dem Garten 
Gegenüber, am Fuß der Mauer, zum Weinen zumute. 
Drei Ringelblumen, 
Drei Stiefmütterchen. 

Ahmet Arif (1927-1991)25 

                                                                                          
24  Cahit Külebi (1917-1997), „Rüzgâr“, übersetzt von Pazarkaya, siehe Pazarkaya (Hg. und 

Übers.), Die Wasser sind weiser als wir, 203, Text 202. Nach Beuchert, Symbolik der Pflanzen, 
55-57, symbolisiert die Distel – schon seit der biblischen Schöpfungsgeschichte – den Lohn 
der Sünde, aber daneben auch Männlichkeit und Schutz gegen böse Geister. 

25  Ahmet Arif (1927-1991), „Akşam erken iner mahpusaneye“, übersetzt nach Yüksel Pazar-
kaya, siehe Pazarkaya (Hg. und Übers.), Die Wasser sind weiser als wir, 223, Text 222. Stief-
mütterchen (Viola tricolor) gedeihen wild und im Garten auf guten wie sehr schlechten 
Böden, daher könnte es als Sinnbild der überlebenswilligen Anpassungsfähigkeit gedeutet 
werden. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772-19 - am 22.01.2026, 04:15:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BARBARA KELLNER-HEINKELE 32 

Gesellschaftskritisch ist das Gedicht Ece Ayhans, in dem der Oleander, der die 
Mittelmeerlandschaft so üppig schmückt, nur auf den ersten Blick die Trauer der 
Schulkameraden über den Selbstmord des Mitschülers zum Ausdruck bringt, 
denn nach den religiösen Vorstellungen der Muslime muss sich der Sünder (hier 
der politisch Ausgegrenzte) in der Hölle von den Früchten des Oleanderstrauches 
ernähren. 

[...] Arkadaşları zakkumlarla örmüşlerdir şu şiiri. [...] 

[...] Seine Freunde flochten aus Oleander dieses Gedicht. [...] 

Ece Ayhan (1931-2002)26 

Stand für die osmanischen Dichter die Zypresse für die graziöse Gestalt des oder 
der Geliebten, so hat Ahmet Arif diesem Bild einen neuen Sinn gegeben, näm-
lich den des jugendlichen Helden, vor dem sich die Fülle des Lebens noch aus-
breitet, hätten nicht staatlich sanktionierte Meuchelmörder dem ein Ende ge-
setzt. 

[...] Babam gözlerini verdi Urfa önünde 
Üç de kardaşını 
Üç nazlı selvi, 
Ömrüne doymamış üç dağ parçası. [...] 

[...] Seine Augen schloss mein Vater vor Urfa 
Auch drei seiner Brüder 
Drei schlanke Zypressen 
Drei Felsen noch lechzend nach Leben. [...] 

Ahmet Arif (1927-1991)27 

Die Vergeblichkeit des Sehnens nach Gerechtigkeit und Frieden haben zahlreiche 
osmanische und türkische Dichter zum Thema genommen. In A. Kadirs Gedicht 
scheinen die Gewächse die Idee von den wehrhaft in den Bergen um Ehre und 

26  Ece Ayhan (1931-2002), „Meçhul öğrenci anıtı“, übersetzt von Klaus-Detlev Wannig, siehe 
Glassen/Fişekçi (Hg.), Kultgedichte, 245, Text 244. Im Koran wird der Oleander (Rosenlor-
beer) dreimal erwähnt: Sure 37/62-66, Sure 44/43-45, Sure 56/51-53. Demnach ist zaqqūm 
ein Baum, der in der Tiefe der Hölle wächst. Die Verdammten essen dessen bittere Früchte, 
die Dämonenköpfen gleichen und ihnen wie flüssiges Blei im Magen liegen; vgl. Bos-
worth, C. E., Art. „Zakkum“, in: EI2 XI (2002), 425-426. 

27  Ahmet Arif (1927-1991), „Otuz üç kurşun“, übersetzt von Sabine Adatepe, siehe Glassen/ 
Fişekçi (Hg.), Kultgedichte, 267, Text 266. Wie Refik Durbaş aus einem Interview mit Ahmet 
Arif berichtet, bildet einer der zahlreichen Vorfälle von Kurdenverfolgung in der Zeit der 
Einparteienherrschaft vor 1946 den Hintergrund zu dieser Trauerode, siehe Glas-
sen/Fişekçi (Hg.), Kultgedichte, 268-273. Den politischen Hintergrund beleuchtet auch H. 
Neşe Özgen, „The Ideology of Selective Forgetting. How a Political Massacre is Remem-
bered in Turkey: The ‚33 Bullets Incident’“, in: Ildikó Bellér-Hann (Hg.), The Past as Re-
source in the Turkic Speaking World, Würzburg 2008, 85-107. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772-19 - am 22.01.2026, 04:15:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POETISCHE BOTANIK 33 

Unabhängigkeit ringenden Rebellen zu versinnbildlichen. Dem Albtraum von 
Gefangenschaft und Tod stellt der Dichter mit leiser Drohung den Widerstand 
als unabsehbares Feld von Schilfrohr entgegen, das zwar niedergemäht, aber 
doch nie ausgerottet werden kann. 

Dağlardan devedikeni getirdim bir avuç, 
bir avuç kanlı devedikeni dağlardan. [...] 
Sustum, hıncımı bastım kanıma 
Açarken zindanların avlusunda kanlı güller. [...] 
Vurur ayışığı kamış tarlasına, 
yüzer kan içinde kamış tarlası. [...] 

Von den Bergen brachte ich Disteln, eine Handvoll, 
eine Handvoll blutige Disteln von den Bergen. [...] 
Ich schwieg, ertränkte meinen Zorn in meinem Blut 
Und in den Hinterhöfen der Kerker erblühten blutige Rosen. [...] 
Der Mond wirft sein Licht auf das Schilfrohrfeld, 
das Schilfrohr schwimmt im Blut. [...] 

A. Kadir (1917-1985)28 

In der Türkei kennt und liebt jedermann die Platane, die vor allem den Nutzen 
zu haben scheint, dass sie Teegärten beschattet, in Parks Kühle verbreitet und 
dem Beton der Straßen einen günen Hauch von Menschlichkeit verleiht. In sei-
nem Herbstgedicht spielt Bâkî auf den bunten Flickenmantel der Derwische an, 
die allem irdischen Streben entsagen. Den Wind lässt der Dichter doppelsinnig 
der Platane die handgelappten Blätter rauben und, angesichts ihres gefleckten 
Rindenkleides, ihre (mystische) Botschaft von Bescheidenheit und Ausdauer in 
die Weite tragen. Nâzım Hikmet dagegen rätselt spielerisch, unter einer Platane, 
über Gott und die Welt und kommt zu dem Ergebnis „Gott sei Dank leben wir“ 
(çok şükür yaşıyoruz). 

[...] Eşcār-i bāġ ḥırka-yı tecrīde girdiler 
Bād-i ḫazān çemende el aldı çinārdan [...] 

[...] The foilage of the garden has put on the cloak of selflessness, 
The autumn wind in the meadow has become a disciple of the plane tree. [...] 

Bâkî (1526-1600)29 

[...] Su başında durmuşuz 
çınar, ben, kedi, güneş, bir de ömrümüz. 
Suda suretimiz çıkıyor 
 

                                                                                          
28  A. Kadir (1917-1985), „Kanlı şiirler“, übersetzt von Johannes Neuner, siehe Glassen/Fişekçi 

(Hg.), Kultgedichte, 277, 281, Text 276, 280. 
29  Bâkî (1526-1600), übersetzt von Walter G. Andrews, siehe Andrews, An Introduction to Ot-

toman Poetry, 102 (Text und Übersetzung). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772-19 - am 22.01.2026, 04:15:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BARBARA KELLNER-HEINKELE 34 

çınarın, benim, kedinin, güneşin, bir de ömrümüzün. 
Suyun şavkı vuruyor bize 
çınara, bana, kediye, güneşe, bir de ömrümüze. [...] 

Am Wasser stehen wir: 
Die Platane, ich, die Katze, die Sonne, unser Leben dazu. 
Im Wasser unser Spiegelbild: 
der Platane, meines, der Katze, der Sonne und unseres Lebens. 
Das Licht des Wassers fällt auf uns: 
die Platane, mich, die Katze, die Sonne und unser Leben. [...] 

Nâzım Hikmet (1902-1963)30 

Die ganze Fülle an Farben und Düften, die der Spätsommer entfaltet, scheint in 
den folgenden Gedichtzeilen eingefangen, die vielleicht auch spielerisch eine As-
soziation mit ganz vordergründigem, flüchtigen Behagen zulassen – als wollten 
sie die um Abgeklärtheit ringende Grundstimmung aufhellen. 

[...] Ayva sarı nar kırmızı sonbahar! 
Her yıl biraz daha benimsediğim. [...] 

[...] Gelb die Quitte, rot der Granatapfel, der Herbst ist da! 
Ihn mache ich mir jedes Jahr etwas mehr zu eigen. [...] 

Cahit Sıtkı Tarancı (1910-1950)31 

Geceydi: Olgunlaşan narın içini duydum; 
Suskun zamanın andacı! [...] 
Olgunlaşan narın içindeyim. Oluyorum. [...] 

Nacht war es: Des reifenden Granatapfels Inneres erspürte ich, 
Erinnerung an schweigende Zeit! [...] 
Im reifenden Granatapfel hause ich. Gedeihe. [...] 

Ahmet Oktay (geb. 1933)32 

Auch Melih Cevdet Anday spielt mit den zwiespältigen Wahrnehmungen, die das 
Reifen in der Natur hervorruft. Vertraute Geräusche und Gerüche verschmelzen in 
diesen Zeilen mit der geheimnisvollen Fremdheit der grenzenlosen Nacht. 

30  Nâzım Hikmet (1902-1963), „Masalların masalı“, übersetzt von Yüksel Pazarkaya, siehe 
Pazarkaya (Hg. und Übers.), Die Wasser sind weiser als wir, 47, Text 46. 

31  Cahit Sıtkı Tarancı (1910-1950), „Otuz beş yaş şiiri“, übersetzt von Yüksel Pazarkaya, siehe 
Pazarkaya (Hg. und Übers.), Die Wasser sind weiser als wir, 87, Text 86. Die Symbolik des 
Granatapfels zielt vor allem auf Fruchtbarkeit, Liebe und Lebensfülle, siehe Beuchert, Sym-
bolik der Pflanzen, 121-125. 

32  Ahmet Oktay (geb. 1933), „Solgun bahçe“, übersetzt von Sabine Adatepe, siehe Glassen/ 
Fişekçi (Hg.), Kultgedichte, 31, 33; Text 30, 32. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772-19 - am 22.01.2026, 04:15:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POETISCHE BOTANIK 35 

[...] Susup kalmıştık tüylü harupların 
Ve kederin çiti boyunca garip. [...] 
Gecenin sarnıcına düştü boş bir yıldız, 
Çam kozalağı gibi gümbürtüyle, 
Atlarımızın kusursuz sessizliğinde, 
Yaşlı zeytinlerin altından girdik 
Ölmüş ot kokulu ciftliğe, sıcak; [...] 

[...] Wir schwiegen, entlang der Hecke aus Leid 
Und gefiederten Johannisbrotbäumen, fremdartig. [...] 
In die Zisterne der Nacht fiel ein leerer Stern, 
Knackend wie ein Fichtenzapfen, 
In der vollkommenen Stille unserer Pferde, 
Unter alten Olivenbäumen hindurch 
Betraten wir den nach Heu riechenden Hof, heiß; [...] 

Melih Cevdet Anday (1915-2002)33 

Anders als in osmanischen Gedichten ist Liebe bei Sennur Sezer ein erdverbun-
denes Gefühl. Zumindest scheint die Dichterin anzudeuten, dass sie nunmehr 
eine aus der Zeit gewachsene Liebe den Passionen der Jugend vorzieht, die sie 
mit dem betäubenden Duft der Ölweide im Frühling vergleicht. 

[...] – Sevda nasıldır? 
 Unuttu etim iğde çiçeklerini [...] 
 Sevda dendi mi 
   – Elinizi toprağa dayayın 
   – Duyun tohumun çıtırtısını 
   – Kekik koklayın [...] 

[...] – Was ist Liebe? 
 Mein Leib hat die Blüten der Ölweide vergessen [...] 
 Wurde da von Liebe gesprochen?  
  – Stützen Sie Ihre Hand auf die Erde 
  – Lauschen Sie auf das Knacken der Samen 
  – Riechen Sie am Thymian [...] 

Sennur Sezer (geb. 1943)34 

Dieser botanische Spaziergang durch die abwechslungsreichen Landschaften os-
manischer und türkischer Poesie ließe sich leicht fortsetzen. Man könnte anderen 
Routen folgen und übersehenen Wegzeigern nachspüren, den Zeichen, die die 

                                                                                          
33  Melih Cevdet Anday (1915-2002), „Çiftlikteki gece“, übersetzt von Johannes Neuner, siehe 

Glassen/Fişekçi (Hg.), Kultgedichte, 47; Text 46. 
34  Sennur Sezer (geb. 1943), „Hekim öğütleri“, übersetzt von Uta Schlegel, siehe Glassen/ 

Fişekçi (Hg.), Kultgedichte, 59; Text 58. Das Gedicht wurde 1982 publiziert. Zum überwälti-
genden Duft der Ölweide vgl. die Kurzgeschichte des Malers und Dichters Bedri Rahmi 
Eyüboğlu (1913-1975) in: Die Oelweide. Moderne türkische Erzähler übertragen und einge-
leitet von Andreas Tietze, Basel 1964, 8-15. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772-19 - am 22.01.2026, 04:15:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BARBARA KELLNER-HEINKELE 36 

Dichter setzten, in anderen Weisen nachgehen, auf ihre Emotionen in vielerlei 
Variationen reagieren. Doch der rote Faden bliebe dabei immer die Harmonie 
und Vielschichtigkeit der Sprache, in der sie jubeln, meditieren und leiden. 

Bī-ḫazān ḳalsun bahār-i gülşenin 
Müsteʿān alsun ḳarār-i düşmenin 

Let the spring of your garden remain without autumn 
Let He Whom we ask for aid take away the peace of your enemy 

Nâbî (1642-1712)35 

35  Nâbî (1642-1712), übersetzt von Walter G. Andrews, s. Andrews 1976, S. 58, Text ebd. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772-19 - am 22.01.2026, 04:15:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

