MORGENMACHEN. PHANTASIE
ALS EMANZIPATORISCHE KRAFT

Pladoyer fiir einen anderen Bildungsbegriff
- Fabian Korner

EINLEITUNG

~Woraus wird Morgen gemacht sein“ - Dieses Zitat aus Victor Hugos

1835 veroffentlichten ,Chants du crépuscule’ war Motivation,
Gedanke und Frage in der Entwicklung des Morgenmachen-Lese-
buches. Aus einer semantischen Perspektive interpretierend, stot

man auf mindestens zwei Aspekte: erstens das ,,Woraus*, das einen

Stoff impliziert. Das Morgen muss gebaut werden und es wird aus

einer Materie bestehen miissen. Zweitens erhilt die Frage noch eine

weitere Komponente: die passivische Konstruktion des ,wird gemacht
sein® In ihrem Nachhall tragt die Formulierung, so statisch ihr passi-
vischer Charakter zunichst wirken mag, den Schatten eines Werdens;

sie hat damit einen prozesshaften Charakter. ,,Gemacht* ist das Par-
tizip Perfekt des Verbs ,,machen”, ,Woraus wird Morgen gemacht sein?“
fragt also nach einem Morgen, das gegenwartig bereits im Werden

begriffen ist. Die Vergangenheitsform spricht uns hier aus einer
Zukunft an, in der sie selber erst noch Vergangenheit werden muss.
Dieses Werden will ich im Folgenden erkunden.

Die Einleitung zeigt, dass der lyrische Ausspruch nicht nur eine
asthetische Funktion besitzt. Im Nachdenken iiber seine sprachliche
Verfasstheit finden wir eine Frage, vielleicht einen Appell, iiber
unsere Wirklichkeit und Gegenwart nachzudenken. Das Morgen
bezeichnet hier nicht nur eine lyrische, sondern auch eine politische
und erkenntnistheoretische Kategorie. Vor diesem Hintergrund
mochte ich das Aufeinandertreffen des Asthetischen mit dem
Erkenntnishaften in Schillers ,Uber die dsthetische Erziehung des
Menschen’ betrachten. Bereits der Titel betont die Vermischung
mehrerer philosophischer Disziplinen. Die Rezeption bei Herbert
Marcuse soll abschlieBend helfen, den Text aus dem 18. Jahrhundert
fiir unsere Gegenwart fruchtbar zu machen. Ein besonderes Augen-
merk soll dabei auf der Frage liegen, welches Potenzial in einer sol-
chen Verbindung liegen konnte. Wir werden dabei entdecken, dass
1 ,Les Chants du crépuscule’, 1835 von Victor Hugo veréffentlicht, ist ein Werk des bangen Wartens und der Hoffnung. Die

im Titel erwahnte Ddmmerung (crépuscule), kann Abend- wie Morgendammerung bedeuten. Hugo blickt auf eine mo-

narchistische Periode, deren Ende zu hoffen ist. Es ist nach Hugo gerade die zivilisatorische Kraft der Dichtkunst, die die

destruktiven Erfahrungen an einen Napoleon in gestaltende Kréafte einer humanistischen Republik verwandeln sollte.

Das Zitat stammt aus dem Gedicht ,Napoleon 2*, indem, mittels des Motivs des Morgens, die ungeklérte Frage der Zukunft

gestellt wird — es bleibt Hoffnung, nicht Gewissheit. Auch Jacques Derrida und Elisabeth Roudinesco verweisen auf
dieses Zitat in ihrem 2001 publizierten ,Dialog: De quoi demain sera-t-il-fait?*.

‘am 14.02.2026, 16:5:39.

Jjery syosuojedizuews sje aisejueyd ‘usyosewusbiop

Il


https://doi.org/10.14361/9783839462249-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

142

Fabian Korner

das Prozesshafte, das Werden, welches wir schon bei Hugo finden,
unser stetiger Begleiter sein wird.

SCHILLER IN DER PHILOSOPHIE
DER AUFKLARUNG

Die Schrift ,Uber die dsthetische Erziehung des Menschen’, die wohl
als pragend fiir die Pidagogik bezeichnet werden darf, baut, mittels
der Asthetik, eine Briicke, die von der Anthropologie bis zur Staats-
philosophie triagt. Im Zentrum - dem 11. bis 15. Brief von 27 - finden
wir das Spiel als Mittelbegriff von Werden und Sein. Schillers kriti-
sche Haltung gegeniiber dem Jacobinismus der Franzosischen Revo-
lution bildet dabei den Ausgangspunkt. Dem biirgerlichen Poeten
waren die Ideen der radikalen Aufklirung (vgl. Blom 2011) und ihre
gewaltsame Durchsetzung Zeichen fiir ein Scheitern der Mensch-
lichkeit (vgl. Luserke-Jaqui 2011: 413). Die gewaltsamen MaBnahmen
deutet Schiller nicht nur als rein politisches Versagen, fiir den huma-
nistisch orientierten Anthropologen miissen sie ihre Ursache im
Menschen haben. ,Uber die isthetische Erziehung des Menschen
kann daher als eine anthropologische Antwort auf die Frage gelesen
werden, wann und unter welchen Umstinden Menschen in der Lage
waren, das Richtige zu tun. Um dem Scheitern der Erziehung des
Menschen, die er in den historischen Ereignissen seiner Zeit erblickte,
zu entkommen, wendet sich Schiller der Asthetik zu und verwendet
diese als Propddeutikum, um die Menschwerdung als Bildungs-
prozess anzuleiten. Er bewegt sich dabei im Spannungsverhaltnis
zwischen dem sinnlich Erfahrbaren und dem Verniinftigen. Schillers
Konzeption lebt von einer stindigen Spannung, die sich nur unter
verschiedenen Blickwinkeln, aber nicht im Sinne einer vollstindigen
Konzeption auflosen lisst (vgl. ebd.: 423-426).

Uns werden im Folgenden die Briefe 11-15 der Schiller’'schen
Schrift interessieren. In diesem Abteil wird der Begriff des Spieltriebs
entwickelt. Von besonderem Interesse ist diese Passage auch, da, nach
Luserke-Jaqui, Schiller hier vom empirischen zum transzendentalen
Begriinden wechselt (vgl. ebd.: 429, 431). Geschuldet ist dies dem Ver-
such, eine Anthropologie zu begriinden, die zugleich auch Lebens-
philosophie sein kann, d.h. nicht nur beschreibend, sondern auch set-
zend verfahren kann. Wir wollen im Folgenden das Wechselspiel von
Sein und Werden betrachten, um zu verstehen, inwiefern Schillers
transzendentaler Begriindungsschritt vermittelnd wirken kann. Ver-
mittelt werden soll in der Hinsicht, dass im Spiel mehrere Aspekte
gleichzeitig ihren Platz haben konnen.



https://doi.org/10.14361/9783839462249-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SPIELEND ZUM MENSCHEN
WERDEN

Schiller verbindet im Begriff des Spieltriebs dsthetische und anthropo-
logische Gedanken. Diese wollen wir uns unter besonderer Beachtung
des prozessualen Charakters des Spiels zunutze machen. Bevor wir
zum Begriff des Spiels kommen, wollen wir Schillers Anthropologie
betrachten. Diese baut auf zwei Prinzipien auf: dem Moment des Sta-
tischen und dem Moment des sich Verdandernden oder Wechselnden
(vgl. Schiller 2000: 43). Das Statische besetzt Schiller mit dem Begriff
der Person, das Wechselnde mit dem Begriff der Zeit. Die Person als
solche bleibt, aber sie verandert iiber die Zeit ihren Charakter. Da der
Mensch ein endliches Wesen ist, ist er den Prozessen der Verinderung
ausgesetzt (vgl. ebd.: 44). Die prozesshafte Entwicklung der Person-
lichkeit ist in jeder Person angelegt. Dieses Werden - also prozess-
haftes Fortschreiten - wird von zwei Trieben bestimmt: 1. dem Stoff-
trieb, den wir verbunden finden mit den Empfindungen und der Wahr-
nehmung: ,alles zur Welt machen, was blo3 Form ist, und alle seine
Anlagen zur Erscheinung bringen“ (ebd.: 47); 2. dem Formtrieb, den
wir auf der Seite der Vernunft wiederfinden: ,,Er soll alles in sich ver-
tilgen und Ubereinstimmung in alle seine Verinderungen bringen [...]
er soll alles Innere verauBern und alles duBere Formen* (ebd.).

Der Stofftrieb wird verbunden mit den Formen der Weltwahr-
nehmung und der Empfindungsfihigkeit, damit gemeint sind die kon-
kreten Weltinhalte, auch als Materie bezeichnet (ebd.: 45). Der Form-
trieb - assoziiert mit der Vernunft - strukturiert die Anschauungen,
versucht Gesetze und Notwendigkeiten zu erkennen. Das AuBere, also
die von auBen kommenden Wahrnehmungsinhalte, werden in eine
Ordnung gesetzt, also mit allen anderen, bereits vorhandenen Wahr-
nehmungsinhalten in Ubereinstimmung gebracht.

Der Ausgleich dieser beiden Triebe erfolgt nun in der Sphire der
Kultur. Ihre Aufgabe ist es, sowohl eine Ubereinkunft zu erreichen als
auch sie vor dem jeweils anderen zu schiitzen:

sUeber diese zu wachen, und einem jeder dieser beyden Triebe
seine Grenzen zu sichern, ist die Aufgabe der Kultur, die also beyden
eine gleiche Gerechtigkeit schuldig ist, nicht bloB den verniinftigen
Trieb gegen den sinnlichen, sondern auch diesen gegen jenen zu
behaupten hat.“ (ebd.: 51)

In Ausiibung der Funktion der Kultur kénnen Personlichkeit und Frei-
heit ausgebildet werden. Ersteres haben wir schon oben kennen
gelernt, als das Prozessuale, das Werden. Freiheit ist dabei ein blo

‘am 14.02.2026, 16:5:39.

Jjery syosuojedizuews sje aisejueyd ‘usyosewusbiop

oyl


https://doi.org/10.14361/9783839462249-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

144

Fabian Korner

formales Prinzip, das sich erst durch die Selbststindigkeit der Person
verwirklicht. Es beschreibt den Austritt aus der Notwendigkeit, d.h.
aus Zwangen, etwas zu tun. Die Freiheit ist als formales Strukturierungs-
prinzip eher auf der Seite des Formtriebs zu suchen, aber sie bedarf
einer Person, an der sie sich realisiert. Die Person, die den statischen
Kern der im Werden begriffenen Personlichkeit darstellt, ist mit der
Bewegung auf die Freiheit hin der Autonomie verbunden: ,,Je mehr
Kraft und tiefe die Personlichkeit, je mehr Freyheit die Vernunft
gewinnt, desto mehr Welt begreift der Mensch, desto mehr Form
schafft er auBer sich¥ (ebd.: 52)

Schiller betont in diesem Zusammenhang, dass ein differenzier-
ter Modus der sinnlichen Wahrnehmung ebenso dem Vernunftver-
mogen als dessen Grundlage zugutekommt. Anders ausgedriickt: Je
mehr ich von der Welt erfahre, desto mehr Handlungsmoglichkeiten
tun sich fiir mich auf. Autonomie ist dabei eine Funktion der im Wer-
den begriffenen Person. Diese Verbindung zwischen Welterfahrung
und Personlichkeit driickt sich in der Selbststindigkeit der Person
aus: ,Mit einem Wort: Nur insofern er selbststiandig ist, ist Realitit
auBer ihm, ist er empfanglich; nur insofern er empfinglich ist, ist
Realitit in ihm, ist er eine denkende Kraft! (ebd.: 54) Die Selbst-
standigkeit der autonomen Person ist die abstrahierte theoretische
Weise, von Freiheit zu sprechen. Grundlage hierfiir ist das Zusammen-
wirken von Materie und Geist, physischer Existenz im Stofftrieb und
geistiger Kraft im Formtrieb (vgl. ebd.: 55). Der Spieltrieb - als dritter
Trieb - soll nun die Selbststandigkeit praktisch zum Ausdruck brin-
gen und wird daher als Vereinigungstrieb begriffen. Sowohl Materie
und Geist als auch Sinnlichkeit und Vernunft finden nicht nur in
einem Begriff der abstrakten Selbststindigkeit zueinander. Das Spiel
als Tatigkeit ist die Verwirklichung der so gefassten Selbststindigkeit.
Der von Schiller eingebrachte Begriff der Zufilligkeit betont diese
Tendenz. Im Spiel ist die Notwendigkeit als zwanghafte Riickbindung
an einen Gegenstand verschwunden:

LDer sinnliche Trieb will bestimmt werden, er will sein Objekt emp-
fangen; der Formtrieb will selbst bestimmen, er will sein Objekt
hervorbringen; der Spieltrieb wird also bestrebt sein, so zu emp-
fangen, wie er selbst hervorgebracht hatte, und so hervorzu-
bringen, wie der Sinn zu empfangen trachtet.

Der sinnliche Trieb schlieBt aus seinem Subijekt alle Selbsttatigkeit
und Freiheit, der Formtrieb schlieBt aus dem seinigen alle Ab-
hangigkeit, alles Leiden aus. AusschlieBung der Freiheit ist aber
physische, AusschlieBung des Leidens ist moralische Nothwen-
digkeit. Der Spieltrieb also, als in welchem beide verbunden wirken,
wird das Gemuith zugleich moralisch und physisch néthigen; er

‘am 14.02.2026, 16:5:39.


https://doi.org/10.14361/9783839462249-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wird also, weil er alle Zufélligkeit aufhebt, auch alle N6éthigung auf-
heben und den Menschen sowohl physisch als moralisch in Freiheit
setzen.” (ebd.: 57)

Der Begriff des Spiels stellt damit das moderierende Moment zwi-
schen Form- und Stofftrieb dar und wird zugleich zum Schliissel der
Schiller’'schen Anthropologie: Denn nur das Spiel bringt uns zum
Menschsein (vgl. ebd.: 62). Mensch zu sein ist aber nicht zu verstehen
als ein statischer Moment, der, einmal erreicht und fixiert, bleibt, son-
dern der als Prozess des Werdens - also in der Zeit - gedacht wird (vgl.
ebd.: 59). Mensch kann man bei Schiller also nie sein, sondern immer
nur, vermittels des Spiels, welches einen Ausgleich zwischen Sinnlich-
keit und Vernunft anstrebt, werden.

Zu Beginn wurde gesagt, dass Schiller Anthropologie und Asthe-
tik verbindet und dies durch die dualistische Trieblehre begriffen wer-
den kann. Wir haben nun die Schiller’sche Anthropologie anhand des
Spielbegriffs entwickelt. Zuletzt fehlt noch die Verbindung zu den
Kategorien des Schénen bzw. des Asthetischen. Diese Verkniipfung
weist Schiller darin aus, dass das Schone gerade das Ungezwungene
meint, welches im Spiel zu finden ist. Er formuliert dazu, dass die
Erfahrung des Schénen, die im Spiel geschieht, sich in einer gliick-
lichen Mitte befindet. Was schon ist, kann nur erfahren werden, die
Erfahrung selbst lisst sich aber nicht vorherbestimmen (vgl. ebd.: 60).
Mit diesen Uberlegungen erdffnet Schiller ein offenes Feld, das for-
mal zwar vorbestimmt ist, aufgrund seiner Zielsetzung aber stets
unbestimmt bleiben muss.

Fassen wir kurz zusammen: Schillers Begriff des Spiels stellt den
Versuch dar, die Spannung zwischen Vernunft und Sinnlichkeit nicht
einseitig aufzulésen, sondern sie in eine neue Form zu iiberfiihren.
Die , Asthetik des Ausgleichs“ (Luserke-Jaqui 2011: 429) versucht den
Menschen als ganzen Menschen mit allen Vermdégen ernst zu nehmen.
Die daraus entstehende Komplexitiat wird nicht wieder in ein simples
Schema gepresst; ihr wird durch den Moment der Zeitlichkeit die
Offenheit gegeben, die der Mensch aufgrund seiner mannigfaltigen
Anlagen und Erfahrungen braucht, um Mensch sein/werden zu diir-
fen. Wir merken schon, dass sich hier ein utopisches Moment
andeutet: Die Menschwerdung ist in ihrer Vollendung zwar unmog-
lich, das bedeutet aber nicht, dass nicht mehr nach ihr gestrebt wird
(vgl. auch dazu Schiller 2000: 62f.). Gerade die Tendenz, unméoglich
zu sein, dient ihr als Antrieb.

Die Wechselwirkung zwischen Sinnlichkeit und Vernunft, die
als Bildungsprinzip anthropologisch formuliert wird, soll nun mit
Bezug auf Herbert Marcuse weiterverfolgt werden. In seiner Sozial-
psychologie finden wir nicht nur die schon bekannte Entgegensetzung

Jjery syosuojedizuews sje aisejueyd ‘usyosewusbiop

vl


https://doi.org/10.14361/9783839462249-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

146

Fabian Korner

von Sinnlichkeit und Vernunft, sondern auch den Versuch, das Schil-
ler’'sche Konzept mittels des Begriffs der Phantasie zu aktualisieren.

DIE PHANTASIE ALS VERBUNDETE
DES SINNLICHEN

Die Rezeption der Schiller’schen Gedanken zur Asthetik ist auch von
der Kritischen Theorie aufgegriffen worden. So wendet Herbert Mar-
cuse in Triebstruktur und Gesellschaft' den Zugriff auf die Asthetik
Schillers mit dem Ziel an, eine nichtrepressive Kulturform zu ent-
wickeln (vgl. Schwandt 2010: 130f.). Der Text, welcher im Wesent-
lichen gegen die metapsychologischen Annahmen Sigmund Freuds
argumentiert, erhebt die Phantasie und das damit zusammenhdngende
schone Spiel zur Logout-Methode gegen die repressiven Formen der
gegenwartigen Leistungskultur (vgl. Theiler 2013: 30).

Nach Marcuse strukturiert die Wirklichkeit, in der wir uns
befinden, unser Denken und Handeln (vgl. Marcuse 1978: 9f.). Prob-
lematisiert wird, dass wir langst die Werkzeuge und Technologien hit-
ten, um in einer Gesellschaft ohne miihselige Arbeit zu leben. Dass
wir dies faktisch nicht tun, wird mit der Herrschaft von Partikular-
interessen iiber allgemeine Interessen begriindet. Das sog. Realitats-
prinzip beschreibt, inwiefern die Interessen, die nicht einmal unsere
eigenen sind, uns als so handfest erscheinen, dass sie unhintergehbar
wirken. In seiner praktischen Erfahrbarkeit tritt das Realitatsprinzip
moderner Industriegesellschaften besonders in der entfremdeten
Arbeit zutage, deren Charakter simtlicher Freude oder Lust entbehrt.

Realitit und Lustprinzip bilden dabei zugleich wieder das
Gegensatzpaar Rationalitdt und Sinnlichkeit. Fiir Marcuse hat sich
gegenwartig die Rationalitit in Form des Leistungsprinzips? durch-
gesetzt, welches eine spezifische Form des Realititsprinzips darstellt.
In der Freud’schen Konzeption der menschlichen Psyche bestimmt
Marcuse die Phantasie als Ort, an dem verdrangte Wiinsche und
Nichtzugelassenes zu finden sind (vgl. ebd.: 19, 1371f.). In seiner Unter-
suchung tastet der Sozialpsychologe nach ersten Prinzipien einer
befreiten Gesellschaft, um der Starre eines eindimensionalen Den-
kens® zu entkommen (vgl. Marcuse 2014: 192, 211f.):

2 In Marcuses Werk ,Triebstruktur und Gesellschaft’ wird das Lustprinzip dem Realitatsprinzip gegeniibergestellt. Wahrend
das Lustprinzip auf konkrete Befriedigung der Bedlirfnisse verweist, beschreibt das Realitatsprinzip die Hindernisse auf
dem Weg dieser Befriedigung. Dies flihrt auch dazu, dass Marcuse die gegenwartige Form des Realitétsprinzips als
Leistungsprinzip bezeichnet, da das Leistenmiissen von entfremdeter Arbeit der Befriedigung der Triebe entgegensteht.

3 Der Begriff des eindimensionalen Denkens stammt aus Marcuses spaterem Werk ,Der eindimensionale Mensch‘ und
bezeichnet in der Hauptsache ein nur konsumierendes und sich nicht mehr reflektierendes Denken.

‘am 14.02.2026, 16:5:39.


https://doi.org/10.14361/9783839462249-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Die Erzeugnisse [der Industriegesellschaft] durchdringen und ma-
nipulieren die Menschen; sie beférdern ein falsches Bewusstsein,
das gegen seine Falschheit immun ist, und indem diese vorteilhaften
Erzeugnisse mehr Individuen in mehr gesellschaftlichen Klassen
zuganglich werden, hort die mit ihnen einhergehende Indoktrination
auf Reklame zu sein; sie wird ein Lebensstil [...] so entsteht ein-
dimensionales Denken und Verhalten.“ (ebd.: 32)

PHANTASIE, SPIEL UND DAS
ASTHETISCHE

Die Phantasie stellt das Verbindungselement zwischen Traum und
Wirklichkeit dar. Sie kann spielerisch Neues hervorbringen und ent-
zieht sich einer instrumentellen Verwendungsweise (vgl. Marcuse
1978: 137). Aufgrund dieser Eigenschaft schreibt Marcuse der Phan-
tasie - neben der Funktion des Erinnerns von bereits Vergessenem -
eine zentrale Funktion im Widerstand gegen die bestehende Ordnung
zu. Von den Moglichkeiten der Phantasie angetrieben, konnen sich in
der schénen Betdtigung, der Kunst, sowohl sinnliche Freude als auch
Kritik gegen das bestehende Realitdtsprinzip duBBern:

»Die Analyse der erkennenden Funktion der Phantasie wird so zur
Asthetik, als zur Wissenschaft von der Schénheit* hingefiihrt: hin-
ter der dsthetischen Form steht die verdrangte Harmonie von Sinn-
lichkeit und Vernunft — der ewige Protest gegen die Organisation
des Lebens durch die Logik der Herrschaft, die Kritik am
Leistungsprinzip.” (ebd.: 140)

Marcuse entwickelt sein Verstindnis von Asthetik sowohl historisch
als auch aus dem bloBen Wortsinn heraus. So stehe das Wort Asthetik
eigentlich fiir Sinnlichkeit. Um nun das Spiel oder den Spieltrieb in
seine Konzeption einzuordnen, rekapituliert Marcuse Kants Asthetik
- auf der auch schon Schiller aufbaut - als Wechselspiel zwischen sinn-
lichem Erkennen und der Vernunft. Deutlicher als Schiller ordnet
Marcuse der Vernunft aber das Moment der Herrschaft zu. Als Ver-
treterin der Logik der Sinnlichkeit tritt die Kunst als gegenteiliges
Ordnungsprinzip auf:

»Die Anstrengungen, die zentrale Position der asthetischen Funktion
nachzuweisen und sie als existenzielle Kategorie einzufuhren, ruft
die inharenten Wahrheitswerte der Sinne gegen ihre Herabsetzung
unter dem herrschenden Realitatsprinzip auf. Die asthetische

‘am 14.02.2026, 16:5:39.

Jjery syosuojedizuews sje aisejueyd ‘usyosewusbiop

vyl


https://doi.org/10.14361/9783839462249-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

148

Fabian Korner

Disziplin richtet die Ordnung der Sinnlichkeit gegen die Ordnung
der Vernunft auf.“ (ebd.: 176)

Kunst wird hier verstanden als die Praxis, in der Rationalitiat und Sinn-
liches zur Synthese kommen (vgl. ebd.: 177).

Die Ordnung der Kunst und damit der dsthetischen Disziplin ist
also eine sinnliche Ordnung, deren psychologische Verwirklichung
die Phantasie darstellt: ,,Asthetische Form ist sinnliche Form - durch
die Ordnung der Sinnlichkeit bestimmte Form* (ebd.: 178). Schillers
Vorhaben, einen neuen Kulturbegriff zu formulieren, der auch der
Sinnlichkeit Platz bietet, fallt nun, so Marcuse, in eine Zeit, in der
durch Aufkommen der industriellen Produktionsweise Genuss und
Arbeit getrennt werden. Diese kiinstliche Trennung gilt es wieder auf-
zuheben. Daher schreibt Marcuse auch, Schiller interpretierend:

»Und das ist auch tatsachlich der Gedanke, der hinter der asthetischen
Erziehung des Menschen steht: sie zielt darauf ab, die Sittlichkeit
auf der Grundlage der Sinnlichkeit zu errichten; die Gesetze der
Vernunft miissen mit den Interessen der Sinne verséhnt werden.
Der Formtrieb, der die Herrschaft an sich gerissen hat, muB in seiner
Wirkung eingeschréankt werden* (ebd.: 183).

Wenn hier gefordert wird, dass die Sinnlichkeit zu ihrem Recht kommt,
so muss das als Ausgleichsbewegung gegen eine iiberbordende Ver-
nunft, die sich in entfremdeten Titigkeiten niederschligt, verstanden
werden. Marcuse ordnet diese Bewegung und ihre konkrete Realisie-
rung in die Bewegung zur Freiheit ein und folgt hier also der Schil-
ler’'schen Anthropologie. Marcuse verbindet den Prozess zur Freiheit,
in kritisch-theoretischer Absicht, mit einer Abwendung der materiel-
len Not. Die Uberwindung der Not fillt dann mit der Entstehung einer
neuen Form von Vernunft zusammen, die in utopischer Voraus-
deutung schlussendlich die Zeit, als Markierung des Werdens und der
Endlichkeit, ebenso einschlieBt (ebd.: 225). All diese Hoffnungen fin-
den wir, laut Marcuse, in der Phantasie, als Ort all jener Vorstellungen,
die noch im Werden sind. Die Phantasie ist jetzt deutlicher als Ver-
wirklichungstendenz der dsthetischen Wissenschaften zu erkennen:
»[Dlie Phantasie behilt die Ziele jener psychischen Vorginge bei, die
frei vom verdringenden Realititsprinzip geblieben sind; in ihrer
asthetischen Funktion kénnen diese Prozesse in die bewusste
Rationalitit einer reifen Kultur eingegliedert werden“ (ebd.: 186). Mit-
tels der Kraft der Phantasie und der Uberwindung der gegenwirtigen
Formen der Repression eroffnet sich nun eine neue Kultur. Da wir uns
noch nicht in dieser neuen Kulturform befinden, bietet das Spiel, aus-
gestattet mit den Fihigkeiten der Phantasie, die Mé6glichkeit, genau

‘am 14.02.2026, 16:5:39.


https://doi.org/10.14361/9783839462249-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

diese neue Kulturform schon erfahrbar und erkundbar zu machen:

»|D]as Spiel ist eben deswegen unproduktiv, weil es die unter-
driickenden und ausniitzerischen Ziige im System von Arbeit und
Ruhe aufhebt, es ,spielt nur‘ mit der Realitit* (ebd.: 188)*

BEGINNEN WIR ABSCHLIESSEND

Wir finden bei Schiller die Zusammenkunft der Begriffe des Spiels,
der Sinnlichkeit und Vernunft, Asthetik und Anthropologie. In Mar-
cuses Betrachtung der modernen Gesellschaft scheinen Rationalitit

und Sinnlichkeit auseinanderzufallen. Dennoch findet Marcuse in der
Phantasie als Ort der dsthetischen Wissenschaft die Moglichkeit, die

beschworene Einheit zu retten. Im phantasievollen Spiel liegt das

anthropologische Versprechen auf Menschwerdung; aber, wie oben

dargelegt, nie abgeschlossen, stindig weiter im Prozess befindlich. Die

Moglichkeiten des Spiels ohne Ziel und Zweck konnen nicht zu hoch

eingeschdtzt werden. Diese Aufteilung oder Aufspaltung, die noch

heute zwischen Asthetik und Erkenntnis besteht, hat der bereits im

Vorwort erwihnte Philosoph Jacques Ranciére treffend beschrieben.
Schiller kommentierend schreibt er, dass dieser in seiner begrifflichen

Aufteilung eine Bestimmung offenlege, die ,,die Aufteilung zwischen

denjenigen, die erleiden; zwischen den kultivierten Klassen, die

Zugang haben zur Totalitit des Lebens, und den wilden Klassen, die

in der Zerstiickelung der Arbeit und der sinnlichen Erfahrung ver-
sinken“ (Ranciére 2006: 68), vornimmt. Ranciére fiihrt aus, dass:

»Schillers ,asthetischer’ Zustand [...] [mit einer] bestimmten Vorstellung
von Kunst die Vorstellung von einer Gemeinschaft zerstoren [will],
die auf dem Gegensatz zwischen denen beruht, die denken und
entscheiden, und denen, die zur materiellen Arbeit bestimmt sind,
indem er den Gegensatz zwischen aktivem Verstand und passiver
Sinnlichkeit aussetzt.“ (ebd.)

In dieser Interpretation ist der politische Gestus klar erkennbar: die
Aufforderung zum Handeln, die die Asthetik einer nur musealen Aus-
stellungspraxis entzieht. Dem Asthetischen, verstanden als Kunst oder
dem Schénen, wohnt gemeinsam mit dem Erkenntniskern auch eine
implizite Forderung nach Handlung inne. So ist es auch Hugos zitierte
Gedichtzeile, deren Frage nach dem Morgen eine reale Wirkkraft

4 Was Marcuse hier ausdriickt, scheint in erstaunlicher Weise mit der Realitat zu korrespondieren. Die Dokumentation des
von mir an der Hiberniaschule in Herne durchgefiihrten Schulprojekts ,(Alltags-)Theater der Zukunft — eine subversive
Theaterwerkstatt' findet sich auf morgenmachen.org.

‘am 14.02.2026, 16:5:39.

Jjery syosuojedizuews sje aisejueyd ‘usyosewusbiop

611


https://doi.org/10.14361/9783839462249-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

150

Fabian Korner

entfaltet. Auch wenn zuletzt geboten ist, nicht jede kreative® Regung
als Verbindung im hier beschriebenen Sinne zu begreifen, kann doch
eine vorsichtige Hoffnung formuliert werden. Eine Hoffnung, die -
und so moge sich die/der Lesende selber iiberzeugen - moglicher-
weise vom Material dieses Lesebuches gendhrt wird.

5 Ulrich Bréckling zeichnet in seinem Buch ,Das unternehmerische Selbst’ (Bréckling 2007) nach, inwiefern Kreativitéat
von einer Widerstandsstrategie zu einer wilkommenen Innovationsstrategie wird. Es wére daraufhin zu fragen, welche
Formen von Kreativitat oder Phantasie die hier angedeutete Handlungsermachtigung schaffen.

‘am 14.02.2026, 16:5:39.


https://doi.org/10.14361/9783839462249-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FABIAN KORNER

Fabian Korner wurde 1996 im niedersichsischen Nordhorn geboren
und absolvierte dort sein Abitur. Von 2014 bis 2021 studierte er Philo-
sophie und Germanistik an der Heinrich-Heine-Universitit in Diissel-
dorf. 2016 erhielt er ein Stipendium der Universitit, um die Jahres-
tagung der Gesellschaft fiir Fantastikforschung zu besuchen. Von 2018
bis 2020 war Fabian Korner studentische Hilfskraft am Institut
Moderne im Rheinland und hat sich dort u.a. mit Jasmin Grande mit
der Frage der Wissensproduktion zwischen Wissenschaft und Kunst
beschiftigt. Im Rahmen des Bauhausjahres 2019 war er Mitveranstalter
der #Glasgalaxien im NRW-Forum, wirkte am Projekt ,Woraus wird
Morgen gemacht sein‘ mit und gestaltete ein Schulprojekt zum Bau-
haustheater. In den Sommersemestern 2020 und 2021 veranstaltete er
mit Jasmin Grande und Stefan Egelhaaf Seminare, die im interdiszipli-
ndren Raum zwischen Kultur- und Naturwissenschaft Prozesse von
Wissensproduktion erforschten. Als studentischer Vertreter war er von
2014 bis 2019 im Fachschaftsrat der Philosophie an der HHU und orga-
nisierte 2019 den 6. Studierendenkongress der Philosophie.

WEITERLESEN:

L Morgen bauen. U-/Dystopische Beobachtungen zur Moderne
im Wandel - S.35
L Die Wiederkehr des Verdrangten oder:
Zuriick in die Zukunft? - S.85

LITERATUR- UND
QUELLENVERZEICHNIS

BLOM, PHILIPP (2019): Bose Philosophen. Ein SCHILLER, FRIEDRICH (2000): Uber die
Salon in Paris und das vergessene Erbe der asthetische Erziehung des Menschen, in einer
Aufklarung. Minchen, Hanser. Reihe von Briefen. Hg. v. Klaus L. Berghahn.

. Stuttgart, Reclam.
BROCKLING, ULRICH (2007): Das unternehme-
rische Selbst. Soziologie einer Subjektivierungs- SCHWANDT, MICHAEL (2009): Kritische Theorie.
form. Frankfurt a.M., Suhrkamp. Eine Einflhrung. Stuttgart, Schmetterling Verlag.

MARCUSE, HERBERT (2014): Der eindimensio-  THEILER, HERBERT (2013): Systemkritik und
nale Mensch. Hg. v. Peter-Erwin Jansen. Springe, Widerstand: Herbert Marcuse und die Studen-
Zu Klampen Verlag. tenbewegung. Marburg, Tectum-Verlag.

Ders. (1978): Triebstruktur und Gesellschaft. Ein
philosophischer Beitrag zu Sigmund Freud. Aus
dem Engl. v. Marianne Eckardt-Jaffé. Frankfurt
a.M., Suhrkamp.

RANCIERE, JACQUES (2006): Die Aufteilung
des Sinnlichen. Die Politik der Kunst und inre
Paradoxien. Hg. v. Maria Muhle. Berlin, b-books.

‘am 14.02.2026, 16:5:39.

Jjery syosuojedizuews sje aisejueyd ‘usyosewusbiop

g1


https://doi.org/10.14361/9783839462249-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

‘am 14.02.2026, 16:5:39.


https://doi.org/10.14361/9783839462249-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

.. Elne .
Okonomie

des’Ieilens

statt der Wertsteigerung! Bauen wir Wolkenkuckucksheime!

Vielleicht

kann
es

SelinSen,

sich eine Freiheit vorzustellen, die etwas anderes ist, als die Freiheit zur
Ware zu werden.

M 14.02.2026, 16:59:39.


https://doi.org/10.14361/9783839462249-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

154

Ellen Kollender

‘am 14.02.2026, 16:5:39.


https://doi.org/10.14361/9783839462249-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

