
ISLAM U N D  STAAT 

Gedanken und Beobachtungen zur Rolle des Islams bei der Modernisierung des 
Orients 

Von BERTOLD SPULER 

Als der Gründer des Islams, Mohammed, im Jahre 632 starb, war er der Herr 
eines beträchtlichen Teiles der arabischen Halbinsel und zugleich für den größten 
Teil der Bewohner dieses Gebietes der Gesandte Gottes, der Prophet einer neuen 
Religion. Die Zahl derer, die ihn dafür hielt, wuchs von Tag zu Tag. 
Damit war Mohammed gelungen, was den Stiftern aller anderen Weltreligionen 
versagt blieb. Buddha starb zwar eines natürlichen Todes, aber von einer politischen 
Machtstellung, die er besaß, konnte keine Rede sein. Jesus Christus starb am Kreuze 
und Mani in einem persischen Gefängnis. Allenfalls Moses hatte bei seinem Tode 
gleichzeitig die Stellung eines politischen Führers und eines Propheten inne. Aber 
die mosaische Religion ist zwar Hochreligion, aber nicht eine der Weltreligionen, 
die weite Gebiete und viele Völker umfassen. 
So mußten sich also der Buddhismus, das Christentum und der Manichäismus mit 
einem religiös entweder gleichgültigen oder feindlichen Staate auseinandersetzen. 
Diese Religionen waren immer wieder versucht, Kompromisse mit der weltlichen 
Macht einzugehen, sie ordneten sich gewissen Formen des staatlichen Lebens unter : 
es sei nur an die im Christentum bis heute lebendige "Diözese" der römischen 
Reichsverfassung um 300 erinnert. Daß Buddhismus und Christentum sich mit der 
Zeit in weiten Gebieten der Welt durchsetzten, hatte zur Voraussetzung, daß es 
diesen Religionen immer wieder gelang, einen mächtigen Herrscher für sich zu 
gewinnen, der dann seine Untertanen geschlossen zu diesen Religionen hinführte. 
Es sei nur an Karl den Großen, Wladimir den Heiligen oder (bei einem Konfessions­
wechsei) Heinrich VIII. von England erinnert. Es gibt wohl kein größeres Volk, 
das nicht durch die Gewinnung eines Herrschers und nachfolgende staatliche Ver­
fügung, die audl durch einen Eroberer oder Kolonialherrn ausgeübt werden konnte, 
g e s c h I  0 s s e n  für das Christentum gewonnen worden wäre. Für den Buddhis­
mus lassen sich ähnliche Beispiel aus Tibet oder Ceylon anführen, und wo - wie 
in China oder Japan - kein strikter Befehl zum Übertritt dazukam, ist der 
Buddhismus nicht zur alleinherrschenden Religion geworden, soweit die Glaubens­
veranlagung der Ostasiaten überhaupt nach derartiger Ausschließlichkeit strebt. 
An dem schließlichen Untergang des Manichäismus ist wesentlich die Tatsache 
schuld, daß es ihm außer in dem kurzlebigen Groß-Uigurischen Reiche im öst­
lichen Innerasien (762 bis 840) nirgends gelang, eine einflußreiche Dynastie für sich 
zu gewinnen. Verfestigt doch erst die Tätigkeit der jeweiligen Geistlichkeit eine 
derartig "eingeführte" Religion in der zweiten oder dritten Generation. 
Ganz anders war die Lage im Islam. Er hat eine Krise gleich nach Mohammeds Tode 
während der ersten Generation (Ermordung 'Omars, 'Othmäns, 'AllS) ohne 
Schwächung überstanden und damit in der Geschichte der Weltreligionen etwas 
einmaliges vollbracht : der Islam konnte sich seit den Lebzeiten seines Stifters in 
einer islamisch geführten unabhängigen politischen Ordnung entwickeln, er konnte 
von vornherein diesen neu entstehenden Staat nach seinen Lehren, nach seinen 
Idealen formen und in eroberten Ländern vorgefundene politische Einrichtungen 
seinen Idealen angleichen. So entstand eine Theokratie als ideelles Leitbild, wobei 
die politische Führung seitens der Chalifen auch religiöse Funktionen mit ein­
schloß und die Theologen und Rechtsgelehrten, etwa durch Fetwas, aum politisch­
kulturelle Aufgaben hatten. Der Islam hat Märtyrer fast nur im Kampf gegen 
äußere Feinde oder bei dem Streite der einzelnen Konfessionen (etwa im 16 .  Jahr­
hundert in Iran) kennengelernt ; Muslime, die wegen ihres Bekenntnisses von 

253 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1968-3-253 - am 17.01.2026, 13:07:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1968-3-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


politischen Machthabern oder Anhängern anderer Religionen hingerichtet worden 
wären, finden sich bei dieser Lage kaum. 
Auf zwei Umstände muß noch hingewiesen werden. Wo die politische Ordnung 
die göttliche Weltordnung verkörpert, weil diese der Religion ihre Existenz ver­
dankt, kann Auflehnung wider die staatliche Ordnung (wenigstens von seiten der 
Regierenden) leicht als Kampf wider die Religion ausgelegt werden. So kommt es, 
daß die Spaltung des Islams in drei Konfessionen, Sunniten, Schiiten und Chari­
dschiten, auf einer unterschiedlichen Interpretation des göttlichen Führungswillens 
in seiner Gemeinde beruht. Nur von diesem für den Islam zentralen Punkte her 
konnte das Gefüge des islamischen Staates geordnet, konnte ein islamisches Staats­
wesen aufgebaut werden. Die Aufspaltung des Islams in drei Konfessionen während 
der ersten Generation nach Mohammed hat dazu geführt, daß die islamische Staats­
theorie sich von vornherein in drei (nach dem fast völligen Aussterben der Chari­
dschiten in zwei) Grundtypen entwickelt hat. Seit dem Jahre 658  (d. h.  26 Jahre nach 
dem Tode seines Stifters) hat der Islam keine irgendwie namhafte Ab- und Auf­
spaltung mehr erlebt : eine Tatsache, die ihn ebenfalls von den anderen Weltreligio­
nen unterscheidet. Es liegt im Sinne dieser Entwicklung, wenn auch nach diesem 
Auseinanderfallen des Islams in Konfessionen sich Widerstände gegen die politische 
Ordnung häufig ideologisch, in Form einer neuen religiösen überzeugung oder zum 
Teil außer-islamisch beeinflußter neuer Sekten, geltend machten. Konnte die 
bestehende politische Ordnung doch gerade dann mit besonderem Recht angegriffen 
werden, wenn man ihre religiös-dogmatische, theokratische Legitimation bestritt. 
Namhaften oder dauernden Erfolg hat dergleichen freilich nicht gehabt. 
Ein zweiter kennzeichnender Zug des Islams ist sein Verhalten anderen "Buch­
Religionen" gegenüber. Der Koran schreibt für sie unter gewissen Bedingungen 
Duldung und innere Selbstverwaltung vor. Man kann aber zweifeln, ob diese Vor­
schrift wirklich so weit eingehalten worden wäre, wie das (trotz gelegentlichen 
Verfolgungen) schließlich geschehen ist, wenn der Islam als einzige Weltreligion 
nicht in der einzigartigen Lage gewesen wäre, daß er - profan gesprochen -
keine " siegreiche Konkurrenz" erlebt hat. Nach Mohammed hat es in- und außer­
halb des Islams keinen Religionsstifter gegeben, der mit dem Anspruch, den Islam 
zu übertreffen oder zu vollenden, wirklich Erfolg gehabt hätte und der der 
Gründer einer neuen Weltreligion geworden wäre. Damit sah der Islam sich und 
seinen Anspruch, die letzte und endgültige Religion zu sein, schon früh und mit 
wachsender Zeit immer mehr als durch den Gang der Ereignisse bestätigt an. Wo 
dieser Anspruch in Frage gestellt wird (wie im Babismus und Behaismus Persiens 
oder der Ahmedijja-Bewegung in Indien im 19 .  und 20. Jahrhundert), da reagiert 
der Islam äußerst scharf. Die überzeugung der Muslime, die endgültige Religion 
zu besitzen, war infolgedessen so stark, daß sie auch in dem riesigen Raume zwi­
schen dem Industal und Spanien, den sie etwa 1 00 Jahre nach dem ersten Auftreten 
des Propheten besaßen, nicht daran dachten, ihren Glauben aufzugeben, obwohl die 
Araber dabei mit Kulturen in Berührung kamen, die ihrer damaligen Kultur 
zweifellos überlegen waren. Ganz anders hatten sich z. B. die Germanen und 
Slawen der Völkerwanderungszeit verhalten, die keine vorherige Offenbarung 
erlebt hatten und sich nun der Religion ihrer Untertanen und Nachbarn sehr rasch 
anschlossen. 
Freilich zeigten die muslimischen Araber anfangs keine Lust, andere an ihrer 
bevorzugten Stellung als Besitzer der (für sie) wahren Religion und politischen 
Macht teilhaben zu lassen. Es bedurfte der nachhaltigen Bemühung vom Islam 
innerlich ergriffener Kreise, die nur kurzfristig von einem Chalifen, nämlich 
'Omar 11. (717-720), unterstützt wurden, um die Aufnahme von Syrern, Irakern, 
Kopten und Persern in den Islam durchzusetzen. Schießlich erwies sich 750 n. Chr. 
die Beseitigung der Omajjadischen Dynastie (im Osten) als notwendig, um die Idee 
des islamischen Staates als einer Theokratie (die er sein mußte) durchzusetzen. Auch 
wenn die Motive der neu übertretenden nicht immer rein religiöser Natur waren, 

254 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1968-3-253 - am 17.01.2026, 13:07:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1968-3-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


vielmehr auch auf dem Streben nach sozialer Gleichstellung und finanzieller Ent­
lastung beruhten, so wurde dem Islam dadurch sehr viel neues Blut zugeführt : und 
die Söhne und Enkel der Übergetretenen waren auf jeden Fall durch ihre Erziehung 
echte Mitglieder der Gemeinde, ohne Rücksicht auf eventuelle soziale Motive des 
Übertritts ihrer Ahnen. Ist es doch dem Islam unter den Abbasiden gelungen, 
rassische oder (später in Indien) Kasten-Unterschiede weitgehend zu überbrücken : 
die Muslime fühlten sich mehr und mehr als Brüder, in einem viel höheren Maße, 
als das z. B. im Christentum über die Völker und Rassen hinweg der Fall war. 
Als ein besonders wichtiger Gewinn für den Islam erwies sich der Übertritt des 
persischen Volkes. Es brachte eine tiefe religiöse Vorstellungskraft mit sich, die 
zur Entfaltung der Mystik (Tasawwuf)) wesentliches beitrug und hier der Leistung 
der Iraker (und auch der Syrer) durchaus ebenbürtig zur Seite steht. Auch sonst 
haben Perser zur Entwicklung der islamischen Theologie viel beigetragen. Die 
Perser waren aber auch die Träger einer uralten Kultur, und ihrer Mitwirkung 
ist es wesentlich zu verdanken, daß der Islam seit dem 8. Jahrhundert eine Kultur 
entwickeln konnte, mit der sich die abendländische der damaligen Zeit nicht ver­
gleichen läßt. Ihr Kulturbewußtsein verwehrte es den Iranern aber auch, wie so 
viele andere neu bekehrte Völker einfach die arabische Sprache anzunehmen, und 
sie haben in dem etwa zwei Jahrhunderte währenden Ringen der Schu'übija die 
Gleichberechtigung ihrer Kultur und auch ihrer (freilich stark arabischen durch­
setzten) Sprache erreicht. Gerade das war für die EntwiCklung des Islams ungeheuer 
wichtig :  indem er Völker in sich aufnahm, ohne die Aufgabe ihrer nationalen 
Eigenart von ihnen zu fordern, wurde er erst wirklich zur übernationalen, zur 
Weltreligion. Dadurch war die Pforte zu einem Weg aufgestoßen, auf dem die 
Türken, die Inder und späteren Pakistaner, die Indonesier, die Berber und so viele 
andere in ihrer nationalen Eigenart zu Muslimen werden konnten. 
Die innere Entwicklung des Islams wurde mit der Aufnahme des Hauptanliegens 
der Mystik und der inzwischen entwickelten Formen der Volksreligion (Turba, 
Maulid usw.) durch al-Ghazzali - einen Perser - um 1 1 00 vorläufig abge­
schlossen. Der Islam hatte nun jenen Tiefgang, jene menschliche Weite und jenes 
Gefühl der Verbundenheit erreicht, die ihn zu einer um die menschliche Individua­
lität und ihre Seele besorgten, allem Menschlichen adäquaten Religion machte. Er 
war eine Religion ohne Sakramente und ohne Kultbilder, ohne geistliche Weihen, 
ohne einen theologisch unfehlbaren Leiter und ohne Konzilien zur Regelung etwa 
auftretender Streitigkeiten. Und doch erreichte er es, daß sich etwa 92 Prozent 
seiner Anhänger zu einer Konfession dieser Religion, der Sunna, bekennen. Der 
Rest verteilt sich fast ausschließlich auf die einzelnen Richtungen der Schl'a, von 
der eine (die Ithna'ascharija) übrigens erst im 16 .  Jahrhundert durch die Safawiden 
zum Bekenntnis so gut wie aller Perser und der meisten Aserbaidschaner gemacht 
worden ist. Die Schi'a ist dann freilich zum echt nationalen Bekenntnis dieser 
beiden Völker geworden. 
Wenn etwa 92 Prozent der Muslime ein und derselben Konfession des Islams (mit 
den sich gegenseitig anerkennenden Madhahib - Rechtsschulen) angehören, so 
besitzt diese damit ein Übergewicht, wie in keiner anderen Religion eine einzelne 
Konfession. In dieser Form hat der Islam (z. T. freilich mit Gewalt, z. B. zur Zeit 
Timürs oder in Bengalen im 1 5 .  Jahrhundert) ganze Völker für sich gewinnen 
können, die früher christlich oder manichäisch, buddhistisch oder hinduistisch oder 
auch Heiden waren. Kein Volk, das den Islam einmal angenommen hat, ist ihm -
bis heute - wieder untreu geworden. Nur da und dort haben sich einzelne Volks­
teile, übrigens vielfach unter scharfem Druck, von ihm ab- und z. B .  dem Christen­
tum zugewandt, so unter den Tataren in Rußland und unter den Andalusiern nach 
der spanischen Rückeroberung. Viele dieser Bekehrungen waren übrigens nicht von 
Dauer. Aufs Ganze gesehen haben die muslimischen Nationen, von denen seit dem 
1 5 .  Jahrhundert immer neue unter europäische und damit christliche (z. T. Kolo­
nial-)Herrschaft gerieten, diese für sie bisher unerhörte Situation einer andersreligiö-

255 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1968-3-253 - am 17.01.2026, 13:07:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1968-3-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sen Oberherrschaft intakt überstanden : ganz anders als noch die Balkanvölker 
außer den Griechen zur gleichen Zeit unter osmanischer Herrschaft, von denen 
jeweils beachtliche Teile (wenn nicht wie bei den Albanern die Mehrzahl) sich 
dem Islam zuwandten. Keine der großen Weltreligionen hat sich vor Verlusten an 
den Islam schützen können ; nur er hat bisher keine ins Gewicht fallenden Ver­
luste an eine andere Religion gehabt, hat nie den Abfall eines ihm zugehörenden 
Volkes zu einer anderen Religion gesehen. Schließlich ist der Anspruch des 
Propheten Mohammed, der letzte Prophet und der letzte Gründer einer (mithin 
endgültigen) Weltreligion zu sein, nur dem Islam - historisch gesehen - nicht 
durch das Auftreten einer anderen Weltreligion widerlegt worden. 
Es ist begreiflich, daß solche Tatsachen bewußt oder unbewußt, gefühlsmäßig, den 
Muslim mit Stolz erfüllen und ihn sehr fest mit seiner Religion verbinden. In dieser 
Haltung hat er, wie 1258  den Untergang des abbasidischen Chalifats, so 1924 den 
Untergang des türkischen Chalifats überstanden, und es hat sich gezeigt, daß das 
seit Jahrhunderten entwickelte muslimische Gemeinschaftsgefühl sich ohne Krise 
auch neuen staatlichen und politischen Situationen anzupassen vermag. 
Damit sei die islamische Religion als die Kraft über allen Kräften (und Zentren) 
des Orients beschrieben, g e g e n  die auch heute noch in Vorder- und Mittelasien 
nichts auszurichten ist. Bevor wir auf die einzelnen Kräfte (und Zentren) eingehen, 
sei noch ein Bild der zahlenmäßigen Bedeutung des Islams gegeben, damit man 
eine Vorstellung von der Zahl der Menschen hat, die uns heute als Muslime in der 
Welt gegenüberstehen. Man muß dabei auch im Auge behalten, daß dem Islam 
in den letzten Jahrzehnten außerordentliche Missionserfolge beschieden gewesen 
sind. 
In Europa und Asien stößt der Islam heute an andere wohletablierte Weltreligionen 
an. Die Organisation von Missionszentren, die man hier errichtet hat, soweit der 
Islam nicht, wie in der Sowjetunion oder in China, in seiner Bewegungsfreiheit 
überhaupt gehemmt ist, haben, aufs Ganze gesehen, bescheidene Erfolge aufzu­
weisen, wenn man auch nicht übersehen sollte, daß es in allen europäischen Ländern 
und in Amerika dauernd Bekehrungen zum Islam gibt. Die Zahl der Deutschen, 
die jährlich Muslim werden, liegt mindestens bei 1 00 (davon wohl gut die Hälfte 
bei Eheschließungen mit Muslimen) und ist damit jedenfalls zehnmal so hoch wie 
die Zahl der Muslime, die von allen Missionsgesellschaften zusammen z. B. in 
Ägypten jährlich für das Christentum gewonnen werden. Trotzdem ist die organi­
sierte Mission eine letztlich dem Christentum entnommene Idee, kein wirklich 
dem Islam adäquates Vorgehen. Sie hat ihren Mittelpunkt, vielfach von der 
Ahmedijja getragen, heute im mittleren und östlichen Afrika, wo sie als Konkur­
renz der christlichen Mission auftritt. 
Hingegen sind es (wie bei den nestorianischen Christen in Mittelasien im frühen 
Mittelalter) weithin die Kaufleute und Händler, die als Werber des Islams wirken, 
vielfach bewußt, oft aber auch unbewußt. Wenn sie sich in einem Randgebiet des 
Islams in Afrika niederlassen, wirken sie auf die umwohnenden, meist annimisti­
schen Afrikaner als Träger einer höheren Kultur und Zivilisation, der diese sich 
zur Erhöhung ihres Lebensstandards gern anschließen möchten. Die Kaufleute 
lassen für sich und ihre Familien meist bald einen Imam kommen, sie errichten 
eine Moschee, und die sich längs der Handelsstraßen an Raststationen aufreihenden 
Moscheen sind deutliche Zeichen für Weg und Art der Ausbreitung der neuen 
Religion. 
Der Islam begnügt sich bei diesen Kreisen weithin mit dem ja einfachen Glaubens­
bekenntnisse : Es gibt keinen Gott außer Gott, und Mohammed ist sein Prophet, 
sowie der Annahme einiger zum Teil äußerlicher, Verpflichtungen, wobei der Ver­
zicht auf den Genuß von Alkohol zweifellos positive Wirkungen auf die Bevölke­
rung hat. Er paßt sich dem geistigen Niveau der Neubekehrten an, er verlangt kein 
Verständnis verwickelter dogmatischer Tatbestände, er zwingt nicht zur Auflösung 
etwa bestehender Mehrehen, er erlaubt die Beibehaltung manchen Brauchtums der 

256 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1968-3-253 - am 17.01.2026, 13:07:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1968-3-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Volksfrömmigkeit. Die rasch folgenden Derwische treten als Berater in allerlei 
Nöten des Tages auf, sie erziehen die Kinder zu wirklichen Muslimen, sie geben den 
Bekehrten das Gefühl, in eine religiöse, aber auch soziale Gemeinschaft eingegliedert 
zu sein, in der es keinen Unterschied der Rasse und der Herkunft gibt, in der auch 
die Kastenschranken Indiens wenigstens im Grundsatz überwunden sind. Der 
Bekehrte fühlt sich also mit Stolz als Muslim, auch wenn er - objektiv gesehen -
vielleicht gar manches am wirklichen Islam fehlen läßt. 
Da '4n den Rändern des islamischen Siedlungsgebietes überall Sunniten wohnen, 
so ist es stets das gleiche Bekenntnis, mit dem der Neubekehrte in Berührung 
kommt. Konfessionsschwierigkeiten gibt es - anders als im Christentum - fast 
nicht, wo immer auch der Neubekehrte auf einen muslimischen Nachbarn stößt. 
Die Ausbreitung des Islams in Afrika zeigt deutlich den Fortschritt, den diese 
Religion in den letzten Jahrzehnten gemacht hat und der von keiner anderen 
Religion auch nur annähernd erreicht wird. 
Ein paar Zahlen mögen das illustrieren : 
In Nigeria hat sich der Islam zwischen 1935  und 1952 von 8 auf 1 5  Millionen ver­
doppelt, in Uganda ist er von 1925 73 000 bis 1 940 auf das Zehnfache 720 000 
gewachsen, in Tanganjika zwischen 1 9 1 4  und 1952 auf das Zwölffache, von 
250 000 auf über 3 Millionen, gestiegen. Fest ebenso ist er in den früher belgischen 
und den portugiesischen Kolonien gewachsen. Schon heute ist von etwa 1 5 0  Millio­
nen Afrikanern mehr als die Hälfte, nämlich 85 Millionen, Muslim (2 % mal so 
viele wie 19 14) .  Wenn auf einem islamischen Kongreß in Lahore im Januar 1958  
unter großem Beifall gesagt wurde, Afrika müsse ein islamischer Erdteil werden. 
so ist das ein Ziel, das heute nicht mehr als utopisch bezeichnet werden darf. 
Dazu kommt die rasche natürliche Vermehrung der Muslime : in Kgypten von 
1 0,2 Millionen ( 1 9 12) auf 1 8  Millionen ( 1 947) und etwa 22-23 Millionen jetzt, 
in der Türkei von 1 1 ,2 Millionen ( 19 1 1 ) auf 27,7 Millionen ( 1960), in Indien und 
Pakistan von 66,6 Millionen ( 19 1 1 )  auf 94 Millionen ( 1948)  und gut über 1 00 
Millionen jetzt, in Indonesien von 35  Millionen ( 1905) auf 1 02 Millionen ( 1965) .  
Natürlich sind statistische Angaben in einzelnen islamischen Ländern unsicher, und 
so kann eine ganz genaue Zahl nicht gegeben werden. Es steht aber fest, daß 
heute an die 400 Millionen Menschen Muslim sind, daß jeder achte Mensch sich 
zum Islam bekennt. Dabei sind Pakistan und Indonesien heute die größten islami­
schen Länder, und nach manchen Schätzungen beträgt die Zahl der chinesischen 
Muslime heute schon 30 Millionen, also wesentlich mehr, als es Muslime etwa in 
Kgypten oder im Maghreb gibt : auch diese zahlenmäßige, freilich nicht geistige 
Verschiebung sollte im Auge behalten werden. 
Damit ist aber der Islam als Religion, nicht so sehr als Kultur heute wie eh und je 
eine feste, eine - wie alle praktische Erfahrung zeigt - für die christliche Mission 
und die kommunistische Doktrin (soweit sie sich als Ideologie gibt) unzerstörbare 
Größe, mit der auch der Nicht-Muslim in der Zukunft ebenso zu rechnen hat, wie 
in der Vergangenheit. Er prägt den Menschen wie eh und je im Gefühl einer welt­
weiten Bruderschaft und macht damit auch reif für eine Auffassung vom Staate, 
die für den Muslim nur den islamisch geprägten und geführten Staat als legal 
hinstellt : der Idee eines religiös neutralen Staates im Sinne etwa Nehrus steht 
der Muslim verständnislos gegenüber, weil dem Muslim ein Staat gar nicht religiös 
indifferent sein kann : echter, wahrer, im Sinne der göttlichen Führung organi­
sierter Staat ist der islamische Staat Pakistan, was ja der "Staat der Reinen" bedeu­
tet, auch wenn man dem persischen Wort Pak "rein" eine künstliche Deutung als 
Abkürzung nach den Anfangsbuchstaben seine Bestandteile, gibt. 
Die eben genannten Zahlen nennen einfach Muslime al s solche. Das ist insofern 
berechtigt, als das Zusammengehörigkeitsgefühl der Anhänger des Propheten 
wesentlich stärker ist als das der Christenheit. Das Vorhandensein eines allen 
Muslimen gemeinsamen Heiligtums, der Ka'ba in Mekka, des Ziels der Wallfahrten, 
wo sich Muslime aller Auffassungen und aller Länder treffen, hat zur Belebung 

257 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1968-3-253 - am 17.01.2026, 13:07:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1968-3-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dieses Gemeinschaftsgefühls seit eh und je mächtig beigetragen. Aber der Islam ist 
so wenig eine Einheit wie das Christentum ; wir sahen, daß seine Aufspaltung in 
in Konfessionen sehr alt ist. Jede von ihnen hat - neben der Ka'ba - ihre 
besonderen Zentren. Sie fallen besonders bei der kleineren der beiden islamischen 
Hauptkonfessionen, der Schi'a, auf, also bei jenem Bekenntnis, dem Persien heute 
so gut wie geschlossen angehört. Da das schiitische Bekenntnis den Glauben an 
einen von Gott eingesetzten Leiter der Gemeinde einschließt, der Nachfahr des 
Propheten sein muß, so haben sich die Begräbnisstätten solcher Leiter, der soge­
nannten Imäme, häufig zu Heiligtümern und Wallfahrtsorten entwickelt ; auch 
Gräber von deren Verwandten werden häufig verehrt. Nun ist die Schi'a, anders 
als die Sunna, in eine Reihe von Konfessionen aufgespalten, die sich gegenseitig 
nicht anerkennen, da jede dieser Untergruppen ihren eigenen Imäm als den allein 
berechtigten Führer der Gesamtgemeinde anerkennen muß ; so gibt es für alle diese 
Untergruppen verhältnismäßig viele Heiligtümer. Einige von ihnen sind mit 
großen Bibliotheken und bedeutenden theologischen Ausbildungsstätten verbunden. 
Sie dürfen als die bedeutendsten Zentren des schiitischen Islams angesehen werden : 
Meschhed und Qomm in Persien, Kerbelä im 'Iräq sind wohl die allerwichtigsten 
davon. 
Lange Jahrhunderte hindurch verfolgt und unterdrückt, hat die Schi'a in einer leid­
vollen Geschichte gelernt, sich ohne und gegen den Staat zu organisieren. Sie hat 
diese festgefügte Organisation auch dann beibehalten, als sie da und dort die Macht 
errungen hatte, vor allem in Jemen im Laufe des Mittelalters (mit allerlei Unter­
brechungen) und dann in Persien zu Beginn des 1 6 .  Jahrhunderts. Auf diese Weise 
üben die schiitischen geistlichen Zentren vermittels ihrer wohlgegliederten Geist­
lichkeit in Persien auch heute noch einen namhaften geistigen, aber auch politischen 
Einfluß aus, naturgemäß im Sinne einer strengen Religiosität und einer konserva­
tiven Haltung. Die Bedeutung der schiitischen geistigen Mittelpunkte in diesem 
Lande kann kaum überschätzt werden. Dabei gibt es heute in Persien keinen 
sichtbaren Leiter der Gesamtgemeinde, keinen Imäm, mehr, da der letzte (zwölfte) 
lebende seit 873 "in der Verborgenheit residiert" und erst am Ende der Tage 
wiedererwartet wird. Die leitenden geistlichen Fürsten Persiens, von denen zu 
Zeiten ein einzelner, zuletzt der 1961  gestorbene Buriidscherdi, als Autorität für 
den ganzen Staat anerkannt wird, sind also keine Imäme in diesem Sinne. 
Demgegenüber haben andere, kleinere schiitische Gemeinschaften aber noch einen 
Mittelpunkt ganz anderer Art : einen von Gott unmittelbar eingesetzten, inspirier­
ten Leiter, also ein lebendes Zentrum, dem sie zu gehorchen haben und das sie 
zu leiten vermag. Unter den mehreren Imämen dieser Art (die sich natürlich 
gegenseitig nicht anerkennen) sei als der bekannteste der Mann genannt, der den 
Titel (nicht den Namen !) Agha Chän trägt. Sein Einfluß beruht vor allem auf der 
Tatsache, daß er seinen Gläubigen, vor allem in Pakistan/Indien sowie in Ost­
Afrika, die auf Erden wandelnde Inkaration der göttlichen Führung seiner 
Gemeinde ist. Die Geschenke, die seine Jünger diesem ihrem Leiter darbringen, 
haben wesentlich zum Wohlstande des Agha Chän beigetragen. Ein irdischer Reprä­
sentant Gottes auf Erden (hierin etwa dem Dalai Lama Tibets vergleichbar) könnte 
große politische, soziale, wirtschaftliche, geistige Bedeutung haben, wenn die Zahl 
seiner Anhänger größer wäre. Nur dadurch, daß sie recht beschränkt ist, tritt der 
Agha Chän als auch politischer Mittelpunkt seiner Anhänger nicht so stark in 
Erscheinung. (Seine zeitweilige gesellschaftliche Stellung innerhalb des britischen 
Empire spielt in diesem Zusammenhang keine Rolle.)  
Neigt der schiitische Islam seiner Natur nach zur Herausbildung geistiger Zentren, 
so ist diese Eigenschaft dem sunnitischen Islam weit weniger eigen. Er hat zwar die 
große Mehrheit der Muslime für seine Anschauungen gewinnen können, aber er 
hat keine festgefügte Hierarchie entwickelt. Es gibt keine Persönlichkeit, die etwa 
dem Papst oder einem Kardinal, die etwa einem schiitischen Imäm vergleichbar 
wäre. Auch die Muftis sind mehr zu richterlichen als zu religiösen Funktionen 

258  

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1968-3-253 - am 17.01.2026, 13:07:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1968-3-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


berufen. So sind die Gemeinden und ihre geistlichen Leiter bei aller engen Verbun­
denheit im Glauben organisatorisch weitgehend unabhängig voneinander und 
lassen sich von dieser Seite her etwa den presbyterianischen Independenten oder 
den Kongregationalisten vergleichen. Diese Struktur hat dem sunnitischen Islam 
nichts von seiner Schlagkraft, von seiner inneren Standfestigkeit oder seiner 
Werbekraft nach außen hin geraubt. Da überall dort, wo der Islam an nicht­
islamisches Gebiet stößt, das sunnitische Bekenntnis vorherrscht, wird fast allein 
der sunnitische Glaube in neue Missionsgebiete vorgetragen und vermehrt dadurch 
das übergewicht dieser Konfession absolut und relativ. Aber äußerlich kennzeich­
nende religiöse Zentren kann man bei einer solchen Organisation nur wenige 
nennen. Das ohne Zweifel bedeutendste ist die Azhar-Universität in Kairo, eine 
Anstalt, die lange nur eine philosophisch-theologische Hochschule war, die aber in 
den letzten Jahrzehnten mehr und mehr zu einer Volluniversität ausgebaut wurde. 
Aber ihre Seele, das Kernstück ihrer Bedeutung, besteht noch heute aus ihrer 
theologischen Fakultät, die von sunnitischen Muslimen aus aller Welt besucht wird. 
Natürlich bilden die Ägypter die Mehrzahl der Studenten ; neben ihnen kommt 
die Hauptmasse aus Afrika, den arabisch sprechenden Teilen ebenso wie den von 
Negern bevölkerten. Die Zahl der Studierenden aus Asien ist demgegenüber nicht 
allzu bedeutend. 
Wer Jahre hindurch an der Azhar studiert hat, der ist für sein Leben geprägt, der 
wird die unerschütterliche, ganz auf der theologischen Tradition aufbauende 
Glaubensgewißheit des Azhari stets beibehalten und in seiner Gemeinde, unter 
seinen Schülern verbreiten. Es gibt noch weitere sunnitische Zentren dieses 
Gepräges, etwa in Tunis oder Marokko, deren Einfluß hier ebenso stark ist, nur 
daß die Studentenzahlen wesentlich geringer sind. Auch die Universität des 
Pandschäb in Lahore (West-Pakistan) muß als ein gewichtiger Mittelpunkt islami­
schen Selbstbewußtseins genannt werden. Der Einfluß dieser Lehranstalten ist so 
vielfältig und so schwer im einzelnen wiederzugeben oder abzuschätzen, wie etwa 
der Einfluß einzelner zentraler Universitäten bei uns ; dazu ist die Begabung und 
die Durchschlagskraft einzelner Studenten während ihres späteren Lebens zu ver­
schieden. Aber andere sichtbare religiöse Zentren gibt es im sunnitischen Islam wohl 
kaum. 
Gegen den Islam läßt sich in dem weiten Raume zwischen Marokko und Indonesien 
nichts unternehmen, und selbst die kommunistischen Länder wie die Sowjetunion 
oder China sind mit ihm nicht fertig geworden. Wer in dem genannten Raume 
seine Stimme wider den Islam erhebt, schließt sich zumindest aus der Gesellschaft 
aus, wenn ihm nicht Schlimmeres passiert. Viele tun daher in steigendem Maße 
etwas, was man vielfach im Abendlande gesehen und vielleicht auch gelernt hat, 
was eine gar nicht mehr allzu dünne Schicht von Gebildeten ebenso eifrig nach­
ahmt, wie vieles andere aus dem Westen : man schweigt über den Islam. Man läßt 
ihn zwar nicht völlig auf sich beruhen (freilich kommt auch das schon vor), aber 
man dispensiert sich stillschweigend von einer ganzen Reihe seiner Gebote, ohne 
deren Gültigkeit in irgendeiner Form etwa anzufechten. Mit anderen Worten : der 
schweigende Abfall der Massen, den mancher christliche Theologe als ein Charakte­
ristikum der christlichen Existenz heute ansieht, hat auch im islamischen Raume 
um sich zu greifen begonnen. 
Wie überall bei der übernahme von Ideen und Kulturgütern ist hier gegenüber 
dem Westen eine zeitliche Phasen-Verschiebung zu beobachten. Es sind, wie bei 
uns im Zeitalter der Aufklärung und des Liberalismus, vielfach die gebildeten, 
besonders aber die halb-gebildeten Kreise, die Menschen mit eigener Urteilskraft, 
die islamische Gebote stillschweigend auf sich beruhen lassen. Die Stufe, wo die 
Religiosität vor allem in der breiten Masse der Werktätigen keinen Widerhall mehr 
findet, während weite Kreise der Gebildeten sich in einer Neubesinnung wieder, 
und nun mit neuem Eifer, der Religion zuwenden, ist im Islam noch nicht oder 

259 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1968-3-253 - am 17.01.2026, 13:07:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1968-3-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


erst im frühen Anfangsstadium erreicht. Dabei soll aber nicht gesagt sein, daß auch 
diese Phase der Entwicklung im Islam ebenso eintreten muß wie bei uns. 
So gibt es also heute gerade unter den Gebildeten und das heißt weithin : unter den 
Studierten, allerlei Muslime, die das fünfmalige Gebet nicht mehr einhalten, die 
am Freitag Mittag nicht mehr regelmäßig dem Gemeinde-Gottesdienst beiwohnen, 
die sich mehr oder minder ausgiebig vom Alkohol-Verbot dispensieren und dafür 
allerlei Vernunftgründe vorzubringen wissen. Die Kenntnis der heiligen Schrift des 
Islams, des Korans, die Vertrautheit mit den Grundfragen des Glaubens ist in diesen 
Kreisen sehr zurückgegangen. Die heilige Sprache des Islams, das Arabische, hat 
außerhalb der arabischen Länder viel von ihrer Verbreitung eingebüßt. Viel 
weniger Perser oder Pakistaner als noch vor einer, oder gar vor zwei Generationen, 
beherrschen diese Sprache noch heute wirklich gut, und in der mittleren und jünge­
ren Generation der Türkei ist die Kenntnis des Arabischen weithin untergegangen. 
Die meisten Türken im Alter bis zu 45, 50 Jahren können auch die arabischen 
Buchstaben gar nicht mehr lesen. - Um auch einige Extremfälle nicht zu ver­
schweigen : Es gibt türkische Professoren, die beim Besuch eines islamischen Heilig­
tums lediglich von Fetischismus sprechen ; andere, die sich rühmen, seit 30 Jahren 
keine Moschee mehr zu kultischen Zwecken betreten zu haben, die aber christliche 
Gottesdienste besuchen, weil ihnen dort die Predigt etwas sage, was bei der 
Ansprache eines musliminischen Geistlichen nicht der Fall sei. Ein Professor war 
beleidigt, weil ich ihm während einer Enladung zum Mittagessen keinen Wien 
anbot (was ich Muslimen gegenüber nie tue) ; ich hätte ihn für so rückständig gehal­
ten, daß ich glaubte, er mache sich aus dem koranischen Weinverbot noch etwas. 
Wenn dem aber so ist, so sind das nur äußere Zeichen dafür, daß der "schweigende 
Abfall der Massen" im Fortschreiten ist, und zwar vor allem in den Städten. Unter 
diesen Umständen beginnt aber die Kraft der erwähnten religiösen Zentren allmäh­
lich zurückzugehen, nicht weil man sie, wie im Rätebunde, mit Gottlosen-Parolen 
bekämpft, sondern weil man nicht mehr auf sie hört. So treten ganz leise, aber doch 
deutlich spürbar, andere Einflüsse an ihre Stelle, solche von nicht-religiösen Zentren, 
also der großen Städte als solcher. In Ost und West zeigen die großen Städte, vor 
allem die Landeshauptstädte, heute ein rapides Wachstum ; in ihnen ballt sich von 
Tag zu Tag mehr die Masse der Bevölkerung. Wie dürftig einer auch in ihnen 
wohnen mag, wie gering sein Einkommen auch sei : nur hier gibt es die wirkliche 
Chance für einen sozialen Aufstieg, für ihn selbst oder für seine Kinder oder auch 
seine Enkel. Wie groß auch immer einzelne rote Flecken auf der Islam-Karte sein 
mögen, die alle auf dicht besiedelte, ganze Landschaften hinweisen, wie das Niltal, 
die nordafrikanische Küste, wie Ost-Pakistan und Indonesien : die Bauern, die hier 
in großer Anzahl wohnen, leiden überall an dem relativen Rückgang der land­
wirtschaftlichen Einnahmen gegenüber Einkünften aus städtischer Arbeit. Oder 
aber, sie sind gerade in der Lage, sich und ihre Familie kümmerlich zu ernähren 
(soweit nicht Fälle von Hungersnot vorkommen), nicht aber, aus ihrer landwirt­
schaftlichen Arbeit geldlichen Gewinn zu erzielen. Ich brauche dieses bekannte 
Problem im einzelnen hier nicht zu erläutern. So bleiben also lediglich die Städte, 
insbesondere die Groß-Städte, als echte Zentren, auf dem Gebiete der Wirtschaft 
und der Politik ebenso wie auf dem Gebiete der Kultur und der geistigen Bewe­
gungen. Auch in diesen Mittelpunkten des morgenländischen Lebens sind da und 
dort Erscheinungen des Libertinismus, des Nihilismus, auch des Kommunismus zu 
Hause. Weithin tritt das nationale Moment in vielerlei Schattierung bis hin zum 
extremen Nationalismus neben das islamische Gemeinschaftsgefühl, oder auch an 
sene Stelle. Auch in mancher islamischen Großstadt fängt allmählich das Dienst­
botenproblem an, eine Rolle zu spielen, und wird die Zahl der Personen, die im 
Dienen ihr Genüge finden, Hausmeister, Fahrer, Krankenschwestern, Fürsorge­
rinnen und dergleichen, nicht gerade größer. Nun ist der soziale Unterschied zwi­
schen hoch und niedrig, zwischen Stadt und Land hier noch wesentlich größer als 
bei uns. Wer einmal in der Stadt lebt, zieht nicht mehr aufs Land zurück. Da die 

260 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1968-3-253 - am 17.01.2026, 13:07:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1968-3-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Universitäten fast überall in den Großstädten liegen, kommt jeder Student mit 
solchen unweigerlich in Berührung, oft auch in Übersee, wenn er eine der zahl­
reichen Gelegenheiten zu einem Studium im Auslande wahrnimmt und nun also 
die noch ganz anders entwickelten Städte (weithin ebenfalls Großstädte) in West 
oder Ost kennenlernt. Hat ein solcher Student seine Prüfungen abgelegt, so 
erwartet er eine rasche und leichte Karriere, so möchte er möglichst bald in die 
wohlhabende Schicht derer aufsteigen, die er während seiner Studien kennenlernte, 
soweit er nicht ohnehin aus dieser Schicht stammt und ein Großstadtkind ist. Er 
wird also ebenfalls unter allen Umständen in der Großstadt bleiben, wird sich 
hier als Rechtsanwalt, als Arzt, als Chemiker, als Ingenieur niederlassen : mit der 
Folge, daß z. B.  die ärztliche Versorgung des flachen Landes immer mehr zu einem 
schwerwiegenden Problem wird. Versuche, dem abzuhelfen, wie sie einige Regie­
rungen unternahmen, daß nämlich jeder Arzt vor der Zulassung eine Reihe von 
Jahren auf dem flachen Lande arbeiten müsse, haben nur sehr spärlich Erfolg 
gehabt. Ich kenne Mediziner, vor allem Medizinerinnen, z. B. in der Türkei, die 
lieber überhaupt auf die Ausübung ihres Berufes verzichten, als eine solche Vorbe­
dingung zu erfüllen. Es gibt überdies gar manchen Weg, um auch ohne sie in der 
geliebten Stadt zu einer Praxis zu kommen, die keineswegs immer sehr lukrativ sein 
muß. Freilich muß man bei all dem sofort hinzufügen : Man kann es jungen 
Arzten vielfach auch nicht übelnehmen, wenn sie nicht weit hinaus aufs Land 
gehen : gerade im Orient wird der soziale und kulturelle Abstand zwischen Stadt 
und Land heute größer, nicht geringer. Eine ärztliche Praxis in abgelegenen Landes­
teilen, der Türkei ebenso gut wie des 'Iräqs oder Agyptens oder Pakistans, die 
moderne medizinische Methoden anwenden will, ist fast unmöglich. Die Einrich­
tung der Praxis mit den nötigen Instrumenten, mit ihrer Pflege und Ergänzung 
wäre außerordentlid1 schwierig. Aber auch eine große Zahl der Patienten wird sich 
wehren, nach solch modernen Grundsätzen behandelt zu werden. Für einen Arzt 
ist es in diesen Gegenden natürlich nach wie vor unmöglich, etwa mit einer 
Patientin auch nur zu sprechen, geschweige denn, sie wirklich zu untersuchen. Eine 
Arztin, die das könnte, wäre dem Leben in einem solchen Dorfe, dessen Milieu ihr 
völlig fremd ist, auch als Frau einfach nicht gewachsen. Hier sind noch sehr 
urtümliche Heilmethoden im Gebrauche, hier hängt man auf Schritt und Tritt an 
magischen Vorstellungen, die ein bedeutender deutscher Orientalist einmal in der 
rauhen, aber richtigen Formulierung zusammengefaßt hat : "Als wirksamstes Heil­
mittel säuft man das Waschwasser seines Imams. "  
Die Tatsachen, die sich aus diesen Sachverhalten ergeben und die entsprechend auch 
für die Anwendbarkeit der modernen Technik, moderner Agrarmethoden usw. 
gelten, machen den Regierungen der islamischen Länder vielfältige Sorgen. Man 
mag dabei hinzufügen, daß auch in nichtislamischen Ländern, etwa Indien oder 
Birma, aber auch Griechenland oder Italien, sich eine ähnliche Entwicklung abzeich­
net. In dieser Ballung der Intelligenz in den großen, vor allem in den Haupt­
städten, die hier ein anschwellendes akademisches Proletariat zur Folge hat, wäh­
rend weite Gebiete der einzelnen Länder nach geschulten Kräften lechzen, liegt 
nicht nur eine Gefahr für die Stabilität der Regierungssysteme, die für ihre Staaten 
verantwortlich sind. Hier liegt auch eine der Grenzen, die der Entwicklungshilfe 
an solche Länder durch ausländische Mächte gesetzt sind. Unter diesen Umständen 
sollte allen, den Muslimen ebenso wie den Ausländern, an einer Steigerung des 
nationalen Ethos, des Opferwillens und auch der religiös getragenen Selbstdiziplin 
sehr viel gelegen sein. Dazu gehört als ein sehr wesentliches Element der Wille, nach 
abgeschlossenen Studien in die Heimat zurückzukehren und sein Wissen in den 
Dienst seines eigenen Volkes zu stellen. Nur wenn zu allen materiellen Voraus­
setzungen der eigene Wille zur Tat, das Ethos des Opfers um des Mitmenschen, um 
des Vaterlandes willen tritt, können in den Ländern des islamischen Lebensreiches 
die Zentren des Lebens zum Tragen, die Strömungen zur Wirkung kommen, von 
denen eine gedeihliche Zukunft aller Bewohner des Vorderen Orients abhängt. 

261  

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1968-3-253 - am 17.01.2026, 13:07:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1968-3-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

