ISLAM UND STAAT

Gedanken und Beobachtungen zur Rolle des Islams bei der Modernisierung des
Orients

Von BerTOLD SPULER

Als der Griinder des Islams, Mohammed, im Jahre 632 starb, war er der Herr
eines betrichtlichen Teiles der arabischen Halbinsel und zugleich fiir den gréfiten
Teil der Bewohner dieses Gebietes der Gesandte Gottes, der Prophet einer neuen
Religion. Die Zahl derer, die ihn dafiir hielt, wuchs von Tag zu Tag.

Damit war Mohammed gelungen, was den Stiftern aller anderen Weltreligionen
versagt blieb. Buddha starb zwar eines natiirlichen Todes, aber von einer politischen
Machtstellung, die er besaff, konnte keine Rede sein. Jesus Christus starb am Kreuze
“und Mani in einem persischen Gefingnis. Allenfalls Moses hatte bei seinem Tode
gleichzeitig die Stellung eines politischen Fiihrers und eines Propheten inne. Aber
die mosaische Religion ist zwar Hochreligion, aber nicht eine der Weltreligionen,
die weite Gebiete und viele Volker umfassen.

So mufiten sich also der Buddhismus, das Christentum und der Manichiismus mit
einem religids entweder gleichgiiltigen oder feindlichen Staate auseinandersetzen.
Diese Religionen waren immer wieder versucht, Kompromisse mit der weltlichen
Macht einzugehen, sie ordneten sich gewissen Formen des staatlichen Lebens unter:
es sei nur an die im Christentum bis heute lebendige ,Didzese“ der romischen
Reichsverfassung um 300 erinnert. Dafl Buddhismus und Christentum sich mit der
Zeit in weiten Gebieten der Welt durchsetzten, hatte zur Voraussetzung, daf es
diesen Religionen immer wieder gelang, einen michtigen Herrscher fiir sich zu
gewinnen, der dann seine Untertanen geschlossen zu diesen Religionen hinfiihrte.
Es sei nur an Karl den Groflen, Wladimir den Heiligen oder (bei einem Konfessions-
wechsel) Heinrich VIIL. von England erinnert. Es gibt wohl kein grofleres Volk,
das nicht durch die Gewinnung eines Herrschers und nachfolgende staatliche Ver-
fiigung, die auch durch einen Eroberer oder Kolonialherrn ausgeiibt werden konnte,
geschlossen fiir das Christentum gewonnen worden wire. Fiir den Buddhis-
mus lassen sich dhnliche Beispiel aus Tibet oder Ceylon anfiihren, und wo — wie
in China oder Japan — kein strikter Befehl zum Ubertritt dazukam, ist der
Buddhismus nicht zur alleinherrschenden Religion geworden, soweit die Glaubens-
veranlagung der Ostasiaten iiberhaupt nach derartiger Ausschliefllichkeit strebt.
An dem schlieflichen Untergang des Manichdismus ist wesentlich die Tatsache
schuld, daf} es ihm aufler in dem kurzlebigen Grof-Uigurischen Reiche im &st-
lichen Innerasien (762 bis 840) nirgends gelang, eine einfluflreiche Dynastie fiir sich
zu gewinnen. Verfestigt doch erst die Titigkeit der jeweiligen Geistlichkeit eine
derartig ,eingefiihrte“ Religion in der zweiten oder dritten Generation.

Ganz anders war die Lage im Islam. Er hat eine Krise gleich nach Mohammeds Tode
wihrend der ersten Generation (Ermordung ‘Omars, ‘Othmans, ‘Alis) ohne
Schwichung iiberstanden und damit in der Geschichte der Weltreligionen etwas
einmaliges vollbracht: der Islam konnte sich seit den Lebzeiten seines Stifters in
einer islamisch gefiithrten unabhingigen politischen Ordnung entwickeln, er konnte
von vornherein diesen neu entstehenden Staat nach seinen Lehren, nach seinen
Idealen formen und in eroberten Lindern vorgefundene politische Einrichtungen
seinen Idealen angleichen. So entstand eine Theokratie als ideelles Leitbild, wobei
die politische Fiithrung seitens der Chalifen auch religidse Funktionen mit ein-
schlof und die Theologen und Rechtsgelehrten, etwa durch Fetwas, auch politisch-
kulturelle Aufgaben hatten. Der Islam hat Mirtyrer fast nur im Kampf gegen
iuflere Feinde oder bei dem Streite der einzelnen Konfessionen (etwa im 16. Jahr-
hundert in Iran) kennengelernt; Muslime, die wegen ihres Bekenntnisses von

253

17.01.2026, 13:07:2¢ Er—


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1968-3-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

politischen Machthabern oder Anhingern anderer Religionen hingerichtet worden
wiren, finden sich bei dieser Lage kaum.

Auf zwei Umstinde mufl noch hingewiesen werden. Wo die politische Ordnung
die gottliche Weltordnung verkorpert, weil diese der Religion ihre Existenz ver-
dankt, kann Auflehnung wider die staatliche Ordnung (wenigstens von seiten der
Regierenden) leicht als Kampf wider die Religion ausgelegt werden. So kommt es,
dafl die Spaltung des Islams in drei Konfessionen, Sunniten, Schiiten und Chari-
dschiten, auf einer unterschiedlichen Interpretation des gottlichen Fiihrungswillens
in seiner Gemeinde beruht. Nur von diesem fiir den Islam zentralen Punkte her
konnte das Gefiige des islamischen Staates geordnet, konnte ein islamisches Staats-
wesen aufgebaut werden. Die Aufspaltung des Islams in drei Konfessionen wihrend
der ersten Generation nach Mohammed hat dazu gefiihrt, daf§ die islamische Staats-
theorie sich von vornherein in drei (nach dem fast volligen Aussterben der Chari-
dschiten in zwei) Grundtypen entwickelt hat. Seit dem Jahre 658 (d.h. 26 Jahre nach
dem Tode seines Stifters) hat der Islam keine irgendwie namhafte Ab- und Auf-
spaltung mehr erlebt: eine Tatsache, die ihn ebenfalls von den anderen Weltreligio-
nen unterscheidet. Es liegt im Sinne dieser Entwicklung, wenn auch nach diesem
Auseinanderfallen des Islams in Konfessionen sich Widerstinde gegen die politische
Ordnung hiufig ideologisch, in Form einer neuen religisen Uberzeugung oder zum
Teil aufler-islamisch beeinflufiter neuer Sekten, geltend machten. Konnte die
bestehende politische Ordnung doch gerade dann mit besonderem Recht angegriffen
werden, wenn man ihre religids-dogmatische, theokratische Legitimation bestritt.
Namhaften oder dauernden Erfolg hat dergleichen freilich nicht gehabt.

Ein zweiter kennzeichnender Zug des Islams ist sein Verhalten anderen ,Buch-
Religionen®“ gegeniiber. Der Koran schreibt fiir sie unter gewissen Bedingungen
Duldung und innere Selbstverwaltung vor. Man kann aber zweifeln, ob diese Vor-
schrift wirklich so weit eingehalten worden wire, wie das (trotz gelegentlichen
Verfolgungen) schliefllich geschehen ist, wenn der Islam als einzige Weltreligion
nicht in der einzigartigen Lage gewesen wire, dafl er — profan gesprochen —
keine ,siegreiche Konkurrenz“ erlebt hat. Nach Mohammed hat es in- und aufer-
halb des Islams keinen Religionsstifter gegeben, der mit dem Anspruch, den Islam
zu tiibertreffen oder zu vollenden, wirklich Erfolg gehabt hitte und der der
Griinder einer neuen Weltreligion geworden wire. Damit sah der Islam sich und
seinen Anspruch, die letzte und endgiiltige Religion zu sein, schon frith und mit
wachsender Zeit immer mehr als durch den Gang der Ereignisse bestitigt an. Wo
dieser Anspruch in Frage gestellt wird (wie im Babismus und Behaismus Persiens
oder der Ahmedijja-Bewegung in Indien im 19. und 20. Jahrhundert), da reagiert
der Islam iuflerst scharf. Die Uberzeugung der Muslime, die endgiiltige Religion
zu besitzen, war infolgedessen so stark, daf} sie auch in dem riesigen Raume zwi-
schen dem Industal und Spanien, den sie etwa 100 Jahre nach dem ersten Auftreten
des Propheten besaflen, nicht daran dachten, ihren Glauben aufzugeben, obwohl die
Araber dabei mit Kulturen in Berithrung kamen, die ihrer damaligen Kultur
zweifellos iiberlegen waren. Ganz anders hatten sich z.B. die Germanen und
Slawen der Volkerwanderungszeit verhalten, die keine vorherige Offenbarung
erlebt hatten und sich nun der Religion ihrer Untertanen und Nachbarn sehr rasch
anschlossen.

Freilich zeigten die muslimischen Araber anfangs keine Lust, andere an ihrer
bevorzugten Stellung als Besitzer der (fiir sie) wahren Religion und politischen
Macht teilhaben zu lassen. Es bedurfte der nachhaltigen Bemiihung vom Islam
innerlich ergriffener Kreise, die nur kurzfristig von einem Chalifen, nimlich
‘Omar II. (717—720), unterstiitzt wurden, um die Aufnahme von Syrern, Irakern,
Kopten und Persern in den Islam durchzusetzen. Schiefilich erwies sich 750 n. Chr.
die Beseitigung der Omajjadischen Dynastie (im Osten) als notwendig, um die Idee
des islamischen Staates als einer Theokratie (die er sein mufite) durchzusetzen. Auch
wenn die Motive der neu Ubertretenden nicht immer rein religiéser Natur waren,

254

17.01.2026, 13:07:2¢ Er—


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1968-3-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

vielmehr auch auf dem Streben nach sozialer Gleichstellung und finanzieller Ent-
lastung beruhten, so wurde dem Islam dadurch sehr viel neues Blut zugefiihrt: und
die S6hne und Enkel der Ubergetretenen waren auf jeden Fall durch ihre Erziehung
echte Mitglieder der Gemeinde, ohne Riicksicht auf eventuelle soziale Motive des
Ubertritts ihrer Ahnen. Ist es doch dem Islam unter den Abbasiden gelungen,
rassische oder (spiter in Indien) Kasten-Unterschiede weitgehend zu iiberbriicken:
die Muslime fiihlten sich mehr und mehr als Briider, in einem viel hheren Mafle,
als das z. B. im Christentum iiber die Vlker und Rassen hinweg der Fall war.

Als ein besonders wichtiger Gewinn fiir den Islam erwies sich der Ubertritt des
persischen Volkes. Es brachte eine tiefe religitse Vorstellungskraft mit sich, die
zur Entfaltung der Mystik (Tasiwwuf)) wesentliches beitrug und hier der Leistung
der Iraker (und auch der Syrer) durchaus ebenbiirtig zur Seite steht. Auch sonst
haben Perser zur Entwicklung der islamischen Theologie viel beigetragen. Die
Perser waren aber auch die Triger einer uralten Kultur, und ihrer Mitwirkung
ist es wesentlich zu verdanken, daf der Islam seit dem 8. Jahrhundert eine Kultur
entwickeln konnte, mit der sich die abendlindische der damaligen Zeit nicht ver-
gleichen liflt. Thr Kulturbewufitsein verwehrte es den Iranern aber auch, wie so
viele andere neu bekehrte Volker einfach die arabische Sprache anzunehmen, und
sie haben in dem etwa zwei Jahrhunderte wihrenden Ringen der Schu‘ibija die
Gleichberechtigung ihrer Kultur und auch ihrer (freilich stark arabischen durch-
setzten) Sprache erreicht. Gerade das war fiir die Entwicklung des Islams ungeheuer
wichtig: indem er Vélker in sich aufnahm, ohne die Aufgabe ihrer nationalen
Eigenart von ihnen zu fordern, wurde er erst wirklich zur iibernationalen, zur
Weltreligion. Dadurch war die Pforte zu einem Weg aufgestoflen, auf dem die
Tiirken, die Inder und spiteren Pakistaner, die Indonesier, die Berber und so viele
andere in ihrer nationalen Eigenart zu Muslimen werden konnten.

Die innere Entwicklung des Islams wurde mit der Aufnahme des Hauptanliegens
der Mystik und der inzwischen entwickelten Formen der Volksreligion (Turba,
Maulid usw.) durch al-Ghazzali — einen Perser — um 1100 vorliufig abge-
schlossen. Der Islam hatte nun jenen Tiefgang, jene menschliche Weite und jenes
Gefiihl der Verbundenheit erreicht, die ihn zu einer um die menschliche Individua-
litit und ihre Seele besorgten, allem Menschlichen adiquaten Religion machte. Er
war eine Religion ohne Sakramente und ohne Kultbilder, ohne geistliche Weihen,
ohne einen theologisch unfehlbaren Leiter und ohne Konzilien zur Regelung etwa
auftretender Streitigkeiten. Und doch erreichte er es, daff sich etwa 92 Prozent
seiner Anhinger zu einer Konfession dieser Religion, der Sunna, bekennen. Der
Rest verteilt sich fast ausschliefllich auf die einzelnen Richtungen der Schi‘a, von
der eine (die Ithna‘ascharija) {ibrigens erst im 16. Jahrhundert durch die Safawiden
zum Bekenntnis so gut wie aller Perser und der meisten Aserbaidschaner gemacht
worden ist. Die Schi‘a ist dann freilich zum echt nationalen Bekenntnis dieser
beiden Volker geworden.

Wenn etwa 92 Prozent der Muslime ein und derselben Konfession des Islams (mit
den sich gegenseitig anerkennenden Madhahib — Rechtsschulen) angehéren, so
besitzt diese damit ein Ubergewicht, wie in keiner anderen Religion eine einzelne
Konfession. In dieser Form hat der Islam (z. T. freilich mit Gewalt, z. B. zur Zeit
Timirs oder in Bengalen im 15. Jahrhundert) ganze Volker fiir sich gewinnen
kénnen, die friiher christlich oder manichiisch, buddhistisch oder hinduistisch oder
auch Heiden waren. Kein Volk, das den Islam einmal angenommen hat, ist ihm —
bis heute — wieder untreu geworden. Nur da und dort haben sich einzelne Volks-
teile, iibrigens vielfach unter scharfem Druck, von ihm ab- und z. B. dem Christen-
tum zugewandt, so unter den Tataren in Ruflland und unter den Andalusiern nach
der spanischen Riickeroberung. Viele dieser Bekehrungen waren {ibrigens nicht von
Dauer. Aufs Ganze gesehen haben die muslimischen Nationen, von denen seit dem
15. Jahrhundert immer neue unter europiische und damit christliche (z. T. Kolo-
nial-)Herrschaft gerieten, diese fiir sie bisher unerhorte Situation einer andersreligio-

255

17.01.2026, 13:07:2¢ Er—


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1968-3-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sen Oberherrschaft intakt {iberstanden: ganz anders als noch die Balkanvolker
aufler den Griechen zur gleichen Zeit unter osmanischer Herrschaft, von denen
jeweils beachtliche Teile (wenn nicht wie bei den Albanern die Mehrzahl) sich
dem Islam zuwandten. Keine der groflen Weltreligionen hat sich vor Verlusten an
den Islam schiitzen konnen; nur er hat bisher keine ins Gewicht fallenden Ver-
luste an eine andere Religion gehabt, hat nie den Abfall eines ihm zugehdrenden
Volkes zu einer anderen Religion gesehen. Schlieflich ist der Anspruch des
Propheten Mohimmed, der letzte Prophet und der letzte Griinder einer (mithin
endgiiltigen) Weltreligion zu sein, nur dem Islam — historisch gesehen — nicht
durch das Auftreten einer anderen Weltreligion widerlegt worden.

Es ist begreiflich, daff solche Tatsachen bewufit oder unbewuflt, gefiihlsmiflig, den
Muslim mit Stolz erfiillen und ihn sehr fest mit seiner Religion verbinden. In dieser
Haltung hat er, wie 1258 den Untergang des abbasidischen Chalifats, so 1924 den
Untergang des tiirkischen Chalifats iiberstanden, und es hat sich gezeigt, daf} das
seit Jahrhunderten entwickelte muslimische Gemeinschaftsgefiihl sich ohne Krise
auch neuen staatlichen und politischen Situationen anzupassen vermag.

Damit sei die islamische Religion als die Kraft {iber allen Kriften (und Zentren)
des Orients beschrieben, g e gen die auch heute noch in Vorder- und Mittelasien
nichts auszurichten ist. Bevor wir auf die einzelnen Krifte (und Zentren) eingehen,
sei noch ein Bild der zahlenmifligen Bedeutung des Islams gegeben, damit man
eine Vorstellung von der Zahl der Menschen hat, die uns heute als Muslime in der
Welt gegeniiberstehen. Man mufl dabei auch im Auge behalten, daff dem Islam
in den letzten Jahrzehnten auflerordentliche Missionserfolge beschieden gewesen
sind.

In Europa und Asien stof8t der Islam heute an andere wohletablierte Weltreligionen
an. Die Organisation von Missionszentren, die man hier errichtet hat, soweit der
Islam nicht, wie in der Sowjetunion oder in China, in seiner Bewegungsfreiheit
iiberhaupt gehemmt ist, haben, aufs Ganze gesehen, bescheidene Erfolge aufzu-
weisen, wenn man auch nicht iibersehen sollte, daf} es in allen europiischen Lindern
und in Amerika dauernd Bekehrungen zum Islam gibt. Die Zahl der Deutschen,
die jihrlich Muslim werden, liegt mindestens bei 100 (davon wohl gut die Hilfte
bei Eheschliefungen mit Muslimen) und ist damit jedenfalls zehnmal so hoch wie
die Zahl der Muslime, die von allen Missionsgesellschaften zusammen z.B. in
Agypten jihrlich fiir das Christentum gewonnen werden. Trotzdem ist die organi-
sierte Mission eine letztlich dem Christentum entnommene Idee, kein wirklich
dem Islam adiquates Vorgehen. Sie hat ihren Mittelpunkt, vielfach von der
Ahmedijja getragen, heute im mittleren und 6stlichen Afrika, wo sie als Konkur-
renz der christlichen Mission auftritt.

Hingegen sind es (wie bei den nestorianischen Christen in Mittelasien im friithen
Mittelalter) weithin die Kaufleute und Hindler, die als Werber des Islams wirken,
vielfach bewuflt, oft aber auch unbewufit. Wenn sie sich in einem Randgebiet des
Islams in Afrika niederlassen, wirken sie auf die umwohnenden, meist annimisti-
schen Afrikaner als Triger einer hoheren Kultur und Zivilisation, der diese sich
zur Erhohung ihres Lebensstandards gern anschlieflen mochten. Die Kaufleute
lassen fiir sich und ihre Familien meist bald einen Imim kommen, sie errichten
eine Moschee, und die sich lings der Handelsstraflen an Raststationen aufreihenden
Moscheen sind deutliche Zeichen fiir Weg und Art der Ausbreitung der neuen
Religion.

Der Islam begniigt sich bei diesen Kreisen weithin mit dem ja einfachen Glaubens-
bekenntnisse: Es gibt keinen Gott aufler Gott, und Mohdmmed ist sein Prophet,
sowie der Annahme einiger zum Teil duflerlicher, Verpflichtungen, wobei der Ver-
zicht auf den Genufl von Alkohol zweifellos positive Wirkungen auf die Bevolke-
rung hat. Er paflt sich dem geistigen Niveau der Neubekehrten an, er verlangt kein
Verstindnis verwickelter dogmatischer Tatbestinde, er zwingt nicht zur Auflésung
etwa bestehender Mehrehen, er erlaubt die Beibehaltung manchen Brauchtums der

256

17.01.2026, 13:07:2¢ Er—


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1968-3-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Volksfrommigkeit. Die rasch folgenden Derwische treten als Berater in allerlei
Noten des Tages auf, sie erziehen die Kinder zu wirklichen Muslimen, sie geben den
Bekehrten das Gefiihl, in eine religidse, aber auch soziale Gemeinschaft eingegliedert
zu sein, in der es keinen Unterschied der Rasse und der Herkunft gibt, in der auch
die Kastenschranken Indiens wenigstens im Grundsatz iiberwunden sind. Der
Bekehrte fiihlt sich also mit Stolz als Muslim, auch wenn er — objektiv gesehen —
vielleicht gar manches am wirklichen Islam fehlen lifit.

Da an den Rindern des islamischen Siedlungsgebietes iiberall Sunniten wohnen,
so ist es stets das gleiche Bekenntnis, mit dem der Neubekehrte in Beriihrung
kommt. Konfessionsschwierigkeiten gibt es — anders als im Christentum — fast
nicht, wo immer auch der Neubekehrte auf einen muslimischen Nachbarn stofit.
Die Ausbreitung des Islams in Afrika zeigt deutlich den Fortschritt, den diese
Religion in den letzten Jahrzehnten gemacht hat und der von keiner anderen
Religion auch nur annihernd erreicht wird.

Ein paar Zahlen mogen das illustrieren:

In Nigeria hat sich der Islam zwischen 1935 und 1952 von 8 auf 15 Millionen ver-
doppelt, in Uganda ist er von 1925 73 000 bis 1940 auf das Zehnfache 720 000
gewachsen, in Tanganjika zwischen 1914 und 1952 auf das Zwélffache, von
250 000 auf iiber 3 Millionen, gestiegen. Fest ebenso ist er in den friiher belgischen
und den portugiesischen Kolonien gewachsen. Schon heute ist von etwa 150 Millio-
nen Afrikanern mehr als die Hilfte, nimlich 85 Millionen, Muslim (2% mal so
viele wie 1914). Wenn auf einem islamischen Kongrefl in Lahore im Januar 1958
unter groflem Beifall gesagt wurde, Afrika miisse ein islamischer Erdteil werden,
so ist das ein Ziel, das heute nicht mehr als utopisch bezeichnet werden darf.

Dazu kommt die rasche natiirliche Vermehrung der Muslime: in Agypten von
10,2 Millionen (1912) auf 18 Millionen (1947) und etwa 22—23 Millionen jetzt,
in der Tiirkei von 11,2 Millionen (1911) auf 27,7 Millionen (1960), in Indien und
Pakistan von 66,6 Millionen (1911) auf 94 Millionen (1948) und gut iiber 100
Millionen jetzt, in Indonesien von 35 Millionen (1905) auf 102 Millionen (1965).
Natiirlich sind statistische Angaben in einzelnen islamischen Lindern unsicher, und
so kann eine ganz genaue Zahl nicht gegeben werden. Es steht aber fest, dafl
heute an die 400 Millionen Menschen Muslim sind, dafl jeder achte Mensch sich
zum Islam bekennt. Dabei sind Pakistan und Indonesien heute die grofiten islami-
schen Linder, und nach manchen Schitzungen betrigt die Zahl der chinesischen
Muslime heute schon 30 Millionen, also wesentlich mehr, als es Muslime etwa in
Kgypten oder im Maghreb gibt: auch diese zahlenmiflige, freilich nicht geistige
Verschiebung sollte im Auge behalten werden.

Damit ist aber der Islam als Religion, nicht so sehr als Kultur heute wie eh und je
eine feste, eine — wie alle praktische Erfahrung zeigt — fiir die christliche Mission
und die kommunistische Doktrin (soweit sie sich als Ideologie gibt) unzerstdrbare
Grofle, mit der auch der Nicht-Muslim in der Zukunft ebenso zu rechnen hat, wie
in der Vergangenheit. Er prigt den Menschen wie eh und je im Gefiihl einer welt-
weiten Bruderschaft und macht damit auch reif fiir eine Auffassung vom Staate,
die fiir den Muslim nur den islamisch geprigten und gefiihrten Staat als legal
hinstellt: der Idee eines religits neutralen Staates im Sinne etwa Nehrus steht
der Muslim verstindnislos gegeniiber, weil dem Muslim ein Staat gar nicht religits
indifferent sein kann: echter, wahrer, im Sinne der gottlichen Fithrung organi-
sierter Staat ist der islamische Staat Pakistan, was ja der ,Staat der Reinen® bedeu-
tet, auch wenn man dem persischen Wort Pak ,rein“ eine kiinstliche Deutung als
Abkiirzung nach den Anfangsbuchstaben seine Bestandteile, gibt.

Die eben genannten Zahlen nennen einfach Muslime als solche. Das ist insofern
berechtigt, als das Zusammengehorigkeitsgefiihl der Anhinger des Propheten
wesentlich stirker ist als das der Christenheit. Das Vorhandensein eines allen
Muslimen gemeinsamen Heiligtums, der Ka‘ba in Mekka, des Ziels der Wallfahrten,
wo sich Muslime aller Auffassungen und aller Linder treffen, hat zur Belebung

257

17.01.2026, 13:07:2¢ Er—


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1968-3-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dieses Gemeinschaftsgefiihls seit eh und je michtig beigetragen. Aber der Islam ist
so wenig eine Einheit wie das Christentum; wir sahen, daff seine Aufspaltung in
in Konfessionen sehr alt ist. Jede von ihnen hat — neben der Ka‘ba — ihre
besonderen Zentren. Sie fallen besonders bei der kleineren der beiden islamischen
Hauptkonfessionen, der Schi‘a, auf, also bei jenem Bekenntnis, dem Persien heute
so gut wie geschlossen angehdrt. Da das schiitische Bekenntnis den Glauben an
einen von Gott eingesetzten Leiter der Gemeinde einschlieffit, der Nachfahr des
Propheten sein muf}, so haben sich die Begribnisstitten solcher Leiter, der soge-
nannten Imame, hiufig zu Heiligtiimern und Wallfahrtsorten entwickelt; auch
Griber von deren Verwandten werden hiufig verehrt. Nun ist die Schi‘a, anders
als die Sunna, in eine Reihe von Konfessionen aufgespalten, die sich gegenseitig
nicht anerkennen, da jede dieser Untergruppen ihren eigenen Imam als den allein
berechtigten Fiithrer der Gesamtgemeinde anerkennen mufl; so gibt es fiir alle diese
Untergruppen verhiltnismiflig viele Heiligtiimer. Einige von ihnen sind mit
grofien Bibliotheken und bedeutenden theologischen Ausbildungsstitten verbunden.
Sie diirfen als die bedeutendsten Zentren des schiitischen Islams angesehen werden:
Meschhed und Qomm in Persien, Kerbela im ‘Iraq sind wohl die allerwichtigsten
davon.

Lange Jahrhunderte hindurch verfolgt und unterdriickt, hat die Schi‘a in einer leid-
vollen Geschichte gelernt, sich ohne und gegen den Staat zu organisieren. Sie hat
diese festgefiigte Organisation auch dann beibehalten, als sie da und dort die Macht
errungen hatte, vor allem in Jemen im Laufe des Mittelalters (mit allerlei Unter-
brechungen) und dann in Persien zu Beginn des 16. Jahrhunderts. Auf diese Weise
iiben die schiitischen geistlichen Zentren vermittels ihrer wohlgegliederten Geist-
lichkeit in Persien auch heute noch einen namhaften geistigen, aber auch politischen
EinfluR aus, naturgemif im Sinne einer strengen Religiositit und einer konserva-
tiven Haltung. Die Bedeutung der schiitischen geistigen Mittelpunkte in diesem
Lande kann kaum iiberschitzt werden. Dabei gibt es heute in Persien keinen
sichtbaren Leiter der Gesamtgemeinde, keinen Imam, mehr, da der letzte (zwolfte)
lebende seit 873 ,in der Verborgenheit residiert® und erst am Ende der Tage
wiedererwartet wird. Die leitenden geistlichen Fiirsten Persiens, von denen zu
Zeiten ein einzelner, zuletzt der 1961 gestorbene Burtudscherdi, als Autoritit fiir
den ganzen Staat anerkannt wird, sind also keine Imame in diesem Sinne.
Demgegeniiber haben andere, kleinere schiitische Gemeinschaften aber noch einen
Mittelpunkt ganz anderer Art: einen von Gott unmittelbar eingesetzten, inspirier-
ten Leiter, also ein lebendes Zentrum, dem sie zu gehorchen haben und das sie
zu leiten vermag. Unter den mehreren Imamen dieser Art (die sich natiirlich
gegenseitig nicht anerkennen) sei als der bekannteste der Mann genannt, der den
Titel (nicht den Namen!) Agha Chan trigt. Sein Einflufl beruht vor allem auf der
Tatsache, dafl er seinen Gliubigen, vor allem in Pakistan/Indien sowie in Ost-
Afrika, die auf Erden wandelnde Inkaration der gottlichen Fiihrung seiner
Gemeinde ist. Die Geschenke, die seine Jiinger diesem ihrem Leiter darbringen,
haben wesentlich zum Wohlstande des Agha Chan beigetragen. Ein irdischer Repri-
sentant Gottes auf Erden (hierin etwa dem Dalai Lama Tibets vergleichbar) konnte
grofle politische, soziale, wirtschaftliche, geistige Bedeutung haben, wenn die Zahl
seiner Anhinger grofler wire. Nur dadurch, daf§ sie recht beschrinkt ist, tritt der
Agha Chan als auch politischer Mittelpunkt seiner Anhinger nicht so stark in
Erscheinung. (Seine zeitweilige gesellschaftliche Stellung innerhalb des britischen
Empire spielt in diesem Zusammenhang keine Rolle.)

Neigt der schiitische Islam seiner Natur nach zur Herausbildung geistiger Zentren,
so ist diese Eigenschaft dem sunnitischen Islam weit weniger eigen. Er hat zwar die
grofle Mehrheit der Muslime fiir seine Anschauungen gewinnen kdnnen, aber er
hat keine festgefiigte Hierarchie entwickelt. Es gibt keine Persdnlichkeit, die etwa
dem Papst oder einem Kardinal, die etwa einem schiitischen Imam vergleichbar
wire. Auch die Muftis sind mehr zu richterlichen als zu religiosen Funktionen

258

17.01.2026, 13:07:2¢ Er—


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1968-3-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

berufen. So sind die Gemeinden und ihre geistlichen Leiter bei aller engen Verbun-
denheit im Glauben organisatorisch weitgehend unabhingig voneinander und
lassen sich von dieser Seite her etwa den presbyterianischen Independenten oder
den Kongregationalisten vergleichen. Diese Struktur hat dem sunnitischen Islam
nichts von seiner Schlagkraft, von seiner inneren Standfestigkeit oder seiner
Werbekraft nach auflen hin geraubt. Da iiberall dort, wo der Islam an nicht-
islamisches Gebiet stofit, das sunnitische Bekenntnis vorherrscht, wird fast allein
der sunnitische Glaube in neue Missionsgebiete vorgetragen und vermehrt dadurch
das Ubergewicht dieser Konfession absolut und relativ. Aber duflerlich kennzeich-
nende religidse Zentren kann man bei einer solchen Organisation nur wenige
nennen. Das ohne Zweifel bedeutendste ist die Azhar-Universitit in Kairo, eine
Anstalt, die lange nur eine philosophisch-theologische Hochschule war, die aber in
den letzten Jahrzehnten mehr und mehr zu einer Volluniversitit ausgebaut wurde.
Aber ihre Seele, das Kernstiick ihrer Bedeutung, besteht noch heute aus ihrer
theologischen Fakultit, die von sunnitischen Muslimen aus aller Welt besucht wird.
Natiirlich bilden die Agypter die Mehrzahl der Studenten; neben ihnen kommt
die Hauptmasse aus Afrika, den arabisch sprechenden Teilen ebenso wie den von
Negern bevolkerten. Die Zahl der Studierenden aus Asien ist demgegeniiber nicht
allzu bedeutend.

Wer Jahre hindurch an der Azhar studiert hat, der ist fiir sein Leben geprigt, der
wird die unerschiitterliche, ganz auf der theologischen Tradition aufbauende
Glaubensgewiflheit des Azhari stets beibehalten und in seiner Gemeinde, unter
seinen Schiilern verbreiten. Es gibt noch weitere sunnitische Zentren dieses
Gepriges, etwa in Tunis oder Marokko, deren Einfluf} hier ebenso stark ist, nur
dafl die Studentenzahlen wesentlich geringer sind. Auch die Universitit des
Pandschab in Lahore (West-Pakistan) muf} als ein gewichtiger Mittelpunkt islami-
schen Selbstbewufltseins genannt werden. Der Einflufl dieser Lehranstalten ist so
vielfiltig und so schwer im einzelnen wiederzugeben oder abzuschitzen, wie etwa
der Einflufl einzelner zentraler Universititen bei uns; dazu ist die Begabung und
die Durchschlagskraft einzelner Studenten wihrend ihres spiteren Lebens zu ver-
schieden. Aber andere sichtbare religiose Zentren gibt es im sunnitischen Islam wohl
kaum.

Gegen den Islam liflt sich in dem weiten Raume zwischen Marokko und Indonesien
nichts unternehmen, und selbst die kommunistischen Linder wie die Sowjetunion
oder China sind mit ihm nicht fertig geworden. Wer in dem genannten Raume
seine Stimme wider den Islam erhebt, schliefit sich zumindest aus der Gesellschaft
aus, wenn ihm nicht Schlimmeres passiert. Viele tun daher in steigendem Mafle
etwas, was man vielfach im Abendlande gesehen und vielleicht auch gelernt hat,
was eine gar nicht mehr allzu diinne Schicht von Gebildeten ebenso eifrig nach-
ahmt, wie vieles andere aus dem Westen: man schweigt iiber den Islam. Man lifit
ihn zwar nicht vollig auf sich beruhen (freilich kommt auch das schon vor), aber
man dispensiert sich stillschweigend von einer ganzen Reihe seiner Gebote, ohne
deren Giiltigkeit in irgendeiner Form etwa anzufechten. Mit anderen Worten: der
schweigende Abfall der Massen, den mancher christliche Theologe als ein Charakte-
ristikum der christlichen Existenz heute ansieht, hat auch im islamischen Raume
um sich zu greifen begonnen.

Wie iiberall bei der Ubernahme von Ideen und Kulturgiitern ist hier gegeniiber
dem Westen eine zeitliche Phasen-Verschiebung zu beobachten. Es sind, wie bei
uns im Zeitalter der Aufklirung und des Liberalismus, vielfach die gebildeten,
besonders aber die halb-gebildeten Kreise, die Menschen mit eigener Urteilskraft,
die islamische Gebote stillschweigend auf sich beruhen lassen. Die Stufe, wo die
Religiositit vor allem in der breiten Masse der Werktitigen keinen Widerhall mehr
findet, wihrend weite Kreise der Gebildeten sich in einer Neubesinnung wieder,
und nun mit neuem Eifer, der Religion zuwenden, ist im Islam noch nicht oder

259

17.01.2026, 13:07:2¢ Er—


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1968-3-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

erst im frilhen Anfangsstadium erreicht. Dabei soll aber nicht gesagt sein, daf} auch
diese Phase der Entwicklung im Islam ebenso eintreten mufl wie bei uns.

So gibt es also heute gerade unter den Gebildeten und das heifit weithin: unter den
Studierten, allerlei Muslime, die das fiinfmalige Gebet nicht mehr einhalten, die
am Freitag Mittag nicht mehr regelmiflig dem Gemeinde-Gottesdienst beiwohnen,
die sich mehr oder minder ausgiebig vom Alkohol-Verbot dispensieren und dafiir
allerlei Vernunftgriinde vorzubringen wissen. Die Kenntnis der heiligen Schrift des
Islams, des Korans, die Vertrautheit mit den Grundfragen des Glaubens ist in diesen
Kreisen sehr zuriickgegangen. Die heilige Sprache des Islams, das Arabische, hat
auflerhalb der arabischen Linder viel von ihrer Verbreitung eingebiifit. Viel
weniger Perser oder Pakistaner als noch vor einer, oder gar vor zwei Generationen,
beherrschen diese Sprache noch heute wirklich gut, und in der mittleren und jiinge-
ren Generation der Tiirkei ist die Kenntnis des Arabischen weithin untergegangen.
Die meisten Tiirken im Alter bis zu 45, 50 Jahren konnen auch die arabischen
Buchstaben gar nicht mehr lesen. — Um auch einige Extremfille nicht zu ver-
schweigen: Es gibt tiirkische Professoren, die beim Besuch eines islamischen Heilig-
tums lediglich von Fetischismus sprechen; andere, die sich rithmen, seit 30 Jahren
keine Moschee mehr zu kultischen Zwecken betreten zu haben, die aber christliche
Gottesdienste besuchen, weil ihnen dort die Predigt etwas sage, was bei der
Ansprache eines musliminischen Geistlichen nicht der Fall sei. Ein Professor war
beleidigt, weil ich ihm wihrend einer Enladung zum Mittagessen keinen Wien
anbot (was ich Muslimen gegeniiber nie tue); ich hitte ihn fiir so riickstindig gehal-
ten, daf} ich glaubte, er mache sich aus dem koranischen Weinverbot noch etwas.
Wenn dem aber so ist, so sind das nur duflere Zeichen dafiir, daf} der ,schweigende
Abfall der Massen® im Fortschreiten ist, und zwar vor allem in den Stidten. Unter
diesen Umstinden beginnt aber die Kraft der erwihnten religidsen Zentren allmih-
lich zuriickzugehen, nicht weil man sie, wie im Ritebunde, mit Gottlosen-Parolen
bekimpft, sondern weil man nicht mehr auf sie hort. So treten ganz leise, aber doch
deutlich spiirbar, andere Einfliisse an ihre Stelle, solche von nicht-religiosen Zentren,
also der groflen Stidte als solcher. In Ost und West zeigen die groflen Stidte, vor
allem die Landeshauptstidte, heute ein rapides Wachstum; in ihnen ballt sich von
Tag zu Tag mehr die Masse der Bevolkerung. Wie diirftig einer auch in ihnen
wohnen mag, wie gering sein Einkommen auch sei: nur hier gibt es die wirkliche
Chance fiir einen sozialen Aufstieg, fiir ihn selbst oder fiir seine Kinder oder auch
seine Enkel. Wie groff auch immer einzelne rote Flecken auf der Islam-Karte sein
mogen, die alle auf dicht besiedelte, ganze Landschaften hinweisen, wie das Niltal,
die nordafrikanische Kiiste, wie Ost-Pakistan und Indonesien: die Bauern, die hier
in grofler Anzahl wohnen, leiden iiberall an dem relativen Riickgang der land-
wirtschaftlichen Einnahmen gegeniiber Einkiinften aus stidtischer Arbeit. Oder
aber, sie sind gerade in der Lage, sich und ihre Familie kiimmerlich zu ernihren
(soweit nicht Fille von Hungersnot vorkommen), nicht aber, aus ihrer landwirt-
schaftlichen Arbeit geldlichen Gewinn zu erzielen. Ich brauche dieses bekannte
Problem im einzelnen hier nicht zu erliutern. So bleiben also lediglich die Stidte,
insbesondere die Grof3-Stidte, als echte Zentren, auf dem Gebiete der Wirtschaft
und der Politik ebenso wie auf dem Gebiete der Kultur und der geistigen Bewe-
gungen. Auch in diesen Mittelpunkten des morgenlindischen Lebens sind da und
dort Erscheinungen des Libertinismus, des Nihilismus, auch des Kommunismus zu
Hause. Weithin tritt das nationale Moment in vielerlei Schattierung bis hin zum
extremen Nationalismus neben das islamische Gemeinschaftsgefiihl, oder auch an
sene Stelle. Auch in mancher islamischen Grofistadt fingt allmihlich das Dienst-
botenproblem an, eine Rolle zu spielen, und wird die Zahl der Personen, die im
Dienen ihr Geniige finden, Hausmeister, Fahrer, Krankenschwestern, Fiirsorge-
rinnen und dergleichen, nicht gerade grofler. Nun ist der soziale Unterschied zwi-
schen hoch und niedrig, zwischen Stadt und Land hier noch wesentlich gréfler als
bei uns. Wer einmal in der Stadt lebt, zieht nicht mehr aufs Land zuriick. Da die

260

17.01.2026, 13:07:2¢ Er—


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1968-3-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Universititen fast iiberall in den Grofistidten liegen, kommt jeder Student mit
solchen unweigerlich in Beriihrung, oft auch in Ubersee, wenn er eine der zahl-
reichen Gelegenheiten zu einem Studium im Auslande wahrnimmt und nun also
die noch ganz anders entwickelten Stidte (weithin ebenfalls Grofistidte) in West
oder Ost kennenlernt. Hat ein solcher Student seine Priifungen abgelegt, so
erwartet er eine rasche und leichte Karriere, so mochte er moglichst bald in die
wohlhabende Schicht derer aufsteigen, die er wihrend seiner Studien kennenlernte,
soweit er nicht ohnehin aus dieser Schicht stammt und ein Grofistadtkind ist. Er
wird also ebenfalls unter allen Umstinden in der Grofistadt bleiben, wird sich
hier als Rechtsanwalt, als Arzt, als Chemiker, als Ingenieur niederlassen: mit der
Folge, daf} z. B. die irztliche Versorgung des flachen Landes immer mehr zu einem
schwerwiegenden Problem wird. Versuche, dem abzuhelfen, wie sie einige Regie-
rungen unternahmen, dafl nimlich jeder Arzt vor der Zulassung eine Reihe von
Jahren auf dem flachen Lande arbeiten miisse, haben nur sehr spirlich Erfolg
gehabt. Ich kenne Mediziner, vor allem Medizinerinnen, z. B. in der Tiirkei, die
lieber tiberhaupt auf die Ausiibung ihres Berufes verzichten, als eine solche Vorbe-
dingung zu erfiillen. Es gibt iiberdies gar manchen Weg, um auch ohne sie in der
geliebten Stadt zu einer Praxis zu kommen, die keineswegs immer sehr lukrativ sein
mufl. Freilich muff man bei all dem sofort hinzufiigen: Man kann es jungen
Arzten vielfach auch nicht iibelnehmen, wenn sie nicht weit hinaus aufs Land
gehen: gerade im Orient wird der soziale und kulturelle Abstand zwischen Stadt
und Land heute grofler, nicht geringer. Eine drztliche Praxis in abgelegenen Landes-
teilen, der Tiirkei ebenso gut wie des ‘Irags oder Agyptens oder Pakistans, die
moderne medizinische Methoden anwenden will, ist fast unmdoglich. Die Einrich-
tung der Praxis mit den ndtigen Instrumenten, mit ihrer Pflege und Erginzung
wire auflerordentlich schwierig. Aber auch eine grofle Zahl der Patienten wird sich
wehren, nach solch modernen Grundsitzen behandelt zu werden. Fiir einen Arzt
ist es in diesen Gegenden natiirlich nach wie vor unmoglich, etwa mit einer
Patientin auch nur zu sprechen, geschweige denn, sie wirklich zu untersuchen. Eine
Arztin, die das konnte, wire dem Leben in einem solchen Dorfe, dessen Milieu ihr
vollig fremd ist, auch als Frau einfach nicht gewachsen. Hier sind noch sehr
urtiimliche Heilmethoden im Gebrauche, hier hingt man auf Schritt und Tritt an
magischen Vorstellungen, die ein bedeutender deutscher Orientalist einmal in der
rauhen, aber richtigen Formulierung zusammengefafit hat: ,Als wirksamstes Heil-
mittel siuft man das Waschwasser seines Imams.“

Die Tatsachen, die sich aus diesen Sachverhalten ergeben und die entsprechend auch
fiir die Anwendbarkeit der modernen Technik, moderner Agrarmethoden usw.
gelten, machen den Regierungen der islamischen Linder vielfiltige Sorgen. Man
mag dabei hinzufiigen, dafl auch in nichtislamischen Lindern, etwa Indien oder
Birma, aber auch Griechenland oder Italien, sich eine ihnliche Entwicklung abzeich-
net. In dieser Ballung der Intelligenz in den groflen, vor allem in den Haupt-
stidten, die hier ein anschwellendes akademisches Proletariat zur Folge hat, wih-
rend weite Gebiete der einzelnen Linder nach geschulten Kriften lechzen, liegt
nicht nur eine Gefahr fiir die Stabilitit der Regierungssysteme, die fiir ihre Staaten
verantwortlich sind. Hier liegt auch eine der Grenzen, die der Entwicklungshilfe
an solche Linder durch auslindische Michte gesetzt sind. Unter diesen Umstinden
sollte allen, den Muslimen ebenso wie den Auslindern, an einer Steigerung des
nationalen Ethos, des Opferwillens und auch der religis getragenen Selbstdiziplin
sehr viel gelegen sein. Dazu gehort als ein sehr wesentliches Element der Wille, nach
abgeschlossenen Studien in die Heimat zuriickzukehren und sein Wissen in den
Dienst seines eigenen Volkes zu stellen. Nur wenn zu allen materiellen Voraus-
setzungen der eigene Wille zur Tat, das Ethos des Opfers um des Mitmenschen, um
des Vaterlandes willen tritt, kénnen in den Lindern des islamischen Lebensreiches
die Zentren des Lebens zum Tragen, die Strémungen zur Wirkung kommen, von
denen eine gedeihliche Zukunft aller Bewohner des Vorderen Orients abhingt.

261

17.01.2026, 13:07:2¢ Er—


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1968-3-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

