Grillparzers Medea durch Arendts We Refugees
neu gelesen. Eine literarische Chiffre
des Fliichtlingsschicksals

Elena Polledri

Abstract

The present article is an attempt to understand Grillparzer’s »Medea« in the light of Hannah
Arendt’s essay »We Refugees«. Written 1943 in english, Arendt’s article is often quoted as
a paradigm for the understanding of the condition of refugees. Grillparzer’s character is
considered in this regard as a literary representation of the human, social and political con-
dition of refugees as well. The tragedy deals with the consequences of a society that refuses to
recognize the identity of the stranger and to enter into a dialog with him. Medea’s departure
to the temple of Delphi in the end of the drama is a symbol of the humanity and of the syn-
cretism between greeks and barbarians showing the hope for a dialog between cultures and
transforming the protagonist into a messenger of interculturality ante litteram.

Title: Grillparzer’s Medea read again through Arendt’s We Refugees: a literary me-
taphor for the refugee

Keywords: Franz Grillparzer; Hannah Arendt; Medea; refugees; interculturality

- am 13.02.2026, 08:06:08.



https://doi.org/10.14361/9783839450413-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

252

Elena Polledri

»Dies ist die Ankunft.

Brot heisst Brot nicht mehr
und Wein in fremder Sprache
dndert das Gesprach.«
(Arendt 2015: 43)

1. Pramisse

Obwohl die Konzeptualisierung der Inter- und Transkulturalitit erst ab der zwei-
ten Hilfte des 20. Jahrhunderts' erfolgte, sind wirksame Beschreibungs- und Er-
klirungsmodelle des Mit-, Gegen- und Ineinanders der Kulturen nicht nur in der
Gegenwartsliteratur zu finden, die unter dieser Perspektive intensiv untersucht
wurde und immer noch wird (vgl. z.B. Mecklenburg 2008; Chiellino 2000; Essel-
born 2009; Dérr 2009). Literarische Formen und Figuren der Grenzziehung, der
Grenziiberschreitung und Hybridisierung der Kulturen sind keine Erfindung des
20. Jahrhunderts; die Weltliteratur ist seit den Fliichtlingen Mose und Aeneas voll
mit Figuren, die man aus der heutigen Perspektive als interkulturell bezeichnen
wiirde.? Auch die deutschsprachige Literatur ist im 18. und 19. Jahrhundert und
schon frither (vgl. Grimmelshausen 1668) von Fremden, Wanderern, Ausgewan-
derten, Verbannten, Exilanten und Fliichtlingen bewohnt; man denke nur an die
Wanderer Goethes (Der Wanderer, Wandrers Sturmlied) und Holderlins (Der Wan-
derer), an Lessings Nathan der Weise, an Goethes Unterhaltungen deutscher Ausge-
wanderten und Iphigenie auf Tauris, an Arnims Isabella von Agypten sowie an Kleists
Verlobung in St. Domingo, Hebbels Judith, Stifters Abdias und Katzensilber, um nur
einige Beispiele aus verschiedenen Kontexten und Epochen zu erwihnen.? Unter
all diesen Figuren verkorpert Grillparzers Medea (neben und mit Goethes Iphigenie)
die Flichtlingsfrau par excellence, die als Emblem des tragischen Scheiterns jedes
Assimilationsversuchs des Fremden im Eigenen gilt.* Claudio Magris bestimmte

1 Vgl fiireinen Uberblick der wichtigsten Theorien und Positionen Langenohl u.a. 2015; Kimmich/
Schahadat 2012; Albrecht/Bogner 2017.

N

Vgl. Reitani 2016:17-26.

w

Der Aufsatz ist Teil eines Forschungsprojektes, das zum Ziel hat, Figuren der Inter- und Trans-
kulturalitat in der deutschsprachigen Literatur des 18. und 19. Jahrhunderts zu orten und zu be-
schreiben.

4 Die Forschung untersuchte bis heute vor allem andere Aspekte, darunter Crillparzers Bearbei-
tung und Ubersetzung des Medea-Mythos sowie die Beziehung zu anderen Medea-Stoffen (vgl.
u.a. Bandet 1987; Dihle 1976; Ellis 2012; Filippi 2002; Politzer 1972: 125-148; Roeske 2002: 152-172;
Scheffel 2003; Stockum 1963; Svandrlik 1988) sowie auch zu anderen mythologischen Frauen
und zu Frauendramen (Becker 2008; Gutjahr 1997, Lu 2013; Winkler 2006; 2009); dariiber hinaus
wurden einzelne Aspekte behandelt, wie z.B. die geschlechtliche Differenz (Rogowski 2006), die

- am 13.02.2026, 08:06:08.



https://doi.org/10.14361/9783839450413-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Grillparzers Medea durch Arendts We Refugees neu gelesen

das Drama als »un apologo tragicamente pessimista sull'incontro fra civilta di-
verse« (Magris 2006: 12, »einen tragisch pessimistischen Apolog tiber die Begeg-
nung zwischen Kulturen«. [Ubers.: E.P.]) und als »trionfo dell’estraneita« (ebd.: 13,
»Triumph der Fremdheit« [Ubers.: E.P.]). Es wurde betont, dass die Trilogie Das
goldene Vlief3 auf kulturelle Konflikte vorausdeutet, die in der zweiten Hilfte des
20. Jahrhunderts mit Schlagwortern wie Migration, Fliichtlingen, Asyl und >Clash
of Civilisations« (Huntington 1995) aufgerufen werden (vgl. Winkler 2009: 168;
Turk 1998). Unter dieser Voraussetzung wird im Folgenden Grillparzers Medea in
Zusammenhang mit Arendts 1943 in den USA in englischer Sprache publizierten
Aufsatz We Refugees gesetzt, der heute auf der Welle der Aktualitit immer wie-
der als paradigmatisch fiir das Verstindnis der Situation der Fliichtlinge zitiert
wird. Ziel des Aufsatzes ist aber weniger, aus Grillparzers Drama einen Beitrag
zur gegenwartigen Debatte tiber kulturelle Konflikte zu machen, als vielmehr in
der Figur der fremden Barbarin auf der Flucht und in dem tragischen Scheitern
ihres Assimilationsversuchs in Griechenland die literarische Chiffre fiir den hu-
manen, sozialen und politischen Fliichtlingszustand zu entdecken, den Arendt
in ithrem politischen, ideologiekritischen und autobiographischen Essay treffend
beschrieb.

2. »Was Denken und Dichten verbindet ist metaphorisch«:
Arendts Suche nach der dichterischen Metapher
fiir die Fliichtlingsexistenz

Arendt war selbst Literaturwissenschaftlerin und Dichterin (vgl. Weissberg 2015:
100-115, hier: 114f.; Bertheau 2016); sie meinte, dass die Politik Dichter braucht,
denn nur die Dichtung sei eine Metapher (bzw. eine Ubertragung) und erlaube
metaphorisch, d.h. an der Stelle jedes anderen, zu denken: »Da nun aber nicht die
selbst-gebundene Vernunft, sondern nur die Einbildungskraft es moglich macht,
»an der Stelle jedes anderen zu denkens, ist es nicht die Vernunft, sondern die Ein-
bildungskraft, die das Band zwischen den Menschen bildet.« (Arendt 2002: II,
728)

Sie versetzte sich selbst in dichterische Schicksale, deren Leben, wie ihr eige-
nes, durch Heimatlosigkeit gepragt waren: Dichter wie Heine und Kafka, die
»Paria[s]« (vgl. den Aufsatz The Jew was Pariah. A hidden tradition [Arendt 1944]), Fi-
guren wie der Landvermesser K. (»Sie sind nicht aus dem Schlof3, Sie sind nicht
aus dem Dorfe, Sie sind nichts. Leider aber sind Sie doch etwas, ein Fremder.«
[Kafka: 1982 80]), aber auch Schillers Mddchen aus der Fremde. Das Gedicht wihlte

Mutterliebe (Béschenstein 1995), die Raum- und Zeitbehandlung (Fiilleborn 1976) sowie die In-
szenierungen (z.B. Stuber, 65-80).

- am 13.02.2026, 08:06:08.

253


https://doi.org/10.14361/9783839450413-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

254

Elena Polledri

sie als Emblem fiir ihr eigenes Schicksal in einem Brief an Heidegger: »Ich habe
mich nie als deutsche Frau gefithlt und seit langem aufgehért, mich als jiudische
Frau zu fiithlen. Ich fithle mich als das, was ich nun einmal bin, das Midchen aus
der Fremde.« (Arendt/Heidegger 1998: 76); der Philosoph antwortete ihr mit einem
von ihm verfassten, ihr gewidmeten gleichnamigen Gedicht. Grillparzers Medea
ist nicht unter Arendts literarischen Fliichtlingen zu finden; der 6sterreichische
Dichter erscheint nicht neben Goethe, Holderlin, Kafka, Rilke und Brecht unter
ihren Lieblingslektiiren; das Drama scheint aber trotzdem, wie im Folgenden ge-
zeigt wird, jene dichterische Metapher des Fliichtlingszustandes zu versinnbild-
lichen, die Arendt lange in der Literatur gesucht hatte.

3. Medea als »refugee«, »ohne Vater, ochne Heimat, ohne Gotter«
und Grillparzers Quellen

Erst am 28. Juli 1951 kam die Politik in der Genfer Fliichtlingskonvention zu einer
Definition des Flichtlings als »jede[r] Person [..], die [..] aus der begriindeten
Furcht vor Verfolgung wegen ihrer Rasse, Religion, Nationalitit, Zugehorigkeit
zu einer bestimmten sozialen Gruppe oder wegen ihrer politischen Uberzeugung
sich auRerhalb des Landes befindet, dessen Staatsangehdorigkeit sie besitzt, und
den Schutz dieses Landes nicht in Anspruch nehmen kann.« (Art. 1, GFK 1951)
Diesem trockenen Artikel ging neun Jahre frither der Aufsatz We Refugees (Arendt
1943) voran, in dem Arendt den Fliichtling aus der Perspektive des Schicksals ihres
Volkes bestimmt: Der Fliichtling sei ein Mensch, der »sein Zuhause und damit die
Vertrautheit des Alltags« (Arendt 1986: 7), seinen Beruf und damit »das Vertrauen,
in dieser Welt [...] vom Nutzen zu sein« (ebd.: 8), die Einfachheit seiner Gesten, den
unaffektierten Ausdruck seiner Gefiithle und die Natiirlichkeit seiner Reaktionen
verloren hat und der kein soziales und familiires Umfeld mehr hat. Medea, die
Furie, die bei Seneca von Rache erfillt ist (vgl. Roeske 2007:136-142), die Zauberin,
die bei Euripides aus Verrat ihrer Liebe zum Kindermord getrieben wird,’ scheint
bei Grillparzer die Ziige des Fliichtlings zu tragen: »Ohne Vater, ohne Heimat,
ohne Gotterl« (Grillparzer 1986: 284). Der Dichter distanziert sich von der Auf-
fassung Medeas als einer »kithnen Verbrecherin« (A. W. Schlegel 1846: 165) und
»machtigen Zauberin« (ebd.), von der er in Schlegels Euripides-Kritik und im He-
derich-Lexikon gelesen hatte; hier wurde sie als »eine der grofiten Zauberinnen«
(Hederich 1770: 1539) beschrieben. Er wollte, so in den Vorarbeiten, »eine vater-
landslose Barbarin« auf die Bithne bringen: »Es emport sie in Geheim, dafy man
sie entweder geringschitzig oder bedauernd als eine vaterlandslose Barbarin be-

5 DerMord anden Kindern als Zweck zur Bestrafung des ungetreuen Jasons ist eine Erfindung des
Euripides (vgl. Dihle 1976; Roeske 2002).

- am 13.02.2026, 08:06:08.



https://doi.org/10.14361/9783839450413-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Grillparzers Medea durch Arendts We Refugees neu gelesen

trachtet, indef? sie sich als Kénigstochter und als Medea fithlt.« (Grillparzer 1986:
779). Er konnte Inspiration in Cherubinis Oper finden, damals in Wien aufgefiihrt,
dessen Libretto auf Corneilles Medée griindete: Medea wird hier als »malheureuse
princessel« bezeichnet, die, von allen verlassen, sich »sous un ciel étranger« befin-
det, ohne ein Zuhause, ohne eine »terre hospitaliére«, die sie empfangt:

Des mortels, d’'un époux, des dieux abandonée

Malheureuse princesse! O femme infortunée!

Des mortels, d'un époux, des dieux abandonée,

Combien de maux encore il vous reste a souffrir!

Dans des déserts lointains, trainant votre misére

Sous un ciel étranger il vous faudra mourir:

Et quelle terre hospitaliere,

Qu’elle maison voudra vous accueillir? (Hoffmann/Cherubini 1797: 26)

Er konzipierte Medea aber vor allem als Kontrapunkt zu und Parodie von Goethes
Iphigenie auf Tauris:

abervilleicht [sic!] hie und da doch zu weit getriebene Abweichungvon der Art, wie

man seit Gothes Iphigenie griechische Stoffe behandeln zu miissen glaubt (wie sie

aber Shakespeare und Calderon nicht behandelt haben, und wie man wohl herr-
lich die ruhig schreitende Iphigenie, aber keineswegs all die reichere und beweg-
tere Stoffe des Alterthums behandeln kann [...]) (Grillparzer1913: 272).

Wenn Iphigenie die Bildung der Barbaren zur griechischen Humanitit preist,
zeigt Medea nicht nur, dass jede Integration der Barbaren bei den Griechen un-
moglich ist, sondern auch, dass die Humanitit in Griechenland nicht mehr zu
Hause ist; sie erscheint als eine Anti-Iphigenie, die das Scheitern jedes Dialogs
zwischen Fremdem und Eigenem verkorpert (vgl. Winkler: 222).

4. Grillparzers Fliichtling Medea durch Arendt gelesen

Schon Der Gastfreund und Die Argonauten sind Geschichten von Fliichtlingen. Der
junge Grieche Phryxus raubt in Delphi das goldene Vlies, kommt in Kolchis an
und bittet Aietes um den Schutz des Gastrechtes. Trotz des Titels wird er aber
weder als Gast noch als Freund empfangen, sondern als Fremder und als solcher
als Feind; Aietes verletzt das Gebot der Gastfreundschaft und tétet ihn: »Phryxus:
Ich bin dein Gast und du verritst mich? / Aietes: Mein Gast? Mein Feind.« (Grill-
parzer 1986: 225) In den Argonauten sind Medea und Jason auf der Flucht. Nachdem
die Barbarin mit Hilfe ihrer Zauberkiinste das Vlies fiir Jason raubt und am Tod

- am 13.02.2026, 08:06:08.

255


https://doi.org/10.14361/9783839450413-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

256

Elena Polledri

ihres Bruders mitschuldig wird, verflucht sie der Vater dazu, »im fremden Land«
als eine »Fremdex, »verspottet, verachtet, verhohnt, verlacht« (ebd.: 285) zu leben.

4.1 Die Assimilation des Parveniis: »Sei eine Griechin du in Griechenland«
(Grillparzer); »wir sind, und waren immer, bereit, jeden Preis zu zahlen,
um von der Gesellschaft akzeptiert zu werden« (Arendt).

Am Anfang des letzten Dramas der Trilogie befinden sich die Flichtlinge Medea
und Jason »vor den Mauern von Korinth« (ebd.: 307). Hier hofft Jason Aufnahme
bei Kreon zu finden, nachdem er aus Thessalien vertrieben wurde und lange Zeit
heimatlos umherirren sollte. Die Zauberin der Kolchis und der griechische Held
haben ihren sozialen Status verloren, wie Arendts refugees; alle flichen sie: »Jason
und Medea fliehen von Stadt zu Stadt, iiberall verweigert man ihnen die Aufnah-
me, alles flieht Medeen, wie eine Verpestete.« (Ebd.: 780) Die Reaktion Medeas
erinnert an die Parveniis Arendts: Die staatenlosen Parveniis streben nach Assi-
milation; in der Flucht haben sie die eigene Individualitit und das Private ver-
loren und kimpfen jetzt fiir eine neue »private Existenz mit individuellem Ge-
schick« (Arendt 1986: 13). Emblem der Assimilation ist Herr Cohn aus Berlin, vor
1933 »ein 150prozentiger Deutscher, ein deutscher Superpatriot« (ebd.: 16), nach
der Zuflucht in Prag »ein iiberzeugter tschechischer Patriot« (ebd.), der in Wien
zu einem treuen Osterreicher wurde und in Frankreich in Vercingetorix seinen
Vorfahren erkannte: »Unsere Identitit wechselt so hiufig, daf} keiner herausfin-
den kann, wer wir eigentlich sind. [...] Weil uns der Mut fehlt, eine Verinderung
unseres sozialen und rechtlichen Status zu erkdmpfen, haben wir uns statt des-
sen entschieden, und zwar viele von uns, einen Identititswechsel zu versuchen.«
(Ebd.: 15f.)

Mit dem Versuch Medeas, die eigene Identitit als Zauberin und Barbarin zu
tilgen, beginnt das Drama. Topographisch befindet sie sich in einem transkultu-
rellen Raum, nicht mehr in Kolchis, noch nicht in Korinth, zwischen den Stadt-
mauern und dem Meer, in einem Niemandsland, am Meeresstrand, einem heute
wohl bekannten Fliichtlingsraum: »Vor den Mauern von Korinth. Links im Mit-
telgrunde ein Zelt aufgeschlagen. Im Hintergrunde das Meer.« (Grillparzer 1986:
307) Sie legt Schleier, Zaubermittel, das goldene Vlies, Attribute ihrer barbari-
schen Identitit, in eine Kiste und durch einen rituellen »Verdringungsakt« (vgl.
Boschenstein 1995: 140) hofft sie, Griechin zu werden. Genau wie Arendsts refugees,
die ihre frithere Tatigkeit, ihre Ideale und ihre Sprache zu vergessen versuchen,
strebt Medea danach, Sitten und Rede zu indern:

Was recht uns war daheim, nennt man hier unrecht,
Und was erlaubt, verfolgt man hier mit Haf;
So lafd uns denn auch dndern Sitt’ und Rede

- am 13.02.2026, 08:06:08.



https://doi.org/10.14361/9783839450413-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Grillparzers Medea durch Arendts We Refugees neu gelesen

Und diirfen wir nicht sein mehr was wir wollen,
So lafS uns, was wir kdnnen mind’stens sein. (Grillparzer 1986: 31f)

Jason hatte schon in den Argonauten das erzieherische Programm fir Medea ange-
kiindigt: »Hier Griechen eine Griechin!« (Ebd.: 286) Jetzt ruft er: »In Kolchis sind
wir nicht, in Griechenland, / nicht unter Ungeheuern, unter Menschen!« (Ebd.:
314) »Sei eine Griechin du in Griechenland.« (Ebd.) In den Vorarbeiten zur Trilogie
schrieb der Dichter: »Sie ist nur demiithig [sic.] um Jason alles Frithere vergessen
zu machen, um das Geschick um die Strafe zu betriigen. Sie mochte gern das Ver-
gangne ungeschehn machen und begraben wie das Vlief3.« (Ebd.: 779) Eine totale
Umbkehrung der Sitten und Werte, der Gewohnheiten und Brauche wird verlangt.

4.2 Gora, der Fliichtling als Paria und die Todeslust:
»0 laBt mich sterben, Gotter meines Landes« (Grillparzer).
»Anstatt zu kampfen [...] gewdhnten wir Fliichtlinge uns daran,
Freunden oder Verwandten den Tod zu wiinschen« (Arendt).

Der Haltung Medeas setzt sich im ersten Aufzug jene der Sklavin Gora entgegen,
die sich nicht als Parvenii, sondern wie Arendts Parias benimmt, die »ohne all
diese faulen Tricks der Anpassung und Assimilation« (Arendt 1986: 20) versuchen,
ihre Identitit und Kultur zu bewahren. Unter diesen, die ihre Vergangenheit nicht
vergessen konnten, strebten viele, so Arendt, nach dem Tod; der Selbstmord er-
schien ihnen als die einzige mégliche Entscheidung: »Mit unserem Optimismus
stimmt etwas nicht. Es gibt unter uns jene seltsamen Optimisten, die ihre Zuver-
sicht wortreich verbreiten und dann nach Hause gehen und das Gas aufdrehen
oder auf unerwartete Weise von einem Wolkenkratzer Gebrauch machen.« (Ebd.:
10) Gora wird von dieser Todeslust verfolgt; sie behauptet: »O laf8t mich sterben,
Gotter meines Landes, / Damit ich nicht mehr sehn mufy was ich sehe!« (Grill-
parzer 1986: 309) und an Jason denkend: »Laf3t mich ihn sterben sehn, dann t6-
tet mich!« (Ebd.); sie verflucht ihr graues Haar und mdochte davon durch den Tod
befreit werden: »Mein graues Haar verfluch’ (ebd., vgl. Kommentar S. 120) und
meines Alters Tage« (ebd.: 310). Gora zeigt Medea, wie falsch und illusorisch deren
Hoffnung auf eine Assimilation ist und wie sie fiir die Griechen weiterhin eine
Fremde bleibt und als solche verachtet: »Ein Greuel ist die Kolcherin dem Volke, /
Ein Schrecken die Vertraute dunkler Michte« (ebd.: 310). Auch Medea wird nach
der Verbannung aus Korinth und dem Verlust der Kinder von derselben Todes-
lust ergriffen: »Ich wollt’, mein Vater hitte mich getotet« (ebd.: 369); weder Gora
noch sie werden aber Selbstmord begehen, ihr Schicksal wird in der Tragddie ein
anderes sein.

- am 13.02.2026, 08:06:08.

257


https://doi.org/10.14361/9783839450413-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

258

Elena Polledri

4.3 Die »zerbrochene Leier« (Grillparzer) bzw. die gescheiterte
Assimilation Medeas: »die Erschaffung einer neuen Personlichkeit
ist so schwierig und so hoffnungslos wie eine Neuerschaffung
der Welt.« (Arendt).

Im zweiten Akt wird das Scheitern der Erziehung Medeas zur Griechin inszeniert.
Medea sitzt vor Kreusa, hat eine Leier in ihrem Arm und ist »griechisch gekleidet«
(ebd.: 329); sie mdchte von ihr ein Jugendlied Jasons lernen, um ihren Gatten zu er-
freuen; so ist in den Vorarbeiten zu lesen: »Sie hat Medeen griechisch angezogen.
Sie muf in der grofiten Hilflosigkeit, Muthlosigkeit seyn. Sie ist keine Zauberin
mehr, alle ihre Macht ist dahin.« (Ebd.: 777) Sie erkennt in Kreusa das griechische
Ideal, die »Gute, Milde, schon an Leib und Seele« (ebd.: 332); sie will ihre Viter, ihre
Religion und ihre Vergangenheit als Konigstochter, Frau und Konigin vergessen;
»vergessend« und »will« sind die Worte, die sie obsessiv wiederholt; sie weif? aber
schon, dass dies zum Scheitern verurteilt ist; am Ende gesteht sie: »Doch das ver-
gifdt sich nicht.« (Ebd.: 332). Und die Erde, in der sie ihre Vergangenheit begribt,
nennt sie immer noch miitterlich »Du aber milde, miitterliche Erde« [ebd.: 312]):

Du Gute, Milde, schén an Leib und Seele
Das Herz wie deine Kleider hell und rein.
Zudeinen FiRen will ich her mich flichten
Und will dir klagen, was sie mir getan;

Will lernen, was ich lassen soll und tun.

Wie eine Magd will ich dir dienend folgen,
Will weben an dem Webstuhl, frith zur Hand,
[.]

Vergessend, dafl mein Vater Kolchis’ Konig,
Vergessend, dafd mir Gotter sind als Ahnen,
Vergessend was geschehn und was noch droht— (ebd.: 332)

Die Lehrerin Kreusa versucht, ihr »ein einfach Herz und einen stillen Sinn« (ebd.:
336) zu lehren, die griechische edle Einfalt und stille Grofde Winckelmanns; sie ist
aber nur eine Karikatur der Iphigenie und die Verkleidung ein tragikomischer
Versuch, Medea zur Humanitit zu erziehen (vgl. Winkler 2009: 219; Winkler 2006:
34f.). Die Barbarin will von ihrer Erzieherin lernen: »Doch lernen will ich, lernen,
froh und gern. / Du weif3t was ihm gefillt, was ihn erfreut, / O lehre mich, wie
Jason ich gefalle« (Grillparzer 1986: 323); sie beginnt Jason das Lied zu singen, aber
sie kann nicht spielen; so bittet Jason Kreusa, statt seiner Frau zu singen. Medea
reagiert wittend, nimmt die Leier in die Hand, Jason greift auch danach und das
Instrument zerbricht unter ihren Hinden:

- am 13.02.2026, 08:06:08.



https://doi.org/10.14361/9783839450413-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Grillparzers Medea durch Arendts We Refugees neu gelesen

Medea: Entzwei!

(Die zerbrochene Leier vor Creusa hinwerfend) Entzwei die schone Leier!
Creusa: (entsetzt zuriickfahrend): Tot!

Medea (rasch umblickend): Wer? Ich lebe! Lebe! (Ebd.: 340)

Sie wirft die Leier vor Creusa hin und gibt so jeden Versuch auf, Griechin zu wer-
den; vor Creusa ruft sie: »Ich lebe, Lebe!« (Ebd.) Sie kehrt jetzt zum Barbarischen
zuriick; sie ist wieder Konigin der Kolchis: »Sie wirft das Saitenspiel krachend zu
Boden.« (Ebd.:777) Ihr Griechentum war nur eine Verkleidung; vergessen und sich
selbst vergessen kann sie nicht; es reicht nicht, Schleier, kultisches Gerit und Vlies
zu vergraben. Das Scheitern von Medeas Assimilationsversuch stellt Iphigenies
dramaturgische Bildung der Barbaren zur Humanitit in Frage. Arendt hatte vor
dem Scheitern jeder Assimilation gewarnt: Je mehr der Flichtling versucht, frem-
de nationalstaatliche Identititen anzunehmen, desto offenkundiger wird seine
Fremdheit. Sie hatte bitter festgestellt: »die Erschaffung einer neuen Persénlich-
keit ist so schwierig und so hoffnungslos wie eine Neuerschaffung der Welt.«
(Arendt 1986:17)

4.4 »der freie Vers und der Jambus, gleichsam als verschiedene
Sprachenc« (Grillparzer). »Wir haben unsere Sprache verloren«
(Arendt).

Der Assimilationsversuch Medeas erfolgt wie bei Arendts Fliichtlingen auch durch
die Sprache. Als sie mit Creusa spricht und versucht, von ihr zu lernen, Griechin
zu werden, spricht sie in Blankversen, wie es sonst im Drama nur die Griechen
tun. Als der Versuch scheitert, im dritten Akt, spricht sie wieder die kolchische
Sprache, d.h. im unregelmifigen Rhythmus der Barbaren, in freien Versen. Ihre
barbarische Sprache besteht aus kurzen Ausrufen oder elliptischen Versen; Me-
trum und Rhythmus folgen keiner Regel; sie ist eine von der deutschen Syntax
und vom klassischen Metrum abweichende Sprache; aus einem Vergleich der zwei
Sprachen der Protagonistin wird der Unterschied evident:

Du Gute, Milde, schon an Leib und Seele,

Das Herz wie deine Kleider hell und rein.

Gleich einer weifsen Taube schwebest du,

Die Fliigel breitend, (iber dieses Leben

Und netzest keine Feder an dem Schlamm,

In dem wir ab uns kimpfend mithsam weben. (Crillparzer1986: 332)

- am 13.02.2026, 08:06:08.

259


https://doi.org/10.14361/9783839450413-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

260 Elena Polledri

Jason, ich weif ein Lied. (Ebd.: 337)

Creusa: Die zweite Saite, weifdt du noch?
Medea: Vergessen. (Ebd.: 339)

Jason: Gib!

Medea: Hier!

Entzwei!

Entzwei die schone Leier (ebd.: 340)

In seiner Selbstbiographie erklirt Grillparzer, dass »die Unterscheidung von
Kolchis und Griechenlands, die im Drama, »die Grundlage der Tragik« ist, auch
durch die jeweilige Anwendung des freien Verses und des Jambus wiedergegeben
wurde, die vom Dichter als »verschiedene Sprachen« bezeichnet werden:

Ich trage hier nur noch nach, daR ich bei der oben erwdhnten Vermengung des Ro-
mantischen mit dem Klassischen nicht eine lappische Nachafferei Shakespeares
oder eines sonstigen Dichters der Mittelzeit im Sinne hatte, sondern die moéglichs-
te Unterscheidung von Kolchis und Criechenland, welcher Unterschied die Grund-
lage der Tragik in diesem Stiicke ausmacht, weshalb auch der freie Vers und der
Jambus, gleichsam als verschiedene Sprachen hier und dort in Anwendung kom-
men. (Grillparzer1925:159)

Medea verliert die eigene Sprache, wie Arendt die deutsche Sprache verlor, und
viele jiidische Schriftsteller, die im Exil begannen, auf Englisch zu schreiben.
Arendt selbst verfasste ihren Fliichtlings-Aufsatz auf Englisch. Die Annahme der
fremden Sprache ist ein Integrationsversuch, zugleich auch ein schmerzvoller
Verlust. »Wir haben unsere Sprache verlorens, schreibt Arendt und der Satz ent-
hilt ein Echo von Holderlins Mnemosyne; auch dieser gehorte, durch Heideggers
Vermittlung, zu den Lieblingslektiiren der Philosophin: »Wir haben unsere Spra-
che verloren und mit ihr die Natiirlichkeit unserer Reaktionen, die Einfachheit
unserer Gebirden und den ungezwungenen Ausdruck unserer Gefiihle.« (Arendt
1986: 8)

Ein Zeichen sind wir, deutungslos,
Schmerzlos sind wir und haben fast
Die Sprache in der Fremde verloren. (Hélderlin 1951: 195)

- am 13.02.2026, 08:06:08.



https://doi.org/10.14361/9783839450413-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Grillparzers Medea durch Arendts We Refugees neu gelesen

4.5 Medea: »ein Abgrund und ein Schreckensbild« (Grillparzer).
The rights of Man. What are They? (Arendt).

Nach dem Scheitern ihrer Assimilation wird Medea als Mensch vollig vernichtet.
Die Griechen, Vertreter der Humanitit, begehen einen unmenschlichen Akt, in-
dem sie sie verbannen und ihr die Kinder wegnehmen. Nur ohne sie, behauptet
Jason, kann er »wieder Mensch mit Menschen sein.« (Grillparzer 1986: 336) Sie
wird als ein Ungeheuer, als ein Griuel und ein Schrecken bezeichnet: »Ein Greuel
ist die Kolcherin dem Volke / Ein Schrecken die Vertraute dunkler Michte« (ebd.:
310). »Kommt her zu mir, ihr heimatlosen Waisen« (ebd.: 320), sagt Creusa den
Kindern vor ihr und erkennt sie so weder als Mutter noch als Frau an. Sie selbst
nennt sich am Ende des zweiten Aktes, nach dem Scheitern der klassischen Er-
ziehung Creusas, »ein entsetzlich, greulich Wesen, / Mir selbst ein Abgrund und
ein Schreckensbild« (ebd.: 345); sie kann sich nicht mehr, wie hingegen noch im
ersten Akt (»Allein ein Ungeheuer bin ich nicht / Und keine Mérderin.« [Ebd.: 320]),
dem vernichtenden Urteil der Griechen widersetzen. Die Vernichtung erfolgt auf
menschlicher wie auch auf politischer Ebene: Kreon schickt am Ende des zwei-
ten Aktes Medea weg (»Hinweg aus meinem Haus, aus meiner Stadt« [ebd.: 344]),
denn er hofft opportunistisch, durch ihre Verbannung, seine Stadt vor dem Krieg
zu retten; er behauptet: »Zieh hin aus meiner Viter frommen Stadt / Und reinige
die Luft, die du verpestest!« (Ebd.: 344) Jason nennt ihr Volk »Wildnis« (ebd.) und
sie selbst »du meiner Tage Fluch!« (Ebd.) Er will die Kinder zuriick, denn diese
sind Besitztum der Griechen; dadurch moéchte er seinen Stamm vor der Barbarin
schiitzen; er kann nicht akzeptieren, dass seine Séhne bei Wilden aufwachsen:
»Und Jasons Name soll nicht Wilde schmiicken.« (Ebd.: 362)

In der letzten Szene des dritten Aktes sind es dann die Kinder selbst, die ihre
Mutter verraten; sie, Sohne einer Barbarin und eines Griechen, wiren lebende Ar-
gumente gegen die Entgegensetzung der Volker, interkulturelle Wesen, die den
Dialog der Kulturen reprisentieren konnten, aber sie fliehen vor ihr; ihr Verrat
ist der Triumph des Griechentums und zugleich die totale Demiitigung und Ver-
nichtung der fremden Barbarin; jetzt bleibt ihr nur zu sterben oder zu reagieren;
ihre Reaktion wird Tod und zugleich Selbstmord sein. Medea wirft sich zur Erde,
vernichtet, vollig besiegt; sie wird weder als Frau noch als Mutter anerkannt:

Medea die sich zur Erde wirft:

Ich bin besiegt, vernichtet, zertreten
Sie fliehn mich, fliehn!

Meine Kinder fliehn! (Ebd.: 366)

Arendt schreibt im Essay Es gibt nur ein einziges Menschenrecht, zuerst auf Englisch
mit dem Titel The rights of Man. What are They? (1949) erschienen, dass der Fliichtling,

- am 13.02.2026, 08:06:08.

261


https://doi.org/10.14361/9783839450413-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

262

Elena Polledri

vom Staat ausgeschlossen, zugleich auch vom Menschsein ausgeschlossen wird,
denn die Menschenrechte werden in einer Nation nur dem Menschen garantiert,
der Biirger ist. Die zentrale Erfahrung des 20. Jahrhunderts ist nach Arendt, dass,
wer nicht mehr als Staatsbiirger zihlt, nicht nur seine Bitrgerrechte, sondern auch
seine Menschenrechte verliert. Die Fliichtlinge sind nichts weiter als menschliche
Wesen, in einer Welt, wo dem blofRen Menschsein kein Recht zugeschrieben wird:

Der Begriff der Menschenrechte brach genau in dem Augenblicke zusammen, als
seine Bekenner zum ersten Mal mit Leuten konfrontiert wurden, die in der Tat alle
besonderen Qualitdten und besonderen Beziehungen eingebiifit hatten, so daf}
von ihnen nichts anderes (ibrig blieb als eben Menschsein. Die Welt hat an der
abstrakten Nacktheit des Menschseins an sich nichts Ehrfurchterregendes finden
kénnen. (Arendt1949: 762)

Sie, ohne politische und nationale Rechte, sind nackte Menschen, in einer Gesell-
schaft aber, wo dieses bloRe Menschsein nicht anerkannt wird. In seinem 1996
verfassten Essay Jenseits der Menschenrechte kommentiert Agamben Arendts Thesen
und betont, wie der Fliichtling als Mensch ohne politische Dimension die Prinzi-
pien des Nationalstaates in Frage stellt, denn er verkérpert das blofRe Leben und
das nackte Menschsein unabhingig vom Boden und der Zugehdrigkeit zu einer
Nation. Ein Mensch ohne nationales Recht war fiir die Nationalsozialisten aber
kein Mensch, so Agamben: »Eine der wenigen Regeln, an die sich die Nazis im
Lauf der >Endlsung« durchgehend hielten, bestand darin, dass die Juden und Zi-
geuner erst in die Vernichtungslager geschickt wurden, nachdem man ihnen jede
Staatsangehorigkeit vollstindig aberkannt hatte« (Agamben 1996, Ub. 2001: 229).
Fliichtlinge-Parveniis mochten sich daher, so Arendt, in die Gesellschaft einbin-
den; sie wollen »jemand sein« oder versuchen, sich an ihren sozialen Status vor
dem Exil zu erinnern, als sie »Doktor[en] der Philosophie« (Arendt 1986: 14) oder
»Abteilungsleiter bei Karstadt in Berlin« (ebd.) waren; dadurch hoffen sie wieder
als Mensch anerkannt zu werden:

Wenn wir damit anfingen, die Wahrheit zu sagen, namlich dafd wir nichts alsJuden
sind, dann wiirden wir uns dem Schicksal blofien Menschseins aussetzen; wir wa-
ren dann, von keinem spezifischen Gesetz und keiner politischen Konvention ge-
schiitzt, nichts weiter als menschliche Wesen. Eine geféhrlichere Einstellung kann
ich mir kaum vorstellen, denn tatsichlich leben wir in einer Welt, in welcher bloRe
menschliche Wesen schon eine geraume Weile nicht mehr existieren. (Ebd.: 19f.)

Die refugee Medea gehort nicht zur griechischen Gemeinde und als Fremde kann
ihr der Status als Mutter und Frau aberkannt werden; da sie keine Biirgerin der
Polis ist, ist sie fiir die Griechen auch kein Mensch. Ihre Verbannung und sogar

- am 13.02.2026, 08:06:08.



https://doi.org/10.14361/9783839450413-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Grillparzers Medea durch Arendts We Refugees neu gelesen 263

der Raub ihrer Kinder sind in dieser Hinsicht kein grausamer oder gewaltsamer
Akt mehr und sie stehen in keinem Falle im Widerspruch zur Giite als das hochste
Ideal des griechischen Volkes.

4.6 Die Tragik des Kulturen-Konfliktes: von der Todeslust zum
Kindermord. »Ohne Ruhstatt, leider nicht tot« (Grillparzer).
»Fiir sie bedeutet Selbstmord, wie Mord, einen blasphemischen
Angriff auf die gesamte Schopfung« (Arendt).

Im 4. Akt ist Medea allein und mochte sterben: »Ich wollt,, mein Vater hitte mich
getotet, / Da ich noch klein war« (ebd.: 369). »Verlassen von ihm, um den ich dich
verlie}, / Ohne Ruhstatt, leider nicht tot« (ebd.: 380). Auch sie, wie frither Gora,
vor der Unméglichkeit, ihre Fremdheit auszutreiben, strebt jetzt nach dem Tod.
»Von hier nicht geh’ ich, aber sterben will ich« (ebd.: 372). Die Todeslust, die oft
in Selbstmord miindet, begleitet, wie schon erklirt, das Schicksal von Arendts
Fliichtlingen. Der Todeslust Medeas folgt aber in der Tragodie der Kindermord.
Zu diesem Ansinnen kommt sie durch Gora, die die Geschichte Altheas erzihlt,
die den eigenen Sohn tétete, um den Bruder zu richen. Wenn Medeas erste Reak-
tion auf das Flichtlingsschicksal der Assimilationsversuch gewesen war (1. und 2.
Akt), dhnlich den Parveniis Arendts, ist die zweite zuerst die Todeslust und dann
die Rache. Sie gribt ihr Kultgerit, die Kiste mit Vlies und Stab aus und gewinnt
ihre Identitit als Zauberin und Kénigin wieder, die sie durch den Verdringungs-
akt im ersten Auftritt unterdriickt hatte: »Medea bin ich wieder, Dank euch Got-
ter!l« (Ebd.: 374) Wie die Parias widersteht sie jetzt der Assimilation und verteidigt
ihre Identitit, aber die Antwort auf das Misslingen ihrer Integration, anders als
bei Arendt, ist im Drama eine gewaltige: »Toten? Sie mich? Ich will sie toten, ichl«
(Ebd.: 349) In Arendts Aufsatz ist nie von Rache die Rede. Medea mochte hingegen
durch den Kindermord Jason und die Kinder selbst bestrafen, die ihr fremd ge-
worden sind: »So entglitht in Rache mein Herz / Und das Entsetzlichste ist mir
das Nichste. — / Die Kinder liebt er, sieht er doch sein Ich« (ebd.: 369). »Was hat
denn eure Mutter getan, / daf ihr sie flieht, euch Fremden wendet zu?« (Ebd.: 377)
Aber der Kindermord ist auch zugleich ein Gewaltakt gegen sich selbst und hier
ist Medea wieder Arendts refugees nah. Die Hoffnung auf Wiederherstellung der
eigenen Identitit ist nur eine Illusion und der Wiedergewinn der eigenen Iden-
titdt hat einen hohen tragischen Preis. Eine friedliche Begegnung der Kulturen
scheint unmoglich zu sein, wenn die Zugehorigkeit zu einer Kultur gegeniiber der
Humanitit und dem interkulturellen Dialog Vorrang hat. Die Rache ist ein Be-
weis der gescheiterten Integration; die Griechen haben die Barbarin verbannt, um
rein zu bleiben und das Griechentum zu schiitzen; die Barbarin rettet ihre eigene
Identitit nur, indem sie ihre (halbgriechischen) Kinder ermordet und dadurch Ja-
son und die Kinder selbst bestraft, die sich fiir die Griechen entschieden hatten.

- am 13.02.2026, 08:06:08.



https://doi.org/10.14361/9783839450413-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

264

Elena Polledri

Der Kindermord wird zur tragischen Feststellung des Scheiterns des Dialogs zwi-
schen Griechen und Barbaren und jener Hybriditit der Kulturen, die die Kinder
als halb Griechen und halb Barbaren darstellten. Aber er ist auch eine Selbstbe-
strafung und eine Buf3e fiir den Verrat am eigenen Vater. Gezeigt wird die Gefahr
jedes nationalistischen und ethnozentrischen Gedankens. Weder die Verbannung
des Fremden aus dem Eigenen, noch die Rache gegen die Henker und Morder
bringt Frieden. Beide, Griechen und Barbaren, wollen die Wiederherstellung der
eigenen Identitit gegen das Fremde mit Gewaltakten erzielen, beide scheitern.
Nach der Ermordung der eigenen Kinder erscheint Medea als eine elende heimat-
lose Wanderin in einer Welt, die eine leere Wiiste geworden ist; die Rache hat sie
zu keinem Halt, zu keinem neuen Zuhause gefithrt:

Ausgestofien sollst du sein,

Wie das Tier der Wildnis, sagtest du,
Kein Freund sei dir, keine Statte

Wo du hinlegest dein Haupt. (Ebd.: 379)

Und sieh! Dein Wort ist erfillt:
Ausgestofien steh’ich da,

Cemieden wie das Tier der Wildnis,
Verlassen von ihm, um den ich dich verliefs,
Ohne Ruhstatt, leider nicht tot (ebd.: 380)

Die Welt eine leere Wiiste,
Ohne Kinder, ohne Gemahl
Auf blutig geritzten Fiifien
Wandernd ins Elend. — Wohin? (Ebd.)

4.7 Medea nach Delphi: »Wandernd ins Elend. — Wohin?« (Grillparzer).
»Fliichtlinge reprasentieren die Avantgarde ihrer Volker« (Arendt).

Rache und Tod sind nicht die letzten Worte Medeas. Im 5. Akt wird nicht ihr
Triumph auf dem Drachenwagen inszeniert, sondern eine Wiederbegegnung des
kinderlosen Ehepaars in einer wilden Gegend, an der Grenze der Stadt, in einem
Transitraum. Der Flichtling Jason, nach dem Tod Kreusas und der Verbrennung
des Konigpalastes aus Korinth verbannt, bettelt auf der Strafle wie ein heimat-
loser Wanderer; der Grieche teilt das Schicksal seiner barbarischen Frau. Er ver-
sucht sich dem Landmann als Held, Fiirst und Konig vorzustellen, um dadurch als
Mensch anerkannt zu werden, aber umsonst:

- am 13.02.2026, 08:06:08.



https://doi.org/10.14361/9783839450413-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Grillparzers Medea durch Arendts We Refugees neu gelesen

Wilde, einsame Gegend von Wald und Felsen umschlossen, mit einer Hiitte.
[.]

Jason: Nur Wasser! Einen Trunk! —Ich bin derJason!

Des Wunder-Vliefses Held! Ein Fiirst! Ein Kénig!

Der Argonauten FithrerJason, ich! (Ebd.: 387)

Er trifft Medea; die Frau stellt sich als Opfer vor (»Ich bin ein Opfer« [ebd.: 388])
und gesteht ihm, dass sie nach Delphi geht, um im Apollon-Tempel »dem dunkeln
Gott, der auch von seinem Volk verehrt wird, das von Phryxus geraubte goldene
Vlies zuriickgeben:

Nach Delphi geh ich. An des Gottes Altar

Von wo das VlieR einst Phryxus weggenommen
Hang’ ich, dem dunkeln Gott das Seine gebend,

Es auf, das selbst die Flamme nicht verletzt (ebd.: 389)

Delphi ist Kultstitte sowohl der Barbaren als auch der Griechen. Das delphische
Standbild ist beiden Kulturen heilig; in den Sockel der Statue im Apollon-Tempel
war der Name Kolchis eingemeifelt, hatte der Gastfreund berichtet: »Und an dem
FufRgestell des Bildes war / Der Name Kolchis golden eingegraben.« (Ebd.: 220)
Die Statue ist ein Zeichen des Synkretismus und des Dialogs zwischen Griechen
und Barbaren. Medeas Absicht, das Vlies nach Delphi zu bringen, erscheint als
eine Anerkennung der Notwendigkeit, die Begegnung der Kulturen von der Logik
des Eigenen und des Fremden zu losen (vgl. Winkler 2009: 240f., 184, 200). Der
Tempel ist so ein Symbol jenes interkulturellen Dialogs, von Griechen und Barba-
ren durch ihre rassistische Haltung verleugnet. Delphi ist aber auch und vor allem
Ursprungsstitte der Humanititsidee (vgl. Schadewaldt 1975). Die Kindsmérderin
wird paradoxerweise am Ende zu einer Biiflerin, einer Friedenstifterin und einer
Botin der Humanitit; sie fithrt zu jenem Ideal, das sie selbst durch die Gewalt
und die Griechen durch ihre Verbannung verleugnet hatten. Schon in Der Gast-
freund ist Medea als eine interkulturelle Figur beschrieben; nicht Kolchis nennt sie
ihre Heimat, sondern die »ungemefRene Erde« und ihr Haus »Des Himmels blaue
Saulen«: »Mein Garten ist die ungemeflne Erde / Des Himmels blaue Siulen sind
mein Haus« (ebd.: 211). Sie driickt ihre Liebe zur ganzen Erde, nicht nur zu ihrem
Volk aus. Grillparzer schildert sie als ein »doppeldeutiges Geschopf« (ebd.: 246),
als eine Verflechtung des griechischen Lichtes und der dunklen Barbarei, »halb
Charis« und »halb Minade« (ebd.: 218). Die Fliichtlinge, schrieb Arendt, reprisen-
tieren die »Avantgarde ihrer Vélker — wenn sie ihre Identitit aufrechterhalten.«
(Arendt 1986: 21); Fliichtlinge, die auf ihre Identitat nicht verzichten, seien die Bo-
ten einer neuen Gemeinschaft der Volker. Medea, die das Vlies nach Delphi trigt,
ist Symbol einer solchen neuen Gemeinschaft; durch ihr Opfer fiihrt sie die Vol-

- am 13.02.2026, 08:06:08.

265


https://doi.org/10.14361/9783839450413-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

266

Elena Polledri

ker zur Versdhnung und zur Humanitit. Grillparzers Drama richtet sich radikal
gegen Assimilation und thematisiert die tragischen Folgen einer Gesellschaft, die
sich weigert, die Identitit des Fremden als solche anzuerkennen und zu einem
Dialog zwischen dem Eigenen und dem Fremden zu kommen; am Ende driickt
der Dichter aber auch durch Medeas Gang nach Delphi als Symbol der Inter-
kulturalitit und der Humanitit die Hoffnung auf eine Begegnung zwischen den
Kulturen und auf eine Zukunft aus, in der sich die Humanitit als ein Ideal iiber
die Nationalkonflikte hinaus durchsetzen kann. In dieser Hinsicht ist Medea eine
Figur der Interkulturalitit ante litteram.

Literatur

Agamben, Giorgio (1996): Al di la dei diritti dell'uomo. In: Ders.: Mezzi senza fine.
Note sulla politica. Torino, S. 20-30. Deutsch (2001): Jenseits der Menschen-
rechte. In: Ders.: Mittel ohne Zweck. Noten zur Politik. Berlin, S. 25-32..

Albrecht, Corinna/Bogner Andrea (Hg.; 2017): Tischgesprache. Einladung zu einer
interkulturellen Literaturwissenschaft. Bielefeld.

Arendt, Hannah (1943): We Refugees. In: Menorah Journal 31, S. 69-77.

Dies. (1944): The jew was a pariah: A hidden tradition. In: Jewish Social Studies 6,
H.2,S.99-122.

Dies. (1949): »Es gibt nur ein einziges Menschenrecht«. In: Die Wandlung, Jg. 4,
Heft 3, S. 754-770.

Dies. (1986): Wir Fliichtlinge. In: Zur Zeit: politische Essays. Hg. v. Maria Luise
Knott. Hamburg, S. 7-21.

Dies./Heidegger, Martin (1998): Briefe 1925 bis 1975 und andere Zeugnisse. Hg. v.
Ursula Ludz. Frankfurt a.M.

Dies. (2002): Denktagebuch. 2 Bde. Hg. v. Ursula Ludz u. Ingeborg Nordmann.
Miinchen.

Dies. (2015): Ich selbst, auch ich tanze. Die Gedichte. Miinchen/Berlin/Ziirich.

Bandet, Jean-Louis (1987): Corneille, Grillparzer, Anouilh: zur Behandlung des
Medea-Stoffes in Osterreich und in Frankreich In: Pichl, Robert u.a. (Hg.):
Grillparzer und die europiische Tradition. Wien, S. 31-43.

Becker, Karina (2008): Autonomie und Humanitit: Grenzen der Aufklirung in
Goethes »Iphigenie«, Kleists »Penthesilea« und Grillparzers »Medea«. Frank-
furta.M. etal.

Bertheau, Anne (2016): »Das Midchen aus der Fremde«. Hannah Arendt und die
Dichtung. Rezeption — Reflexion — Produktion. Bielefeld.

Béschenstein, Renate (1995): Medea und die Frage nach der Uberzeitlichkeit der
Mutterliebe. In: Psychoanalyse und die Geschichtlichkeit von Texten. Hg. v.
Johannes Cremerius. Wiirzburg, S. 127-154.

- am 13.02.2026, 08:06:08.



https://doi.org/10.14361/9783839450413-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Grillparzers Medea durch Arendts We Refugees neu gelesen

Chiellino, Carmine (Hg.; 2000): Interkulturelle Literatur in Deutschland. Stutt-
gart.

Dihle, Albrecht (1976): Euripides Medea und ihre Schwestern im europiischen
Drama. In: Antike und Abendland, 22, 2, S. 175-184.

Dérr, Volker: »Third Space« vs. Diaspora. Topologien transkultureller Literatur
(2009). In: Helmut Schmitz (Hg.): Von der nationalen zur internationalen Li-
teratur. Transkulturelle deutschsprachige Literatur und Kultur im Zeitalter
globaler Migration. Amsterdam, S. 59-76.

Ellis, Alicia E. (2012): Die Verwandlung von Bedeutung in Franz Grillparzers »Me-
dea«. In: Jahrbuch der Grillparzer-Gesellschaft 24, S. 7-25.

Esselborn, Karl (2009): Neue Zuginge zur inter/transkulturellen deutschsprachi-
gen Literatur. In: Helmut Schmitz (Hg.): Von der nationalen zur internationa-
len Literatur. Transkulturelle deutschsprachige Literatur und Kultur im Zeit-
alter globaler Migration. Amsterdam, S. 43-58.

Filippi, Paola Maria (2002): Le riscritture infinite di un mito: la Medea di Franz
Grillparzer e la Medea di Christa Wolf. In: Atti della Accademia roveretana
degli Agiati. A, Classe di scienze umane, lettere ed arti CLLII, S. 169-179.

Filleborn, Ulrich (1976): Zu Grillparzers »Goldenem Vlief3«: Der Sinn der Raum-
und Zeitgestaltung. In: Jahrbuch der Grillparzer-Gesellschaft, 12, S. 39-59.

Grillparzer, Franz (1913): Simtliche Werke. Hg. v. August Sauer, fortgefithrt von
Reinhold Backmann. Abt. 3, Bd. 1. Briefe und Dokumente 1. Wien.

Ders. (1925): Simtliche Werke. Hg. v. August Sauer, fortgefithrt von Reinhold
Backmann. Abt. 1, Bd. 16. Prosaschriften 4. Wien.

Ders. (1986): Dramen 1817-1828. Hg. v. Helmut Bachmaier. Berlin.

Grimmelshausen, Hans Jakob Christoffel von (1668): Der Abenteuerliche Simpli-
zissimus Teutsch. Monpelgart.

Gutjahr, Ortrud (1997): Iphigenie — Penthesilea — Medea: zur Klassizitit weibli-
cher Mythen bei Goethe, Kleist und Grillparzer. In: Henn, Marianne/Hufeisen,
Britta (Hg.): Frauen: MitSprechen, MitSchreiben. Stuttgart, S. 223-243.

Hederich, Benjamin (1770): Griindliches mythologisches Lexikon. Leipzig.

Holderlin, Friedrich (1951): Simtliche Werke. Grofie Stuttgarter Ausgabe. Hg. v.
Friedrich Beifdner. Bd. I, 1. Stuttgart.

Hoffmann, Frangois-Benoit/Cherubini, Luigi (1797): Medée. Tragédie entrois actes,
envers. Paris.

Huntington, Samuel P. (1993): The Clash of Civilizations? In: Foreign Affairs 72,
H. 3, S.22-49.

Kafka, Franz (1982): Das Schlof. Kritische Ausgabe. Hg. v. Malcolm Pasley. Frank-
furta.M.

Kaschnitz, Marie Luise (1966): Uber die »Medea« von Grillparzer. In: Dies./Grill-
parzer, Franz: Medea. Vollstindiger Text. Dokumentation, Frankfurt a.M./
Berlin, S. 74-105.

- am 13.02.2026, 08:06:08.

267


https://doi.org/10.14361/9783839450413-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

268

Elena Polledri

Kimmich, Dorothee/Schahadat, Schamma (2012): Kulturen in Bewegung: Beitra-
ge zur Theorie und Praxis der Transkulturalitit. Bielefeld.

Langenohl, Andreas/Poole, Ralph/Weinberg, Manfred (2015): Transkulturalitit:
klassische Texte. Bielefeld.

Lu, Mingjun (2013): Wahnsinn der Medea. Eine Studie zu Grillparzers Trilogie
»Das goldene VlieR« und Jahnns Drama »Medea«. Heidelberg.

Magris, Claudio (20063): Prefazione. In: Franz Grillparzer: Medea. Hg. v. Madda-
lena Longo u. Claudio Magris. Venezia, S. 9-14.

Mecklenburg, Norbert (2008): Das Midchen aus der Fremde. Germanistik als
interkulturelle Literaturwissenschaft. Miinchen.

Politzer, Heinz (1972): Franz Grillparzer oder Das abgriindige Biedermeier. Wien/
Miinchen/Ziirich.

Reitani, Luigi (2016): Flucht in der Literatur - Flucht in die Literatur. Wien.

Roeske, Kurt (2002): Die verratene Liebe der Medea: Text, Deutung, Rezeption der
Medea des Euripides. Wiirzburg.

Rogowski, Christian (2006): Erstickte Schreie: geschlechtliche Differenz und ko-
loniales Denken in Grillparzers Medea-Trilogie »Das goldene VliefR« In: Jahr-
buch der Grillparzer-Gesellschaft 21, S. 32-50.

Schadewaldt, Wolfgang: Der Gott von Delphi und die Humanititsidee, Frankfurt
a.M. 1975.

Scheffel, Michael (2003): Vom Mythos gezeichnet? Medea zwischen »Sexus« und
»Gender« bei Euripides, Franz Grillparzer und Christa Wolf. In: Wirkendes
Wort 53, H. 2, S. 295-307.

Schlegel, August Wilhem (1846): Vorlesungen iiber dramatische Kunst und Litte-
ratur. Simmtliche Werke, Bd. 5. Hg. v. Eduard Bocking. Leipzig.

Stockum, Theodorus C. van (1963): Grillparzers Medea-Trilogie »Das Goldene
Vliess« (1818-1820) und ihre antiken Vorbilder. In: Neophilologus, 47, H. 2,
S.120-125.

Svandrlik, Rita (1988): Metamorfosi del mito: la figura di Medea nel »Vello d’oro« di
F. Grillparzer In: Cambi, Fabrizio/De Pol Roberto/Ingenhey Harlis (Hg.): Real-
ta sociale e gioco letterario nella letteratura tedesca. Bd 2. S. 31-48.

Turk, Horst (1998): Translatio imperii oder Revanche de Dieu? Das Problem kultu-
reller Grenzziehungen in Grillparzers Goldenem VlieR. In: Ders. (Hg.): Kultu-
relle Grenzziehungen im Spiegel der Literaturen: Nationalismus, Regionalis-
mus, Fundamentalismus. Géttingen.

Weissberg, Liliane (2015): Der Staat und die Dichter. Hannah Arendts Reflexionen
tiber eine verborgene Tradition. In: Elke-Vera Kotowski (Hg.): Das Kulturerbe
deutschsprachiger Juden. Eine Spurensuche in den Ursprungs-, Transit- und
Emigrationslindern. Berlin/Miinchen, S. 100-116.

Winkler, Markus (2006): Von Iphigenie zu Medea. Zur Semantik des Barbarischen
bei Racine, Goethe und Grillparzer. In: Dérr, Volker C./Schneider, Helmut J.

- am 13.02.2026, 08:06:08.



https://doi.org/10.14361/9783839450413-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Grillparzers Medea durch Arendts We Refugees neu gelesen 269

(Hg.): Die deutsche Tragodie. Neue Lektiiren einer Gattung im europiischen
Kontext. Bielefeld, S. 17-37.

Winkler, Markus (2009): Von Iphigenie zu Medea: Semantik und Dramaturgie des
Barbarischen bei Goethe und Grillparzer. Titbingen.

- am 13.02.2026, 08:06:08.



https://doi.org/10.14361/9783839450413-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- am 13.02.2026, 08:06:08.



https://doi.org/10.14361/9783839450413-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

