Betrachtungen iiber die Handlungsfreiheit und
die Selbstheit des Handelnden

LdszIlé Tengelyi (Wuppertal)

Es ist ein bekannter Grundzug menschlichen Handelns, dass es zu Kon-
sequenzen fithren kann, die nicht in der urspriinglichen Absicht des
Handelnden lagen. Zwar zeitigen auch Naturbegebenheiten nicht sel-
ten unerwartete und nach unserem jeweiligen Wissensstand sogar
grundsitzlich unvorhersehbare Wirkungen. Die ungewollten Hand-
lungsfolgen unterscheiden sich jedoch von derartigen Kausalwirkun-
gen dadurch, dass sie den urspriinglichen Sinn der Handlung nachtrig-
lich verindern. Oidipus meint am bewussten Kreuzweg nur einen
hochmiitigen Fremden zu toten, aber seine Tat enthiillt sich im Nach-
hinein als Vatermord. Nunmehr gehort diese Handlungsbeschreibung
zur Bedeutung oder zum Sinn dessen, was auf dem erwihnten Kreuz-
weg tatsichlich vorgefallen ist. Dagegen bleibt ein Vulkanausbruch ein
fiir alle Mal das, was es ist, ungeachtet seiner mehr oder weniger ver-
heerenden Wirkungen.

Handlungen sind demnach nicht einfach Ereignisse unter anderen
Ereignissen der Welt. Sie sind zwar Ereignisse, aber sie unterscheiden
sich wesenhaft von Naturbegebenheiten, weil sie sich nicht ein fiir alle
Mal festlegen lassen. Erstens sind sie nur deshalb tiberhaupt Handlun-
gen, weil sie aus einer Handlungsabsicht erwachsen. Liegt eine derarti-
ge Absicht nicht vor, so liegt auch keine Handlung vor, sondern es spielt
sich eben nur eine mehr oder weniger zufillige Begebenheit in der
Welt ab. Es ist daher zweitens auch kein Wunder, dass die Absicht des
Handelnden den Sinn — oder die Bedeutung — der Handlung wesenhaft
bestimmt. Als eine wahrhafte Drohung kann nur eine Bemerkung wir-
ken, die als Drohung gemeint ist. Vergeblich prigt jedoch drittens die
Absicht des Handelnden der Handlung einen gewollten Sinn auf, die
unbeabsichtigten Handlungsfolgen kénnen diesen Sinn dennoch von
Grund auf verwandeln. Handlungen sind Ereignisse in der Welt, die
keineswegs notwendig ein fiir alle Mal das bleiben, was sie sind. Sie
gehen oft schon von Anfang an dariiber hinaus, als was sie gemeint

245

https://dol.org/10.5771/9783485860387-245 - am 24.01.2026, 10:22:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I =


https://doi.org/10.5771/9783495860397-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Laszlo Tengelyi

sind. So kann etwa eine Bemerkung, die vom Sprechenden nicht aus-
driicklich als Drohung gemeint ist, unter gewissen Umstinden doch
den Sinn einer Drohung haben.

Die Handlung kann sich also von der Absicht des Handelnden
loslésen. Gleichwohl bleibt sie eine Tat ihres Urhebers. Kann sie diesem
tberhaupt als eine beabsichtigte Handlung zugeschrieben werden, so
werden auch ihre ungewollten Folgen ihm zugeschrieben. Nimmt Oi-
dipus Rache an dem hochmiitigen Fremden am besagten Kreuzweg, so
ist der Vatermord unter den gegebenen Umstinden gleichfalls seine
Tat. Daher tut der Handelnde mehr, als was er absichtlich tut; er tut in
gewissem Sinne alles, was seine Handlungen an Wirkungen zeitigen.

Daraus wird zugleich verstindlich, weshalb der Handelnde von
den ungewollten Konsequenzen seiner Handlungen keineswegs unbe-
troffen bleibt. Als Urheber einer Handlung, deren Sinn nicht ein fiir
alle Mal feststeht, sondern sich dndert, bleibt er auch nicht derselbe, der
er urspriinglich war. Durch seinen Racheakt wird ja Oidipus zugleich
Vatermorder. Der Handelnde macht eine Erfahrung mit seiner Hand-
lung, indem ihm die ungewollten Konsequenzen seiner Handlung wi-
derfahren. Die Handlung lisst sich schon deshalb nicht einfach als ein
Ereignis unter anderen Ereignissen der Welt auffassen, weil sie sich
zugleich einem Erfahrungszusammenhang einfiigt, der sie auf den
Handelnden zuriickbezieht.

Der Handelnde handelt, er tut seine Tat, aber die unbeabsichtigten
Folgen seiner Handlung widerfahren ihm und werden von ihm erlitten.
Da diese Folgen auf den Sinn seiner urspriinglichen Handlung mit-
bestimmend einwirken, erleidet er in gewissem Sinne sogar seine eige-
ne Tat. Das Handeln ist infolgedessen ebenso sehr Erleiden wie Tun;
ebenso sehr passio wie actio. Es ist dem Handelnden vergonnt, die Ini-
tiative zu ergreifen, ohne jedoch tiber die Handlung Herr bleiben zu
kénnen.

Damit sind einige Ziige des Handelns zusammengefasst,! die den
folgenden Uberlegungen zugrunde gelegt werden sollen. Es ist nicht
schwer zu sehen, dass sich aus diesen Ziigen gewisse Schlussfolgerun-
gen ergeben, die das Problem der Handlungsfreiheit und die Frage nach

! Siehe dazu ausfiihrlicher vom V{. »Narratives Handlungsverstindnis, in: K. Joisten
(Hrsg.), Narrative Ethik. Das Gute und das Bose erzihlen. Berlin 2007, 61-73. Die
gegenwirtigen Betrachtungen kniipfen aufs Engste an die Gedanken an, die in diesem
Aufsatz dargelegt wurden.

246

https://dol.org/10.5771/9783485860387-245 - am 24.01.2026, 10:22:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I =


https://doi.org/10.5771/9783495860397-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Betrachtungen uber die Handlungsfreiheit und die Selbstheit des Handelnden

der Selbstheit des Handelnden niher beleuchten konnen. Die folgen-
den Uberlegungen sind dazu bestimmt, diese Schlussfolgerungen zu
ziehen.

1. Die Handlungsfreiheit

Wir gehen davon aus, dass es dem Handelnden tatsichlich vergonnt ist,
die Initiative zu ergreifen. Er kann sich fiir das Tun (und damit gegen
das Lassen) oder auch fiir das Lassen (und damit gegen das Tun) ent-
scheiden, und, wenn er sich fiir das Tun entscheidet, kann er selbst
bestimmen, wie er handeln soll. Wir wollen hier die Frage, ob Begriffe
wie Entscheidung und Selbstbestimmung den Vorgang der Handlungs-
wahl sachlich angemessen beschreiben, auf sich beruhen lassen. Es ist
hier nicht der Ort, auf die Schwierigkeiten, die es mit der Willensfrei-
heit haben mag, niher einzugehen. Wir denken diesmal nur iiber die
Beobachtung nach, dass dem Handelnden die Folgen der von ihm frei
ergriffenen Initiative widerfahren, ohne dass er iiber sie je ganz Herr
werden kénnte. Die folgenden Betrachtungen lassen sich als Meditatio-
nen iiber diese grundlegende Beobachtung auffassen.

Trifft diese Beobachtung zu, so ist der Handelnde niemals ganz
Urheber, sondern immer nur Miturheber seiner eigenen Taten. Seine
Handlungen als Ereignisse in der Welt bewirken das Ubrige. Sie zeiti-
gen Wirkungen, die nicht in der urspriinglichen Absicht des Handeln-
den lagen. Bestehen diese Behauptungen zu Recht, so bestimmt sich
die Freiheit als eine immer nur partielle Handlungskausalitat, die sich
notwendig mit den Wirkungsmechanismen der Welt verbindet. Als
Miturheber seiner Taten sieht sich der Handelnde zu einer Komplizen-
schaft mit der Erfahrungswirklichkeit gezwungen, sobald er tiberhaupt
handelt, ja, selbst wenn er eine mogliche Handlung auch nur unter-
lasst.

Alles kommt hier darauf an, die Verbindung partieller Hand-
lungskausalitit mit den Wirkungsmechanismen der Welt richtig zu
bestimmen. Diese Verbindung lasst sich nicht etwa als eine Parallelitit
von zwei verschiedenen Kausalreihen begreifen. Es geht nicht darum,
die freie Handlungsinitiative zugleich durch die Bediirfnisse, Wiinsche
oder Neigungen des Handelnden zu erkliren und auf diese Weise
gleichzeitig einer Kette von Ursachen und Wirkungen in der Natur
einzufiigen. Im Gegenteil, wir gehen hier gerade davon aus, dass eine

247

https://dol.org/10.5771/9783485860387-245 - am 24.01.2026, 10:22:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I =


https://doi.org/10.5771/9783495860397-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Laszlo Tengelyi

freie Handlungsinitiative von sich aus eine kausale Reihe in der Welt
anhebt, ohne dazu durch vorhergehende Ursachen bestimmt worden
zu sein. Wir setzen also eine Selbsttitigkeit des Handelnden voraus,
die von Kant als »Spontaneitit« — im Sinne des sponte sua (»von
selbst«), das heifdt: des Selbstanfangenkdnnens — bezeichnet wurde.
Aber wir fligen hinzu, dass diese Selbsttitigkeit wegen ihrer wesenhaf-
ten Komplizenschaft mit der Erfahrungswirklichkeit nicht etwa als die
Manifestation einer rein noumenalen oder auch transzendentalen Frei-
heit betrachtet werden kann. Eine immer nur partielle Handlungskau-
salitit geht mit den Wirkungsmechanismen der Welt eine Verbindung
ein, von der sie — anders als der Parallelititsvorstellung zufolge — in
ihrem Eigenwesen keineswegs unberiihrt bleibt. Wir konnen diese Ver-
bindung als ein Ineinandergreifen bezeichnen. In unserem Handeln
greifen jeweils freie Handlungsinitiativen und Wirkungsmechanismen
der Welt ineinander, um eine Tat (einschliefslich ungewollter Hand-
lungsfolgen) zustande zu bringen.

Die Idee eines Ineinandergreifens der freien Handlungsinitiative
und der Wirkungsmechanismen der Welt ist von der Parallelititsvor-
stellung deutlich zu unterscheiden. Im Augenblick der Ergreifung einer
Handlungsinitiative liegt noch keine Parallelitit vor, da erst die einmal
schon vollzogene Handlung den Wirkungsmechanismen der Welt An-
lass gibt, Handlungsfolgen zu bewirken, die den Sinn der urspriing-
lichen Handlung verindern. Sobald jedoch diese Wirkungsmechanis-
men in Gang gesetzt worden sind, liegt keine Parallelitdt mehr vor, da
sich nunmehr Vorgénge abspielen, die in der urspriinglichen Hand-
lungsinitiative nicht intendiert waren. Handlungsinitiative und Wir-
kungsmechanismen der Welt greifen also ineinander, und ebendeshalb
laufen sie nicht parallel zueinander ab.

Um welche Wirkungsmechanismen der Welt handelt es sich da-
bei? Es ist offenbar nicht allein die Naturkausalitit, die in Betracht
kommt, sondern ebenso sehr auch der komplexe Verlauf geschichtlich
bestimmter Prozesse. Mit der Gegeniiberstellung von Natur und Ge-
schichte ist dabei eine Unterscheidung zwischen zwei Seinsschichten
gemeint; der Begriff der Geschichte umfasst hier die verschiedensten
Untersuchungsfelder (wie etwa das 6konomische, das soziale, das poli-
tische usw.), in denen sich eigenstindige Wirkungsmechanismen ent-
wickeln. Auf die Unterschiede dieser Wirkungsmechanismen brauchen
wir an dieser Stelle allerdings nicht einzugehen.

Dass Handeln und Herstellen miteinander nicht ohne Weiteres

248

https://dol.org/10.5771/9783485860387-245 - am 24.01.2026, 10:22:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I =


https://doi.org/10.5771/9783495860397-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Betrachtungen uber die Handlungsfreiheit und die Selbstheit des Handelnden

gleichgesetzt werden konnen, ist zumindest seit Aristoteles klar. Das
Herstellen folgt technischen Regeln, indem es sich auf die Natur-
kausalitit stiitzt. Dariiber hinaus hat aber das Herstellen immer auch
einen Handlungsaspekt, indem es sich gleichzeitig geschichtlichen Wir-
kungsmechanismen einfiigt. Obgleich wir hier nur vom Handeln re-
den, erfassen wir damit auch den Handlungsaspekt des Herstellens.
Vielen Handlungen kommt zugleich ein Herstellenscharakter zu, aber
sie sind keineswegs allein deshalb auf die Wirkungsmechanismen der
Welt angewiesen. Es ist nicht die Kausalitit der Naturbegebenheiten,
die das Handeln in erster Linie gefihrdet. Es sind vor allem die viel
weniger durchsichtigen Wirkungsmechanismen der Geschichte, die
den Sinn der Handlung oft in sein Gegenteil verkehren.

In welchem Sinne kann aber noch von Handlungsfreiheit iiber-
haupt die Rede sein, wenn die zwangshafte Verflechtung freier Hand-
lungsinitiativen mit diesen undurchsichtigen Wirkungsmechanismen
nunmehr ins Blickfeld gestellt wird? Verschiedene Vorstellungen von
Handlungsfreiheit kénnen in Betracht gezogen werden.

Die erste Vorstellung, die erwidhnt werden kann, ist die von der
Handlungsfreiheit als vollstindiger Wirkmichtigkeit. Das Ideal einer
restlosen Herrschaft iiber die Wirkungsmechanismen der Welt hat sei-
nen Herkunftsort in der Arbeit. Ohne Zweifel erweitert die technolo-
gische Beherrschung der Arbeitsprozesse unsere Macht iiber die Natur.
Aber der Mensch als maitre et possesseur de la nature stellt sich zu-
gleich in den Dienst seiner eigenen Herrschaft. Der Arbeiter sieht sich
dazu gezwungen, ein Verhalten zu entwickeln, das bis in die einzelnen
Korperbewegungen hinein durch die Zweckrationalitit bestimmt ist.
Statt frei zu werden, begibt er sich in die Gefangenschaft der Naturbe-
herrschung. Nicht anders steht es mit der »zweiten Natur«, wie das
geschichtliche Sein manchmal genannt wird. Daher ist das Ideal einer
restlosen Herrschaft iiber die Wirkungsmechanismen der Welt frag-
wiirdig, und zwar nicht nur deshalb, weil es sich nicht verwirklichen
lésst, sondern auch deshalb, weil seine volle Verwirklichung nicht zum
Nutzen der Handlungsfreiheit gereichen wiirde.

Ein Versuch, die Handlungsfreiheit zu verstehen, ohne sie mit der
Herrschaft tiber die Wirkungsmechanismen der Welt gleichzusetzen,
kann sich jedoch statt auf die Arbeit auch auf die sogenannten Titig-
keitsformen (fr. pratiques, eng. practices) stiitzen. Die Titigkeits-
formen — wie ein Beruf, ein Spiel oder die verschiedenen Briuche —
verbinden die Handlungen mit erwiinschten und voraussehbaren

249

https://dol.org/10.5771/9783485860387-245 - am 24.01.2026, 10:22:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I =


https://doi.org/10.5771/9783495860397-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Laszlo Tengelyi

Handlungsfolgen. Sie sind ebendeshalb dazu geeignet, die ungewollten
Konsequenzen unserer Handlungsinitiativen méglichst zu unterbin-
den. Nur dass diese Tatigkeitsformen naturwiichsige Regelsysteme
oder Ordnungen sind, die den freien Handlungsinitiativen von vorn-
herein Schranken setzen.

Gibt es weitere Vorstellungen von der Handlungsfreiheit, die
ihren Ursprung weder in der Arbeit noch in den Tatigkeitsformen ha-
ben? Die Antwort ist sicherlich bejahend. Man kénnte zum Beispiel an
die Verstindigung — die Kommunikation im weitesten Sinne — denken.
Aber die Verstindigung — und tiberhaupt die Kommunikation — verfes-
tigt sich nur allzu leicht in Tétigkeitsformen.

Daher soll hier eine andere Vorstellung befiirwortet werden, die
ihren Herkunftsort in der Lebensgeschichte hat. Unsere Handlungen
gehen nicht darin auf, Ziige im Spiel der Tatigkeitsformen zu sein. Sie
sind zugleich Episoden unserer Lebensgeschichte. In der Lebensge-
schichte des Handelnden entwickeln sich die ungewollten Konsequen-
zen seiner Taten, gegen die keine Tatigkeitsformen Schutz bieten konn-
ten. Der Erfahrungszusammenhang, dem sich die Handlungen samt
ihren beabsichtigten und unbeabsichtigten Folgen einfiigen, ist von
der Lebensgeschichte des Handelnden getragen. Welche Gestalt nimmt
aber die Handlungsfreiheit in der Lebensgeschichte an?

Vier Begriffe konnen dazu dienen, diese Frage zu beantworten:
Eingriff, Unterfangen, Erfahrungsweg und Abenteuer. Eine Hand-
lungsinitiative, die sich unvermeidbar mit den Wirkungsmechanismen
der Welt verbindet, driickt sich notwendig in einem Eingriff in das
Leben bestehender Titigkeitsformen aus. Mit dem Eingriff beginnt
ein Unterfangen. Ohne ein eigenstindiges Unterfangen kann sich die
Handlungsfreiheit nicht in der Welt verkorpern. Jedes Unterfangen
bahnt einen Erfahrungsweg durch die Welt hindurch an. Der Begriff
des Erfahrungswegs setzt die Bewegtheit der Existenz voraus. Er hat
nicht allein eine rdumliche, sondern auch eine zeitliche Dimension.
Jeder Erfahrungsweg ist eine Strecke der jeweiligen Lebensgeschichte.
Es handelt sich um eine Strecke, die sich von einem urspriinglichen
Eingriff ins Leben bestehender Titigkeitsformen zu der ersten bedeu-
tenderen Erfahrung erstreckt, die mit dem durch diesen Eingriff einge-
leiteten Unterfangen gemacht wird. Diese Erfahrung kann ebenso sehr
dazu dringen, das begonnene Unterfangen weiterzufiihren, wie dazu,
es aufzugeben. Sie kann sich gleichfalls in dem Urteil ausdriicken, das
begonnene Unterfangen habe sich aussichtslos festgefahren und kénne

250

https://dol.org/10.5771/9783485860387-245 - am 24.01.2026, 10:22:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I =


https://doi.org/10.5771/9783495860397-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Betrachtungen uber die Handlungsfreiheit und die Selbstheit des Handelnden

deshalb weder weiter ausgedehnt noch zuriickgenommen werden. Dass
der Handelnde mit seinem Unterfangen jeweils diese unterschiedlichen
Erfahrungen machen kann, deutet auf das Abenteuerliche jeder Hand-
lungsinitiative hin.

Der unaufhebbare Abenteuercharakter jeder Handlungsinitiative
bestimmt einen Sinn von Handlungsfreiheit, der sich mit der Einsicht
in die blofe Miturheberschaft der Taten und in die Komplizenschaft
mit der Erfahrungswirklichkeit vereinbaren lasst. Gewiss erinnert die-
ser Sinn an die Freiheit des Spiels. Der gemeinsame Zug besteht in
dem, was man als einen Versuch bestimmen konnte, das Schicksal he-
rauszufordern. In diesem Sinne hat die Freiheit immer ihr Gewagtes.
Sie versucht sich an dem Lauf der Welt, und sie stellt sich dabei selbst
auf die Probe. Gleichwohl kann die Freiheit eines Handlungsunterfan-
gens mit der Freiheit des Spiels keineswegs gleichgesetzt werden. Denn
ein Handlungsunterfangen bahnt einen Erfahrungsweg an, der eine
einmalige Episode der Lebensgeschichte bestimmt. Deshalb geht der
Handlung das selbstvergessene Gliick des Spiels ab. Die Einmaligkeit
jedes Erfahrungsweges notigt zu Ernst und wohlbedachter Uberlegung;
sie verbindet die Handlungsfreiheit mit der Verantwortlichkeit.

Diese Auffassung von der Handlungsfreiheit unterscheidet sich
von jeder Idee der Willensfreiheit darin, dass sie sich nicht auf den
Augenblick der Handlungsinitiative beschriankt, sondern auf die ganze
Episode der Lebensgeschichte Bezug nimmt, die zu einer bedeutende-
ren Erfahrung mit der betreffenden Handlungsinitiative fithrt. Da die-
se Erfahrung der Erzihlung zugrunde liegt, in der die Geschichte des
durch die urspriingliche Handlungsinitiative eingeleiteten Unterfan-
gens zum Ausdruck kommt, kénnen wir hier von einem narrativen
Verstindnis der Handlungsfreiheit reden. Das Eigentiimliche dieses
narrativen Verstindnisses liegt darin, die Handlung nicht nur iiber-
haupt einem Erfahrungszusammenhang einzufiigen, der sie auf den
Handelnden zuriickbezieht, sondern ihr zugleich das Geprige eines Er-
fahrungsweges durch die Welt hindurch aufzuprigen. Im Gegensatz zu
Wahl, Entscheidung und Selbstbestimmung wird die Handlung damit
nicht allein als eine Aulerung der Selbsttitigkeit des Handelnden, son-
dern zugleich als eine Ereignisfolge in der Welt begriffen. Nur als eine
derartige Ereignisfolge kann die Handlung erzihlt werden.

Ebendeshalb taucht hier jedoch noch eine Frage auf: Wie kommt
es zu einem urspriinglichen Eingriff ins Leben bestehender Titigkeits-
formen? Die reine Spontaneitit der Handlungsinitiative schlief3t einen

251

https://dol.org/10.5771/9783485860387-245 - am 24.01.2026, 10:22:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I =


https://doi.org/10.5771/9783495860397-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Laszlo Tengelyi

Motivationsgrund nicht aus. Denn die Motivationsgriinde tiben ihre
Wirkung immer nur auf einen Willen aus, der sich von sich aus dazu
entschlieflen kann, ihnen zu folgen; sie setzen also — im Gegensatz zu
Ursachen von Naturbegebenheiten — die Determinationsstufe der
Selbstbestimmung voraus.2 Als Motivationsgriinde kommen aber Be-
diirfnisse, Wiinsche und Neigungen eigentlich nur deshalb in Betracht,
weil sie beim Menschen nur so viele Gestalten eines Begehrens sind,
das durch einen Anreiz, einen Anspruch oder einen Anruf entfacht
wird. Der Eingriff ins Leben bestehender Titigkeitsformen antwortet
auf einen Appell, der nicht vom Handelnden selbst ausgeht.

Deshalb hat jede Handlungsinitiative eine Vorgeschichte, die nar-
rativ genau so erfasst werden kann wie, das »Gefiige der Handlungs-
begebenheiten«, von dem Aristoteles spricht. Es ergibt sich sogar noch
mehr aus den Uberlegungen, die wir gerade angestellt haben: Vom
Gesichtspunkt der Geschichtserzihlung und der Lebensgeschichte aus
bestimmt sich die Handlungsfreiheit als Freiheit fiir ..., wobei das Wo-
fiir der Freiheit durch den Anreiz, den Anspruch oder den Anruf be-
stimmt wird, der auf das Begehren des Handelnden appelliert.

2. Die Selbstheit des Handelnden

Ungewollte Handlungsfolgen dndern nicht nur den Sinn der urspriing-
lichen Handlung, sondern sie verwandeln auch den Handelnden selbst.
Oidipus sieht sich durch die unbeabsichtigten Konsequenzen seiner Tat
dazu genétigt, sich als Vatermorder und als Mutterschinder zu verste-
hen. Daraus wird deutlich, wie wenig der Handelnde von den unge-
wollten Konsequenzen seiner Handlung verschont bleibt. Deshalb ent-
steht die Frage, ob und, wenn ja, in welchem Sinne er trotz derartiger
Handlungsfolgen seine Selbstheit bewahrt.

Die bejahendende Antwort auf die erste Hilfte der Frage (auf das
»Ob?«) liegt auf der Hand: Wiirde der Handelnde seine Selbstheit
nicht bewahren, so wire er von den unbeabsichtigten Konsequenzen
seiner Handlung iiberhaupt nicht betroffen. Wie steht es aber mit der
zweiten Halfte der Frage? Welche Gestalt nimmt die Selbstheit des
Handelnden an, wenn seine Handlung zu unbeabsichtigten Kon-
sequenzen fiihrt?

2 Vgl. N. Hartmann: Ethik. Berlin/Leipzig 1935, besonders 590-595.

252

https://dol.org/10.5771/9783485860387-245 - am 24.01.2026, 10:22:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I =


https://doi.org/10.5771/9783495860397-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Betrachtungen uber die Handlungsfreiheit und die Selbstheit des Handelnden

Unsere bisherigen Ausfiihrungen bestimmen eine Fragerichtung,
die wir hier einschlagen wollen. Wir verstehen die Handlungsinitiative
von vornherein als einen Eingriff in das Leben bestehender Tatigkeits-
formen, der ein Unterfangen einleitet und damit zugleich einen Erfah-
rungsweg eroffnet. Der unaufhebbare Abenteuercharakter der Hand-
lungsinitiative duflert sich darin, dass der Handelnde mit seiner
Handlung verschiedene Erfahrungen machen kann. Diese Erfahrungen
gelten fiir ihn zugleich als Erprobungen seiner selbst. Der Handelnde
versteht sich aus seiner jeweiligen Handlung. Da er jedoch immer nur
Miturheber seiner Taten ist und da er sich daher auf eine Komplizen-
schaft mit der Erfahrungswirklichkeit einlassen muss, um tiberhaupt
handeln zu konnen, da er dariiber hinaus durch eine Freiheit fiir einen
Anreiz, einen Anspruch oder einen Anruf gekennzeichnet ist, der auf
sein Begehren appelliert, scheint ihm als Handelndem notwendig ein
Selbst zuzukommen, das als »dezentriertes« bezeichnet werden kann.

Die Vorstellung von einem dezentrierten Selbst lduft der Idee
eines selbstmichtigen Ich, die in der neuzeitlichen Philosophie zu-
néchst mit Descartes und dann erst recht mit Fichte vorherrschend ge-
worden ist, deutlich zuwider. Dabei ist sie viel dlter als diese Idee. Sie
geht zumindest auf Plotin zuriick, der davon spricht, dass alle Seelen
das Fine zum Zentrum haben und daher nicht in sich selbst ruhen,
sondern im Einen.> Moglicherweise meint sogar Platon mit dem
Gleichnis des Fliigelgespanns der Seele bereits etwas Ahnliches: Der
eigentliche Mittelpunkt der Seele ist an dem tiberhimmlischen Ort. Es
gilt aber zu bedenken, in welchem Sinne das Selbst des Handelnden als
ein dezentriertes Selbst verstanden werden soll.

Ricoeur, der diesen Ausdruck verwendet, macht deutlich, dass ei-
nerseits eine Unterscheidung zwischen Selbigkeit und Selbstheit, ande-
rerseits aber auch ein Verhaltnis zur Andersheit oder Fremdheit mit
ihm gemeint ist. Die Selbstheit, die dem Handelnden zukommt, lasst
sich schon deshalb keineswegs auf eine Identitit im Sinne von Selbig-
keit (mémeté) zuriickfithren, weil der Sinn der Tat nicht ein fiir alle

3 Siehe Plotin, Enn., V19, 8, Opera. Hrsg. von P. Henry/H.-R. Schwyzer. Oxford 1977,
Bd. III, S. 284f.; Plotin: Ausgewdhlte Schriften. Hrsg. und iibersetzt von Ch. Tornau.
Stuttgart 2001, S. 74f.: »Ist demnach das, was wir suchen, quasi der Mittelpunkt der
Seele? Oder muf man annehmen, daf3 es noch etwas anderes ist, etwas, in dem alle
Quasi-Mittelpunkte zusammenfallen? [...] [Wir] ruhen mit unserem eigenen Mittel-
punkt in dem, was quasi der Mittelpunkt von allem ist, nicht anders als die Mittelpunkte
der grofiten Kreise in dem Mittelpunkt der umgebenden Kugel.«

253

https://dol.org/10.5771/9783485860387-245 - am 24.01.2026, 10:22:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I =


https://doi.org/10.5771/9783495860397-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Laszlo Tengelyi

Mal feststeht, sondern sich wandelt, und weil der Handelnde von dieser
Sinnverwandlung in seinem Selbst nicht unbetroffen bleibt. Aber
wenn er auch nicht derselbe bleibt, der er war, so bleibt er doch er selbst
und wird kein Anderer. Ansonsten wire er von der Sinnverwandlung,
die seine Tat erfahrt, gar nicht betroffen. Daher muss dem Handelnden
eine Selbstheit (ipséité) zugeschrieben werden, die nicht in einer un-
wandelbaren Identitit im Sinne von Selbigkeit besteht. Von Selbstheit
kann aber auch in einem anderen Sinne die Rede sein. Selbst noch in
ihren ungewollten Folgen weist die Handlung eine Selbstbeziiglichkeit
auf: Sie bleibt die Tat ihres Urhebers ungeachtet dessen, wie weit sie
dessen Absichten entspricht. Diese Selbstbeziiglichkeit der Handlung
legt das Selbst des Handelnden trotz aller inhaltlichen Anderungen
fest, ohne es allerdings von der Andersheit abzutrennen und in sich
selbst abzuschlieflen. Daher trigt das Selbst des Handelnden, der sich
aus seinen Handlungen versteht, seinen Mittelpunkt nicht in sich
selbst. Gerade weil es nicht in sich selbst ruht, ist es jedoch offen fiir
das Fremde.

Eine Schwierigkeit mit diesem Verstindnis des Selbst ergibt sich
daraus, dass die Handlung die ganze Ereignisfolge umfasst, die eine
urspriingliche Handlungsinitiative heraufbeschwirt, ohne sie notwen-
dig beabsichtigt zu haben. Diese Beobachtung stellt ein vermeintliches
Ausdrucksverhiltnis zwischen dem Selbst und der Reihe seiner Taten
in Frage. Trifft die Feststellung zu, dass sich die Taten nicht selten von
den Handlungsabsichten ablosen, so kann das handelnde Selbst mit der
Reihe seiner Taten nicht ohne Weiteres gleichgesetzt werden. Das han-
delnde Selbst muss deshalb von seinen Taten abgeldst, gleichsam ent-
koppelt werden. Es muss ihm eine Innerlichkeit zuerkannt werden, die
sich niemals auf adidquate Weise in der Ereignisfolge der Handlungen
widerspiegelt. Ohne eine derartige Innerlichkeit kann von einer Selbst-
heit des Handelnden nicht die Rede sein.

Es wire aber voreilig, aus diesen Uberlegungen einen Grund
schopfen zu wollen, der gegen die Annahme eines dezentrierten Selbst
spricht. Denn es handelt sich um eine Innerlichkeit, die sich aus dem
unaufhebbaren Unterschied des Handelnden von seiner eigenen Hand-
lung ergibt. Weit entfernt jedoch, das Selbst in sich abzuschliefSen,
trigt die so verstandene Innerlichkeit vielmehr dazu bei, es offenzuhal-
ten. Sie ist die Quelle einer Unruhe, aus der neues Begehren hervor-
geht. Daher 6ffnet sie das Selbst fiir einen Anreiz, einen Anspruch oder
einen Anruf, der es nicht erreichen kénnte, wenn es in der Folge seiner

254

https://dol.org/10.5771/9783485860387-245 - am 24.01.2026, 10:22:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I =


https://doi.org/10.5771/9783495860397-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Betrachtungen uber die Handlungsfreiheit und die Selbstheit des Handelnden

Handlungen voll aufginge, wenn es also nicht mehr wire als die Ge-
samtheit seiner Taten.

Ist nun das Selbst mehr als die Gesamtheit seiner Taten, so besteht
der Uberschuss nicht etwa blof3 in anschwellenden Gefiihlen oder im
Spiel der Einbildungskraft. Der Uberschuss driickt sich vielmehr eben-
falls im Bereich des Handelns aus. In diesem Bereich nimmt er die
Gestalt eines Vermogens zu neuen Handlungen an. Dieses Vermdgen
setzt jedoch voraus, dass sich das handelnde Selbst von dem, wozu es
durch seine Taten gerade geworden ist, jeweils loslésen kann. Nur ein
Selbst, das seinen Mittelpunkt nicht in dem trigt, wozu es durch seine
Taten gerade geworden ist, bleibt daher fihig, neue Taten zu voll-
bringen.

Die neuen Taten, die ein dezentriertes Selbst vollbringt, lassen
sich aus seinen fritheren Handlungen niemals liickenlos ableiten.
Liicken treten im Zusammenhang der Handlungen deshalb auf, weil
sich das Selbst nicht auf eine blofle Weiterfiihrung des schon Voll-
brachten festlegen ldsst. Daher rithrt die Zufélligkeit, die der Verbin-
dung der Handlungen in einer Lebensgeschichte eigenttimlich ist. Wird
diese ureigene Zufilligkeit der Lebensgeschichte zu einem Schicksal
heraufstilisiert, so ist damit dem Verstindnis der Selbstheit des Han-
delnden wenig geholfen. Die Schicksalsvorstellung verwandelt die Zu-
falligkeit der Handlungen in eine vermeintliche Notwendigkeit und
schlie3t damit das Selbst in sich selbst ab, indem sie ihm einen Mittel-
punkt zuschreibt, den es in sich tragen sollte. Sie bleibt uns jedoch
ebendeshalb die Antwort auf die Frage schuldig, wie das Selbst im
Stande sein kann, neue Handlungen zu vollbringen.

Die ureigene Zufilligkeit der Lebensgeschichte ist der Grund da-
fiir, dass die Folge der Handlungen am angemessensten durch Erzah-
lungen erfasst werden kann. Ein notwendiger Zusammenhang kann
nicht erzihlt, sondern nur abgeleitet, deduziert werden. Man kann des-
halb behaupten, dass sich der Begriff eines dezentrierten Selbst einem
narrativen Verstindnis des Selbst einfiigt. Allerdings erweist sich der
Gesichtspunkt der Narrativitit erst dann als geeignet, das Selbst ver-
standlich zu machen, wenn von vornherein deutlich gesehen wird, dass
die Erzahlung nicht blof3 Erzihlbares zu erfassen, sondern auch Nicht-
Erzdhlbares anzudeuten vermag. Denn zu einem Selbst, das in der Rei-
he seiner Taten nicht voll aufgeht, gehort immer auch eine an und fiir
sich nicht erzihlbare Innerlichkeit. Dieser nicht erzihlbaren Innerlich-
keit des Selbst wird durch die Theorie der narrativen Identitit in ihren

255

https://dol.org/10.5771/9783485860387-245 - am 24.01.2026, 10:22:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I =


https://doi.org/10.5771/9783495860397-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Laszlo Tengelyi

verschiedenen Spielarten allzu wenig Rechnung getragen. Daher soll
das narrative Verstindnis des Selbst, so wie es hier umrissen wird, kei-
neswegs mit der Theorie der narrativen Identitit gleichgesetzt werden.
Wir behaupten nicht, dass die Selbstheit des Handelnden mit der Ge-
schichte — oder vielmehr mit den Geschichten — gleichzusetzen sei, die
von seinem Leben — von ihm selbst und von anderen — erzihlt werden
kann bzw. erzihlt werden konnen. Wir halten nur daran fest, dass die
Erzihlbarkeit der Lebensgeschichte eine Urzufilligkeit in der Folge der
Handlungen voraussetzt, die das dezentrierte Selbst wesenhaft kenn-
zeichnet.

Was ist aber der Sinn von Selbstheit, wenn er nicht in der Selbig-
keit, also nicht in Identitit und Permanenz besteht? Um diese Frage
beantworten zu konnen, miissen wir zunichst bedenken, auf welcher
Ansicht der Lebensgeschichte die Gleichsetzung der Selbstheit mit
Identitit und Permanenz beruht. Es handelt sich um eine Ansicht, die
zwei beliebig ausgewihlte Zeitpunkte in der Lebensgeschichte mit-
einander vergleicht, um festzustellen, dass das Selbst in dem Wandel
der Zeit sich selbst gleichgeblieben ist. Wer stellt jedoch diesen Ver-
gleich an? Offenbar ein AufSenbetrachter — oder auch das Selbst, aber
nur, indem es den Standpunkt eines Auflenbetrachters dabei einnimmt.
Das Selbst kommt aber nur gelegentlich — und selbst dann immer nur
voriibergehend — dazu, seine Lebensgeschichte aus dieser Sicht zu be-
trachten. Es bewegt sich zunédchst und zumeist in einer Innenbetrach-
tung seiner eigenen Lebensgeschichte. Es findet sich in einem be-
stimmten Augenblick vor und verhilt sich von diesem Augenblick aus
zur eigenen Vergangenheit und Zukunft. Halten wir uns streng an
diese Innenbetrachtung der Lebensgeschichte, so wandelt sich der Sinn
von Selbstheit. Der verwandelte Sinn kann als die Einmaligkeit eines
Erfahrungswegs durch die Welt hindurch aufgefasst werden. Die
Selbstheit des Handelnden bedeutet nicht die Selbigkeit, also die Iden-
titat und die Permanenz, sondern die Einzigkeit des Selbst. Hinzuzufii-
gen bleibt, dass diese Einzigkeit nicht iiberzeitlich und auflerweltlich
gedacht werden soll. Diese Forderung dringt dazu, die Einzigkeit in
dem einmaligen und unwiederholbaren Verhiltnis des Selbst zur An-
dersheit oder Fremdheit zu suchen. So verstanden kann aber nur ein
dezentriertes Selbst Einzigkeit fiir sich beanspruchen.

Allerdings kann diese Feststellung irrefithrend sein. Sie kann uns
dazu verleiten, das Zentrum eines dezentrierten Selbst einfach in dem
Anderen — oder den Anderen — zu suchen. Dieser Deutungsansatz

256

https://dol.org/10.5771/9783485860387-245 - am 24.01.2026, 10:22:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I =


https://doi.org/10.5771/9783495860397-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Betrachtungen uber die Handlungsfreiheit und die Selbstheit des Handelnden

scheint auf jeden Fall zu kurz zu greifen. Das dezentrierte Selbst weist
in seiner Finzigkeit doch auch eine Eigenstindigkeit auf, die sich in
seiner Offenheit fiir die Andersheit oder Fremdheit iiberhaupt am
deutlichsten duflert, ohne aus seinem Verhiltnis mit bestimmten An-
deren abgeleitet werden zu kénnen.

Hier taucht sogar die Frage auf, ob iiberhaupt eindeutig gesagt
werden kann, wo das Zentrum eines dezentrierten Selbst liegt. Ricceur
versucht, das dezentrierte Selbst im Sein zu verankern. Er nennt einen
fond a la fois effectif et puissant,* also einen ebenso wirklichen wie
moglichen — oder auch »vermdoglichen«, das heifst wirkmichtigen —
Seinsgrund, auf den seines Erachtens das dezentrierte Selbst von An-
fang an angewiesen ist. Er stiitzt sich dabei vor allem auf die aristote-
lische Ontologie. Aber er hat auch die Ethik von Spinoza im Auge, in
der das innere Zentrum des Menschenmodus, die letzte Quelle allen
Strebens, Triebs und Begehrens, nicht in diesem Modus selbst, sondern
in der unendlichen Substanz verortet ist.> Man muss sich allerdings
fragen, ob eine derartige Seinsgrundlage, die dem Selbst und dem An-
deren gemeinsam ist, von vornherein unterstellt werden kann.

Vielleicht ist es daher doch sinnvoller, uns einfach an die grund-
legende Beobachtung zu halten, dass ein Anreiz, ein Anspruch oder ein
Anruf an das handelnde Selbst ergeht, indem er auf sein Begehren
appelliert. Im Anschluss an Waldenfels konnen wir dabei dem Begeh-
ren einen responsiven Charakter zuschreiben, indem wir hervorheben:
Das Begehren antwortet auf den Anreiz des Anderen, und ebenso ant-
wortet es auf den fremden Anspruch oder Anruf. Zugleich trigt aber
das Begehren, wie Sartre, Levinas und Lacan auf je verschiedene Weise
gezeigt haben, eine Unruhe in sich, die es iiber die jeweilige Antwort
hinaustreibt.

Wo also das Zentrum des dezentrierten Selbst liegt, kann deshalb
nicht eindeutig gesagt werden, weil die Unruhe des Begehrens dieses
Zentrum immer wieder verschiebt. Von einer Verankerung im Sein
kann daher kaum die Rede sein. Wenn Spinoza hier mafigebend fiir
eine Antwort bleibt, so nicht deshalb, weil er von der Substanz spricht,

4 P. Ricoeur: Soi-méme comme un autre. Paris 1990, 364.

5 B. Spinoza, Die Ethik. Lat.-dt. Revidierte Ubersetzung von J. Stern, Stuttgart 1984,
Pars III, Prop. VI, Dem.: »Denn die Einzeldinge sind Modi, durch welche die Attribute
Gottes auf gewisse und bestimmte Weise ausgedriickt werden [...], Dinge, welche die
Macht Gottes, durch die Gott ist und handelt, auf gewisse und bestimmte Weise ausdrii-
cken.«

257

https://dol.org/10.5771/9783485860387-245 - am 24.01.2026, 10:22:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I =


https://doi.org/10.5771/9783495860397-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Laszlo Tengelyi

sondern weil er die Substanz als das Unendliche begreift. Hat das Be-
gehren einen Mittelpunkt, so kann dieser Mittelpunkt — ohne aller-
dings irgendwo eindeutig verortet werden zu kénnen — nur im Unend-
lichen liegen.

258

https://dol.org/10.5771/9783485860387-245 - am 24.01.2026, 10:22:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I =


https://doi.org/10.5771/9783495860397-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Die Handlungsfreiheit
	2. Die Selbstheit des Handelnden

