
Betrachtungen �ber die Handlungsfreiheit und
die Selbstheit des Handelnden

László Tengelyi (Wuppertal)

Es ist ein bekannter Grundzug menschlichen Handelns, dass es zu Kon-
sequenzen führen kann, die nicht in der ursprünglichen Absicht des
Handelnden lagen. Zwar zeitigen auch Naturbegebenheiten nicht sel-
ten unerwartete und nach unserem jeweiligen Wissensstand sogar
grundsätzlich unvorhersehbare Wirkungen. Die ungewollten Hand-
lungsfolgen unterscheiden sich jedoch von derartigen Kausalwirkun-
gen dadurch, dass sie den ursprünglichen Sinn der Handlung nachträg-
lich verändern. Oidipus meint am bewussten Kreuzweg nur einen
hochmütigen Fremden zu töten, aber seine Tat enthüllt sich im Nach-
hinein als Vatermord. Nunmehr gehört diese Handlungsbeschreibung
zur Bedeutung oder zum Sinn dessen, was auf dem erwähnten Kreuz-
weg tatsächlich vorgefallen ist. Dagegen bleibt ein Vulkanausbruch ein
für alle Mal das, was es ist, ungeachtet seiner mehr oder weniger ver-
heerenden Wirkungen.

Handlungen sind demnach nicht einfach Ereignisse unter anderen
Ereignissen der Welt. Sie sind zwar Ereignisse, aber sie unterscheiden
sich wesenhaft von Naturbegebenheiten, weil sie sich nicht ein für alle
Mal festlegen lassen. Erstens sind sie nur deshalb überhaupt Handlun-
gen, weil sie aus einer Handlungsabsicht erwachsen. Liegt eine derarti-
ge Absicht nicht vor, so liegt auch keine Handlung vor, sondern es spielt
sich eben nur eine mehr oder weniger zufällige Begebenheit in der
Welt ab. Es ist daher zweitens auch kein Wunder, dass die Absicht des
Handelnden den Sinn – oder die Bedeutung – der Handlung wesenhaft
bestimmt. Als eine wahrhafte Drohung kann nur eine Bemerkung wir-
ken, die als Drohung gemeint ist. Vergeblich prägt jedoch drittens die
Absicht des Handelnden der Handlung einen gewollten Sinn auf, die
unbeabsichtigten Handlungsfolgen können diesen Sinn dennoch von
Grund auf verwandeln. Handlungen sind Ereignisse in der Welt, die
keineswegs notwendig ein für alle Mal das bleiben, was sie sind. Sie
gehen oft schon von Anfang an darüber hinaus, als was sie gemeint

245

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-245 - am 24.01.2026, 10:22:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sind. So kann etwa eine Bemerkung, die vom Sprechenden nicht aus-
drücklich als Drohung gemeint ist, unter gewissen Umständen doch
den Sinn einer Drohung haben.

Die Handlung kann sich also von der Absicht des Handelnden
loslösen. Gleichwohl bleibt sie eine Tat ihres Urhebers. Kann sie diesem
überhaupt als eine beabsichtigte Handlung zugeschrieben werden, so
werden auch ihre ungewollten Folgen ihm zugeschrieben. Nimmt Oi-
dipus Rache an dem hochmütigen Fremden am besagten Kreuzweg, so
ist der Vatermord unter den gegebenen Umständen gleichfalls seine
Tat. Daher tut der Handelnde mehr, als was er absichtlich tut; er tut in
gewissem Sinne alles, was seine Handlungen an Wirkungen zeitigen.

Daraus wird zugleich verständlich, weshalb der Handelnde von
den ungewollten Konsequenzen seiner Handlungen keineswegs unbe-
troffen bleibt. Als Urheber einer Handlung, deren Sinn nicht ein für
alle Mal feststeht, sondern sich ändert, bleibt er auch nicht derselbe, der
er ursprünglich war. Durch seinen Racheakt wird ja Oidipus zugleich
Vatermörder. Der Handelnde macht eine Erfahrung mit seiner Hand-
lung, indem ihm die ungewollten Konsequenzen seiner Handlung wi-
derfahren. Die Handlung lässt sich schon deshalb nicht einfach als ein
Ereignis unter anderen Ereignissen der Welt auffassen, weil sie sich
zugleich einem Erfahrungszusammenhang einfügt, der sie auf den
Handelnden zurückbezieht.

Der Handelnde handelt, er tut seine Tat, aber die unbeabsichtigten
Folgen seiner Handlung widerfahren ihm und werden von ihm erlitten.
Da diese Folgen auf den Sinn seiner ursprünglichen Handlung mit-
bestimmend einwirken, erleidet er in gewissem Sinne sogar seine eige-
ne Tat. Das Handeln ist infolgedessen ebenso sehr Erleiden wie Tun;
ebenso sehr passio wie actio. Es ist dem Handelnden vergönnt, die Ini-
tiative zu ergreifen, ohne jedoch über die Handlung Herr bleiben zu
können.

Damit sind einige Züge des Handelns zusammengefasst,1 die den
folgenden Überlegungen zugrunde gelegt werden sollen. Es ist nicht
schwer zu sehen, dass sich aus diesen Zügen gewisse Schlussfolgerun-
gen ergeben, die das Problem der Handlungsfreiheit und die Frage nach

246

L�szl� Tengelyi

1 Siehe dazu ausführlicher vom Vf. »Narratives Handlungsverständnis«, in: K. Joisten
(Hrsg.), Narrative Ethik. Das Gute und das Böse erzählen. Berlin 2007, 61–73. Die
gegenwärtigen Betrachtungen knüpfen aufs Engste an die Gedanken an, die in diesem
Aufsatz dargelegt wurden.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-245 - am 24.01.2026, 10:22:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Selbstheit des Handelnden näher beleuchten können. Die folgen-
den Überlegungen sind dazu bestimmt, diese Schlussfolgerungen zu
ziehen.

1. Die Handlungsfreiheit

Wir gehen davon aus, dass es dem Handelnden tatsächlich vergönnt ist,
die Initiative zu ergreifen. Er kann sich für das Tun (und damit gegen
das Lassen) oder auch für das Lassen (und damit gegen das Tun) ent-
scheiden, und, wenn er sich für das Tun entscheidet, kann er selbst
bestimmen, wie er handeln soll. Wir wollen hier die Frage, ob Begriffe
wie Entscheidung und Selbstbestimmung den Vorgang der Handlungs-
wahl sachlich angemessen beschreiben, auf sich beruhen lassen. Es ist
hier nicht der Ort, auf die Schwierigkeiten, die es mit der Willensfrei-
heit haben mag, näher einzugehen. Wir denken diesmal nur über die
Beobachtung nach, dass dem Handelnden die Folgen der von ihm frei
ergriffenen Initiative widerfahren, ohne dass er über sie je ganz Herr
werden könnte. Die folgenden Betrachtungen lassen sich als Meditatio-
nen über diese grundlegende Beobachtung auffassen.

Trifft diese Beobachtung zu, so ist der Handelnde niemals ganz
Urheber, sondern immer nur Miturheber seiner eigenen Taten. Seine
Handlungen als Ereignisse in der Welt bewirken das Übrige. Sie zeiti-
gen Wirkungen, die nicht in der ursprünglichen Absicht des Handeln-
den lagen. Bestehen diese Behauptungen zu Recht, so bestimmt sich
die Freiheit als eine immer nur partielle Handlungskausalität, die sich
notwendig mit den Wirkungsmechanismen der Welt verbindet. Als
Miturheber seiner Taten sieht sich der Handelnde zu einer Komplizen-
schaft mit der Erfahrungswirklichkeit gezwungen, sobald er überhaupt
handelt, ja, selbst wenn er eine mögliche Handlung auch nur unter-
lässt.

Alles kommt hier darauf an, die Verbindung partieller Hand-
lungskausalität mit den Wirkungsmechanismen der Welt richtig zu
bestimmen. Diese Verbindung lässt sich nicht etwa als eine Parallelität
von zwei verschiedenen Kausalreihen begreifen. Es geht nicht darum,
die freie Handlungsinitiative zugleich durch die Bedürfnisse, Wünsche
oder Neigungen des Handelnden zu erklären und auf diese Weise
gleichzeitig einer Kette von Ursachen und Wirkungen in der Natur
einzufügen. Im Gegenteil, wir gehen hier gerade davon aus, dass eine

247

Betrachtungen �ber die Handlungsfreiheit und die Selbstheit des Handelnden

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-245 - am 24.01.2026, 10:22:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


freie Handlungsinitiative von sich aus eine kausale Reihe in der Welt
anhebt, ohne dazu durch vorhergehende Ursachen bestimmt worden
zu sein. Wir setzen also eine Selbsttätigkeit des Handelnden voraus,
die von Kant als »Spontaneität« – im Sinne des sponte sua (»von
selbst«), das heißt: des Selbstanfangenkönnens – bezeichnet wurde.
Aber wir fügen hinzu, dass diese Selbsttätigkeit wegen ihrer wesenhaf-
ten Komplizenschaft mit der Erfahrungswirklichkeit nicht etwa als die
Manifestation einer rein noumenalen oder auch transzendentalen Frei-
heit betrachtet werden kann. Eine immer nur partielle Handlungskau-
salität geht mit den Wirkungsmechanismen der Welt eine Verbindung
ein, von der sie – anders als der Parallelitätsvorstellung zufolge – in
ihrem Eigenwesen keineswegs unberührt bleibt. Wir können diese Ver-
bindung als ein Ineinandergreifen bezeichnen. In unserem Handeln
greifen jeweils freie Handlungsinitiativen und Wirkungsmechanismen
der Welt ineinander, um eine Tat (einschließlich ungewollter Hand-
lungsfolgen) zustande zu bringen.

Die Idee eines Ineinandergreifens der freien Handlungsinitiative
und der Wirkungsmechanismen der Welt ist von der Parallelitätsvor-
stellung deutlich zu unterscheiden. Im Augenblick der Ergreifung einer
Handlungsinitiative liegt noch keine Parallelität vor, da erst die einmal
schon vollzogene Handlung den Wirkungsmechanismen der Welt An-
lass gibt, Handlungsfolgen zu bewirken, die den Sinn der ursprüng-
lichen Handlung verändern. Sobald jedoch diese Wirkungsmechanis-
men in Gang gesetzt worden sind, liegt keine Parallelität mehr vor, da
sich nunmehr Vorgänge abspielen, die in der ursprünglichen Hand-
lungsinitiative nicht intendiert waren. Handlungsinitiative und Wir-
kungsmechanismen der Welt greifen also ineinander, und ebendeshalb
laufen sie nicht parallel zueinander ab.

Um welche Wirkungsmechanismen der Welt handelt es sich da-
bei? Es ist offenbar nicht allein die Naturkausalität, die in Betracht
kommt, sondern ebenso sehr auch der komplexe Verlauf geschichtlich
bestimmter Prozesse. Mit der Gegenüberstellung von Natur und Ge-
schichte ist dabei eine Unterscheidung zwischen zwei Seinsschichten
gemeint; der Begriff der Geschichte umfasst hier die verschiedensten
Untersuchungsfelder (wie etwa das ökonomische, das soziale, das poli-
tische usw.), in denen sich eigenständige Wirkungsmechanismen ent-
wickeln. Auf die Unterschiede dieser Wirkungsmechanismen brauchen
wir an dieser Stelle allerdings nicht einzugehen.

Dass Handeln und Herstellen miteinander nicht ohne Weiteres

248

L�szl� Tengelyi

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-245 - am 24.01.2026, 10:22:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gleichgesetzt werden können, ist zumindest seit Aristoteles klar. Das
Herstellen folgt technischen Regeln, indem es sich auf die Natur-
kausalität stützt. Darüber hinaus hat aber das Herstellen immer auch
einen Handlungsaspekt, indem es sich gleichzeitig geschichtlichen Wir-
kungsmechanismen einfügt. Obgleich wir hier nur vom Handeln re-
den, erfassen wir damit auch den Handlungsaspekt des Herstellens.
Vielen Handlungen kommt zugleich ein Herstellenscharakter zu, aber
sie sind keineswegs allein deshalb auf die Wirkungsmechanismen der
Welt angewiesen. Es ist nicht die Kausalität der Naturbegebenheiten,
die das Handeln in erster Linie gefährdet. Es sind vor allem die viel
weniger durchsichtigen Wirkungsmechanismen der Geschichte, die
den Sinn der Handlung oft in sein Gegenteil verkehren.

In welchem Sinne kann aber noch von Handlungsfreiheit über-
haupt die Rede sein, wenn die zwangshafte Verflechtung freier Hand-
lungsinitiativen mit diesen undurchsichtigen Wirkungsmechanismen
nunmehr ins Blickfeld gestellt wird? Verschiedene Vorstellungen von
Handlungsfreiheit können in Betracht gezogen werden.

Die erste Vorstellung, die erwähnt werden kann, ist die von der
Handlungsfreiheit als vollständiger Wirkmächtigkeit. Das Ideal einer
restlosen Herrschaft über die Wirkungsmechanismen der Welt hat sei-
nen Herkunftsort in der Arbeit. Ohne Zweifel erweitert die technolo-
gische Beherrschung der Arbeitsprozesse unsere Macht über die Natur.
Aber der Mensch als maître et possesseur de la nature stellt sich zu-
gleich in den Dienst seiner eigenen Herrschaft. Der Arbeiter sieht sich
dazu gezwungen, ein Verhalten zu entwickeln, das bis in die einzelnen
Körperbewegungen hinein durch die Zweckrationalität bestimmt ist.
Statt frei zu werden, begibt er sich in die Gefangenschaft der Naturbe-
herrschung. Nicht anders steht es mit der »zweiten Natur«, wie das
geschichtliche Sein manchmal genannt wird. Daher ist das Ideal einer
restlosen Herrschaft über die Wirkungsmechanismen der Welt frag-
würdig, und zwar nicht nur deshalb, weil es sich nicht verwirklichen
lässt, sondern auch deshalb, weil seine volle Verwirklichung nicht zum
Nutzen der Handlungsfreiheit gereichen würde.

Ein Versuch, die Handlungsfreiheit zu verstehen, ohne sie mit der
Herrschaft über die Wirkungsmechanismen der Welt gleichzusetzen,
kann sich jedoch statt auf die Arbeit auch auf die sogenannten Tätig-
keitsformen (fr. pratiques, eng. practices) stützen. Die Tätigkeits-
formen – wie ein Beruf, ein Spiel oder die verschiedenen Bräuche –
verbinden die Handlungen mit erwünschten und voraussehbaren

249

Betrachtungen �ber die Handlungsfreiheit und die Selbstheit des Handelnden

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-245 - am 24.01.2026, 10:22:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Handlungsfolgen. Sie sind ebendeshalb dazu geeignet, die ungewollten
Konsequenzen unserer Handlungsinitiativen möglichst zu unterbin-
den. Nur dass diese Tätigkeitsformen naturwüchsige Regelsysteme
oder Ordnungen sind, die den freien Handlungsinitiativen von vorn-
herein Schranken setzen.

Gibt es weitere Vorstellungen von der Handlungsfreiheit, die
ihren Ursprung weder in der Arbeit noch in den Tätigkeitsformen ha-
ben? Die Antwort ist sicherlich bejahend. Man könnte zum Beispiel an
die Verständigung – die Kommunikation im weitesten Sinne – denken.
Aber die Verständigung – und überhaupt die Kommunikation – verfes-
tigt sich nur allzu leicht in Tätigkeitsformen.

Daher soll hier eine andere Vorstellung befürwortet werden, die
ihren Herkunftsort in der Lebensgeschichte hat. Unsere Handlungen
gehen nicht darin auf, Züge im Spiel der Tätigkeitsformen zu sein. Sie
sind zugleich Episoden unserer Lebensgeschichte. In der Lebensge-
schichte des Handelnden entwickeln sich die ungewollten Konsequen-
zen seiner Taten, gegen die keine Tätigkeitsformen Schutz bieten konn-
ten. Der Erfahrungszusammenhang, dem sich die Handlungen samt
ihren beabsichtigten und unbeabsichtigten Folgen einfügen, ist von
der Lebensgeschichte des Handelnden getragen. Welche Gestalt nimmt
aber die Handlungsfreiheit in der Lebensgeschichte an?

Vier Begriffe können dazu dienen, diese Frage zu beantworten:
Eingriff, Unterfangen, Erfahrungsweg und Abenteuer. Eine Hand-
lungsinitiative, die sich unvermeidbar mit den Wirkungsmechanismen
der Welt verbindet, drückt sich notwendig in einem Eingriff in das
Leben bestehender Tätigkeitsformen aus. Mit dem Eingriff beginnt
ein Unterfangen. Ohne ein eigenständiges Unterfangen kann sich die
Handlungsfreiheit nicht in der Welt verkörpern. Jedes Unterfangen
bahnt einen Erfahrungsweg durch die Welt hindurch an. Der Begriff
des Erfahrungswegs setzt die Bewegtheit der Existenz voraus. Er hat
nicht allein eine räumliche, sondern auch eine zeitliche Dimension.
Jeder Erfahrungsweg ist eine Strecke der jeweiligen Lebensgeschichte.
Es handelt sich um eine Strecke, die sich von einem ursprünglichen
Eingriff ins Leben bestehender Tätigkeitsformen zu der ersten bedeu-
tenderen Erfahrung erstreckt, die mit dem durch diesen Eingriff einge-
leiteten Unterfangen gemacht wird. Diese Erfahrung kann ebenso sehr
dazu drängen, das begonnene Unterfangen weiterzuführen, wie dazu,
es aufzugeben. Sie kann sich gleichfalls in dem Urteil ausdrücken, das
begonnene Unterfangen habe sich aussichtslos festgefahren und könne

250

L�szl� Tengelyi

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-245 - am 24.01.2026, 10:22:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


deshalb weder weiter ausgedehnt noch zurückgenommen werden. Dass
der Handelnde mit seinem Unterfangen jeweils diese unterschiedlichen
Erfahrungen machen kann, deutet auf das Abenteuerliche jeder Hand-
lungsinitiative hin.

Der unaufhebbare Abenteuercharakter jeder Handlungsinitiative
bestimmt einen Sinn von Handlungsfreiheit, der sich mit der Einsicht
in die bloße Miturheberschaft der Taten und in die Komplizenschaft
mit der Erfahrungswirklichkeit vereinbaren lässt. Gewiss erinnert die-
ser Sinn an die Freiheit des Spiels. Der gemeinsame Zug besteht in
dem, was man als einen Versuch bestimmen könnte, das Schicksal he-
rauszufordern. In diesem Sinne hat die Freiheit immer ihr Gewagtes.
Sie versucht sich an dem Lauf der Welt, und sie stellt sich dabei selbst
auf die Probe. Gleichwohl kann die Freiheit eines Handlungsunterfan-
gens mit der Freiheit des Spiels keineswegs gleichgesetzt werden. Denn
ein Handlungsunterfangen bahnt einen Erfahrungsweg an, der eine
einmalige Episode der Lebensgeschichte bestimmt. Deshalb geht der
Handlung das selbstvergessene Glück des Spiels ab. Die Einmaligkeit
jedes Erfahrungsweges nötigt zu Ernst und wohlbedachter Überlegung;
sie verbindet die Handlungsfreiheit mit der Verantwortlichkeit.

Diese Auffassung von der Handlungsfreiheit unterscheidet sich
von jeder Idee der Willensfreiheit darin, dass sie sich nicht auf den
Augenblick der Handlungsinitiative beschränkt, sondern auf die ganze
Episode der Lebensgeschichte Bezug nimmt, die zu einer bedeutende-
ren Erfahrung mit der betreffenden Handlungsinitiative führt. Da die-
se Erfahrung der Erzählung zugrunde liegt, in der die Geschichte des
durch die ursprüngliche Handlungsinitiative eingeleiteten Unterfan-
gens zum Ausdruck kommt, können wir hier von einem narrativen
Verständnis der Handlungsfreiheit reden. Das Eigentümliche dieses
narrativen Verständnisses liegt darin, die Handlung nicht nur über-
haupt einem Erfahrungszusammenhang einzufügen, der sie auf den
Handelnden zurückbezieht, sondern ihr zugleich das Gepräge eines Er-
fahrungsweges durch die Welt hindurch aufzuprägen. Im Gegensatz zu
Wahl, Entscheidung und Selbstbestimmung wird die Handlung damit
nicht allein als eine Äußerung der Selbsttätigkeit des Handelnden, son-
dern zugleich als eine Ereignisfolge in der Welt begriffen. Nur als eine
derartige Ereignisfolge kann die Handlung erzählt werden.

Ebendeshalb taucht hier jedoch noch eine Frage auf: Wie kommt
es zu einem ursprünglichen Eingriff ins Leben bestehender Tätigkeits-
formen? Die reine Spontaneität der Handlungsinitiative schließt einen

251

Betrachtungen �ber die Handlungsfreiheit und die Selbstheit des Handelnden

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-245 - am 24.01.2026, 10:22:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Motivationsgrund nicht aus. Denn die Motivationsgründe üben ihre
Wirkung immer nur auf einen Willen aus, der sich von sich aus dazu
entschließen kann, ihnen zu folgen; sie setzen also – im Gegensatz zu
Ursachen von Naturbegebenheiten – die Determinationsstufe der
Selbstbestimmung voraus.2 Als Motivationsgründe kommen aber Be-
dürfnisse, Wünsche und Neigungen eigentlich nur deshalb in Betracht,
weil sie beim Menschen nur so viele Gestalten eines Begehrens sind,
das durch einen Anreiz, einen Anspruch oder einen Anruf entfacht
wird. Der Eingriff ins Leben bestehender Tätigkeitsformen antwortet
auf einen Appell, der nicht vom Handelnden selbst ausgeht.

Deshalb hat jede Handlungsinitiative eine Vorgeschichte, die nar-
rativ genau so erfasst werden kann wie, das »Gefüge der Handlungs-
begebenheiten«, von dem Aristoteles spricht. Es ergibt sich sogar noch
mehr aus den Überlegungen, die wir gerade angestellt haben: Vom
Gesichtspunkt der Geschichtserzählung und der Lebensgeschichte aus
bestimmt sich die Handlungsfreiheit als Freiheit für …, wobei das Wo-
für der Freiheit durch den Anreiz, den Anspruch oder den Anruf be-
stimmt wird, der auf das Begehren des Handelnden appelliert.

2. Die Selbstheit des Handelnden

Ungewollte Handlungsfolgen ändern nicht nur den Sinn der ursprüng-
lichen Handlung, sondern sie verwandeln auch den Handelnden selbst.
Oidipus sieht sich durch die unbeabsichtigten Konsequenzen seiner Tat
dazu genötigt, sich als Vatermörder und als Mutterschänder zu verste-
hen. Daraus wird deutlich, wie wenig der Handelnde von den unge-
wollten Konsequenzen seiner Handlung verschont bleibt. Deshalb ent-
steht die Frage, ob und, wenn ja, in welchem Sinne er trotz derartiger
Handlungsfolgen seine Selbstheit bewahrt.

Die bejahendende Antwort auf die erste Hälfte der Frage (auf das
»Ob?«) liegt auf der Hand: Würde der Handelnde seine Selbstheit
nicht bewahren, so wäre er von den unbeabsichtigten Konsequenzen
seiner Handlung überhaupt nicht betroffen. Wie steht es aber mit der
zweiten Hälfte der Frage? Welche Gestalt nimmt die Selbstheit des
Handelnden an, wenn seine Handlung zu unbeabsichtigten Kon-
sequenzen führt?

252

L�szl� Tengelyi

2 Vgl. N. Hartmann: Ethik. Berlin/Leipzig 1935, besonders 590–595.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-245 - am 24.01.2026, 10:22:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Unsere bisherigen Ausführungen bestimmen eine Fragerichtung,
die wir hier einschlagen wollen. Wir verstehen die Handlungsinitiative
von vornherein als einen Eingriff in das Leben bestehender Tätigkeits-
formen, der ein Unterfangen einleitet und damit zugleich einen Erfah-
rungsweg eröffnet. Der unaufhebbare Abenteuercharakter der Hand-
lungsinitiative äußert sich darin, dass der Handelnde mit seiner
Handlung verschiedene Erfahrungen machen kann. Diese Erfahrungen
gelten für ihn zugleich als Erprobungen seiner selbst. Der Handelnde
versteht sich aus seiner jeweiligen Handlung. Da er jedoch immer nur
Miturheber seiner Taten ist und da er sich daher auf eine Komplizen-
schaft mit der Erfahrungswirklichkeit einlassen muss, um überhaupt
handeln zu können, da er darüber hinaus durch eine Freiheit für einen
Anreiz, einen Anspruch oder einen Anruf gekennzeichnet ist, der auf
sein Begehren appelliert, scheint ihm als Handelndem notwendig ein
Selbst zuzukommen, das als »dezentriertes« bezeichnet werden kann.

Die Vorstellung von einem dezentrierten Selbst läuft der Idee
eines selbstmächtigen Ich, die in der neuzeitlichen Philosophie zu-
nächst mit Descartes und dann erst recht mit Fichte vorherrschend ge-
worden ist, deutlich zuwider. Dabei ist sie viel älter als diese Idee. Sie
geht zumindest auf Plotin zurück, der davon spricht, dass alle Seelen
das Eine zum Zentrum haben und daher nicht in sich selbst ruhen,
sondern im Einen.3 Möglicherweise meint sogar Platon mit dem
Gleichnis des Flügelgespanns der Seele bereits etwas Ähnliches: Der
eigentliche Mittelpunkt der Seele ist an dem überhimmlischen Ort. Es
gilt aber zu bedenken, in welchem Sinne das Selbst des Handelnden als
ein dezentriertes Selbst verstanden werden soll.

Ricœur, der diesen Ausdruck verwendet, macht deutlich, dass ei-
nerseits eine Unterscheidung zwischen Selbigkeit und Selbstheit, ande-
rerseits aber auch ein Verhältnis zur Andersheit oder Fremdheit mit
ihm gemeint ist. Die Selbstheit, die dem Handelnden zukommt, lässt
sich schon deshalb keineswegs auf eine Identität im Sinne von Selbig-
keit (mêmeté) zurückführen, weil der Sinn der Tat nicht ein für alle

253

Betrachtungen �ber die Handlungsfreiheit und die Selbstheit des Handelnden

3 Siehe Plotin, Enn., VI 9, 8, Opera. Hrsg. von P. Henry/H.-R. Schwyzer. Oxford 1977,
Bd. III, S. 284f.; Plotin: Ausgewählte Schriften. Hrsg. und übersetzt von Ch. Tornau.
Stuttgart 2001, S. 74f.: »Ist demnach das, was wir suchen, quasi der Mittelpunkt der
Seele? Oder muß man annehmen, daß es noch etwas anderes ist, etwas, in dem alle
Quasi-Mittelpunkte zusammenfallen? […] [Wir] ruhen mit unserem eigenen Mittel-
punkt in dem, was quasi der Mittelpunkt von allem ist, nicht anders als die Mittelpunkte
der größten Kreise in dem Mittelpunkt der umgebenden Kugel.«

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-245 - am 24.01.2026, 10:22:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Mal feststeht, sondern sich wandelt, und weil der Handelnde von dieser
Sinnverwandlung in seinem Selbst nicht unbetroffen bleibt. Aber
wenn er auch nicht derselbe bleibt, der er war, so bleibt er doch er selbst
und wird kein Anderer. Ansonsten wäre er von der Sinnverwandlung,
die seine Tat erfährt, gar nicht betroffen. Daher muss dem Handelnden
eine Selbstheit (ipséité) zugeschrieben werden, die nicht in einer un-
wandelbaren Identität im Sinne von Selbigkeit besteht. Von Selbstheit
kann aber auch in einem anderen Sinne die Rede sein. Selbst noch in
ihren ungewollten Folgen weist die Handlung eine Selbstbezüglichkeit
auf: Sie bleibt die Tat ihres Urhebers ungeachtet dessen, wie weit sie
dessen Absichten entspricht. Diese Selbstbezüglichkeit der Handlung
legt das Selbst des Handelnden trotz aller inhaltlichen Änderungen
fest, ohne es allerdings von der Andersheit abzutrennen und in sich
selbst abzuschließen. Daher trägt das Selbst des Handelnden, der sich
aus seinen Handlungen versteht, seinen Mittelpunkt nicht in sich
selbst. Gerade weil es nicht in sich selbst ruht, ist es jedoch offen für
das Fremde.

Eine Schwierigkeit mit diesem Verständnis des Selbst ergibt sich
daraus, dass die Handlung die ganze Ereignisfolge umfasst, die eine
ursprüngliche Handlungsinitiative heraufbeschwört, ohne sie notwen-
dig beabsichtigt zu haben. Diese Beobachtung stellt ein vermeintliches
Ausdrucksverhältnis zwischen dem Selbst und der Reihe seiner Taten
in Frage. Trifft die Feststellung zu, dass sich die Taten nicht selten von
den Handlungsabsichten ablösen, so kann das handelnde Selbst mit der
Reihe seiner Taten nicht ohne Weiteres gleichgesetzt werden. Das han-
delnde Selbst muss deshalb von seinen Taten abgelöst, gleichsam ent-
koppelt werden. Es muss ihm eine Innerlichkeit zuerkannt werden, die
sich niemals auf adäquate Weise in der Ereignisfolge der Handlungen
widerspiegelt. Ohne eine derartige Innerlichkeit kann von einer Selbst-
heit des Handelnden nicht die Rede sein.

Es wäre aber voreilig, aus diesen Überlegungen einen Grund
schöpfen zu wollen, der gegen die Annahme eines dezentrierten Selbst
spricht. Denn es handelt sich um eine Innerlichkeit, die sich aus dem
unaufhebbaren Unterschied des Handelnden von seiner eigenen Hand-
lung ergibt. Weit entfernt jedoch, das Selbst in sich abzuschließen,
trägt die so verstandene Innerlichkeit vielmehr dazu bei, es offenzuhal-
ten. Sie ist die Quelle einer Unruhe, aus der neues Begehren hervor-
geht. Daher öffnet sie das Selbst für einen Anreiz, einen Anspruch oder
einen Anruf, der es nicht erreichen könnte, wenn es in der Folge seiner

254

L�szl� Tengelyi

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-245 - am 24.01.2026, 10:22:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Handlungen voll aufginge, wenn es also nicht mehr wäre als die Ge-
samtheit seiner Taten.

Ist nun das Selbst mehr als die Gesamtheit seiner Taten, so besteht
der Überschuss nicht etwa bloß in anschwellenden Gefühlen oder im
Spiel der Einbildungskraft. Der Überschuss drückt sich vielmehr eben-
falls im Bereich des Handelns aus. In diesem Bereich nimmt er die
Gestalt eines Vermögens zu neuen Handlungen an. Dieses Vermögen
setzt jedoch voraus, dass sich das handelnde Selbst von dem, wozu es
durch seine Taten gerade geworden ist, jeweils loslösen kann. Nur ein
Selbst, das seinen Mittelpunkt nicht in dem trägt, wozu es durch seine
Taten gerade geworden ist, bleibt daher fähig, neue Taten zu voll-
bringen.

Die neuen Taten, die ein dezentriertes Selbst vollbringt, lassen
sich aus seinen früheren Handlungen niemals lückenlos ableiten.
Lücken treten im Zusammenhang der Handlungen deshalb auf, weil
sich das Selbst nicht auf eine bloße Weiterführung des schon Voll-
brachten festlegen lässt. Daher rührt die Zufälligkeit, die der Verbin-
dung der Handlungen in einer Lebensgeschichte eigentümlich ist. Wird
diese ureigene Zufälligkeit der Lebensgeschichte zu einem Schicksal
heraufstilisiert, so ist damit dem Verständnis der Selbstheit des Han-
delnden wenig geholfen. Die Schicksalsvorstellung verwandelt die Zu-
fälligkeit der Handlungen in eine vermeintliche Notwendigkeit und
schließt damit das Selbst in sich selbst ab, indem sie ihm einen Mittel-
punkt zuschreibt, den es in sich tragen sollte. Sie bleibt uns jedoch
ebendeshalb die Antwort auf die Frage schuldig, wie das Selbst im
Stande sein kann, neue Handlungen zu vollbringen.

Die ureigene Zufälligkeit der Lebensgeschichte ist der Grund da-
für, dass die Folge der Handlungen am angemessensten durch Erzäh-
lungen erfasst werden kann. Ein notwendiger Zusammenhang kann
nicht erzählt, sondern nur abgeleitet, deduziert werden. Man kann des-
halb behaupten, dass sich der Begriff eines dezentrierten Selbst einem
narrativen Verständnis des Selbst einfügt. Allerdings erweist sich der
Gesichtspunkt der Narrativität erst dann als geeignet, das Selbst ver-
ständlich zu machen, wenn von vornherein deutlich gesehen wird, dass
die Erzählung nicht bloß Erzählbares zu erfassen, sondern auch Nicht-
Erzählbares anzudeuten vermag. Denn zu einem Selbst, das in der Rei-
he seiner Taten nicht voll aufgeht, gehört immer auch eine an und für
sich nicht erzählbare Innerlichkeit. Dieser nicht erzählbaren Innerlich-
keit des Selbst wird durch die Theorie der narrativen Identität in ihren

255

Betrachtungen �ber die Handlungsfreiheit und die Selbstheit des Handelnden

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-245 - am 24.01.2026, 10:22:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


verschiedenen Spielarten allzu wenig Rechnung getragen. Daher soll
das narrative Verständnis des Selbst, so wie es hier umrissen wird, kei-
neswegs mit der Theorie der narrativen Identität gleichgesetzt werden.
Wir behaupten nicht, dass die Selbstheit des Handelnden mit der Ge-
schichte – oder vielmehr mit den Geschichten – gleichzusetzen sei, die
von seinem Leben – von ihm selbst und von anderen – erzählt werden
kann bzw. erzählt werden können. Wir halten nur daran fest, dass die
Erzählbarkeit der Lebensgeschichte eine Urzufälligkeit in der Folge der
Handlungen voraussetzt, die das dezentrierte Selbst wesenhaft kenn-
zeichnet.

Was ist aber der Sinn von Selbstheit, wenn er nicht in der Selbig-
keit, also nicht in Identität und Permanenz besteht? Um diese Frage
beantworten zu können, müssen wir zunächst bedenken, auf welcher
Ansicht der Lebensgeschichte die Gleichsetzung der Selbstheit mit
Identität und Permanenz beruht. Es handelt sich um eine Ansicht, die
zwei beliebig ausgewählte Zeitpunkte in der Lebensgeschichte mit-
einander vergleicht, um festzustellen, dass das Selbst in dem Wandel
der Zeit sich selbst gleichgeblieben ist. Wer stellt jedoch diesen Ver-
gleich an? Offenbar ein Außenbetrachter – oder auch das Selbst, aber
nur, indem es den Standpunkt eines Außenbetrachters dabei einnimmt.
Das Selbst kommt aber nur gelegentlich – und selbst dann immer nur
vorübergehend – dazu, seine Lebensgeschichte aus dieser Sicht zu be-
trachten. Es bewegt sich zunächst und zumeist in einer Innenbetrach-
tung seiner eigenen Lebensgeschichte. Es findet sich in einem be-
stimmten Augenblick vor und verhält sich von diesem Augenblick aus
zur eigenen Vergangenheit und Zukunft. Halten wir uns streng an
diese Innenbetrachtung der Lebensgeschichte, so wandelt sich der Sinn
von Selbstheit. Der verwandelte Sinn kann als die Einmaligkeit eines
Erfahrungswegs durch die Welt hindurch aufgefasst werden. Die
Selbstheit des Handelnden bedeutet nicht die Selbigkeit, also die Iden-
tität und die Permanenz, sondern die Einzigkeit des Selbst. Hinzuzufü-
gen bleibt, dass diese Einzigkeit nicht überzeitlich und außerweltlich
gedacht werden soll. Diese Forderung drängt dazu, die Einzigkeit in
dem einmaligen und unwiederholbaren Verhältnis des Selbst zur An-
dersheit oder Fremdheit zu suchen. So verstanden kann aber nur ein
dezentriertes Selbst Einzigkeit für sich beanspruchen.

Allerdings kann diese Feststellung irreführend sein. Sie kann uns
dazu verleiten, das Zentrum eines dezentrierten Selbst einfach in dem
Anderen – oder den Anderen – zu suchen. Dieser Deutungsansatz

256

L�szl� Tengelyi

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-245 - am 24.01.2026, 10:22:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


scheint auf jeden Fall zu kurz zu greifen. Das dezentrierte Selbst weist
in seiner Einzigkeit doch auch eine Eigenständigkeit auf, die sich in
seiner Offenheit für die Andersheit oder Fremdheit überhaupt am
deutlichsten äußert, ohne aus seinem Verhältnis mit bestimmten An-
deren abgeleitet werden zu können.

Hier taucht sogar die Frage auf, ob überhaupt eindeutig gesagt
werden kann, wo das Zentrum eines dezentrierten Selbst liegt. Ricœur
versucht, das dezentrierte Selbst im Sein zu verankern. Er nennt einen
fond à la fois effectif et puissant,4 also einen ebenso wirklichen wie
möglichen – oder auch »vermöglichen«, das heißt wirkmächtigen –
Seinsgrund, auf den seines Erachtens das dezentrierte Selbst von An-
fang an angewiesen ist. Er stützt sich dabei vor allem auf die aristote-
lische Ontologie. Aber er hat auch die Ethik von Spinoza im Auge, in
der das innere Zentrum des Menschenmodus, die letzte Quelle allen
Strebens, Triebs und Begehrens, nicht in diesem Modus selbst, sondern
in der unendlichen Substanz verortet ist.5 Man muss sich allerdings
fragen, ob eine derartige Seinsgrundlage, die dem Selbst und dem An-
deren gemeinsam ist, von vornherein unterstellt werden kann.

Vielleicht ist es daher doch sinnvoller, uns einfach an die grund-
legende Beobachtung zu halten, dass ein Anreiz, ein Anspruch oder ein
Anruf an das handelnde Selbst ergeht, indem er auf sein Begehren
appelliert. Im Anschluss an Waldenfels können wir dabei dem Begeh-
ren einen responsiven Charakter zuschreiben, indem wir hervorheben:
Das Begehren antwortet auf den Anreiz des Anderen, und ebenso ant-
wortet es auf den fremden Anspruch oder Anruf. Zugleich trägt aber
das Begehren, wie Sartre, Levinas und Lacan auf je verschiedene Weise
gezeigt haben, eine Unruhe in sich, die es über die jeweilige Antwort
hinaustreibt.

Wo also das Zentrum des dezentrierten Selbst liegt, kann deshalb
nicht eindeutig gesagt werden, weil die Unruhe des Begehrens dieses
Zentrum immer wieder verschiebt. Von einer Verankerung im Sein
kann daher kaum die Rede sein. Wenn Spinoza hier maßgebend für
eine Antwort bleibt, so nicht deshalb, weil er von der Substanz spricht,

257

Betrachtungen �ber die Handlungsfreiheit und die Selbstheit des Handelnden

4 P. Ricœur: Soi-même comme un autre. Paris 1990, 364.
5 B. Spinoza, Die Ethik. Lat.-dt. Revidierte Übersetzung von J. Stern, Stuttgart 1984,
Pars III, Prop. VI, Dem.: »Denn die Einzeldinge sind Modi, durch welche die Attribute
Gottes auf gewisse und bestimmte Weise ausgedrückt werden […], Dinge, welche die
Macht Gottes, durch die Gott ist und handelt, auf gewisse und bestimmte Weise ausdrü-
cken.«

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-245 - am 24.01.2026, 10:22:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sondern weil er die Substanz als das Unendliche begreift. Hat das Be-
gehren einen Mittelpunkt, so kann dieser Mittelpunkt – ohne aller-
dings irgendwo eindeutig verortet werden zu können – nur im Unend-
lichen liegen.

258

L�szl� Tengelyi

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-245 - am 24.01.2026, 10:22:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Die Handlungsfreiheit
	2. Die Selbstheit des Handelnden

