3. De Sades Konzept von
radikaler Individualitat

3.1 DiE VERWENDUNG DES BEGRIFFS
» INDIVIDUALITAT“ UND SEINER SYNONYME

Vor dem Hintergrund der begriffsgeschichtlichen Entwicklung der Worter ,,Indi-
vidualitdt” und ,,Individualismus* im frankophonen Sprachraum ist es nicht ver-
wunderlich, dass sie im Werk de Sades noch nicht auftauchen.! Selten benutzt
er in ,,Aline et Valcour” und in der meiner Untersuchung zugrunde liegenden,
dritten Fassung der ,,Nouvelle Justine* aber den Begriff des ,,Genies*. Im Gegen-
satz zu Nietzsche, bei dem dieser Begriff Uberschneidungen zum Konzept der
Individualitit aufweist — wie im Kapitel 2.3.3 der vorliegenden Arbeit aufgezeigt
wurde —, gebraucht de Sade ihn in seinem Briefroman nur vereinzelt, um seine
Protagonisten als hochgeschitzte Personen zu kennzeichnen (vgl. z.B. AV I: 49,
129, 340; AV II: 344). In der ,,Nouvelle Justine* verwendet de Sade den Begriff
wie folgt: ,,Nous n’hésitons pas a les offrir telles que les enfanta le génie de cet

1 | Das Fehlen von einem Begriff von ,,Individualitat im modernen Sinne in
seinem Frihwerk (z.B. ,Les cent vingt journées de Sodome*“) zeigt sich auch
schon daran, dass seine Protagonisten nicht einmal alle Uber einen eigenen
Namen verfligen, sondern lediglich als Reprasentanten ihrer jeweiligen
gesellschaftlichen Stellung benannt werden - z.B. ,I'évéque“ (deutsch: der
Bischof) in ,Les cent vingt journées de Sodome*“. Der Petit Le Robert datiert
zwar die Verwendung des Begriffs ,individualité“ bereits auf das Jahr 1760
(vgl. Robert 2007: 1316). Dennoch taucht es im Werke de Sades an keiner
Stelle auf. Der Begriff ,individualisme“ wurde demnach in Frankreich erst
ab 1826 verwendet (vgl. ebd.: 1316), was der Aussage des ,Historischen
Worterbuchs der Philosophie® widerspricht, das diesen Begriff bereits 100
Jahre friher im franzésischen Wortschatz datiert (vgl. Borsche 1976).

am 14.02.2026, 14:38:0¢


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195.199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

200

RADIKALE INDIVIDUALITAT

écrivain a jamais célebre, ne fit-ce que par cet ouvrage, persuadé que le siecle
philosophe dans lequel nous vivons ne se scandalisera pas des systémes hardis qui
s’y trouvent disséminés® (NJ I: 29). In den anderen der Untersuchung zugrunde
liegenden Werken fehlt der Begriff génzlich. Im weiteren Verlauf der Arbeit werde
ich ihn deshalb aufler Acht lassen, da kein Bezug zur Konstruktion von Individu-
alitdt im de Sadeschen Werk sichtbar ist.

Der am ndchsten mit dem Begriff der Individualitdt verwandte Ausdruck ist
der des ,,Libertins“. Ich werde ihn im kommenden Abschnitt (vgl. Kapitel 3.2 der
vorliegenden Arbeit) gesondert beleuchten.

Die Themen ,,Individualitit® und ,,Individualismus* — letzterer sowohl in sei-
ner positiven als auch in seiner negativen Konnotation im Sinne von ,,Egoismus*
und ,,Atomismus‘ — durchziehen das Werk de Sades. Zum damals gebrauchlichen
Wortschatz gehort lediglich der Begriff des ,,Egoismus®, der zu dieser Zeit mit
dem Begriff des ,,Individualismus® synonym verwendet wurde. Diesen erklart
seine Protagonistin Dubois in der ,,Nouvelle Justine* zum Naturgesetz (vgl. ebd.:
70). Einher mit dieser Grunderfahrung der ,,Isolation* bzw. ,,Atomisierung geht
eine Parodie gesellschaftlicher und familidrer Bindungen — im Zuge der Thema-
tisierung von Inzest (vgl. z.B. PhB: 432).2 Sie werden mit der Aussage persifliert,
dass der Inzest die hochste Stufe der Gemeinschaftsentwicklung darstelle. Dieser
Gedanke kommt z.B. in einem Monolog des Libertins Verneuil zu Beginn des
dritten Bandes der ,,Nouvelle Justine* zum Ausdruck (vgl. NJ II: 176-79). Ich
widerspreche damit der géngigen Argumentation in der Forschung, dass de Sade
das Thema Inzest ausschlieBlich mit dem Verweis auf das Naturrecht themati-
siere. Dabei handelt es sich lediglich um einen Teilaspekt seiner Argumentation.
Wie auch andere seiner philosophischen und literarischen Motive ist dieses Werk
vielschichtig. Fiir den weiteren Verlauf interessiert lediglich seine philosophische
Ebene.

2 | Die gebrauchliche Interpretation, die auch Roland Meyer (1999: 215-
220) vertritt, lautet, dass diese Form der Sexualitat mit einem besonderen
Tabu belegt sei. Dieser Ansatz fuhrt zur Begrindung, dass sich de Sade
deswegen der Thematisierung dieser Form von Sexualitdt widmete, d.h.
sich auf den provokanten Gehalt fokussierte. Josué V. Harari erlauterte in
,Les Métamorphoses du désir sans I'ouvre de Sade“: ,[L‘] inceste permet
de mettre a nu la fiévre sexuelle, c’est-a-dire le désir dans toute sa
violence. Beaucoup plus important cependant, I'inceste apparait dans notre
mythologie, non seulement sous sa forme symbolique [...], mais aussi en tant
gue la manifestation d’une crise réelle de notre civilisation, comme le signe
différentiel qui est au cceur de tous les désordres. L'inceste, c’est la non-
différence qui détruit toutes les différences culturelles au profit du mélange
des genres” (Harari 1974: 34f.).

am 14.02.2026, 14:38:0¢


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195.199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEe SADES KONZEPT VON RADIKALER INDIVIDUALITAT

Das Konzept der partnerschaftlichen und familidren ,,Liebe®, das sich ebenfalls
als eine spezielle Form der gesellschaftlichen Bindung lesen ldsst, negiert de Sade
in seinen libertinen Novellen zu Gunsten das Recht des Stirkeren, betrachtet es als
unvereinbar mit der Libertinage und der Philosophie ihrer Vertreter und tut es als
Wahnvorstellung ab (vgl. u.a. NJ I: 2391.). Das im libertinen Werk de Sades ab-
gebildete Individuum ist ein bindungsunabhéngiges bzw. bindungsunfihiges Ge-
schopf; das Konzept einer Bindung aufgrund einer iiberindividuellen MaB3gabe —
sei es der Familie oder anderer, iibergeordneter gesellschaftlicher Werte — schlief3t
er generell aus.’ Daraus resultiert eine allgemeine Schwierigkeit, Gesellschaft zu
denken. De Sades Philosophie scheint per se auf das vereinzelte Individuum hin-
auszulaufen, welches jedoch aus zweckgebundenen, rationalen Erwégungen her-
aus immer wieder neue Formen der Gesellschaft sucht.

In den ersten Zeilen seines Romans ,,Nouvelle Justine* kiindigt sich bereits die
Fiirsprache fiir die Individualitit an:

,Si, pleins d’un respect vain, ridicule et superstitieux pour nos absurdes
conventions sociales, il arrive malgré cela que nous n’ayons rencontré que
les ronces, ol les méchants ne cueillaient que des roses, les gens naturelle-
ment vicieux par systéme, par godt, ou par tempérament, ne calculeront-ils
pas, avec assez de vraisemblance, qu’il vaut mieux s’abandonner au vice
que d'y résister?“ (ebd.: 31).

Als Basis seiner Argumentation dient de Sade dabei die Heteronomie der Men-
schen und ihrer Anlagen. Noch im selben Kapitel wird die ungliickliche Justine
mit dem ,,Atomismus‘ konfrontiert und der ,,Isolation” als dessen Folge, als sie
der Geistliche abweist, an den sie sich in ihrer Not wendet. Siiffisant teilt de Sade
dem Leser mit: ,,[E]lle est condamnée a I’isolisme® (ebd.: 37). Die Individuation
mittels Bindungslosigkeit propagiert auch de Sades Libertin Dolmancé offen ge-
geniiber Eugénie:

,Eugénie: Mais si, comme vous le dites, la nature fait naitre les hommes iso-
Iés, tous indépendants les uns des autres, au moins m’accorderez-vous que
les besoins, en les rapprochant, ont du nécessairement établir quelques
liens entre eux; de la, ceux du sang nés de leur alliance réciproque, ceux de
I'amour, de 'amitié, de la reconnaissance; vous respecterez au moins ceux-
la, j'espére? Dolmancé. - Pas plus que les autres, en vérité; mais analy-

3 | Ich beschranke mich bewusst auf die Trennung zwischen seinem
libertinen und nicht-libertinen Werk, da in seinen nicht-libertinen Novellen,
Marchen und Theaterstiicken durchaus Liebe im romantischen Sinne als auch
andere Formen gesellschaftlichen Gemeinsinns in der gangigen Bedeutung
auftauchen.

am 14.02.2026, 14:38:0¢

201


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195.199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

202

RADIKALE INDIVIDUALITAT

sons-les, je le veux: un coup d’ceil rapide, Eugénie, sur chacun en particulier.
Direz-vous, par exemple, que le besoin de me marier, ou pour voir prolonger
ma race, ou pour arranger ma fortune, doit établir des liens indissolubles ou
sacrés avec l'objet auquel je m’allie? Ne serait-ce pas, je vous le demande,
une absurdité que de soutenir cela? Tant que dure I'acte du cot, je peux,
sans doute, avoir besoin de cet objet pour y participer; mais sitét qu’il est sa-
tisfait, que reste-t-il, je vous prie, entre lui et moi?‘ et quelle obligation réelle
enchainera a lui ou a moi les résultats de ce coit? Ces derniers liens furent
les fruits de la frayeur qu’eurent les parents d’étre abandonnés dans leur
vieillesse, et les soins intéressés qu’ils ont de nous dans notre enfance ne
sont que pour mériter ensuite les mémes attentions dans leur dernier age.
Cessons d’étre la dupe de tout cela: nous ne devons rien a nos parents...
pas la moindre chose, Eugénie, et, comme c’est bien moins pour nous que
pour eux qu’ils ont travaillé, il nous est permis de les détester, et de nous en
défaire méme, si leur procédé nous irrite; nous ne devons les aimer que s'ils
agissent bien avec nous, et cette tendresse alors ne doit pas avoir un degré
de plus que celle que nous aurions pour d’autres amis, parce que les droits
de la naissance n'établissement rien, ne fondent rien, et qu’en les scrutant
avec sagesse et réflexion, nous n'y trouverons slirement que des raisons
de haine pour ceux qui, ne songeant qu’a leurs plaisirs, ne nous ont donné
souvent qu’une existence malheureuse ou malsaine” (PhB: 479).

Die Auflosung der gesellschaftlichen Bindungen einschlieBlich der familidren
bewirbt de Sade ebenso redundant in der ,,Histoire de Juliette®. Der Libertin
Noirceul erklért darin: ,,Que les liens de famille ne te paraissent pas plus sacrés,
Juliette: ils sont tout aussi chimériques que les autres” (HJ I: 226). Dementspre-
chend gerieren sich die Protagonisten de Sades hdufig als Einzelginger, die sich
von der sie umgebenden Gesellschaft separieren und nur selten {iber ldngere Zeit
eine Bindung in Form einer Vereinigung mit Gleichgesinnten suchen (vgl. Kapitel
3.9 der vorliegenden Arbeit). Tun sie dies dennoch, dann aus einem egoistischen
Impetus heraus, der stark an die Argumentationsmuster von Max Stirner erinnert
(vgl. Kapitel 4.1 der vorliegenden Arbeit) und auf einem utilitaristischen Prinzip
der Potenzierung der eigenen Macht beruht. In der ,,Nouvelle Justine ldsst de
Sade die Bandenfiihrerin Dubois verkiinden:

,Si quelque fois nos besoins nous rapprochent, séparons-nous dés que nos
intéréts I'exigérent parce que I'’égoisme est la premiére des lois de la nature,
la plus juste, la plus sacrée, sans doute. N'apercevons jamais dans les au-
tres que des individus faits pour nos passions ou pour nos caprices” (NJ I:
70).

am 14.02.2026, 14:38:0¢


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195.199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEe SADES KONZEPT VON RADIKALER INDIVIDUALITAT

Auch Coeur-de-Fer erldutert Justine das Prinzip der Rduberbande unter der Pra-
misse des Egoismus:

,Quels épouvantables sophismes! Dit Coeur-de-Fer. Ce n’est pas la vertu
qui soutient les associations criminelles: c’est I'intérét, c’est I'égoisme. I
porte donc a faux, Justine, cet éloge de la vertu, que vous avez tiré d’'une
chimérique hypothése. Ce n’est pas nullement par vertu que, me croyant, je
le suppose, le plus fort de la trope, je ne poignarde par me camarades pour
les dépouiller; c’est parce que, me trouvant seul alors, je me priverais des
moyens qui peuvent assurer la fortune que j'attends de leurs secours. Ce
motif est I'unique qui retienne également leurs bras vis-a-vis de moi. Or, ce
motif, vous le voyez, Justine, il n’est qu’égoiste, il n’a pas le plus Iéger carac-
tére de vertu“ (ebd.: 89).

In diesem Zusammenhang zitiert de Sade eine Auseinandersetzung mit der Idee
vom ,,volonté générale* von Jean-Jacques Rousseau:

,Ne périra-t-il pas bien plus certainement, s’il n’a, pour exister, que sa misére
et 'abandon des autres? Ce qu’'on appelle I'intérét de la société n'est que la
masse des intéréts réunis; mais ce n’est jamais qu’en cédant que cet intérét
particulier peut s’accorder et se lier aux intéréts généraux: or, que, voulez-
vous que céde celui qui n’a presque rien?“ (ebd.: 89).

Im Gesprich mit Juliette erklart ein Libertin tiber das egozentristische Weltbild,
das seiner Philosophie zugrunde liegt: ,,Mais le philosophe n’admet pas ces rap-
ports gigantesques; ne voyant, ne considérant que lui seul dans I‘univers, c’est a
lui seul qu’il rapporte tout™ (ebd.: 342). Der Monch Sylvestre benennt in derselben
Novelle den Egoismus als eine Konstante des natiirlichen Lebens: ,,L’égoisme est
la plus sainte et la plus shre des lois de la nature (ebd.: 278). Ebenso wie bei Max
Stirner kommt ihm bei de Sade eine wichtige Rolle bei der Sicht des menschlichen
Zusammenlebens zu. Der Egoismus wird als Haupttriebfeder menschlichen Han-
delns hervorgehoben und umgewertet. Sein Begriff von Egoismus bleibt dabei
allerdings hiufig in der moralischen Bedeutung verhaftet.

De Sade erhebt also in seinen libertinen Novellen ein bindungsarmes bzw.
-loses Individuum zur Grundlage seiner Philosophie. Seine Sicht der Gesellschaft
ist daher auf in der Gesellschaft atomisierte Individuen gerichtet. Hier spielen
sicherlich autobiographische Erfahrungen von Einsamkeit mit hinein, deren Aus-
malB allerdings Spekulation bleibt und nicht weiter verifizierbar ist. Sowohl sein
Aufruf , Frangais, encore un effort si vous voulez étre républicains als auch sein
Exkurs tiber die frithsozialistische Inselutopie Tamoé verweisen aber dennoch auf
den Menschen als ein soziales Wesen. Die Argumentationsmuster dieser Werke
dhneln sich immens.

am 14.02.2026, 14:38:0¢

203


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195.199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

204

RADIKALE INDIVIDUALITAT

3.2 LIBERTINS IM WERK DE SADES

,Obviously anyone can be a Sadean hero.
The choice is free, as the cases of Justine
and Juliette show*

(Airaksinen 1991: 79).

Der Begriff ,,Libertin®, der im franzgsischen hédufig in Zusammenhang mit den
Begriffen ,,débauche” (deutsch: ,,Ausschweifung*) und ,,dissolution” (deutsch:
»dittenverfall) verwendet wird und damit auf eine Bedeutung eingeschrénkt,
leitet sich von dem lateinischen Begriff ,,Libertinus“ ab, eines urspriinglich als
Bezeichnung fiir freigelassene Sklaven gebrauchten Terminus; in spiteren Jah-
ren wurde er als Schimpfwort fiir vermeintliche Ketzer und Atheisten verwendet.
Im Laufe der weiteren etymologischen Entwicklung haben sich zwei Bedeutun-
gen des Begriffs herauskristallisiert, die auch den heutigen Gebrauch des Wortes
prigen. Der , Libertin‘* ist einerseits als ,,freigeistiger Mensch®, andererseits als
»ausschweifend lebender Mensch* definiert (vgl. Brockhaus 1998: 374f.; Robert
2007: 1452). Das ,,Worterbuch der philosophischen Begriffe erldutert den Be-
griff , Freigeist™ wie folgt: ,,Vertreter der Aufkldrung, ein freiheitlich hinsichtlich
der moralischen auBerreligiosen Lehren gerichteter Mensch (Freidenker), im wei-
testen Sinn der von vorausgesetzten moralischen Normen freie Mensch* (Worter-
buch 1998: 226f.). Vor diesem Hintergrund bietet sich die Lesart der Libertins im
Werk de Sades als souverdne Individuen an. J6rn Ahrens erlduterte das zugrunde
liegende Souverénititskonzept: ,, That paradigm of sovereignty outlined by Mar-
quis represents an amalgamation of the classic concepts of political sovereignty
[...] and a consequent but thoughtless reading of Kant’s conception of the au-
tonomous (self-legislating) individual® (Ahrens 2005: 310). In den vereinzelten
Selbstbeschreibungen de Sades findet sich auch wiederholt der positive Bezug
auf den Begriff des Libertins, den er zeitweise als Synonym fiir die Bezeichnung
des ,,Philosophen® verwendet (vgl. PhB: 384). Die Gestalt des Libertins ist dar-
iiber hinaus eng mit der Herausbildung der Individualitit im Zuge der Moderne
verkniipft (vgl. Petrowski 2002) und bildet somit einen wichtigen Aspekt fiir die
Konstruktion des de Sadeschen Individualititskonzeptes.

Die Thematik der ,,Libertins“ und der ,,Libertinage* nahm in der erotischen
Literatur des 18. Jahrhunderts allgemein einen hohen Stellenwert ein. De Sade

4 | Uber die Entstehung und Entwicklung des Begriffs ,Libertin“ s.a.:
Bornemann 1969: 311; Schneider 1970; Seguin 1984: 42-44; Ray 1992:
1124; Blanc 1997; van Crugten-André 1997: 21-29; MacLean 1998; Godin
2004: 729; Guiraud 2006: 416; Robert 2007: 1452. Weiterhin: Libertinage/
Libertinismus: Krug 1969b: 726; Delon 1992; Honderich 1995: 729; Borel
2005; Mainil 2006; sowie explizit zur libertinen Literatur: Delon 2000.

am 14.02.2026, 14:38:0¢


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195.199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEe SADES KONZEPT VON RADIKALER INDIVIDUALITAT

bildet in dieser Hinsicht keine Ausnahme. F. Schalk stellte in seinem Beitrag im
,.Historischen Wérterbuch der Philosophie fest:

»In der reichen psychologischen Landschaft des erotischen Romans im 18.
Jh., die viele Grade von Lust - zwischen Fllchtigkeit und Intensitat - ein-
schliet, kommt der L.[ibertinage] eine besondere Rolle zu: Das Wort meta-
morphiert dann je nach Intensitat der Verbindung von sinnlichem und geisti-
gen GenuR“ (Schalk 1980: 275).

Das konkrete Individuum bezeichnet de Sade in seiner Philosophie wiederholt
als ,,Libertin“. Im Riickgriff auf diese Figur reizt de Sade die gesamte Spannbrei-
te des Begriffs aus — Libertins sind in seinem Werk sowohl , freigeistig lebende
Menschen* als auch schlicht ,,Liistlinge*.> In der zuletzt genannten Ausprigung
erscheinen sie wiederholt als Karikaturen der franzosischen Oberschicht. Bei-
spielhaft hierfiir steht die Beschreibung der Eigenschaften und Gewohnheiten der
vier Libertins in ,.Les cent vingt journées de Sodome*. Uber Duc de Blangis,
einen dieser vier Libertins, schreibt de Sade:

,Le Duc de Blangis, maitre a dix-huit ans d’une fortune déja immense et qu'’il
a beaucoup accrue par ses maltétes depuis, éprouva tous le inconvénients
qui naissent en foule autour d’un jeune homme riche, en crédit, et qui n'a
rien a se refuser: presque toujours dans un tel cas la mesure des forces de-
vient celle de vices et on se refuse d’autant mois, qu’on a plus de facilités a
se procurer tout. Si le duc et recu de la nature quelques qualités primitives,
peut-étre eussent-elles balancé les dangers de sa position, mais cette mere
bizarre, qui parait quelquefois s’entendre avec la fortune pour que celle-ci
favorise tous les vices qu’elle donne a de certains étres dont elle attend des
soins qu’elle a besoin de ceux-la comme des autres, la nature, dis-je, en de-
stinant Blangis a une richesse immense, lui avait précisément départi tous
les mouvements, tous les inspirations qu’il fallait pour en abuser. Avec un
esprit trés noir et trés méchant, elle lui avait donné I’dme la plus scélérate
et la plus dure, accompagnée des désordres dans les goltes et dans les ca-
prices d’ou naissait le libertinage effrayant auquel le duc était si singuliére-
ment enclin. Né faux, dur, impérieux, barbare, égoiste, également prodigue
pour ses plaisirs et avare quand il s’agissait d’étre utile, menteur, gourmand,
ivrogne, poltron, sodomite, incestueux, meurtrier, incendiaire, voleur, pas un
seule vertu ne compensait autant des vices” (S: 25f.).

Bereits zum Auftakt der Erzdhlung tituliert er diese Kategorie von Menschen als
»sangsues™ (ebd.: 19, deutsch: ,,Blutegel). Ebenso findet sich eine hiermit iiber-

5 | Vgl. z.B. Cusset 1993: 327.

am 14.02.2026, 14:38:0¢

205


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195.199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

206

RADIKALE INDIVIDUALITAT

einstimmende AuBerung im Dialog von Dolmancé mit Eugénie, in dem er erklart:
,»Tous les exces en donnent quand on est libertine™ (PhB: 459). Sie stellen sich als
Charaktermasken der dekadenten franzosischen Aristokratie dar. Diese besitzen
fiir die weitergehende Untersuchung tiber das Konzept der Individualitét nur einen
geringen Erkenntniswert. De Sade nutzt sie in erster Linie zum Transport seiner
Kritik an dem Lebensstil der franzosischen Oberschicht. Bereits Eugen Diihren
wies in seinem unter dem Pseudonym Iwan Bloch verfassten Werk ,,.Der Marquis
de Sade und seine Zeit“ auf diesen Umstand hin:

,Adel und Geistlichkeit spielen in den Romanen des Marquis de Sade die
Hauptrolle. Prinzen, Herzdge, Grafen, Marquis, Chevaliers treten neben dem
Papst, Kardinalen, Erzbischéfen, Bischdfen, Mdnchen aller Orden, Geist-
lichen, Abbés, Aebtissinnen und Nonnen als erotische und atheistische
Scheusale auf. Die ganze Korruption des ancien régime zieht vor unseren
Augen voruber” (Bloch 1900; hier: 1970: 48).

Ebenso erklirte Elmar Waibl:

»Als Literat ist Sade ein schonungsloser Chronist der mafilosen sittlichen
Korruption im Frankreich des ausgehenden 18. Jahrhunderts, und ein Ver-
gleich mit den sittengeschichtlichen Fakten dieser Zeit [...], macht deutlich,
dafd sich Sade in seinen literarischen Darstellungen durchaus in den Gren-
zen seiner Zeiterfahrung bewegt“ (Waibl 1983: 243f.).

Einen anderen Zusammenhang zwischen gesellschaftlicher Stellung und Liberti-
nage stellte hingegen Roland Barthes her: ,,Et si les maitres, eux, appartiennent
toujours aux classes supérieures (princes, papes, évéques, nobles ou grands roturi-
ers), ¢’est qu’on ne peut étre libertin sans argent™ (Barthes 1971: 28f.).

Die zuerst genannte Ausprdgung des Libertins hingegen, diejenige des ,,Frei-
geistes, bietet eine Reihe von Anhaltspunkten fiir das Versténdnis des Individu-
alitdtskonzeptes von de Sade. Ich stimme zwar mit Georges Bataille weitgehend
iiberein, der in ,,La Littérature et le Mal* erklérte: ,,Encore est-il que le cas excep-
tionnel de Sade ne contrevient gueére a une opinion qu’il irait plutét confirmant
(Bataille 1957: 112). Dennoch halte ich die Figur der Juliette, der ich ein eigen-
standiges Unterkapitel in der vorliegenden Untersuchung widme (vgl. Kapitel
3.2.3 der vorliegenden Arbeit), fiir eine zentrale Figur, in deren Aussagen de Sade
seine philosophischen Positionen ausgefeilt prisentiert.

Peter Hoffmann schrieb in seiner Untersuchung iiber die Figur des Libertins
iiber das Privileg der Libertinage:

»In der Leitfigur des Libertin sind die ,licence charnelle‘ und jene ,folle curi-
osité‘ vereint, die ihm die tradierten Autoritdten suspekt erscheinen lassen,

am 14.02.2026, 14:38:0¢


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195.199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEe SADES KONZEPT VON RADIKALER INDIVIDUALITAT

und in deren Namen er seine subjektive Freiheit gegen die gesellschaftli-
che Normierung und Ausrichtung der Individuen ins Feld fuhrt. Doch ist sein
Drang nach Souveranitat ein Privileg; es korreliert mit der Unterdrickung
jener Subjekte, die nicht der libertinen Kaste angehoren, basiert auf der Un-
freiheit der anderen. Das Streben nach souveraner Subjektivitat pervertiert
angesichts des Fortbestands von Unterdriickung einer Majoritat von Objek-
ten somit zur Aufrechterhaltung eines Status quo - das (Euvre de Sades
wird zur Parabel eines selbstherrlichen Subjektes, das keine Grenze findet
in der Unterjochung von Mensch und Natur, wenn diese dem Zwecke seiner
Reproduktion dient. Die libertine Subgesellschaft wird zur Parabel univer-
seller Herrschaft, die Affinitat von Aufklarung und repressiver Totalitat wird
manifest” (Hoffmann 1984: 11f.).

Der franzosische Verleger Jean-Jacques Pauvert erlduterte hingegen:

,Homme de la seconde moitié du XVllle siécle, Donatien de Sade semble
d’abord n’attribuer au terme libertin que la simple acception que nous lui
donnons aujourd’hui, et qui date a peu prés de la Régence: homme mceurs
libres, déréglées méme, porté sans retenue aux plaisirs de la chair: ,Je suis
un libertin [...] mais je ne suis pas un criminel, ni un meurtrier’, compléte
Sade un peu plus loin. Il s’agit donc bien de mceurs, de conduite. Mais en
réalité, il s’agit aussi d’opinion, de philosophie. Car Sade, qui s’affirmera
toujours ,philosophe’, et plus tard parlera de lui captif comme du ,philosophe
dans les fers’, ne manque jamais une occasion, en forteresse, d’exposer
sa ,philosophie’, et de s’affirmer libertin au sens complet que lui donnait le
xviiie siécle: ,qui ne saurait s’assujettir aux lois de la religion, soit pour la
croyance, soit pour la pratique’ (dictionnaire de Trévoux), et dont les dérégle-
ments de conduite sont une inversion persévérante et calculée des précep-
tes chrétiens, dirigée par un athéisme militant” (Pauvert 1989: 231).

Gekennzeichnet ist das Dasein seiner Libertins durch die Erfahrung der Indivi-
duation und der damit einhergehenden Vereinsamung, die nach Jean-Paul Sartres
Darstellung ein verbindendes Element zur Philosophie Max Stirners darstellt (vgl.
Sartre 1965: 93).

Uber das dieser Philosophie zugrunde liegende Menschenbild schrieb Willem
Frederik Hermans in Kontrastierung zu Rousseaus positivem Menschenbild:

L,Unter Berufung auf die atheistischen, materialistischen Philosophen des
achtzehnten Jahrhunderts wie de la Mettrie, Baron d’Holbach, Helvétius und
Diderot ist fir Sade der Mensch ein absolut einsames, ein wildes, ein rei-
endes Tier. Nicht der edle Wilde. Er wird nicht, wie Rousseau gedacht hat,
einen ,contrat social‘ schlieen, um gemeinsam mit seinen Artgenossen die

am 14.02.2026, 14:38:0¢

207


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195.199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

208

RADIKALE INDIVIDUALITAT

Rechte und Freiheiten eines jeden und einzelnen zu garantieren“ (Hermans
1965; hier: 2002: 74).

De Sade selbst hat nur wenig direkte Aussagen getroffen, von denen allgemein-
giiltige Definitionen der Begriffe ,,Libertin® und ,,Libertinage* abgeleitet werden
konnten. Daher ist davon auszugehen, dass er die Begriffe dem zeitgendssischen
Versténdnis entsprechend verwendete. In einer FuBBnote zu Beginn der ,,Nouvelle
Justine* schreibt de Sade selbst tiber die Libertinage lediglich:

,Dans toutes la férocité et toujours ou le complément ou le moyen de la
luxure: toutes les recherches outrées du libertinage sont des actes de féro-
cité. Il n’est pas un seul homme cruel qui n'ait été un trés grand libertin; et
réversiblement un libertin qui ne devienne féroce. Au reste, la férocité n'est,
comme la douleur, qu’'un mode de I'ame absolument indépendant de nous;
et nous ne devons ni plus rougir, ni plus nous glorifier de I'un que de l'autre.
L'homme ne travaille jamais qu’a sa félicité: quelle que soit la route qu’il
adopte dans la carriére de la vie, c’est toujours pour courir au bonheur, mais
a sa maniére. Et Néron trouvait autant de plaisir a égorger ses victimes, que
Titus a ne pas voir s’écouler un jour, qu’il n’e(t fait un heureux“ (NJ I: 60f.).

Am Ende des ersten Bandes der Justine erkldrt der Libertin Rodin {iber das Kon-
zept der Libertinage: ,,Eh! comment pourrait jamais 1’étre un raffinement de jouis-
sance? Le libertinage est-il autre chose? Non, sans doute: eh bien, comment ce
qu’il y a de meilleur peut-il avoir des inconvénients?* (ebd.: 185). Die Libertins
gehoren somit der ersten Kategorie in der Barthes‘schen Gegeniiberstellung an,
iiber die er schrieb: ,,Les premicres sont réalistes, ils individualisent soigneu-
sement leur modele, du visage au sexe® (Barthes 1971: 27). Bezogen auf diese
Libertins schrieb Timo Airaksinen dhnlich {iber Identitit: ,,That no persons have
identities is one of the main tenets of Sade’s counter ethics. Only a few chosen in-
dividuals — the future Nietzsches — are authentic anti-persons® (Airaksinen 1991:
108). Beispiele dafiir sind die sehr eingéngige Beschreibung des Monches Jerome
(vgl. NJ I: 671f.) und dhnlich ausfiihrliche Darstellungen anderer Libertins — wo-
hingegen die Opfer der Libertins meist nur sehr oberflachlich beschrieben und auf
AuBerlichkeiten reduziert werden.

Die grundlegenden philosophischen Ansichten der Libertins, die sie in ihrer
Rolle als Vertreter der de Sadeschen Philosophie vorbringen, werde ich in den
kommenden Abschnitten der Arbeit systematisch thematisieren. Aus ihren kon-
kreten Ansichten und Handlungsweisen lassen sich Riickschliisse auf de Sades
Denken von Individualitit ziehen.

Georges Bataille erschien der Libertin vorrangig als ein Transgressionswesen.
Er fokussierte seine de Sade-Rezeption auf den Aspekt des dionysischen Rau-
sches, den die Libertins immer wieder einfordern. Folgt man der Nietzscheani-

am 14.02.2026, 14:38:0¢


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195.199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEe SADES KONZEPT VON RADIKALER INDIVIDUALITAT

schen Auffassung und Batailles Rezeptionslinie, ldsst sich das Libertin-Dasein als
Versuch der Uberschreitung individueller Grenzen lesen — und als eine Bejahung
zum Leben, als ,,Amor Fati®, d.h. eine Form des dionysischen Rausches wird zum
zentralen Element ihres Daseins. Die beiden Autoren Cherasse und Guicheney
schrieben iiber den libertinen Geist:

LEn effet, 'esprit libertin trouve toujours sa formulation dans un discours
individualiste, qui s’oppose comme chez les encyclopédistes a la religion,
a I'obscurantisme, a I’hypocrisie, au despotisme; il affirme que les lois mo-
rales découlent de I'intérét individuel et que si les hommes sont immoraux,
c’est la plupart du temps par ignorance, et faute de connaitre leur intérét
véritable...“ (Cherasse/Guicheney 1976: 103f.).

Ein weiterer wichtiger Aspekt der Haltung der Libertins ist ihr militanter Atheis-
mus und Anti-Theismus. Der Libertin Durcet erldutert seine Haltung zur Religion
in ,,Les cent vingt journées de Sodome*:

,J'ai la religion en haine ainsi que tous ceux qui la pratiquent, et, de
I'indifférence que j'éprouve pour vous préviens que je passerai bien promp-
tement a la plus violente a version, si vous continuez a révérer d’'infames et
d’exécrables chiméres qui firent de tout temps I'objet de mon mépris“ (S:
302).

Auf eine weitere bedeutsame Unterscheidung bei den Libertins wies Elisabeth
Lenk hin. In ihrem Essay ,,Justine und Juliette. Antagonistisches Frauenbild und
antagonistische Moral bei D. A. F. Sade® unterschied sie zwischen der Darstellung
von minnlichen und weiblichen Libertins:

,Dafd er obendrein einen Unterschied zwischen libertinen Mannern und Frau-
en macht, ist den lesenden Mannern entgangen. Neben jener Selbstvergot-
tung, welche Ubrigens meist mit klaglicher Feigheit einhergeht, sobald sich
die Machtverhaltnisse umgeschlagen haben, neigen die libertinen Manner
Uberdies zur Heuchelei. Sie haben Angst aufzufallen. [...] Die libertinen Frau-
en hingegen lernen von Anfang an, darin ist Juliette so etwas wie die Parodie
eines Erziehungsromans, auf die heuchlerische Anerkennung der Offentlich-
keit zu verzichten. Juliette ist stolz darauf, eine Frau ohne Ehre, ohne Geset-
ze und ohne Moral zu sein und als solche zu gelten“ (Lenk 1988: 293).

Die Einteilung der Libertins anhand ihres biologischen Geschlechts (,,Sex*) un-
terstiitze ich zwar bedingt, werde aber gerade der Figur der Juliette ein separates
Kapitel widmen, weil sie der Reduzierung auf ihr sozialkonstruiertes Geschlecht
(Gender) entkommt. In ihrem Aufsatz ,,Juliette oder die Leidenschaft der Vulka-

am 14.02.2026, 14:38:0¢

209


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195.199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

210

RADIKALE INDIVIDUALITAT

ne* fragte Catherine Cusset: ,,Was hat es mit der Libertinage Sadescher Pragung
auf sich?* (Cusset 1993: 327). Ihre Antwort lautete:

»Allein schon die sprachliche Form verdeutlicht den Radikalismus dieser
Libertinage, deren obersten Gebot darin besteht, jegliche Begrenzung der
kérperlichen und geistigen Freiheit zu negieren. Die Grenze aber stellt das
Hauptproblem der Libertinage dar: wie kann man ununterbrochen die Gren-
zen der Zeit, des Raumes, der Gesetze, der Normen, der Familie Uberschrei-
ten? Wie sich aus der Knechtschaft befreien, wenn dies etymologisch ge-
sehen der Sinn des Wortes ,Libertinage’ ist? Die Antworten der Sadeschen
Libertins sind bekannt: durch Verbrechen, Apathie, Atheismus. Dies sind die
Prinzipien, die Sades Werk bis zur Geschichte der Juliette beherrschen. In
der Geschichte der Juliette aber Uberschreitet Sade jene de Sadesche Li-
bertinage, wie sie uns aus den vorangegangenen Romanen und gerade auch
aus der Neuen Justine gelaufig ist: nun enthillt er die Aporie der liberti-
nen Grundsatze und inszeniert deren Sackgasse, eine Sackgasse, die man
Verzweiflung Uber die Grenzlosigkeit’ nennen kénnte - die Bewegung der
standigen Uberschreitung kann namlich nie zur Ruhe kommen. Und mit Juli-
ette erschafft Sade eine weibliche Figur, die, statt nur am Prinzip Befreiung
festzuhalten, eine vulkanische Phantasie ins Spiel bringt und die Sadesche
Libertinage in den Grundzugen erschittert” (ebd.: 327f.).

Diese Aussage verweist bereits auf die Sonderstellung Juliettes in de Sades Werk,
gerade auch beziiglich der Konstituierung von Individualitit.

Der Libertin wird auch als souverines Individuum dargestellt — dquivalent zu
jenem in der Philosophie Friedrich Nietzsches. ,,.La chose essentielle, dans tout
gouvernement sage, est que le peuple n’encaisse pas 1’autorité des grandes; il
ne I’entreprend jamais, sans qu’une foule de malheurs ne bouleversent I’Etat, et
ne le gangrénent pendant des siecles” (NJ II: 208f.). In dieser Hinsicht wurde
er bereits wiederholt mit dem ,,Ubermenschen® in Verbindung gebracht (Carter
1979; Sollers 1989; Hermans 2002), wobei diesem Vergleich héufig lediglich eine
oberflichliche Rezeption des Schlagwortes zu Grunde liegt.

Im Werk de Sades entwickeln sich seine ménnlichen Protagonisten iiber einen
selbstindigen Erkenntnisprozess zu Libertins — tiber die Bewusstwerdung und
Anerkennung der eigenen, durch die Natur eingegebenen Laster und Eigenschaf-
ten. Dieser Prozess hat sein Aquivalent in der klassischen Idee des ,,genius®. Die
Passagen iiber ihre Entwicklung sind rar gesit und meistens nur grob angedeutet,
im Gegensatz zu jenen {iber die Entwicklung der weiblichen Libertins Juliette
(,,Histoire de Juliette*) und Eugénie (,,Philosophie dans le Boudoir®), deren Erzie-
hung zur Libertinage sehr detailliert geschildert wird. Gegeniiber Juliette erkldren
die Libertins wiederholt, dass sie sich meist sehr frith in ihrer Kindheit von den
(geistigen) Fesseln der Gesellschaft gelost haben (vgl. z.B. HJ II: 215-218).

am 14.02.2026, 14:38:0¢


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195.199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEe SADES KONZEPT VON RADIKALER INDIVIDUALITAT

An erster Stelle steht dabei in den meisten Fillen die rationale Erkenntnis (vgl.
z.B. S: 26f.) der Nicht-Existenz Gottes, anhand derer das gesellschaftliche Kon-
strukt von Moral seinen Wert verliert (vgl. Kapitel 3.4 der vorliegenden Arbeit).
Eine der wichtigsten Errungenschaften auf dem Weg zum vollwertigen Libertin
stellt somit die Uberwindung der Religion bzw. des Glaubens als der Hindernisse
fiir die Herausbildung einer eigenen Individualitét dar.

Die Libertinage tragt dabei immer einen Zug von aktiver Bewusstseinshaltung
und -entfaltung, d.h. dieser Akt der Individualitdt verlangt jeweils ein aktives Zu-
tun der Individuen. Dies kann unter anderem tiber den Akt der rationalen Selbst-
erkenntnis verlaufen. Der Libertin Bressac verkiindet in der ,,Nouvelle Justine*:

,Je ne suis heureux, moi, ma chére, que depuis que je me livre a tous les
crimes de sang-froid. Lorsque mon ame, encore dans I’écorce, ne se montait
que par gradation au ton méale ou je I'ai contrainte a présent, je souffrais en
lui laissant quelques élans; des sots remords venaient I'agiter. J’ai combat-
tu; je me suis fait des principes des mes erreurs; et de ce moment seul j'ai
connu la félicité. On fait ce qu’on veut de son ame: les ressorts de la philo-
sophie la montent au ton que I'on désire; et ce qui nous faisait frémir dans
I’enfance devient, dans notre age mar, I'objet de nos plus grands plaisirs“
(NJ 11: 162f1.).

Als Initiierungshandlung fungiert bei vielen Libertins der Mord an Familienan-
gehorigen (vgl. z.B. ebd.: 23), der sich als ein bewusster Akt der ,,Individuation®
und ,,Atomisierung® lesen lisst. Die Familienbande, die als die stirkste Verbin-
dung innerhalb einer herkdmmlichen Gesellschaft gelten, werden mit diesem Akt
gebrochen®, der eine Befreiung des Individuums aus seinen klassischen, nicht nur
familidren Bindungen ermdglicht: Die Loslésung von der Familie 14sst sich auch
als ein Austritt aus einer gesellschaftlichen Wertegemeinschaft lesen.

Vor diesem Hintergrund ldsst sich das von Friedrich Nietzsche hiufig wie-
derholte apollinische Postulat ,,Erkenne dich selbst* auch auf die de Sadeschen
Libertins anwenden. Threr Abgrenzung gegeniiber der Gesellschaft geht der ei-
gene Erkenntnisprozess voraus, der sie zu einer Individuation von der sie umge-
benden gesellschaftlichen Umwelt fiihrt. Der Libertin Verneuil erldutert Justine
das Fehlen einer allgemeingiiltigen Grundlage fiir die Gesellschaft: ,,Nous nous
aveuglons sur ce que la nature nous dicte a cet égard; et ces sentiments d’amour,
fraternels ou filiaux, lorsqu’ils s’exercent d’un sexe a 1’autre, ne sont jamais que
des désirs lubriques* (NJ II: 179). Damit bringt er das egozentrische Weltbild der
de Sadeschen Libertins auf den Punkt.

6 | Bei diesem Aspekt mag seine eigene Erfahrung eine wichtige Rolle
gespielt haben. Psychologisch-orientierte Studien verweisen deshalb auch
immer wieder auf die familidren Strukturen, in denen de Sade aufwuchs.

am 14.02.2026, 14:38:0¢

211


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195.199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

212

RADIKALE INDIVIDUALITAT

Neben dem individualistischen Aspekt zeigt de Sade aber auch das Umschlagen
in eine gesellschaftliche Tyrannei als mogliche Konsequenz dieses Weltbilds auf.
In ihrer absoluten Entgrenzung werden die Bediirfnisse und Sphéren des anderen
Individuums nicht mehr anerkannt bzw. dem Recht des Stérkeren geopfert. Ein
Beispiel dafiir ist das Verhalten der vier Libertins in ,,Les cent vingt journées de
Sodome*: Thr Bestreben, die eigene Individualitéit zu leben, miindet in einen Tota-
litarismus, in dem ihr Umfeld in einer Sklaverei vor sich hin vegetiert.

3.2.1 Erziehung zur Libertinage

Wiéhrend die ménnlichen Libertins durch (Selbst-)Erkenntnis recht frith zur Li-
bertinage kamen (vgl. Kapitel 3.2.1.1 der vorliegenden Arbeit) bzw. de Sade ihre
Initiierung als Libertins nicht ndher beschreibt, finden sich in den Figuren der
Eugénie aus der ,,Philosophie dans le Boudoir* und Juliette aus dem gleichnami-
gen Roman zwei Frauengestalten, die durch Erziehung zur Libertinage gefiihrt
werden. Ihre Initiierung findet bereits im Vorwort ,,Aux Libertins* der ,,Philo-
sophie dans le Boudoir” ihren Widerhall, einer in Anlehnung an Jean-Jacques
Rousseaus Erziehungsroman ,,Emilé“ verfassten Polemik’, die sowohl in der
Tradition des italienischen Schriftstellers Pietro Aretino (Ragionamenti; deutsch:
,-Hetirengespriche*)® steht als auch des pornographisch-aufklirerischen Romans
., Thérése Philosophe*’, der Jean-Baptiste de Boyer Marquis d‘Argens zugeschrie-
ben wird .

Hatte Rousseau seinen Roman ,,Emilé* der Erziehung der Sohne gewidmet,
im Vorwort eine ,,natiirliche* Erziehung propagiert und sich an ,,une bonne mére
qui sait penser* (Rousseau 1762; hier: 1969: 241) gerichtet, so persifliert ihn de
Sade mit einem Riickgriff auf die klassische erotische Erziehungsnovelle. Die
Widmung seines Buches — ,,La mére en prescrira la lecture a sa fille* (PhB: 381)
— ist allerdings in erster Linie eine Persiflage des Pamphlets ,,Fureurs utérines*
(1791) der franzosischen Konigin Marie-Antoinette (vgl. Pauvert 1990: 178). Im
Vorwort der ,,Philosophie dans le Boudoir* richtet sich de Sade an wolliistige, jun-
ge Médchen und liebenswerte Liistlinge. Der in sieben Dialoge unterteilte Roman
beschreibt die Erziehung der anfénglich noch jungfraulichen Eugénie zur Liberti-
nen, deren Hohepunkt der gewaltsame Individuationsakt gegeniiber ihrer Mutter
darstellt. Im ersten Dialog erldutert Madame Saint-Ange gegentiiber ihrem Bruder

7 | In der Bibliothek de Sades in La Coste befand sich eine Ausgabe dieses
Romans. Auch in der Sekundarliteratur wurde sein Einfluss wiederholt
thematisiert (vgl. Laborde 1991: 28f., 40).

8 | Vgl. zur Bedeutung Arentinos flir den libertinen Roman in Frankreich:
Fischer 1994.

9 | In der ,Histoire de Juliette” wird dieser Buchtitel explizit benannt (vgl. HJ
I: 481).

am 14.02.2026, 14:38:0¢


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195.199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEe SADES KONZEPT VON RADIKALER INDIVIDUALITAT

das Ziel der Erziehung: ,,I1 est bien siir que je n’épargnerai rien pour la pervertir,
pour dégrader, pour culbuter dans elle tous les faux principes de moral dont on
aurait pu déja 1’étourdir” (ebd.: 388). Neben der Einfiihrung in die kérperlichen
Vergniigungen, die diesen Roman zu einem klassischen Text des pornographi-
schen Genres machen, bildet die geistige Erziehung in der Tradition der Aufkli-
rung einen weiteren Schwerpunkt der Geschichte. Eingeflochten in die sexuellen
Szenen'® sind Monologe der Libertins bzw. Dialoge zwischen ihnen und Eugénie,
in denen die Tugend, die Religion und vereinzelte moralische Ansichten nachei-
nander als Wahnvorstellungen entlarvt werden. Eugénie kommt dabei in erster
Linie die Rolle einer Stichwortgeberin fiir die Libertins zu. Dies entspricht auch
den Gedankengéngen des Libertins Bressac aus der ,,Nouvelle Justine®, der es als
Aufgabe der Erzieher und Eltern ansieht, den Kindern méglichst friih die Hirnge-
spinste von Religion und Moral auszutreiben (vgl. NJ II: 224). Dabei bezeichnet
Eugénie in ,,Philosophie dans le Boudoir Madame de Saint-Ange als ,,séductri-
ce* (PhB: 413; deutsch: ,,Versucherin®), der Text persifliert also die alttestamen-
tarische Geschichte vom biblischen Garten Eden, in dem der Teufel in Form der
Schlange als Versucher auftritt. Der letzte Schritt von Eugénies Initiierung ist ihre
symbolische Loslésung von den familidren Bindungen durch die Teilnahme an der
sadistischen Folter an ihrer Mutter. An dieser Stelle wird somit noch ein weiteres
Mal der radikale Akt der Individuation dargestellt, mit dem die Familienbande
vollsténdig zerrissen werden.

Der Bruch mit diesen klassischen ,,Chiméren‘ wie Moral und Glauben bereitet
den Weg fiir die Reflexion und das Ausleben der eigenen Individualitéit. Etymolo-
gisch ausgedriickt handelt es sich bei dieser Befreiung um eine Emanzipation von
bestehenden gesellschaftlichen Normen, die als Schranken bei der individuellen
Entfaltung wahrgenommen werden. Deutlich wird an dieser Auflistung, wodurch
de Sade die Individualitdt eingeschrinkt sieht: durch die Moral, Sitte und Religi-
on, d.h. die geistigen Grundlagen der gesellschaftlichen Struktur. Zur alternativen
Grundlage des menschlichen, individuellen Handelns, wihlen die Libertins die
Eingaben der Natur. Der Libertin Dolmancé erldutert: ,, Toutes nos actions, et sur-
tout celles du libertinage, nous €tant inspirées par la nature* (ebd.: 462). Im we-
sentlichen lauft diese Uberlegung auf eine Naturdetermination des Individuums
hinaus, die de Sade erst in der Figur der Juliette ein Stiick weit tiberwindet. Mit
Eugénies ,,Erlernen der Libertinage lduft der Prozess ihrer Individuation ab, der
sich in ihrem wachsenden Hass auf die Mutter als Reprisentantin dieser verhass-
ten gesellschaftlichen Vorstellungen zeigt'! (vgl. PhB: 548-561). Dieser Prozess

10 | An dieser Stelle greift die Erkenntnis von Roland Barthes, dass die
sexuelle bzw. sadistische Ebene lediglich die Fassade des de Sadeschen
Werkes bildet (vgl. Barthes 1971: 174).

11 | Klossowski interpretiert die Mutter als das Sinnbild der Tyrannei im
Werke de Sades (vgl. Klossowski 1967c: 177). Die Figur der Mutter taucht im

am 14.02.2026, 14:38:0¢

213


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195.199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

214

RADIKALE INDIVIDUALITAT

macht noch einmal deutlich, dass der Akt der Verwirklichung von Individualitit

bei de Sade maBigeblich an die bewusste ,,Atomisierung® und ,,Individuation ge-

bunden ist.

In ein nur etwas anderes Szenario ist die Geschichte der Erzichung der Juliette
eingebettet, deren Schule zwar nicht ausschlieBlich auf das sinnbildliche Boudoir
(deutsch: Damenzimmer) beschrénkt, aber auch in eine pornographische Rahmen-
handlung eingebettet ist. Die ersten wesentlichen Schritte zur Erziehung Juliettes
{ibernimmt die Nonne Madame Delbéne (vgl. HJ I: 61). Ahnlich wie bei Eugénie
steht auch am Anfang ihrer Erziehung die Negation der Religion (ebd.: 69f.), auf
die eine Kritik an der Vorstellung einer unsterblichen Seele, an den Sitten sowie
an der Institution der Ehe folgt.'?> Mit diesen Schritten werden die metaphysischen
Grundlagen negiert, auf denen die von der Gesellschaft anerkannten universalen
Werte beruhen. Fortgesetzt wird Juliettes Erziehung auller durch ihre praktischen
Erfahrungen im Verlauf ihrer Abenteuer auch durch vertiefende Gespriche mit
erfahrenen Libertins iiber die Religion, die Gesetze und Sitten. Dariiber hinaus rii-
gen diese Juliette, wenn sie in die bekdmpften Verhaltensmuster zurtickfillt (vgl.
ebd.: 565). Dabei zeigt sich deutlich die geistige Verankerung de Sades im aufkla-
rerischen, auf Rationalitdt aufbauenden Diskurs seiner Zeit. Darauf haben bereits
Theodor W. Adorno und Max Horkheimer in ihrem Exkurs ,,Juliette — Aufklédrung
und Moral® innerhalb der ,,Dialektik der Aufkldrung® eingehend hingewiesen
(vgl. Horkheimer/Adorno 2000).

Der Lern- und damit verbundene Erkenntnisprozess, den de Sade lediglich
anhand der weiblichen Libertins darstellt, verlduft iiber die Verfithrung und Lehre
durch erfahrene Libertins beiderlei Geschlechts. Die Lehre beruht auf folgenden
Elementen, die in der kommenden Untersuchung eine wichtige Rolle spielen wer-
den:

- die Negierung Gottes als ein nicht mit Rationalitdt vereinbares Prinzip (vgl.
Kapitel 3.5 der vorliegenden Arbeit),

- die Akzeptanz und Hochschdtzung der Natur als Bezugsgrof3e fiir das eigene
Handeln in Verbindung mit der hedonistischen ,Lust” als Haupttriebfeder des
Lebens, der Reflexion und der partiellen Negierung gesellschaftlicher Bedin-
gungen und Normen (Gesetze, Moral, Sitten) (vgl. Kapitel 3.4 und 3.6 der vor-
liegenden Arbeit).

Werke de Sades wiederholt mit negativer Konnotation auf. Es ist zu vermuten,
dass in den Hass gegen die Mutterrolle auch die negative Erfahrung mit
der eigenen Schwiegermutter, die er fir seine langjahrige Inhaftierung
verantwortlich machte, mit hinein spielt.

12 | In seinem Exkurs ,Francais, encore un effort si vous voulez étre
républicains” verweist de Sade auf den expliziten Zusammenhang zwischen
Sitten und Religion. Seiner Auffassung nach bestimmt die Religion die Moral
(vgl. PhB: 490).

am 14.02.2026, 14:38:0¢


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195.199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEe SADES KONZEPT VON RADIKALER INDIVIDUALITAT

Vor diesem Hintergrund steht die libertine Individualitét eindeutig auf einem ra-
tionalen Fundament, das seinerseits auf Materialismus fuflt. Die Anerkennung
der Natur in Gestalt der von ihr eingegebenen Neigungen ist die determinierende
Grundlage von libertiner Individualitidt — wobei die Libertins zugleich die Natur
auf eine paradoxe Weise anfeinden, da sie droht, die Stelle der Religion einzuneh-
men. Der Prozess der individuellen Befreiung ist somit an die rationale Reflexion
gebunden, die von den Libertins erlernt wird. Er ist ein bewusster und aktiver Akt
der Erkenntnis und der damit verbundenen Empé6rung gegen die Herrschaftsstruk-
turen, der auf einer zeitweise vulgér materialistischen Weltsicht basiert.

Hierin zeigt sich bereits eine gemeinsame Ebene mit der Philosophie Max Stir-
ners, der die Befreiung des Individuums und die Moglichkeit der Entwicklung von
Individualitit an die Reflexion der ,.fixen Ideen* koppelt.13 Bei de Sade taucht als
neue Metaphysik der Riickgriff auf die Natur als ein schopferisches Prinzip auf,
womit er sich deutlich von den Ansichten eines Stirners oder Nietzsches abgrenzt.
Gleichzeitig fallt aber beim Vergleich von Eugénie und Juliette die philosophische
Weiterentwicklung de Sades auf, die in seiner partiellen Abkehr vom vulgéren
Materialismus seiner geistesgeschichtlichen Vorldufer Baron d‘Holbach und La
Mettrie deutlich wird. Beide hatten zeitweise einen sehr starken Einfluss auf sein
Denken ausgeiibt (vgl. Kapitel 3.2.4 und 3.5.1 der vorliegenden Arbeit), der sich
aber im Lauf seiner Entwicklung verénderte. Im Gegensatz zu ihrem Materialis-
mus tragt derjenige de Sades allerdings einen deutlichen parodistischen Zug.

3.2.2 Die Libertine Juliette als Sonderfall

Eine nicht zu tibersehende Sonderstellung im Werk de Sades nimmt die Prota-
gonistin Juliette'* ein. Heinz-Giinter Stobbe schrieb iiber ihre Rolle: ,,Wenn es
erlaubt ist, in der Beziehung eines Romanautors zu seinen Figuren zu sprechen,
dann wird man sagen miissen, de Sade habe seine Juliette geliebt™ (Stobbe 2002:
69).! Wihrend er die meisten seiner Figuren nur holzschnittartig grob umreiBt
— sogar Justine'¢, die tugendhafte Schwester Juliettes, bildet diesbeziiglich keine
Ausnahme — verleiht de Sade seiner Juliette ein hohes Mal} an Individualitéit und

13 | Bei Nietzsche findet sich als dquivalenter Begriff der des ,,Gotzen” (vgl.
z.B. GD: 258).

14 | Die Namengebung erfolgte eventuell in Anlehnung an die Figur der Julie
aus Jean-Jacques Rousseaus Briefroman ,Julie ou La Nouvelle Héloise“
[1764; hier: 1967].

15 | Dieser gangigen These innerhalb der de Sade-Forschung steht die
Ansicht von Jean Paulhan entgegen, der in der Justine das Alter-Ego von de
Sade zu entdecken glaubte (vgl. Coulet 1989: 84; Pauvert 1989: 240).

16 | Der Name ,Justine”, der sich von jus [deutsch: Gerechtigkeit, Recht]
ableitet, taucht erst in der zweiten Version der Justine (1792) auf. In der

am 14.02.2026, 14:38:0¢

215


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195.199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

216

RADIKALE INDIVIDUALITAT

auch an (eigener) Entscheidungsfreiheit jenseits der immer wieder thematisierten
Naturdetermination des Menschen. Streckenweise lésst sie sich daher auch als ein
Alter Ego de Sades lesen. Sie verkorpert eine freigeistige Frau, die de Sade mit
den Attributen seiner Philosophie ausgezeichnet hat. Die Figur der eifrigen Schii-
lerin der Libertins ermgglicht es de Sade gleichzeitig, dem Leser seine eigenen
Gedankengédnge mit leicht nachvollziehbaren Argumentationen darzulegen. Ro-
land Barthes beschrieb Juliette in einer FuBnote treffend als ,,Libertinagelehrling*
(vgl. Barthes 1971: 27), wéhrend sie fiir Roland Meyer lediglich eine ,,Radikali-
sierung‘ des de Sadeschen Libertins verkorperte (vgl. Meyer 1999: 70). Klossow-
ski sah in Juliette die Heldin, aus der die Vernunft spricht (vgl. Klossowski 1967b:
61), und die den Atheismus zu seiner Integralitét fiihrte (vgl. ebd.: 61f.). Eine ganz
andere Position vertrat Jane Gallop, die de Sade intertextuell mit den Auslegungen
von Blanchot, Bataille und Klossowski unter einem feministischen Gesichtspunkt
gelesen hat. , Juliette is not her own woman (a woman as woman is never her own)
she is absolutely improper, not proper herself” (Gallop 1981: 58).

Wihrend die de Sadeschen Libertins von der Suche nach ,,absoluter Freiheit*
getrieben sind — d.h. dem letzten und groften Verbrechen (vgl. Kapitel 3.6 der
vorliegenden Arbeit) — und sich zu Maschinen in den Hénden der Natur degra-
dieren im Sinne der Philosophie Julien Offray La Mettries (vgl. Kapitel 3.2.4 der
vorliegenden Arbeit), verfligt Juliette {iber eine reflektierte individuelle Haltung
eigener Willensentscheidungen. Mit ihrer Darstellung iiberwindet de Sade zeit-
weise partiell seine philosophischen Lehrer La Mettrie und d’Holbach, indem er
sich einer Konstituierung von (moderner) Individualitit zuwendet, die tiber ein
vulgirmaterialistisches Weltverstindnis hinausreicht.!” Diese Uberwindung zeigt
sich in Juliettes Schwanken beziiglich der von dem Innenminister Saint-Fond er-
traumten Entv6lkerung Frankreichs — sie wird im Traum von Gewissensbissen
befallen (vgl. HJ I: 565) — sowie auch in dem Ausmal} der Reflexion iiber ihre
Handlungen, die seinen anderen Libertins komplett fehlt.

Uber die Libertine Juliette und ihr Gegenstiick — die tugendhafte Justine —
findet sich eine Reihe von Untersuchungen. Die de Sade-Rezeption nimmt sie
hiufig als Gegentiberstellung von zwei unterschiedlichen Frauenbildern wahr
(vgl. z.B. Lenk 1988; Lely 1952/57; hier: 1982): Justine als das zeitgendssisch
konservative Ideal einer unterwiirfigen und dem Mann gefiigigen Frau und Juliette
als ein emanzipatorisches Frauenideal.'® Die Verbindung von Juliette mit einem

urspriinglichen Form hei8t sie Sophie - so wie die idealisierte Gefahrtin aus
Rousseaus Erziehungsroman ,Emile“.

17 | Die Uberwindung der vulgédrmaterialistischen Weltsicht vollzieht sich
deutlich im Werk de Sades von der Schrift ,Les cent vingt journées de
Sodome* Uber ,Aline et Valcour” hin zur ,Histoire de Juliette“. Eigenstandige
Untersuchungen diesbezlglich liegen noch nicht vor.

18 | Vgl. Carter 1979; Lely 1982; Lenk 1988.

am 14.02.2026, 14:38:0¢


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195.199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEe SADES KONZEPT VON RADIKALER INDIVIDUALITAT

modernen Konzept von Individualitdt ist hingegen bislang nicht weiter themati-
siert worden.

Juliette ist anfangs — genauso wie Eugénie in ,,Philosophie dans le Boudoir* —
eine Schiilerin der Libertins und hat bis zum Schluss ihrer Geschichte immer noch
Lektionen anderer, bereits weitaus erfahrenerer Libertins zu héren. Sie selbst wird
nie zu einer Erzieherin. De Sade beschreibt sie im ersten Band des Doppelromans
liebevoll mit den Attributen: ,,vive, étourdie, fort jolie, méchante, espiegle™ (NJ
I: 33). Uber die Schwierigkeiten, als Frau zur Libertinage zu gelangen, klirt Ma-
dame Delbéne die junge Juliette auf:

,Epoux injustes, cessez donc de tourmenter vos femmes si elles vous sont
infideles. Ah! Si vous voulez bien vous examiner, vous vous trouverez tou-
jours le premier tort, et ce qui persuadera le publique ce tort est véritab-
lement toujours de votre coté, c’est qu’elles ont, pour étre libertines, une
infinité de liens a franchir, et qu’il n'est pas naturel qu'un sexe doux timide
en vienne |a sans d’excellentes raisons” (HJ I: 119).

Zuvor gibt sie ihr bereits den Ratschlag, ihren Eingebungen zu folgen — und verrét
damit das Grundkonzept der Philosophie der de Sadeschen Libertins. Im Zuge
ihrer Instruktionen fiir Juliette erklért sie: ,,Ah! suis ses inspirations, mon ange...
voila celles qui ne te tromperont jamais® (ebd.: 69). Im dritten Band der ,,Histoire
de Juliette ldsst de Sade seine Protagonistin Juliette der Leserschaft iiber ihren
eingeschlagenen Lebensweg berichten:

,Le train de ma maison était énorme. Vous devez vous en douter, en voy-
ant toutes les dépenses que j'étais obligée de faire pour mon amant. Mais,
en laissant a part la multitude des choses exigées pour ses plaisirs, il me
restait @ moi un hoétel superbe a Paris, une terre délicieuse au-dessus de
Sceaux. Une petite maison des plus voluptueuse a la Barriére-Blanche, dou-
ze tribades, quatre femmes de chambre, une lectrice, deux veilleuses, trois
équipages, dix chevaux, quatre valets choisis a la supériorité de membre,
tout le reste des attributs d’'une trés grande maison, et, pour moi seule, plus
de deux millions a manger par an, ma maison payée“ (ebd.: 431).

Sie fahrt fort, ihren Lebensstil zu schildern, der ein gleichwertiges Mall an De-
kadenz aufweist wie das der ménnlichen Libertins: ,,Voulez-vous ma vie main-
tenant? Je me levais tous les jours a dix heures. Jusqu’a onze, je ne voyais que mes
amis intimes; depuis lors, jusqu’a une heure, grande toilette, a laquelle assistaient
tous mes courtisans ...“ (ebd.: 431).

Im ,,Verh6r durch den Libertin Brahé, ein Mitglied einer schwedischen Freimau-
rerloge, tragt Juliette dem Leser erneut de Sades Grundsitze vor (vgl. HJ II: 261-
264). Sie umfassen die unbedingte Bejahung der individuellen Leidenschaften,

am 14.02.2026, 14:38:0¢

217


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195.199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

218

RADIKALE INDIVIDUALITAT

des Atheismus und der Natur. Der am umfangreichsten ausgebaute Aspekt ist die
Verteufelung der Religion:

»,D. - Et comment voyez-vous la religion dans cela? R. - Comme le premier
ressort de la tyrannie, celui que le despote doit toujours mouvoir, quand il
veut étayer son trone. Le flambeau de la superstition fut toujours I'aurore
du despotisme, et c’est toujours avec des fers bénits que le tyran assouplit
le peuple. D. - Vous nous exhortez donc a en faire usage? R. - Oui, certes;
si vous voulez régner, qu’un Dieu parle pour vous, et les hommes vous ob-
éiront. Quand sa foudre, tenue dans vos mains, les aura fait trembler, vous
aurez bient6t leurs richesses et leurs vies. Persuadez-leur que toutes les
infortunes qu’ils ont éprouvées sous le régime que vous voulez leur faire
rejeter, ne viennent que de leur irréligion. En les faisant tomber aux pieds de
la chimére que vous leur offrirez, ils serviront bientét de marchepieds a votre
orgueil, a votre luxure. D. - Vous ne croyez donc pas en Dieu? R. - Est-il un
seul étre raisonnable au monde qui puisse ajouter foi a de tels mensonges?
La nature, toujours en mouvement, peut-elle avoir besoin d’'un moteur? Je
voudrais que le corps vivant du fourbe qui le premier, parla de cette exé-
crable chimére ft abandonné, pour son supplice, aux manes de tous les
malheureux qui périrent pour elle“ (ebd.: 262).

Die Befragung endet mit ihrem Schwur: ,,Je jure [...] d’exterminer tous les rois de
la terre; de faire une guerre éternelle a la religion catholique et au pape; de précher
la liberté des peuples; et de fonder une République universelle” (ebd.: 263). Thre
Anerkennung als vollwertige Libertine erlangt sie jedoch erst, nachdem sie den
Mord an ihrem leiblichen Vater'® ohne Zogern begeht (vgl. HI I: 491f.; s. auch:
Kapitel 3.2.2 der vorliegenden Arbeit), d.h. wiederum einen Akt der vollstindigen
Individuation und Uberwindung der familisiren Bindungen ausfiihrt.

Elisabeth Lenk schrieb tiber die Figur der Juliette und das Konzept, das sie
verkorpert: ,,In Juliette hat er eine Frau erfunden, die tiber die Grenzen des ménn-
lichen Geschlechts und tiber die Grenzen seiner Klasse hinausdenkt. In ihrer An-
gepaBtheit erscheint sie uns jedoch auch als die emanzipative Frau in ihrer gan-
zen Ambivalenz® (Lenk 1988: 296). Angela Carter ging in ihrer Interpretation
soweit, Juliette mit dem Konzept vom ,,Ubermenschen* Friedrich Nietzsches zu
vergleichen: ,,Juliette is an exception; by the force of her will, she will become

19 | Der Mord eines Elternteils ist im Werke de Sades redundanter
Bestandteil. Er kann einerseits als bewusster Akt der Individuation durch
Brechen der Familienbande als auch andererseits als ein expliziter Angriff
auf die christliche Moral, in der dieses Verbrechen als eines der moralisch
verwerflichsten gilt, das nicht wiedergutzumachen ist, gelesen werden. Das
zeigt sich auch in der Gestalt des Libertins Minski (vgl. HJ I: 596).

am 14.02.2026, 14:38:0¢


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195.199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEe SADES KONZEPT VON RADIKALER INDIVIDUALITAT

a Nietzschean superwoman, which is to say, a woman who has transcended her
gender but not the contradictions inherent in it (Carter 1979: 86). Ahnlich sah es
auch Willem Frederik Hermans in seinem Aufsatz ,,Das sadistische Universum*
(vgl. Hermans 2002: 78). Weiterhin bezeichnete er Juliette als eine ,,Heilige des
Verbrechens* (ebd.: 77). Juliette ist nicht, wie die meisten de Sadeschen Libertins,
eine (Menschen-) Maschine, sondern sie folgt streckenweise ihrem eigenen (frei-
en) Willen. Annie Le Brun erklérte in einem Interview mit Jean-Luc Moreau zur
Figur Juliettes:

,On a certes déja parlé de Juliette comme d’un personnage libre, mais on
ne I'a jamais vraiment envisagée en tant que femme, comme expression
féminine de la liberté. A mon avis, Juliette représente la conquéte, le travail
que devraient, que pourraient peut-étre accomplir les femmes pour accéder
a quelque chose qui ressemblerait a la liberté“ (Le Brun 1989: 20).

Die beiden de Sade-Ubersetzer Stefan Zweifel und Michael Pfister bemerkten in
ithrer Untersuchung ,,Sade zwischen Justine und Juliette zu dieser Thematik:

,Wahrend die Ubrigen Libertins in unsteter Melancholie stets fort einem un-
erreichbar groflen Verbrechen, das sie niemals vollbringen kénnen, nach-
trauern, hat Juliette die Méglichkeit gefunden [2° - Anm. von M. S.], das
,groflte und am langsten andauernde Verbrechen‘ zu begehen, welches ein-
hergeht mit der absoluten Freiheitsfindung und nicht zuletzt Sade selbst
seine langjahrige Gefangenschaft Uberleben lief - das Schreiben” (Zweifel/
Pfister 2002: 33f.).2%

Juliette iiberwindet damit die letzte Grenze, an der die anderen Libertins im Werk
de Sades scheitern. Sie findet einen Ausweg aus dem Dilemma, in das die Liber-
tins ithr Streben nach Freiheit in Form der letztmoglichen Grenziiberschreitung
gefiihrt hat (vgl. z.B. HJ II: 41). Letztlich erreicht Juliette die absolute Freiheit,
indem sie das grofitmogliche Verbrechen begeht, ein Verbrechen, das anhilt, auch
wenn sie keinen Finger mehr dafiir rithrt — eine Hommage de Sades an sich selbst.
Er glaubte, dies im Schreiben gefunden zu haben.

Pierre Klossowski bemerkte tiber die besondere Rolle der Juliette im Werk de
Sades:

20 | Die beiden Autoren beziehen sich auf folgende Passage: HJ II: 44.

21 | Zweifel und Pfister Ubersahen allerdings, dass diese Erkenntnis nicht
von ihr selbst stammt, sondern zu den mundlich mitgeteilten Lehrinhalten
des Libertins Sbrigani gehort.

am 14.02.2026, 14:38:0¢

219


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195.199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

220

RADIKALE INDIVIDUALITAT

LEn effet, a I'inverse de I'homme, plus particulierement du pervers sadien,
I‘heroine sadienne énonce la raison. Comme elle ne I’'exerce que pour mieux
ressaisir le sensible qu’elle es originairement et traditionnellement selon les
normes, elles ne le ressaisit qu’autant qu’elle progresse dans insensibilité
et de la sorte offre le parfait exemple da la morale de I'apathie. [...] Enfin et
surtout c’est I’néroine sadienne qui porte I'athéisme & son intégralité en le
dissociant de la raison normative et anthropomorphe pour libérer la pensée
méme dans l'ordre expérimental de la monstruosité“ (Klossowski 1967b:
48).

Juliette kann in diesem Zusammenhang als ein Exempel fiir die geistige Weiter-
entwicklung von de Sades Libertins gelten. Sie gibt Antworten auf Fragen, die de
Sade in seinen vorangegangenen Texten aufwerfen, aber nicht befriedigend beant-
worten konnte. Juliette ldsst sich vor dem Hintergrund de Sades philosophischer
Entwicklung als eine weitgehende Personifizierung seines Konzeptes von ,,Indi-
vidualitét“ lesen, das gerade im Zuge der Ereignisse der franzgsischen Revolution
an Klarheit gewinnt und in der vorliegenden Arbeit ein besonderes Gewicht erhilt.

Juliette verdeutlicht aber auch, im Kontrast zu ihrer Schwester Justine, die
Moglichkeit, einen eigenen Weg zu beschreiten — basierend auf einem egozent-
ristischen Konzept des Utilitarismus. Beide Schwestern werden von einem anné-
hernd gleichen Ausgangspunkt in die Welt entlassen: Der vermeintliche Tod ihres
Vaters fiihrt zu ihrer Entlassung aus dem Kloster. Juliette antizipiert in der Folge
die grundlegenden Aspekte des de Sadeschen Individualititskonzepts, wahrend
Justine im Festhalten an den gesellschaftlichen Normen dem Untergang geweiht
ist. Justine geht als Individuum zugrunde, weil sie nicht ihren eigenen Bediirf-
nissen folgt, sondern sich der Chimére des Glaubens an einen christlichen Gott
unterwirft. Sie ist eine Besessene, die sich selbst und ihre eigenen Bediirfnisse
verleumdet und an der Entfremdung durch den Glauben im Leben scheitert. Wah-
renddessen ist die Entwicklung von Juliette zu einer vollwertigen Libertine durch
Erfolge gekront. Ihr Leben, das den Eingaben ihrer eigenen Natur gehorcht, ist ge-
nussreich. Dementsprechend kann die Gegeniiberstellung der beiden Schwestern
als literarische Thematisierung von menschlicher Entscheidungsfreiheit gelesen
werden.

3.2.3 De Sades Libertins als ,Menschenmaschinen*

Die Idee der Maschine, die gerade zur Zeit der franzdsischen Revolution aufgrund
der technischen und wissenschaftlichen Fortschritte eine wichtige Rolle im gesell-
schaftlichen und philosophischen Diskurs spielte, verwendet de Sade redundant
als Motiv. Es findet sowohl in den Handlungsstrédngen des de Sadeschen Werkes
als auch in der naturwissenschaftlich geprigten Wahrnehmung seiner Libertins
seinen Widerhall. Die Maschinenhaftigkeit bzw. die Selbstwahrnehmung als Ma-

am 14.02.2026, 14:38:0¢


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195.199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEe SADES KONZEPT VON RADIKALER INDIVIDUALITAT

schinen taucht in den Diskursen der Libertins besonders héufig auf. Der Geistliche
Bandole erlédutert gegeniiber Justine:

»,La source de nos erreurs vient de ce que nous regardons notre corps com-
me de la matiére brute et inerte, tandis que ce corps est une machine sen-
sible, qui a nécessairement la conscience du momentanée de I'impression
qu’il recoit et la conscience de moi par le souvenir des impressions succes-
sivement éprouvées (NJ I: 232).22

Die Argumentation zeigt eine ausschlieBlich materialistische Weltsicht des Li-
bertins, der den menschlichen Organismus mit einem Uhrwerk vergleicht. In der
,Histoire de Juliette® erkldrt Delbéne zu den materialistischen Grundannahmen,
die auch de Sade selbst vertrat:

,On nous objecte que le matérialisme fait de I’hnomme une pure machine, ce
que l'on juge trés déshonorant pour I'espéce humaine; mais cette espéce
humaine sera-t-elle bien plus honorée, quand on dira que 'homme agit par
les impulsions secrétes d’un esprit ou d’un certain je ne sais quoi qui sert a
'animer sans qu’on sache comment?“ (HJ I: 93).

Der Duc de Blangis hatte bereits in ,,Les cent vingt journées de Sodome* seine
eigene Maschinenhaftigkeit beschrieben: ,,Je ne suis dans ses mains qu’une ma-
chine qu’elle meut a son gré, et il n’est pas un des mes crimes qui ne les serve*
(S: 27).

In diesen Passagen kommt deutlich die La Mettrie-Rezeption de Sades zum
Vorschein?®. La Mettrie hatte in seiner 1747 verfassten Schrift ,,L’homme machi-
ne“ eine methodologische Maschinenanthropologie aufgestellt, die in der Aussage
miindete: ,,Concluons donc hardiment que I’homme est un Machine; et qu’il n’y
a dans tout ’univers qu’une seule substance diversement modifiée” (La Mettrie
1748; hier: 1987: 117). De Sade iibernimmt die Sprache La Mettries und fiigt die-

22 | Auch in anderen Passagen seines Werkes taucht das Motiv der Maschine
wiederholt auf (vgl. z.B. HJ I: 93).

23 | Vgl. diesbezlglich Glaser 1988, hier: 2000; Pfister/Zweifel 2002.
Neben dessen Hauptwerk ,L’Homme Machine“ hat de Sade auch den Essay
,Discours sur le bonheur” rezipiert. Ein Verweis auf diesen findet sich in der
LHistoire de Juliette* und in ,Philosophie dans le Boudoir“ (vgl. HJ II: 11;
PhB: 538). Jean Deprun erlautert die La Mettrie-Rezeption de Sades: ,On ne
s’étonnera donc pas que, s’agissant cette fois de morale (ou d’anti-morale),
Sade cite les textes de La Mettrie avec une extréme désinvolture. Précisions:
avec une désinvolture orientée“ (Deprun 1976: 746).

am 14.02.2026, 14:38:0¢

221


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195.199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

222

RADIKALE INDIVIDUALITAT

sen Gedankengang in die Selbstwahrnehmung seiner Libertins ein.?* Sie werden
somit zeitweise zu Propagandisten von La Mettries Philosophie. Gerade in seinem
Frithwerk greift de Sade noch sehr hiufig auf die vulgdrmaterialistische Auffas-
sung von der Maschinenhaftigkeit des Menschen zurlick. In dieser Wahrnehmung
zeigt sich allerdings auch die Begrenztheit seines Konzeptes von Individualitét
besonders deutlich: Individualitidt und Determiniertheit schlieen sich gegensei-
tig aus. Laszlo Foldényi verwies in seinem Essay ,,.Der Tod und die Marionette*
auf den inneren Widerspruch der Libertins, der sich in der Marionettenhaftigkeit
dieser Figuren widerspiegelt — ohne auf de Sades La Mettrie-Rezeption weiter
einzugehen:

»(Das Verlangen nach radikaler Freiheit). Dieser innere Widerspruch 188t die
Libertins nicht zur Ruhe kommen. Die Konsequenz, mit der sie alle Plane ver-
folgen, und die Rlcksichtslosigkeit, mit der sie sich vom gestellten Ziel nicht
ablenken lassen, sind eine Manifestation nicht nur des Rationalismus, son-
dern auch des unaufhaltsamen Prozesses, der verhindert, daf® das Dasein
innehalt und der Rhythmus des Entsetzens und Vergehens abreifit. Durch
den fir sie so bezeichnenden Radikalismus wirken die Libertins, als waren
sie Automaten, Marionetten“ (F6ldényi 1990: 308f.).

Die Metapher der Maschine vermittelt die Unfreiheit des Subjekts, eine freie
Entscheidung fiir oder gegen eine Handlung zu treffen. Ebenso impliziert sie die
Austauschbarkeit des Individuums, die gerade dem Konzept von Individualitit
widerspricht, das sie iiber die dem Individuum innewohnenden Eigenheiten defi-
niert. Die Maschinenhaftigkeit der de Sadeschen Libertins findet ein Aquivalent
in der Leugnung der Willensfreiheit (vgl. Kapitel 3.3 der vorliegenden Arbeit) und
der Naturdetermination.

Andererseits ist im Werk de Sades auch eine Entwicklung zu verzeichnen, die
ihn diese Gedanken wiederum tiberwinden lisst. In der sozialistischen Inselutopie
von Tamoé (vgl. Kapitel 3.7.1 der vorliegenden Arbeit) entstehen bereits erste Pa-
radoxien aus seinem Glauben an die naturbedingte Determination des Menschen
und seinem Streben nach einer eigenstéindigen Individualitdt, die in der philoso-
phischen Entwicklung in der Figur der Juliette miinden.

24 | Neben dieser Schrift finden sich auch Bezuge auf die Schrift ,L’homme
plus que machine” im Werke de Sades (vgl. z.B. HJ II: 62).

am 14.02.2026, 14:38:0¢


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195.199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEe SADES KONZEPT VON RADIKALER INDIVIDUALITAT

3.3 DIE ROLLE DES ,FREIEN WILLENS“ IN DER
KONSTRUKTION DES LIBERTINS

Da de Sade noch in der Tradition des franzésischen Materialismus steht — nament-
lich der von d‘Holbach?’ und La Mettrie vertretenen Stromung —2°, negiert er die
Existenz eines freien Willens per se. Jegliches Handeln des Menschen fiihrt de
Sade auf materielle und physikalische Ursachen zuriick, nicht auf eine ,,selbstbe-
stimmte*, d.h. in diesem Falle: unbedingte Willensentscheidung des Individuums.
In de Sades Menschenbild ist das Individuum, wie bereits festgestellt, an die Ein-
gaben der Natur gebunden. Die Natur bildet somit die Basis jeglicher Ordnung,
wihrend einige Libertins gleichzeitig versuchen, sie zu tiberwinden (vgl. z.B. NJ
II: 42), oder sich im Akt der Zerstorung mit ihr auf eine Stufe zu stellen. In der
,,Histoire de Juliette* ldsst de Sade einen Kardinal namens Bernis wihrend einer
Orgie gegeniiber Juliette verkiinden:

,La faculté de comparer les différentes maniéres d’agir et de se détermi-
ner pour celle qui nous parait la meilleure, est ce qu’on appelle liberté. Or,
I'hnomme a-t-il, oui, ou non, cette faculté de se déterminer? J'ose affirmer
qu’il ne I'a pas, et qu’il est impossible qu’il puisse avoir. Toutes nos idées
doivent leur origine a des causes physiques et matricielles qui nous entrai-
nent malgré nous, parce que ces causes tiennent a notre organisation et
aux objectes extérieurs qui nous remuent; les motifs sont le résultat de ces
causes, et, par conséquent, notre volonté n’est pas libre. Combattus par
différents motifs, nous balancons, mais I'instant ol nous nous déterminons
ne nous appartient pas; il est contraint, il est nécessité par les différents
dispositions de nos organes; nous sommes toujours entrainés par eux, et
jamais il n’a dépendu de nous d’avoir pris plutdt un parti que l'autre; toujours
mus par la nécessité, toujours esclaves de la nécessité, I'instant méme ol
nous croyons avoir le mieux prouvé notre liberté est celui ol nous sommes
le plus invinciblement entraines” (HJ II: 79).

Dabei beruft er sich auf den franzésischen Aufklarer Francois Fénélon (1651-
1715)%, dessen philosophische Vorstellungen de Sades Libertins ebenfalls wie-
derholt rezipieren (vgl. z.B. HJ II: 80).

25 | De Sade bezeichnete des ofteren die Schrift ,Systéme de la Nature”
[1770]von d‘Holbach als eine wichtige Grundlage seiner eigenen Philosophie.
26 | Philip P. Hallie schrieb diesbeziglich: ,De Sade bezog sein Vokabular
aus d’Holbachs und La Mettries Materialismus, erweiterte dessen Bedeutung
jedoch Uber die Grenzen ihres recht beschaulichen burgerlichen Ethos
hinaus“ (Hallie 1971: 52).

27 | Vgl. zu dessen Philosophie Girsberger 1973: 190-195.

am 14.02.2026, 14:38:0¢

223


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195.199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

224

RADIKALE INDIVIDUALITAT

Bereits im Zusammenhang mit der Libertinage hatte Madame Delbéne Juliette
uber die Willensfreiheit erklart:

,Ce qui fait, ma chére Juliette, que I'on éprouve du remords aprés une mau-
vaise action, c’est que I'on est persuadé du systéme de la liberté, et I'on se
dit: Que je suis malheureux de n’avoir pas agi différemment! Mais si I'on
voulait bien se persuader que ce systéme de la liberté est une chimére, et
gue nous sommes poussés a tout ce que nous faisons par une force plus
puissante que nous si I'on voulait étre convaincu que tout est utile dans le
monde, et que le crime dont on se repent aussi nécessaire a la nature que la
guerre, la peste ou la famine dont elle désole périodiquement les empires,
infiniment plus tranquilles sur toutes les actions de notre vie, nous ne con-
cevrions méme pas le remords; et ma chére Juliette ne me dirait pas que j'ai
tort de mettre sur le compte de la nature ce qui ne doit étre que sur celui de
ma dépravation“ (HJ I: 63).

Die Libertins rechtfertigen ihr Verhalten damit, dass sie lediglich den ihnen von
der Natur mitgegebenen Charakterziigen entsprechend handeln. Dieses materia-
listische Menschenbild beruht auf den naturwissenschaftlichen Kenntnissen in de
Sades Epoche. Olympe erlédutert in seinem Dialog mit Juliette, dass der Mensch
lediglich ein ,,Spielball der Notwendigkeiten* (vgl. HJ II: 80) sei. In Hinblick auf
die Gleichsetzung von Tieren, Menschen und Pflanzen, die alle dem ,,Wirkkreis
des Nervenfluidums® unterworfen sind, zeigen sich wiederum die Beziige zu La
Mettries Auffassung des Menschen als Maschine.?® Vor diesem Hintergrund er-
scheint de Sade auch das gesellschaftliche Konzept einer Moral als Absurditit.

Eine Ausnahme innerhalb des de Sadeschen Universums bildet einzig und
allein Juliette, die aus dieser sklavischen Determination ausbricht. Unter Um-
stinden kann auch ihre Schwester Justine als eine Uberwindung dessen gelesen
werden, weil sie trotz aller Missgeschicke aus innerer Uberzeugung der Tugend
treu bleibt. Andere Libertins erkennen zwar ihre Determination und versuchen
wiederholt, ihr zu entkommen, scheitern aber an ihrem Freiheitsstreben und den
Moglichkeiten der eigenen Transgression. Darin zeigt sich ein Charakteristikum
des de Sadeschen Werkes: eine Form der Selbstvergewisserung, die durch die ei-
genen Widerspriiche geprigt ist und einen Prozess der Entwicklung abbildet.

Der Wille spielt allerdings eine wichtige Rolle bei der Konstruktion des Liber-
tins als einem vertragsfahigen Subjekt. Nur als willentlich fungierender Mensch
kann der Libertin sinnvoller Weise einen Vertrag mit anderen schliefen — anderen-
falls wire der Vertrag (nach heutiger Auffassung) nichtig. Dieser moderne Aspekt

28 | Vgl. La Mettrie 1985; die La Mettrie-Rezeption von de Sade findet sich
auch sehr deutlich in dem posthum veroéffentlichten Text ,La Verité“ wieder.

am 14.02.2026, 14:38:0¢


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195.199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEe SADES KONZEPT VON RADIKALER INDIVIDUALITAT

der Subjektphilosophie ist im Werk de Sades allerdings ein blinder Fleck und fin-
det keine addquate Beriicksichtigung in seiner Philosophie.

3.3.1 Exkurs: Paul Henri Thiry Baron d’Holbach und
die Negation des ,freien Willens*

Unter der Uberschrift ,,Du Systéme de la liberté de 1‘'Homme* erklirt d’Holbach
im elften Kapitel seiner 1774 publizierten Schrift ,,Systeme de la Nature“ die
Freiheit des Individuums, d.h. letztlich der menschlichen Willensfreiheit, zu einer
Illusion. Ausgehend von der Ablehnung der Auffassung, ,,que le corps envisagé
relativement a relativiment a quelques-unes de ses fonctions plus cachées que
les autres“ (d*Holbach 1774; hier: 1999: 278) legt er seine Uberlegungen dar, die
auf der Feststellung beruhen: ,,Ainsi I’homme est un étre physique (ebd.: 278).
Beziiglich des Willens postuliert er somit:

,La volonté, comme on I’a dit ailleurs, est une modification dans le cerveau
par laquelle il est disposé a I'action ou préparé a mettre en jeu les organes
qu’il peut mouvoir. Cette volonté est nécessairement déterminée par la qua-
lité bonne ou mauvaise, agréable ou désagréable de I'objet ou du motif qui
agit sur nos sens, ou dont I'idée nous reste et nous est fournie par la mé-
moire. [...] En tout cela, nourrissons toujours suivant des lois nécessaires”
(ebd.: 280).

Damit fiihrt er den Willen lediglich auf eine (Natur-)Determination zuriick. Den
Prozess des Denkens reduziert er auf einen Zustand, in dem mehrere unterschied-
liche Reize wirken, die den Menschen abwechselnd bewegen. Eines der wichtigs-
ten Postulate, das sich fiir d’Holbach aus dieser Annahme ergibt, lautet:

»Le choix ne prouve aucunement la liberté de I'hnomme; il ne délibére que
lorsqu’il ne sait encore lequel choisir entre plusieurs objets qui le remuent,
il est alors dans un embarras qui ne finit que lorsque sa volonté est décidée
par I'idée de I'avantage plus grand qu'il croit trouver dans I'objet qu’il choisit
ou dans l'action qu’il entreprends” (ebd.: 284).

Dies fiihrt ihn folgerichtig zur Ansicht: ,,Nous fagons de penser sont nécessaire-
ment déterminées par nous fagcons d’étre* (ebd.: 286). Dementsprechend sind die
Menschen lediglich ein Spielball in den Handen der Natur, wie es ein Libertin im
de Sadeschen Werk ausdriickt.

»En un mot, les actions des hommes ne sont jamais libres; elles sont tou-
jours des suites nécessaires de leur tempérament, de leurs idées recgues,
des notions vraies ou fausses qu’ils se font du bonheur, enfin de leur opini-

am 14.02.2026, 14:38:0¢

225


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195.199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

226

RADIKALE INDIVIDUALITAT

ons fortifiées par I'exemple, par I’éducation, par I'expérience journaliére [...]
Lhomme n’est donc libre dans aucun instant de sa vie; il est nécessairement
guidé a chaque pas par les avantages réels ou fictifs qu’il attache aux objets
qui excitent ses passions” (ebd.: 288).

Dieses Argument wird wiederholt von den de Sadeschen Libertins als Begriin-
dung fiir die Ablehnung bzw. Relativierung von Normen (vgl. Kapitel 3.6 der
vorliegenden Arbeit) ins Feld gefiihrt. Wenn der Mensch keine Willensfreiheit
besitzt, wird auch das Konzept des Gesetzes und der damit verbundenen Straf-
rechtstheorie obsolet, da dies ein von einem (freien) Willen geleitetes Individuum
voraussetzt, das sich seiner Taten bewusst ist und somit auch die Verantwortung
dafiir tragen kann. Diesen Zirkelschluss erwahnt spiter auch Nietzsche wieder.
D‘Holbachs letztes Argument gegen den freien Willen lautet: ,,Pour se détromper
du systéme de la liberté de I’homme, il s’agit simplement de remonter au motif
qui détermine sa volonté, et nous trouverons toujours que se motif est hors de son
pouvoir (ebd.: 289f.). Daraus folgt fiir d°'Holbachs Sicht der Moral:

,Si I'on considérait les choses sans préjugé, on verrait que, dans le moral,
I’éducation [n‘est] autre chose que I'agriculture de I’'esprit et que, semblable
a la terre en raison de ses dispositions naturelles, de la culturel qu’on lui
donne, des fruits que I'on y séme, des saisons plus ou moins favorables qui
les conduisent a la maturité, nous sommes assurés que I’dme produira des
vices ou des vertus, des fruits moraux utiles ou nuisibles a la société” (ebd.:
293).

Er definiert Moral als ,,la nécessité des rapports qui subsistent entre les hommes,
montrée a des étres raisonnables® (ebd.: 296), worin sich seine Sicht deutlich von
derjenigen de Sades unterscheidet. Mit der folgenden Zuspitzung klingt das hier
rekapitulierte Kapitel aus: ,,Dans I’homme, la liberté n’est que la nécessité renfer-
mée au dedans de lui-méme* (ebd.: 165).

Zusammenfassend lisst sich feststellen, dass d‘Holbach in seiner materia-
listischen Weltsicht dem Menschen jegliche Willens- und Entscheidungsfreiheit
abspricht und sein Verhalten auf eine Determination durch duflere Einfliisse redu-
ziert. Ebenso argumentieren auch die meisten Libertins bei de Sade, wenn sie die
Existenz des Verbrechens negieren und die maf3lose Ungebundenheit des Indivi-
duums einfordern. Thre Aussagen lassen sich somit als eine Literarisierung seiner
Philosophie lesen. Neben d’Holbachs hier zitiertem Hauptwerk finden sich im
Werk de Sades auch Verweise auf seine Schriften ,,Le Bon Sens* (vgl. z.B. S: 280;
HIJ I: 91) sowie ,,La Théologie portative ou Dictionaire abrégé de la religion chré-
tienne® (vgl. HJ I: 401) und ,,Histoire critique de Jésus-Christ™ (vgl. PhB: 408).

am 14.02.2026, 14:38:0¢


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195.199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEe SADES KONZEPT VON RADIKALER INDIVIDUALITAT

3.4 MORAL, SITTE UND TUGEND CONTRA
INDIVIDUALISTISCHE ETHIK

Neben dem Atheismus wird die Ablehnung bzw. Umwertung der herrschenden
(christlichen) Moralvorstellung im de Sadeschen (Euvre redundant thematisiert.
Dabei ist seine diesbeziigliche Reflexion im Vergleich zur Quantitét der Ausein-
andersetzung mit anderen Themenfeldern allerdings nur gering ausgeprigt. Sein
Werk ist zwar von Darstellungen unmoralischen Verhaltens durchzogen, aber
seine Protagonisten reflektieren das nur selten ausfiihrlich. Auffillig ist dariiber
hinaus, dass sein Hauptaugenmerk auf ,,mceurs® (deutsch: Sitte) gerichtet ist,
nicht auf ,,morale* (deutsch: Moral) bzw. ,,moralité* (deutsch: Sittlichkeit); d.h.
er fokussiert weniger die Moral selbst, als vielmehr die daraus abgeleitete Hand-
lungsmaxime fiir das Individuum, wie sie die Sitten einer Gemeinschaft tiberlie-
fern. Wéhrend aber die unter seinem Namen zu Lebzeiten publizierten Schriften
wie z.B. die Kurzgeschichtensammlung ,,Crimes de I’amour* (1801) und auch die
,.Historiettes, contes et fabliaux“ (1787) stets mit einem Sieg der Tugend und Sitt-
lichkeit iiber das Unrecht enden, zeichnen die vier bekannten libertinen Novellen
ein ganz anderes Bild — vor allem der Doppelroman ,,Nouvelle Justine* und ,,His-
toire de Juliette*: nimlich eines von der Uberlegenheit des Bésen gegeniiber dem
Guten und Sittlichen. Wéhrend seine tugendhafte Protagonistin Justine redundant
scheitert, gewinnt Juliette, das personifizierte Laster, immer wieder die Oberhand
und feiert Erfolge. Diese unterstreichen auch die jeweiligen Unteriiberschriften
der Werke wie z. B. ,,Les Malheurs de la vertu” und ,,Les Prospérités du vice*.

In der Gegeniiberstellung der beiden ungleichen Schwestern malt de Sade die
Gleichgiiltigkeit der Natur gegeniiber dem Laster und der Tugend regelrecht in
Schwarz-Weif3. Das Fundament seiner Wahrnehmung bildet sein materialistisches
Weltbild, dessen Grundmaximen er auf die moralische Ebene tibertragt.

Die Vorstellung von Moral ist bei de Sade vorrangig an die Religion gekntipft
(vgl. z.B. NJ I: 137; HJ II: 511), wahrend die Natur ihr gegeniiber Gleichgiil-
tigkeit walten ldsst, wie es seiner materialistischen Weltsicht entspricht. Die Li-
bertins werden dieser Auffassung gerecht, indem sie lediglich den ihnen von der
Natur eingegebenen Tendenzen folgen.?® Bressac erklirt gegeniiber Justine: ,,Mon
unique morale consiste a faire absolument tout ce qui plait, & ne jamais rien refuser
a mes désirs: mes vertus sont vos vices, mes crimes vos bonnes actions™ (NJ I:
137). Im Dialog der beiden Ménche Ambrosio und Severino innerhalb der ,,Nou-
velle Justine* wird bereits die doppelziingige Moral der Gesellschaft angeklagt:
,,Mais, si tous les hommes étaient philosophes. Dit Serverino, nous n’aurions pas
le plaisir de I’étre seuls; et ¢’est un grand plaisir que de faire schisme, une grande
volupté que de ne pas penser comme tout le monde* (ebd.: 284). Daraus ergibt

29 | Ebenso tut dies die Protagonistin Justine, indem sie den Weg der Tugend
verfolgt. Sie zieht allerdings keine Konsequenten aus ihrem Scheitern.

am 14.02.2026, 14:38:0¢

227


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195.199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

228

RADIKALE INDIVIDUALITAT

sich eine Aufsplittung der Moral, die sich grob mit dem von Nietzsche aufgezo-
genen Gegensatz von Herren- und Sklavenmoral umschreiben liee. In dem Rom-
anfragment ,,Les cent vingt journées de Sodome* beispielsweise verfiigen die vier
Libertins gegeniiber ihren Untergebenen iiber eine eigene Form der Moral — im
gewissen Sinne tiber eine ,,Herrenmoral®, die allerdings nicht deckungsgleich mit
der Nietzscheanischen Vorstellung ist. Die unterschiedlichen Formen der Moral
werden auch in der ,,Philosophie dans le Boudoir offensichtlich, als der Diener
Augustin von Madame de Saint-Ange vor dem Verlesen des Manifestes ,,Frangais,
encore un effort si vous voulez étre républicains® des Raumes verwiesen wird
(vgl. PhB: 489), da die Lektiire nicht fiir ihn geschrieben sei. Dies stérkt erst ein-
malig die o.g. Position. Ndhere Betrachtungen machen allerdings die Differenzen
deutlich.

Mit der im weiteren Verlauf der Arbeit untersuchten Negation der Religion(vgl.
Kapitel 3.5 der vorliegenden Arbeit) in de Sades Werk verliert auch die Moral ihre
Bedeutung als Handlungsmaxime menschlichen Lebens innerhalb einer Gemein-
schaft. In der Natur finden sich nach de Sade keine Tugend oder Moral — ledig-
lich Apathie gegeniiber menschlichem Handeln. Diese Gleichgiiltigkeit der Natur
tibertrdgt de Sade auf die moralische Ebene und macht sie zur Grundlage seiner
Sicht von gesellschaftlichem Leben. Der Premierminister Saint-Fond erldutert
Juliette im Zuge eines Dialogs sein favorisiertes System der Bildung: ,,3° Les
principes de la simple nature remplaceront ceux de la morale et de la religion dans
les écoles publiques™ (HJ I: 347). Einen dhnlichen Gedanken formuliert de Sade
in seinem Aufruf ,,Frangais, encore un effort si vous voulez étre républicains®, in
dem er sich iiber die Grundsitze der nationalen Erziehung auslisst (vgl. PhB: 498).
Er empfiehlt, die Vermittlung von ,,Tugenden auf der Grundlage des Egoismus
des Individuums aufzubauen, d.h. dem Egoismus gegeniiber dem vermeintlichen
Altruismus den Vortritt zu lassen. Die auf der christlichen Religion beruhenden
Ansichten tut er hingegen als Trugschliisse ab (vgl. ebd.: 504). Die (christliche)
Moral erscheint de Sade als widernatiirlich, dhnlich wie auch Nietzsche, und wird
durch die Naturdetermination bzw. einen vulgéren Ansatz des Utilitarismus abge-
16st. In diesem Punkt klingt auch schon Stirners Egoismus an, mit dem er in der
Vergangenheit wiederholt verglichen wurde (vgl. Schuhmann 2007).

Ein weiterer Aspekt von Moral, den de Sade wiederholt anspricht, ist die Re-
lativitdt von Moral (vgl. PhB: 413; NJ II: 105). Konsequent verneint er die Idee
einer universellen Moral, ebenso diejenige der universellen Menschenrechte, die
gerade erst im Zuge der franzosischen Revolution erstmals proklamiert worden
waren. Madame d’Esterval fiihrt gegeniiber Justine beziiglich der Moral ins Feld:
,,Tout principe de morale universelle est une vrai chimére: il n’y a de vraie morale
que la morale relative, et celle-1a n’a d’effets que sur nous™ (NJ II: 105). Diese
Ausfithrungen werden mit redundanten Verweisen auf andere Kulturen und Vol-
ker im FlieBtext und in FuBnoten untermauert.

am 14.02.2026, 14:38:0¢


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195.199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEe SADES KONZEPT VON RADIKALER INDIVIDUALITAT

Die Relativitét der Moral fiihrt bereits zu einem wichtigen Dilemma der modernen
Diskurse {iber Moral in einer ,,globalisierten* Welt — der Relativitét der Werte. Das
Dilemma besteht in der Frage, mit welchen Recht eine christlich-abendlédndische
Tradition der Moral einen Universalitdtsanspruch fiir sich proklamiert und von
einer hoheren Wertigkeit im Vergleich zu anderen kulturellen Entwicklungen aus-
geht. De Sades Dilemma bezieht sich dagegen lediglich auf die eigene Situation.

Auf dieser Basis proklamiert er eine Moral, die auf den natiirlichen Eingaben
der Natur auf das Individuum beruht und — wie sich an seinen Uberlegungen zum
liberalen Konzept eines ,,Minimalstaat” zeigt — nur an wenigen Punkten iiber-
individuelle Restriktionen vorsieht. Timo Airaksinen bemerkte diesbeziiglich:
,,The result is a kind of baroque view of thought. The good life and its values are
founded directly on character, not on the explanatory coherence which hides indi-
viduality* (Airaksinen 1991: 104). Er stellte fest:

,Sade aims at the destruction of the tyranny of this ethics. In a sense he
aims the recovery of his own lost individuality - which of course he cannot
find. The reason is that when formal virtues are transgressed, no such alter-
natives emerge which would have their own content-elements, or subjective
life. Sade is subversive because he wants to destroy the ethics of personal
autonomy based on general norms* (ebd.: 203).

Beziiglich des Zusammenhangs von Moral und Individualitét erlduterte er de Sa-
des Sicht mit den Worten:

.Therefore, if a person is perfectly moral, he is not an individual but is like
any other bearer of these same values. It seems that Sade’s counter-ethical
point is that moral laws, and the principles of value derived from them, des-
troy personal identity“ (ebd.: 105).

De Sades neue Moral kommt mit einem Minimum an Gesetzen aus, da vor dem
Hintergrund der Freiheit und Gleichheit auch viele Verbrechen faktisch nicht mehr
als strafrechtlich-inkriminiertes Verhalten existieren (vgl. PhB: 502; s. auch Kapi-
tel 3.5.1 der vorliegenden Arbeit). Anhand von drei wesentlichen Beispielen ver-
sucht de Sade dies darzustellen:

« Verleumdung, Diebstahl,

« Sexuelle Ausschweifung,

+ Mord.

Dabei verfillt er an dieser Stelle wieder in einen karikierenden Stil. Er tiberspitzt
seine Forderungen dhnlich wie Max Stirner in seinem Hauptwerk, wenn er sogar
den Mord als solchen rechtfertigt, so es im Interesse des Eigners steht (vgl. EE:
208).

am 14.02.2026, 14:38:0¢

229


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195.199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

230

RADIKALE INDIVIDUALITAT

In Hinblick auf die Moral zeigen sich, wie Jacques Domenech (1989) in seiner
Studie ,,L’Ethique des Lumiéres“ nachwies, wesentliche Differenzen zu den Uber-
legungen anderer Aufklérer jener Epoche. Domenech benutzte daher in dieser
Studie de Sades Denken als Kontrapunkt zur Moralphilosophie von d’Holbach,
Helvetius und La Mettrie. Auch Theodor W. Adorno und Max Horkheimer hatten
in der ,,Dialektik der Aufklarung* im zweiten Exkurs ,,Juliette — Aufkldrung und
Moral® die besondere Stellung de Sades innerhalb der Philosophie der Aufklérung
aufgezeigt. Dabei stellten sie de Sade Kant gegeniiber, wie es spéter auch der
Psychoanalytiker Jacques Lacan in seinem Essay ,,Kant avec Sade® (1963; hier:
1966) noch einmal tat.

Zu seinen Moralvorstellungen passt das Menschenbild de Sades, das den Men-
schen als Tier betrachtet — dquivalent zu Nietzsche, der den Menschen als das
,hicht-festgestellte Tier* (JGB: 81) verstand.

Uber diese Moral und die Verbindung zwischen Friedrich Nietzsche und D. A.
F. de Sade® erklirte Iwan Bloch:

»An verschiedenen Stellen seiner Schriften entwickelt de Sade aus diesem
Gedankengang heraus Ideen, die mit denen von Nietzsches Uber Herren-
und Sklavenmoral eine auerordentlich grole Aehnlichkeit haben. Ich wie-
derhole nochmals, dass ich sonst keineswegs de Sade mit Nietzsche ver-
gleichen will. [...] Weiter stimmt auch darin de Sade mit Nietzsche Uberein,
dass er annimmt, dass die jeweiligen Gesetze stets von der grossen Menge
des Volkes, von den Sklaven, den ,Schwachen’ erfunden worden sind, um
sich gegen die Ausschweifungen der Machtgeluste der Herren zu schutzen”
(Bloch 1904: 453ff.).

Diese neue Form der Moral beruht auf der Annahme individueller Unterdriickung
durch jegliche universell geltende Handlungsmaxime und orientiert sich eher an
der konkreten Situation, d.h. im Falle de Sades: Sie folgt den natiirlichen Einge-
bungen der Natur. Dementsprechend erwog Geoffrey Gorer: ,,Ethically de Sade
was more revolutionary still in his attempt to effect a complete cleavage with
Judeo-Christian morality and its conception of human nature* (Gorer 1937; hier:
1978: 175). An dieser Stelle zeigt sich bereits ein Anhaltspunkt fiir eine Rezeption
de Sades als eines Vorldufers von Friedrich Nietzsche, die bislang noch als eine
Marginalie innerhalb der Forschung zu beiden Denkern gehandhabt wird.

Die Relativitdt der Moral und Tugend wird von dem portugiesischen Berater
des absolutistischen Herrschers in der Dystopie Butua konstatiert. Er verkiindet in
einem Dialog zwischen Saint-Ville und einem nicht néher benannten Portugiesen:

30 | Neben Eugen Duhren alias Iwan Bloch (1904) wurde eine Nahe der
beiden Denker bezlglich ihrer Moralitatskritik auch von Albert Eulenburg
(1901) sowie Theodor W. Adorno und Max Horkheimer (2000) konstatiert.

am 14.02.2026, 14:38:0¢


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195.199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEe SADES KONZEPT VON RADIKALER INDIVIDUALITAT

,Mais la vertu n’est que relative” (AV I: 227). Maurice Blanchot bemerkte iiber
den Zusammenhang von Individuum und Moral: ,,Cette morale est fondée sur le
fait premier de la solitude absolue“ (Blanchot 1947; hier: 1986: 19). Zur Verbin-
dung von Moral und Religion erldutert ein nicht ndher benannter de Sadescher
Libertin:

,Mais vous disent a cela les sots, plus de morale, si vous n'avez plus de
religion! Imbéciles! Quelle est-elle donc cette morale que vous préchez? Et
quel besoin ’homme a-t-il de morale pour exister content sur terre? Je n’en
connais qu’'une moi, mon enfant: celle de se rendre heureux, n'importe aux
dépens de qui; celle de ne se rien refuser de tout ce qui peut augmenter not-
re bonheur ici-bas, fallt-il méme, pour y réussir, troubler, détruire, absorber
absolument celui des autres” (NJ I: 135).

In der ,,Philosophie dans le Boudoir* fordert der Libertin Dolmancé seine Schii-
lerin Eugénie auf, sich von der Vorstellung der Tugend zu befreien. Die Auffor-
derung begriindet er mit einer philosophischen Betrachtung: ,,Va, la vertu n’est
qu’une chimere, dont le culte ne consiste qu‘en des immolations perpétuelles,
qu’en des révoltes sans nombre contre les inspirations du tempérament. De tels
mouvements peuvent-ils étre naturels?* (PhB: 404).

Die Tugend hat Dolmancé als gegen die Natur gerichtete Institution bewertet
(vgl. ebd.: 411), die dem Gliick des Individuums im Wege steht.

Als Quelle der Irrtiimer beziiglich der Moral bezeichnet Dolmancé gegeniiber
Eugénie die christliche Ideologie der Nachstenliebe: ,,La source de toutes nos
erreurs en morale vient de I’admission ridicule de ce fil de fraternité qu’inven-
térent les chrétiens dans leur siécle d’infortune et détresse® (ebd.: 478). Mit der
Ablehnung der Unterscheidung zwischen den Kategorien ,,Gut” und ,,Bose*, die
auf der Negation der Religion und der Hinwendung zur Natur basiert, verliert die
Moral ihre Bedeutung als verbindendes und stabilisierendes Element der Gesell-
schaft. Die Libertine Durand erkennt: ,,[L]a religion est la base de la morale* (HJ
II: 511). Madame Dubois, die de Sade wiederholt als Sprachrohr seiner Philoso-
phie dient, erklédrt gegentiiber Justine: ,,Ce n’est pas, ma chére amie, le choix que
I’homme fait de la vertu qui lui fait trouver le bonheur; car la vertu n’est, comme
le crime, qu’une des maniéeres de se conduire dans le monde™ (NJ II: 332). Die
individualistische Ethik, die de Sade anstelle der klassischen Moral setzt, kommt
auch in den Worten der Dubois zum Tragen: ,,Mon unique morale consiste a faire
absolument tout ce qui me plait, & ne jamais rien refuser a mes désirs* (NJ I: 137).
Sie spricht damit das Credo der de Sadeschen Libertins aus — den eigenen, natur-
gegebenen Bediirfnissen zu folgen. Damit wird wieder die Natur, die von de Sade
als statische Grofe gesehen wird, als metaphysische Grundlage des menschlichen
Handelns thematisiert.

am 14.02.2026, 14:38:0¢

231


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195.199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

232

RADIKALE INDIVIDUALITAT

3.5 DIE ROLLE DER RELIGION

,0n s’apercut ce jour-la que le temps ve-
nait favoriser encore les projets infames
de nos libertins et les soustraire mieux
que leur précaution méme aux yeux de
I'univers entier” (S: 225).

»La religion est sans doute le premier de
tous les freins a rompre dans un pareil
cas, comme étant pour celui qui I'adopte
une source perpétuelle de remords*“ (HJ
1: 367).

Der wichtigste Stiitzpfeiler der de Sadeschen Philosophie ist der auf seinem ratio-
nalen Materialismus fufiende Atheismus bzw. der kimpferische Anti-Theismus®'.
De Sade negiert den Gottesbegriff unter Riickgriff auf einen stark durch die Werke

von d’Holbach (,,Systeme de la nature, 1774)*? und Julien Offray La Mettrie

31 | Pierre Klossowski sprach in seinem Aufsatz ,Sade mon prochain“ unter
der Uberschrift ,Sous le masque de I’'athéisme“ hingegen davon, dass es sich
bei de Sade um einen Gnostiker handele (vgl. Klossowski 1967c: 137-172).
32 | Jean Debrun hat in seinem Essay ,Quand Sade récrit Fréret, Voltaire et
d’Holbach“ einige Passagen benannt, aus denen eine deutliche d‘Holbach-
Rezeption de Sades ersichtlich wird (vgl. vor allem Debrun 1977: 264). De
Sade hat 1783 das ,Systéme de la Nature“ von d‘Holbach gelesen (vgl.
Pauvert 1989: 210) und dieses in einem auf November 1783 datierten
Brief an seine Frau als Grundlage seiner Philosophie tituliert (vgl. C: 417-
419, hier: 418). Seine Protagonistin Madame Delbéne empfiehlt Juliette
d‘Holbachs ,Systéme de la Natur“ als Lektire und philosophische Grundlage
ihres Handelns (s. HJ I: 68; vgl. auch Laborde 1991: 188-190, hier: 188f.).
In Form des Libertins Bandole in der Justine taucht ein weiterer, expliziter
Vertreter jener Philosophie auf (Vgl. u.a. Mattheus 2000). La Mettrie und
d‘Holbach forderten das Recht des Individuums ein (Vgl. u.a. LeBrun 1986:
85). Thomas Edward Blair hat im Rahmen seiner Dissertation ,Le roman de
Sade”“ eine Gegenuberstellung der Philosophie d‘Holbachs und de Sades
vorgenommen (vgl. Blair 1975: 29f.), in der er anhand von acht Aspekten
die Ubereinstimmungen und Differenzen der Philosophie beider Denker
aufgezeigt hat. Der Buchtitel ,Systéme de la Nature“ befand sich in den
Bestanden der Bibliothek von La Coste (vgl. Laborde 1991: 51).

am 14.02.2026, 14:38:0¢


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195.199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEe SADES KONZEPT VON RADIKALER INDIVIDUALITAT

(,L’homme machine®, 1748)** geprigten Materialismus, worauf auch in der Se-
kundirliteratur wiederholt verwiesen wird. Winfried Schroder hingegen fiihrte die
atheistische Sicht de Sades vor allem auf die Rezeption der beiden anonym von
dem franzosischen Arzt und Philosophen Guillaume Lamy (1644-1683) ver6f-
fentlichten Schriften ,,L’ame materielle* und ,,Sentiments des philosophes sur la
nature de 1’ame* (vgl. Schroder 1998: 286f., 336) zuriick.>* In der ,,Histoire de
Juliette bezieht sich de Sade explizit auf diese Schriften (vgl. HJ I: 558). Durand
greift in ihrer Argumentation darauf zurtick:

»Aussi matérialiste sur le systéme de I'ame, que sur celui de la divinité, je
vous avouerai, nous dit la Durand, qu’aprés avoir lu avec attention toutes les
réveries des philosophes sur cet article, j’'en suis venue a me convaincre que
I’ame de I'homme, absolument semblable a celle de tous les animaux, mais
autrement modifiée dans lui, a cause de la différence de ses organes, n'est
autre chose qu’une portion de ce fluide éthéré, de cette matiére infiniment
subtile dont la source est dans le soleil” (ebd.: 558).

Gilbert Lely schrieb tiber den Atheismus bei de Sade und den Kontext seiner me-
taphysischen Revolte:

J[L‘athéisme] est une furieuse réprobation de tout ce qui se présente a ses
yeux comme une entrave a la liberté native de I'homme, qu’il s’agisse d’une
tyrannie d’ordre religieux, politique ou intellectuel. Cet athéisme ramifié, qui
intéresse I'essentiel de la nature humaine” (Lely 1982: 418).

33 | Vgl. zur La Mettrie-Rezeption u.a. Deprun 1976; Le Brun 1986: 63. Alice
M. Laborde erklarte: Il [La Mettrie] influenga le développement de la pensée
scientifique et philosophique du marquis de Sade*“ (Laborde 1991: 130) und
auch Gorer hebt seine Bedeutung flr das de Sadesche Denken hervor (vgl.
Gorer 1978: 100-106) - konkret schrieb er: ,He [de Sade] accepted from
La Mettrie completely the materialist conception of man and the universe,
much elaborating the thesis, but not questioning it, and with it La Mettrie’s
view of nature” (ebd.: 107). Deutlich wird dies in der Geschichte von Juliette,
als Madame Delbéne auf den Materialismus zu sprechen kommt (vgl. HJ
I: 93). Ebenso zitiert der Libertin Belmor den franzésischen Materialisten
(ebd.: 538), und er wird in einer FuBnote erwahnt (vgl. ebd.: 209). La Mettrie
selber bezog sich in seiner Philosophie auf die Philosophie Descartes’, den
de Sade in seinen Werken nicht namentlich erwahnt. Das Werk ,L’homme*
von Descartes befand sich allerdings in den Bestanden seiner Bibliothek in
La Coste (vgl. Laborde 1991: 97).

34 | Sein Name taucht in der von Seifert (1983) recherchierten Liste der
Bicher, die er besaf, nicht auf.

am 14.02.2026, 14:38:0¢

233


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195.199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

234

RADIKALE INDIVIDUALITAT

Die Vorstellung eines Gottes definieren de Sades Libertins wiederholt als eine
Chimére bzw. als ein Produkt menschlicher Angst (vgl. z.B. NJ I: 81; AV I: 207).

Der von G. W. F. Hegel und spiter ebenfalls von Friedrich Nietzsche postu-
lierte Tod Gottes findet im Werk de Sades somit bereits einen Vorldufer, zumindest
aber Parallelen. Erich Ko6hler hingegen widersprach dem: ,,Man kennt die Erkla-
rung Nietzsches: ,Gott ist tot!* Fiir Sades ,homme integral® ist Gott der grofite
Feind“ (Kohler 1984: 66). Auch Dieter Hoffmann schrieb:

,Der Tod Gottes ist fur den Libertin die Geburt seiner Subjektivitat. [...] Die
Angleichung an diesen Zyklus [den der Natur] durch den Libertin in der Apo-
logie der Natlrlichkeit ist der Versuch auf Subjektivitdt und Souveranitat
angewandt der repressiven Invarianz der Natur. [...] Die Schicksalhaftigkeit,
die das libertine Individuum durch die Negation Gottes entrinnen wollte, be-
machtigt sich seiner [...] in Gestalt der Natur“ (Hoffmann 1983: 71f.).

Demgegentiber erscheint die Natur im Werk de Sades als ein Gegengott (vgl. z.B.
Airaksinen 1991: 57) bzw. tritt nach Einschétzung einiger Rezipienten an die ent-
standene Leerstelle des gottlichen Mythos (vgl. Klossowski 1967c: 145).3° Diese
letztere Argumentation erweist sich allerdings als ein weit verbreiteter Irrtum. De
Sade selbst verwehrte sich in der ,,Philosophie dans le Boudoir in Aussagen sei-
ner Libertins dagegen, dass die Natur eine neue Gottheit darstellen wiirde (vgl.
PhB: 406). In diesem Rahmen setzt er sich bereits vorausschauend mit diesem
naheliegenden Vorwurf auseinander.

Pierre Klossowski setzte als Grundannahmen der Religionsauffassung im Vor-
wort zu einer Neuauflage seines Essays ,,Sade — mon prochain® voraus:

»1. Que I'athéisme rationnel est I’héritier des normes monothéiques dont il
maintient 'économie unitaire de I‘dme, avec la propriété et I'identité du moi
responsable; 2. Que si la souveraineté d I‘'homme est le principe et le but
de I'athéisme rationnel, Sade poursuit la désintégration de I'homme a partir
d’une liquidation des normes de la raison; 3. Que, a défaut d’'une formula-
tion conceptuelle autre que celle du matérialisme rationnel de son époque
(ainsi que l'indique déja I'Esquisse), Sade a fait de I'athéisme la ,religion’
de la monstruosité intégrale; 4. Que cette ,religion’ comporte une ascése
qui est celle de la réitération apathique des actes, en quoi se confirme
'insuffisance de I'athéisme; 5.que de la sorte I'athéisme sadien réintroduit
le caractére divin de la monstruosité - divin en ce sens que sa ,présence

35 | Geoffrey Gorer hatte bereits in seiner de Sade-Biographie hervorgehoben,
dass sich der Naturbegriff bei de Sade im Laufe seines Werkes gewandelt hat
(vgl. Gorer 1978: 117). Eine eigenstandige Untersuchung tber den Wandel
des Naturbildes im Werke de Sades fehlt bislang.

am 14.02.2026, 14:38:0¢


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195.199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEe SADES KONZEPT VON RADIKALER INDIVIDUALITAT

réelle’ ne s’actualise jamais autrement que par des rites - soit des actes ré-
itérés; 6, qu'il apparait ainsi, que ce n’est pas I’'athéisme qui conditionne et
libére ka monstruosité sadienne, mais qu’en revanche dés que, par ce derni-
er, il tente de rationaliser sa monstruosité propre“ (Klossowski 1967a: 11f.).

Fiir ihn stellte sich der Atheismus de Sades als eine Entscheidung der autonomen
Vernunft dar (vgl. ebd.: 20), wie bei den rationalen Begriindungen seiner Hand-
lungen sehr plausibel erscheint.

Das Besondere am Werk de Sades ist dariiber hinaus, dass er den Atheismus
bzw. den Anti-Theismus der Aufklarung auf eine neue Stufe erhebt — die eines
Lintegralen Atheismus**°, wie es Pierre Klossowski in ,,Le philosophe scélérat“>’
ausdriickte. In seinem Essay ,,.Le philosophe scélérat™ schrieb er: ,,Pour Sade,
I’athéisme proclamé par la raison normative, au nom de la liberté et de la souve-
raineté¢ de ’homme, est destiné a retourner la généralité existante en cette contre-
généralité* (Klossowski 1967b: 19). In dieser Hinsicht iiberwindet de Sade seine
Zeitgenossen und schafft eine neue Form des Atheismus, obwohl diese immer
noch kein ,,vollkommener* Atheismus ist, sondern im wesentlichen eine Profani-
sierung des religiosen Glaubens, wie de Sade streckenweise seine Libertins predi-
gen und in ihren blasphemischen Handlungen ausdriicken 1ésst.

Der Atheismus und der Anti-Theismus de Sades verfolgen unterschiedliche
Intentionen. Simone de Beauvoir hat in ihrem Essay ,,Faut-il briler Sade?* bereits
auf den wesentlichen Aspekt des Akts der Befreiung hingewiesen: ,Sade ne nous
livre pas l‘oeuvre d‘un homme libéré: il nous fait participer a son effort de libé-
ration ‘ (de Beauvoir 1955; hier: 1972: 54). De Sades Libertins befinden sich noch
im Prozess der Befreiung. Dass dieser Prozess iiber eine rationale Reflexion der
Religion und ihrer Inhalte verlduft, zeigt de Sade als klassischen Vertreter der Auf-
klarung. Bereits in seiner Friihschrift ,,Dialogue entre un prétre et un moribond*
(1782), hiufig filschlicherweise als sein erstes literarisches Werk tituliert,*® wird
Gott explizit in Frage gestellt, indem der sterbende Freidenker den Priester zum
Atheismus bekehrt.

36 | In seinem Essay ,Le philosophe scélérat” definiert er diesen Terminus
mit den Worten: ,L’athéisme intégral signifie que le principe d’identité méme
disparait avec le garant absolu de ce principe; donc que la propriété du moi
responsable est moralement et physiquement abolie“ (Klossowski 1967b:
25).

37 | Der Text erschien urspringlich unter dem Titel ,De I'opportunité a étidier
I’CEuvre du marquis de Sade*, in: Cahiers du Sud, ,Approches de Sade“ 34e
année, nr. 285, 2e semestre 1947.

38 | Diese Aussage ist noch einmal zu redigieren, da de Sade bereits vor
1772 Theaterstlcke geschrieben hat.

am 14.02.2026, 14:38:0¢

235


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195.199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

236

RADIKALE INDIVIDUALITAT

In dem Romanfragment ,,Les cent vingt journées de Sodome*, das unmittelbar im
Anschluss daran entstand, taucht das Thema hingegen nur am Rande der Hand-
lung auf. Die Libertins verbieten ihren apathischen Opfern den religiosen Akt an
sich (vgl. S: 73f.) — ein dhnliches Verdikt existiert in dem imaginédren Kloster, in
dem seine Protagonistin Justine zeitweise gefangen gehalten wird (vgl. NJ I: 301).

Auch in ,,Philosophie dans le Boudoir* setzt sich de Sade explizit mit der Got-
tesidee auseinander. Bereits im dritten Dialog polemisiert der Libertin Dolmancé
gegeniiber seiner Schiilerin Eugénie: ,,N’appelez-vous pas religion le pacte qui lie
I’homme a son Créateur, et qui I’engage a lui témoigner, par un culte, la reconnais-
sance qu’il a de I’existence recue de ce sublime auteur?* (PhB: 405). Nach ihrer
Zustimmung zu dieser Definition fihrt Dolmancé fort, dieses Hirngespinst (frz.:
»chimere*) zu destruieren, indem er die Entstehung des Lebens riickhaltlos auf die
Natur zurtickfiihrt und somit die Existenz Gottes als Schopfer in Frage stellt. Er
erldutert: ,,I1 faut avoir perdu le sens pour y croire. Fruit de la frayeur des uns et de
la faiblesse des autres, cet abominable fantdme, Eugénie, est inutile au systéme de
la terre” (ebd.: 406). Fast wortlich deckt sich mit diesem Argumentationsmuster
dasjenige des Libertins Bressacs in der ,,Nouvelle Justine* (vgl. NJ I: 120 ff.), der
seine logische und rationale Widerlegung der Religion mit den Worten beginnt:
»Toutes les religions partent d’un principe faux* (ebd.: 120). In der Erziehung
von Juliette erklart Madame Delbéne ihr, dass der Glaube an die Existenz eines
Gottes auf der fehlerhaften Sicht der Menschen beruhe, auf denen alles mensch-
liche Verhalten beruhe (vgl. HJ I: 76f.; dhnliche Argumente finden sich auch in
einem etwas anders gelagerten Kontext bereits in ,,Aline et Valcour” [vgl. AV II:
46ft.]). An solchen Argumentationsmustern zeigt sich deutlich, dass de Sade noch
sehr stark in dem aufklarerischen Diskurs seiner Zeit gefangen ist und nicht {iber
diesen hinausgeht.

Weiterhin findet sich in der ,,Philosophie dans le Boudoir eine intensive Aus-
einandersetzung mit dem Thema der Blasphemie. Betreffs dieser erklért sein Li-
bertin Dolmancé:

,Profaner les religions, les images de saints, I'hostie, le crucifix, tout cela
ne doit étre, aux yeux du philosophe, que ce que serait la dégradation d’'une
statue painne. Une fois qu'on a voué ces exécrables babioles au mépris, il
faut les y laisser, sans s’en occuper davantage; il n’est bon de conserver de
tout cela que le blasphéme, non qu’il est essentiel de prononcer des mots
forts ou sales, dans l'ivresse du plaisir, et que ceux du blasphéme servent
bien I'imagination“ (PhB: 446).

Seine Polemik wirft einem solchen Gott, wie ihn die (monotheistischen) Religio-
nen darstellen, dariiber hinaus Schwiche und Grausamkeit vor. Auf die Religion
bezieht sich auch der erste Abschnitt in dem Exkurs ,,Frangais, encore un effort si

am 14.02.2026, 14:38:0¢


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195.199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEe SADES KONZEPT VON RADIKALER INDIVIDUALITAT

vous voulez étre républicains®. Darin formuliert er eine anders als das Christen-
tums ausgerichtete Religion .

»,Dans un siécle ol nous sommes aussi convaincus que la religion doit étre
appuyée sur la morale, et non pas la morale sur la religion, il faut une reli-
gion qui aille aux meeurs, qui en soit comme le développement, comme la
suite nécessaire, et qui puisse, en élevant I'ame, la tenir perpétuellement
a la hauteur de cette liberté précieuse dont elle fait aujourd’hui son unique
idole“ (ebd.: 490).

Den Zusammenhang zwischen Christentum und Tyrannei erldutert er in der daran
anschlieBenden Passage:

»Si, malheureusement pour lui, le Francais, s’ensevelissait encore dans les
ténébres du christianisme, d’un c6té I'orgueil, la tyrannie, le despotisme des
prétres, vices toujours renaissants dans cette horde impure, de 'autre la
bassesse, les petites vues, les platitudes des dogmes et des mystéres de
cette indigne et fabuleuse religion, en émoussant la fierté de I’ame républi-
caine, I'auraient bientét ramenée sous le joug que son énergie vient briser
(ebd.: 490).

De Sade bezeichnet die Religion des Christentums damit schon lange vor Fried-
rich Nietzsche als eine Religion des Sklaventums, als ein Machtmittel in den Han-
den von Tyrannen. Spiter dehnt er dies auch noch auf andere monotheistische
Religionen in der judédischen Tradition aus, namentlich auf das Judentum und den
Islam. Wiederholt spricht er von einer Verbriiderung von Despotie und christlicher
Religion (vgl. auch: ebd.: 492, 493, 500).3° Religion erscheint bei ihm immer als
eine Form von Herrschaftslegitimation, die mit der Unterdriickung der individuel-
len Freiheit einhergeht. So proklamiert er:

LFrancais, je vous le répéte, I'Europe attend de vous d’étre a la fois délivrée
du sceptre et de I'encensoir. Songez qu’il vous est impossible de I'affranchir
de la tyrannie royale sans lui faire briser en méme temps les freins de la
superstition religieuse: les liens de I'une sont trop intimement unis a I'autre
pour qu’en laissant subsister un des deux vous ne retombiez pas bientot
sous I'empire de celui que vous aurez négligé de dissoudre. Ce n’est plus ni
aux genoux d’un étre imaginaire ni a ceux d’un vil imposteur qu’un républi-
cain doit fléchir; ses uniques dieux doivent étre maintenant le courage et la

39 | Dieser Aspekt wird auch explizit in den Ausfiihrungen seines Libertins
Francaville behandelt, der im Dialog mit Juliette die Verbindung von Religion
und Despotie thematisiert (vgl. HJ Il: 366f.).

am 14.02.2026, 14:38:0¢

237


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195.199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

238

RADIKALE INDIVIDUALITAT

liberté. Rom disparut dés que le christianisme s’y précha, et la France est
perdue s'il s’y révére encore” (ebd.: 492).

Auch ein paar Seiten weiter heif3t es:

,Oui, citoyens, la religion est incohérente au systéme de la liberté; vous
I'avez senti. Jamais I’nomme libre ne se courbera prés a des dieux du christi-
anisme; jamais ses dogmes, jamais ses rites, ses mystéres ol sa morale ne
conviendront a un républicain“ (ebd.: 495).

Bereits zuvor erklért er: ,,Il n’y eut jamais qu’un pas de la superstition au roya-
lisme* (ebd.: 494f.). Die Idee wird im selben Abschnitt noch einmal mit den fol-
genden Worten wiederholt: ,,De tous les temps, dans tous les siécles, il y eut dans
le despotisme et dans la religion une telle connexité qu’il reste plus que démontré
qu’en détruisant 1’un, I’on doit saper 1’autre, par la grande raison que le premier
servira toujours de loi au second (ebd.: 500). Die Redundanz seiner Argumenta-
tion gegen den christlichen Glauben macht deutlich, wie wichtig ihm dieser As-
pekt seines Denkens erscheint. Wéahrend Nietzsche auf diese Erkenntnis mit dem
Riickgriff auf die griechische Gotter- und Sagenwelt reagiert (Apollo, Dionysos,
Prometheus), finden sich bei de Sade oberflichliche Verweise auf die rémischen
Gotter bzw. auf ein klassisches, nicht ndher bestimmtes Heidentum (vgl. PhB:
495).4% Seine Auseinandersetzung mit der Religion ist dabei vorrangig eine Kritik
an der mit der monotheistischen Religionstradition verbundenen Demutshaltung.

Uber die Bedeutung der Religion fiir die Staatsfithrung hatte sich bereits der
italienische Staatstheoretiker Niccolo Machiavelli ausfiihrlich ausgelassen (vgl.
Machiavelli 1531; hier: 1999, insb.: 507-514). Zwischen beiden Denkern besteht
auch eine deutliche Ubereinstimmung in ihrem jeweiligen (individualistischen)
Menschenbild, das sich vom aristotelischen Konzept des ,,Zoon Politicon® ab-
grenzt (vgl. Kersting 1994: 9). Dementsprechend lehnt de Sade kategorisch die
Religion in der neu zu schaffenden Gesellschaftsordnung ab, weil er sie fiir un-
vereinbar mit einer republikanischen halt. Seiner Einschédtzung nach bietet sie ein
Einfallstor fiir den Riickfall in die Tyrannei und stellt daher eine Bedrohung fiir
das republikanische Gesellschaftsmodell dar.

Auf ihrer Reise durch Schweden gerit Juliette an eine freie Bruderschatft, eine
Freimaurerloge, die sich gegen den Papst und die katholische Kirche verschworen
hat. Thr Schwur endet mit den folgenden Worten: ,,Je jure, dis-je, d’exterminer
tous les rois de la terre; de faire une guerre éternelle 4 la religion catholique et au
pape; de précher la liberté des peuples; et de fonder une République universelle®
(HJ 1I: 263).

40 | Das Antikebild de Sades harrt noch einer eigenstandigen Untersuchung.

am 14.02.2026, 14:38:0¢


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195.199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEe SADES KONZEPT VON RADIKALER INDIVIDUALITAT

Eine weitere Stellungnahme zur Organisation eines Staates, die streckenweise an
den Aufruf ,,Frangais, encore un effort si vous voulez étre républicains® erinnert,
findet sich in der ,,Histoire de Juliette“. Der Libertin Saint-Fond erldutert Juliette:

,3° Les principes de la simple nature remplaceront ceux de la morale et
de la religion dans les écoles publiques. [...] 4° La religion chrétienne sera
sévérement bannie du gouvernement; il n'y sera jamais célébré d’autre féte
que celle du libertinage Et les chaines religieuses subsisteront malgré cela:
j’en ai besoin pour contenir le peuple, je viens de te le prouver. Qu’importe
I'objet des cultes, pourvu qu’il y ait des prétes? Je placerai aussi bien le poi-
gnard de la superstition dans les mains de ceux de Vénus que dans celles
des adorateurs de Marie“ (HJ I: 347).

Dariiber hinaus fordert er wiederholt ausdriicklich zum Atheismus auf: ,,L’athéisme
est a présent le seul systéme de tout les gens qui savent raisonner (ebd.: 494). Mit
seinem Eintreten fiir den Atheismus stellte er sich auch kontrdr zu seinem Kontra-
henten Maximilian Robespierre, der den Atheismus im November 1793 6ffentlich
in einer Rede vor dem Convent als ein aristokratisches Element (,,L’athéisme est
aristocrate®) brandmarkte (vgl. Robespierre 1793; hier: 1967, S. 193-201).

Trotz seiner rationalen Ablehnung der Religion erwdhnt de Sade die Religion
aber auch wiederholt als ein die Gesellschaftsordnung stabilisierendes Element.
In seiner frithsozialistischen Utopie Tamoé¢ ist der Berufsstand der Priester abge-
schafft und die Religion den ,,Schwichen” des Menschen angepasst, so dass sie
keine tibergeordnete Instanz mehr ist, welche die individuellen Neigungen ne-
giert. In dem Exkurs iiber die Inselrepublik Tamoé erldutert der Konig Zamé die
Beschaffenheit einer Religion fiir sein Inselreich:

,Dépouillons ce culte. Me dis-je alors, de tout ce qui peut étre matiére a dis-
cussion, que sa simplicité soit telle, qu’aucune secte n’en puisse naitre; je
vous ferai voir ce bon peuple adorant Dieu, et vous jugerez s’il est possible
qu’il se trompe jamais sur le fagcon de le servir® (AV I: 294).

Im seinem Diskurs iiber die Despotie unter dem Konig von Butua setzt er in einer
FuBnote Religion und Aberglauben gleich (vgl. ebd.: 223). In der Geschichte von
Leonore, die einen weiteren Teil des Briefromans ,,Aline et Valcour* ausmacht,
erldutert der Protagonist Gaspard dhnliche Gedankengénge. Fiir ihn stellt die Re-
ligion eine lacherliche Narrheit schlechthin dar (vgl. AV II: 50). Seine diesbeziig-
liche Argumentation ist bereits aus anderen hier zitierten Passagen bekannt. In der
,.Nouvelle Justine” propagieren wiederholt Geistliche, insbesondere Monche, die
Religion als eine Legitimation zur Unterdriickung (vgl. z.B. NJ I: 283). Dies deckt
sich mit de Sades Argumentation beziiglich der Unvereinbarkeit von Republik
und Christentum.

am 14.02.2026, 14:38:0¢

239


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195.199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

240

RADIKALE INDIVIDUALITAT

Andererseits erkennt de Sade die Religion als ein notwendiges Ubel eines Ge-
sellschaftssystems an, das sich noch in einer Phase des Ubergangs zu einer freien
Gesellschaft befindet.

»Puisque nous croyons un culte nécessaire, initions celui des Romains: les
actions, les passions, les héros, voila quels en étaient les respectables ob-
jets. De telles idoles élevaient I’'ame, elles I'électrisaient; elles faisant plus:
elles lui communiquaient les vertus de I'étre respecté. L'adorateur de Miner-
ve voulait étre prudent” (PhB: 493).

Von einer nach seinen dargelegten Malistiben geschaffenen Religion — die sich
stark an der romischen Mythologie orientiert — erhofft er sich eine Symbiose aus
Freiheit und Religion, da diese Form der Religion die Natur nicht tangiert und so-
mit auch die Glaubigen nicht in eine unterwiirfige Haltung zwingt, sondern sich in
ihrer Ausrichtung an den Naturgesetzen orientiert. ,,Mais il en faut une au peuple,
assure-t-on; elle I’amuse, elle le contient. A la bonne heure! Donnez-nous donc,
en ce cas, celle qui convient a des hommes libres. Rendez-nous les dieux du paga-
nisme* (ebd.: 495). Diese Symbiose soll auf lingere Sicht zu einer vollsténdigen
Uberwindung der Religion fiihren. Dieser Aspekt wird allerdings nicht niher er-
lautert und auch in spdteren Passagen nicht mehr erwéhnt.

In der ,Nouvelle Justine” bezeichnet Madame Delmonse die Religion als
»freins populaires® (NJ I: 60) — de Sade thematisiert also die Religion erneut als
eine verbreitete Form der Herrschaftslegitimation, d.h. in diesem Fall der Unter-
driickung des Individuums. Bressac erldutert gegeniiber Justine:

,Vous me rendez, j'espére, assez de justice pour étre bien convaincus que
I'atheisme étant le plus sacré de mes systémes, ce ne peut jamais étre que
par nécessité, et momentanément, que je me sers de ces suppositions; mais
toutes les erreurs s’enchainant dans I'esprit de ceux qui les admettent, on
est souvent obligé de réédifier 'une pour combattre et dissiper I'autre” (NJ
I1: 219).

In demselben Dialog erklért er iiber den Zusammenhang von Religion mit Moral:
,Les idées religieuses furent les fruits de la crainte et de 1’espoir; et ce fut pour
les fomenter et pour les servir que I’homme arrangea sa morale sur la bonté ima-
ginaire de son absurde Dieu (ebd.: 224). Der Libertin Saint-Fond erlédutert in der
,Histoire de Juliette*: ,,La religion est sans doute le premier de tous les freins a
rompre dans un pareil cas, comme étant pour celui qui 1’adopte une source per-
pétuelle* (HJ I: 367). Uber den Zusammenhang von Religion mit der Stellung
des Individuums an sich schrieb Thomas Edward Blair: ,,Si Sade condamne la
religion, il éléve a sa place une sorte d’individualisme a outrance, qui le distingue

am 14.02.2026, 14:38:0¢


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195.199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEe SADES KONZEPT VON RADIKALER INDIVIDUALITAT

des autres philosophes de ce siécle. Cette instance sur ce qui est individuel est la
conséquence de sa conception de la nature® (Blair 1975: 41).

Die Religion als Basis weiterer ,,fixer Ideen* wird noch einmal explizit in der
,,Histoire de Juliette* genannt. Der Minister Saint-Fond erklért Juliette:

,La religion est sans doute le premier de tous les freins a rompre dans un
pareil cas, comme étant pour celui qui I'adopte une source perpétuelle de
remords. Mais il n'y a que les autels d’'un Dieu fantastique; cette opération
est la plus facile, il ne faut ni beaucoup d’esprit, ni beaucoup de force pour
anéantir les dégoltantes chiméres de la religion, puisqu’il n’en est aucune
qui puisse tenir a I'examen*“ (HJ I: 367).

Diese Argumentation deckt sich mit dem Akt der Profanisierung des religiosen
Kultes. Saint-Fonde nennt als Ziel seiner Kampagne, die sich in vielen Punkten
mit den Forderungen aus dem Pamphlet ,,Frangais, encore un effort si vous voulez
étre républicains® deckt, unter Punkt 3: ,,Les principes de la simple nature rempla-
ceront ceux de la morale et de la religion dans les écoles publiques™ (ebd.: 347).

Weiterhin ldsst de Sade an spéterer Stelle einen seiner Libertins die Moglich-
keiten erldutern, die Chimiren der Religion rational zu tiberwinden:

,1° Que le péché étant infini, eu égard a I'Etre qu'on offense, mérite par
conséquent des chatiments infinis; que Dieu ayant dicté des lois, il est de
sa grandeur de punir ceux qui les transgressent. 2° L'universalité de cette
doctrine et la maniére dont elle est annoncée dans I’Ecriture. 3° La néces-
sité de ce dogme pour contenir les pécheurs et les incrédules” (ebd.: 398).

Auch der Libertin Durand sagt ihr: ,,Mais, dit la Durand dans la seule vue de faire
jaser notre homme, la religion est la base de la morale; et la morale, quelles que
soient les entorses que tu viennes de lui donner, n’en est pas moins trés essentielle
dans un gouvernement* (HJ II: 511). Besonders deutlich formuliert de Sade seine
Sicht der Religion im Gesprach zwischen Dubois, der Fiihrerin der Rauberban-
de, und Justine zu Beginn des dritten Kapitels der gleichnamigen Novelle. Beim
Versuch, Justine von der Absurditét ihres Glaubens zu {iberzeugen, argumentiert
Dubois wie folgt:

,0h, foutre! s’écria la Dubois, en frongant le sourcil, voila des systémes ab-
surdes qui te conduiront a I’hopital. Laisse la ton infame Dieu, ma fille. Sa
justice céleste, ses chatiments ou ses récompenses, toutes ces platitudes-
Ia ne sont bonnes que pour des imbéciles, et tu as trop d’esprit poury croire.
Oh Justine! la dureté des riches Iégitime la mauvaise conduite des pauvres!”
(NJ 1: 72).

am 14.02.2026, 14:38:0¢

241


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195.199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

242

RADIKALE INDIVIDUALITAT

Der Religion stellt de Sade die Philosophie entgegen. Dies wird in der ,,Histoire
de Juliette“ deutlich:

,On déclame contre les passions, sans songer que c’est a leur flambeau que
la philosophie allume le sien, que c’est a I'homme passionné que I'on doit le
renversement total de toutes les imbécillités religieuses qui, si longtemps,
empestérent le monde. Le seul flambeau des passions consuma cette odi-
euse chimeére de la Divinité, au nom de laquelle on s’égorgeait depuis tant
de siécles” (HJ I: 132).

Insgesamt zeigen sich bei de Sades Religionsauffassung zwei ineinander ver-
schrankte Ebenen. Einerseits ist sie ihm verhasst, und unter rationalen Gesichts-
punkten erscheint ihm ausschlieBlich der Atheismus als addquate Grundlage fiir
seine Philosophie. Daher strebt er in diese Richtung, auch wenn er diesen Atheis-
mus unter manchen Aspekten nicht stringent zu Ende denkt. Auf der gesellschafts-
analytischen Ebene erscheint ihm die Religion als ein Instrument der Unterdrii-
ckung, das er allerdings als eine Grundlage des gesellschaftlichen Regelsystems
anerkennt. Andererseits ist ihm bewusst, dass die Verdnderung von einer religios
geprigten Gesellschaft zu einer atheistischen nicht ohne eine Ubergangsphase
ablaufen kann. Fiir diese Phase schldgt er ein Konstrukt einer neuen Form von
Religion vor, die sich aus den Elementen der heidnischen und rémischen Religion
speist. Seiner Meinung nach zielen diese Religionen im Gegensatz zum Chris-
tentum nicht explizit auf die Unterwerfung und Erniedrigung des Individuums
ab. Die den monotheistischen Religionen innewohnende, restriktive Sexualmoral
wird dabei von ihm nicht explizit als ein Grund benannt, mag aber in seine Uber-
legungen heineingespielt haben.

Die Religion steht dabei nicht nur der Auspragung von Individualitit im Wege,
sondern sie hindert den Menschen auch an der Erlangung seines Gliicks, das an
das Ausleben der Individualitit gebunden ist. Der Libertin Roland sagt iiber Reli-
gion, Giite und Menschlichkeit: ,,Sont les pierres d’achoppement de tout ce qui
prétend au bonheur* (NJ II: 322).

3.6 DIE BEDEUTUNG DES VERBRECHENS FUR
DIE KONSTRUKTION DER INDIVIDUALITAT

»Die Nivellierung der Gesetze ist fur Sade
wie Gewaltherrschaft, kalt und jede Mog-
lichkeit stehlend, Individualitat zu entwi-
ckeln. Da sie die Leidenschaften, die al-
leine grole Menschen entstehen lassen,
unterdriicken” (Kernstock 1970: 67).

am 14.02.2026, 14:38:0¢


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195.199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEe SADES KONZEPT VON RADIKALER INDIVIDUALITAT

Das Verbrechen ist bei de Sade situationsabhingig unterschiedlich konnotiert und
ausgepragt. Einerseits stellt das Verbrechen den strafrechtlichen Tatbestand von
gesellschaftlich inkriminiertem Verhalten dar — auf einer philosophisch-abstrakten
Ebene andererseits ist das Verbrechen ein Normenbruch zwecks der Verteidigung
der Individualitdt gegeniiber der Allgemeinheit, der auf die Verdnderung gesell-
schaftlicher Werte abzielt. Der Mehrschichtigkeit dieses Begriffs war de Sade sich
durchaus bewusst. Zu Beginn der ,,Nouvelle Justine* unterscheidet der allwissen-
de Erzéhler zwischen dem Verbrechen aus Leidenschaft der Libertins und dem
Verbrechen, das aus einer Notlage heraus begangen wird. ,,A moyens égaux, la
cause du crime est bien mieux défendue par celui qui le commet par besoin, que
par celui qui ne s’y livre que par libertinage* (NJ I: 72). Diese Unterscheidung
scheint fuir die vorliegende Arbeit nur eine geringe Relevanz zu besitzen, da es
sich bei beiden genannten Formen um philosophisch begriindete Uberschreitun-
gen handelt, die in den Themenkomplex der Individualitét hineinreichen.

Roel van Duyn erkannte im Verbrechen bei de Sade eine ,,Kundgebung des
individuellen Ich[s]* (van Duyn 2005: 11), in dem sich das Individuum gegen die
Herrschaft des Universellen auflehnt. Dies wird besonders deutlich in der Aussage
des Libertins Curval in ,,Les cent vingt journées de Sodome*. ,,Il est incroyable
a quel point ’homme, déja resserré dans tous ses amusements, dans toutes ses
facultés, cherche a restreindre encore les bornes de son existence par ses indignes
préjugés® (S: 331).

Die Unvereinbarkeit allgemeingiiltiger Gesetze mit der Individualitéit des Ein-
zelnen findet sich unter anderem in den Diskursen der Libertins in der ,,Nouvelle
Justine®. Der Libertin Bressac erklart in einem Gesprach hierzu:

»Eh bien! Vous disent ici les imbéciles partisans d’'une impossible égalité
nous ne pouvons disputer la priorité physique et morale de certaines créatu-
res sur d’autres: elle nous frappe, il faut en convenir; mais accordez-nous au
moins que tous les étres doivent étre égaux aux yeux de la loi“ (NJ Il: 208).

Der Libertin Dolmancé erldutert in ,,Philosophie dans le Boudoir gegentiber Eu-
génie:

,Parce que les lois ne sont pas faites pour le particulier, mais pour le géné-
ral, ce qui les met dans une perpétuelle contradiction avec I'intérét person-
nel, attendu que I'intérét personnel I'est toujours avec I'intérét général. Mais
les lois, bonnes pour la société, sont trés mauvaises pour I'individu qui la
compose; car, pour une fois qu’elles le protégent ou le garantissent, elles le
gé; il se garantira des lois comme il fera de ces bétes venimeuses; nient et
le captivent les trois quarts de sa vie; aussi I’hnomme sage et plein de mépris
pour elles les tolére-t-il, comme il fait des serpents et des vipéres, qui, bien
qu’ils empoisonnent, servent pourtant quelquefois dans la médecine; il s’en

am 14.02.2026, 14:38:0¢

243


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195.199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

244

RADIKALE INDIVIDUALITAT

mettra a I'abri par des précautions, par des mystéres, toutes choses faciles
a la sagesse et a la prudence. Que la fantaisie de quelques crimes vienne
enflammer votre ame, Eugénie, et soyez bien certaine de les commettre en
paix, entre votre ami et moi“ (PhB: 482f.).

Dass seine Libertins Verbrechen sowohl als Folge des Eigennutzes und Egoismus
als auch als Folge der Bosheit propagieren, zeigt den deutlichen Schwerpunkt,
den de Sade auf den Akt der Befreiung des Individuums von den Fesseln der Ge-
sellschaft legt. Somit ist die Verbindung von ,,Individualismus® und ,, Verbrechen*
gegeben. Die Redundanz der Thematik verweist auch auf den Stellenwert, den de
Sade der Freiheit des Individuums und seiner Entfaltung einrdumt.

Ein wichtiger Aspekt in diesem Zusammenhang ist die Haltung des Individu-
ums gegeniiber den Gesetzen. Nach der Destruktion des Theismus im ersten Teil
seiner Abhandlung behandelt de Sade als zweites groes Thema die Destruktion
der Sitten.

»Francais, vous étes trop éclairés pour ne pas sentir qu'un nouveau gouver-
nement va nécessiter de nouvelles mceurs; il est impossible que le citoyen
d'un Etat libre se conduise comme I'esclave d’un roi despote; ces différences
de leurs intéréts, de leurs devoirs, de leurs relations entre eux, déterminant
essentiellement une maniére tout autre de se comporter dans le monde;
une foule de petites erreurs, de petits délits sociaux considérés comme trés
essentiels sous le gouvernement des rois, qui devaient exiger d’autant plus
qu’ils avaient plus besoin d’'imposer des freins pour se rendre respectables
ou inabordables a leurs sujets, vont devenir nuls ici; d’autres forfaits, con-
nus sous les noms de régicide ou de sacrilége, sous un gouvernement qui
méconnait plus ni roi ni religion, doivent s’anéantir de méme dans un Etat
républicain“ (ebd.: 501f.).

Diese neuen Staatsgrundlagen beruhen auf der Uberlegung, der Handlungsfreiheit
des Individuums sein Recht zu verschaffen und nicht die Rechte auf den sinnbild-
lichen ,,.Leviathan® zu tibertragen.

,En accordant la liberté de conscience et celle de la presse, songez, citoy-
ens, qu’a bien perde chose prés, on doit accorder celle d’agir, et qu’excepté
ce qui choque directement les bases du gouvernement, il vous reste on
ne saurait moins de crimes a punir, parce que, dans le fait, il est fort peu
d’actions criminelles dans une société dont liberté et I'égalité font les bases,
et qu’'a bien peser et bien examiner les choses, il n'y a vraiment de criminel
que ce que réprouve la loi“ (ebd.: 502).

am 14.02.2026, 14:38:0¢


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195.199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEe SADES KONZEPT VON RADIKALER INDIVIDUALITAT

De Sades erklértes Ziel ist, einen auf permanenter Revolution beruhenden Staat zu
begriinden, der entfernt sowohl an die fluide Ausrichtung des Stirnerschen ,,Verein
von Egoisten als auch das mit dem russischen Revolutionér Leo Trotzki assozi-
ierte Konzept der ,,permanenten Revolte™ erinnert. Dieser Staat 1duft auf einen
nicht niher beschriebenen Minimalstaat hinaus, der nur noch ein Minimum an
sittlicher Ordnung aufrecht erhélt und auf wenigen Gesetzen beruht, die sein Fort-
bestehen sichern. Basis dieses Staates sind die in der franzdsischen Revolution
proklamierten Werte Freiheit, Gleichheit und Briiderlichkeit.

»,Que 'humanité, la fraternité, la bienfaisance nous prescrivent d’aprés cela
nos devoirs que d’autres y rencontrent réciproques, et remplissons-les indi-
viduellement avec le simple degré d’énergie que nous a sur ce point donné
la nature, sans blamer et surtout sans punir ceux qui, plus froids ou plus
atrabilaires, n’éprouvent pas dans ces liens, néanmoins si touchants, toutes
les douceurs que d’autres y rencontrent; car, on en conviendra, ce serait
ici une absurdité palpable que de vouloir prescrire des lois universelles; ce
procédé serait aussi ridicule que celui d'un général d’armée qui voudrait que
tous ses soldats fussent vétus d’un habit fait sur la méme mesure; c’est un
injustice effrayante que d’exiger que des hommes de caractéres inégaux
se plient a des lois égales: ce qui va a I'un ne va point a 'autre. [...] Encore
exigerais-je que ce petit nombre de lois fit d’espéce a pouvoir s’adapter
facilement a tous les différents caractéres; I'esprit de celui qui les dirigerait
serait frapper plus ou moins, en raison de I'individu qu’il faudrait atteindre”
(ebd.: 504f.).

Wihrend auf der Ebene der Libertinage das Verbrechen Ausdruck der Rebellion
des Individuums zwecks der (Re-)Konstruktion und Riickgewinnung eigener, in-
dividueller Freiheit darstellt, verfiigt auch das Verbrechen aus Not durchaus iiber
eine philosophische Ebene. In diesem Rahmen fiihrt er die Taten der libertinen
Réuberin Dubois an, die aus einem frithsozialistischen Kontext heraus argumen-
tiert, in dessen Mittelpunkt das Postulat der menschlichen Gleichheit steht (vgl.
Kapitel 3.7.1 der vorliegenden Arbeit) — wenn auch auf einer anderen Ebene als
Konig Zamé aus der Inselutopie Tamoe. Als Begriindung fiir den Akt des Ver-
brechens zieht sie die als ungerecht wahrgenommene Eigentumsverteilung heran.

Besonders auffillig in der Darstellung des Verbrechens sind einerseits die Ar-
gumentation gegen die Gesetze allgemein und andererseits die stetige Berufung
auf die Natur als ihre Legitimationsgrundlage. De Sades Erklarung hierfiir lautet,
dass im Rahmen der Handlungen, die die Natur zuldsst, aus ihrer immanenten
Logik heraus kein Verbrechen existieren kann. Diese Argumentation findet sich

am 14.02.2026, 14:38:0¢

245


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195.199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

246

RADIKALE INDIVIDUALITAT

sowohl in ,,Les cent vingt journées de Sodome*, wo die Libertins sich als Maschi-
nen in der Hand der Natur verstehen*', als auch in den Aussagen seines Libertins
Bressac in ,,Aline et Valcour®, der die Notwendigkeit von Tugenden und Lastern
fiir die Natur postuliert (vgl. AV 1I: 246). Der Typ des Verbrechers ist demnach ein
der Natur dienender Mensch, der lediglich ein Werkzeug in ihrer Hand ist. Dies
fuhrt der Monch Clément explizit in der ,,Nouvelle Justine aus: ,,[L]e scélérat
est toujours I’homme de la nature, et le vertueux ne 1’est que par circonstance
(NJ I: 344). Der Libertin Dorval erldutert dhnlich in der ,,Historie de Juliette:
,,C’est donc vers lui que doivent se diriger les effets violents, par le grand principe
qui rapproche et qui réunit toujours au moral comme au physique tous les effets
égaux (HJ I: 305). Somit iibertrégt er die Apathie der Natur auf die menschliche
Moral. Er negiert auf diesem Wege die ,.kulturellen* Errungenschaften des Men-
schen, die in der ,,Emanzipation vom Naturzustand begriindet liegen. Ahnlich
argumentierte bereits die Nonne Madame Delbéne gegeniiber Justine, wenn sie
die Natur gegen die Kultur ausspielte (vgl. NJ I: 47).

In diesem Kontext propagiert de Sade eine Zweiklassengesellschaft, in der
unterschiedliche Formen der Moral gelten — dquivalent zur aristokratischen ge-
préagten Weltsicht Friedrich Nietzsches. Sie erinnert an dessen Gegeniiberstellung
von Herren- und Sklavenmoral. ,,9° La classe des hommes dans 1’esclavage exis-
tera comme autrefois celle des Ilotes de Lacédémone™ (ebd.: 348). Erich Kohler
erlduterte in seinen Vorlesungen iiber de Sade:

,Wenn man die Sadesche Apologie des Verbrechens von dieser Seite be-
trachtet, dann kann man sie nicht mehr blof8 als Produkt einer infernalischen
Phantasie abtun; dann erscheint sie vielmehr als ein verzweifelter, wenn
auch kaum faBbarer Versuch, das Bose loszuwerden, indem man es bejaht,
dadurch das Gute gleichsam fir inexistent erklart und mit diesem Wegneh-
men des Gegensatzes das bdse sich als solches sozusagen selbst aufheben
laRt. Es ist ein Versuch, die ganze Leidensgeschichte und die Ausgeliefert-
heit der Menschheit zu liquidieren, in dem die glltigen moralischen Werte
total negiert werden. Von hier aus, und nicht nur von hier aus, sondern auch
von der in Sades Werken konzipierten Herren- und Sklavenmoral her, fihrt
ein von der Forschung bereits erkannter Weg zu Nietzsche* (Kdhler 1984:
606).

In einer FuBinote im ersten Teil der ,,Nouvelle Justine* schreibt de Sade in impli-
ziter Abgrenzung zu Rousseaus Vertragstheorie: ,,Que font les lois en punissant
I’infracteur du pacte social? Elles vengent des intéréts particuliers. Si les crime
qu’elles commettent alors en ma faveur est nul, celui que je commettrai dans les

41 | Eine Ausnahme bildet diesbezlglich lediglich der Rauberhauptmann
Borghése - ohne das er hierflr stichfeste Beweise liefert (vgl. HJ 1l: 320).

am 14.02.2026, 14:38:0¢


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195.199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEe SADES KONZEPT VON RADIKALER INDIVIDUALITAT

mémes vues doit assurément 1’étre de méme* (ebd.: 147). Die Gesetze werden als
ungerecht und als Versto3 gegen die Natur gebrandmarkt, da sie nur das Gemein-
wohl beriicksichtigen und auf die Individualitit der Einzelnen keine Riicksicht
nehmen. Damit erweisen sie sich als unniitz fiir das Wohl des Einzelnen, wenn
nicht gar schidlich, d.h. sie gehen von einer falscher Basis aus — wie z.B. derjeni-
gen der Religion, die das Individuum in seiner Einzigartigkeit negiert. Wiederholt
bestreitet de Sade unter Bezugnahme auf das Naturrecht die Existenz von Verbre-
chen an sich. In ,,Les cent vingt journées de Sodome* teilt er mit:

Ll est certain, dit le duc, qui commencait a s’échauffer la cervelle en mani-
ant Zéphire, que le crime a suffisamment de charme pour enflammer lui seul
tous les sens, sans qu’on soit obligé d’avoir recours a aucun autre expédient,
et personne ne congoit comme moi que les forfaits, méme les plus éloignes
de ceux du libertinage, puissent faire bander comme ceux qui lui appartient.
Moi qui vous parle, j'ai bandé a voler, a assassiner, a incendier, et je suis
parfaitement slr que ce n’est pas I'objet du libertinage qui nous anime, mais
I'idée du mal; qu'en conséquence, c’'est pour le mal seul qu’on bandit non
pas pour l'objet, en telle sorte, que si cet objet était dénué de la possibilité
de nous faire le mal nous ne banderions plus pour lui. - Rien de plus certain,
dit I'évéque, et de la nait la certitude du plus grande plaisir a la chose la
plus infame et le systéme dont on ne doit point s'écarter, qui est que plus
I’on voudra faire maitre le plaisir dans le crime et plus il faudra que le crime
soit affreux. Et pour moi, messieurs, ajouta-t-il, s’il m’est permis de me citer,
je vous avoue que je suis au point de ne plus ressentir cette sensation dont
vous parlez, de ne la plus éprouver, dis-je, pour les petits crimes, et si celui
que je commets ne réunit pas autant de noirceur, autant d’atrocité, autant
de fourberie et de trahison qu’il est possible de la sensation ne nait plus. -
Bon, dit Durcet, est-il possible commettre des crimes comme on les congoit
et comme vous le dites [a? Pour moi, j'avoue que mon imagination a toujours
été sur cela au-dela de mes moyens; j'ai toujours mille fois plus congu que
je n’ai fait et je me suis toujours plaint de la nature qui, en me donnant le
désir de I'outrager, m’en 6tait toujours les moyens. - |l n’y a que deux ou
trois crimes a faire dans le monde, dit Curval, et, ceux-la rien. Combien de
fois, sacredieu, n’ai-je pas désiré qu’on pit embrasser le monde? Ce serait
des crimes cela, et non pas métamorphoser au bout de I’an un se douzain de
créatures en mottes de terre. Et sur cela, comme les tétes s’allures senties
et que les vites commencaient a dresser, on sortit de cette liqueur dont les
picotements trop aigus faisaient proférer tant d’horreurs” (S: 182f.).

Bereits in der Einleitung zu diesem Roman schreibt er iiber das Verbrechen als
Ausdruck der Natur: ,,C’est de la nature que je les ai regus, ces penchants, et je
I’irriterais en y résistant; si elle me les a donnés mauvais, c’est qu’ils devenaient

am 14.02.2026, 14:38:0¢

247


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195.199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

248

RADIKALE INDIVIDUALITAT

ainsi nécessaires a ses vues® (ebd.: 27). Auch im Bericht iiber den 15. Tag der Or-
gie auf Schloss Silling in ,,Les cent vingt journées de Sodome™ begriindet er das
Verbrechen auf diese philosophische Art und Weise:

,Duclos, dit le duc, soit vrai: te branlas-tu? La sensation fine et voluptueuse
du crime atteignit-elle I'organe de la volupté? - Oui, monseigneur, je vous
I'avoue; et j'en déchargeai cinqg fois de suite dés le méme soir. - Il est donc
vrai, dit le duc en s’écriant, il est donc vrai que le crime a par lui-méme un
tel attrait, qu'indépendamment de toute volupté, il peut suffire a enflammer
toutes les passions et a jeter dans le méme délire que les actes mémes de
lubricité! Eh bien?... - Eh bien, monsieur le duc je fis enterrer honorablement
la patronne, héritai du batard Peignon, me gardai bien de faire dire des mes-
ses et encore plus de distribuer des aumodnes, espéce d’action que j’ai tou-
jours eue en véritable horreur, quelque bien qu’en ait pu dire la Fournier. Je
maintiens qu’il faut qu’il y ait des malheureux dans le monde, que la nature
le veut, qu’elle I'exige, et que c’est aller contre ses lois en prétendant remett-
re I’équilibre, si elle a voulu du désordre. [...] Je regarde donc 'aumdne non
seulement comme une chose mauvaise en elle-méme, mais je la considére
encore comme un crime réel envers la nature qui, en nous indiquant les
différences, n’a nullement prétendu que nous les trublions. Ainsi bien loin
d’aider le pauvre, de consoler la veuve et de soulager I'orphelin, si j'agis
d’aprés les véritables intentions de la nature, non seulement je les laisserai
dans I'état ol la nature les a mis, mais j'aiderai méme a ses vues en leur
prolongeant cet état et en m’opposant vivement a ce qu’ils en changent, et
je croirai sur cela tous les moyens permis“ (ebd.: 237f.).

Diese Verbrechen entsprechen in den Augen von de Sades Libertin dem Willen
der Natur, die von der Zerstérung ebenso wie von der Schaffung neuen Lebens
profitiert. Mit dieser vulgér-materialistischen Weltauffassung kann er das Verbre-
chen an sich negieren: ,,[I]l n’y a point de crime dans la nature: les hommes y
croient, cela est tout simple, ils ont dii caractériser de délit tout ce qui troublait
leur tranquillité* (NJ I: 231). Auch dieser Gedanke wird im Werk des Sades eben-
falls redundant wiederholt und verdeutlicht ein weiteres Mal seine Rezeption der
zeitgendssischen, naturwissenschaftlichen Diskurse. Eugenié wird von ihren li-
bertinen Lehrern eingebldut, dass es in der Logik eines Libertins kein Verbrechen
geben kann (vgl. ebd.: 431). Dolmancé erldutert diesen Zusammenhang in der
,»Philosophie dans le boudoir*: ,,La destruction étant une des premieres lois de la
nature, rien de ce qui détruit ne saurait étre un crime® (PhB: 433).

am 14.02.2026, 14:38:0¢


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195.199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEe SADES KONZEPT VON RADIKALER INDIVIDUALITAT

Das Verbrechen ist auf diese Weise bei de Sade an die Lust gekoppelt, insbeson-
dere an die Lust an der Uberschreitung*?, und gleichzeitig als eine Ausdrucksform
der Natur gerechtfertigt. Es beschwingt die Lust der Libertins, viele von ihnen
empfinden es gar als Voraussetzung fiir die eigene Lust —und gleichzeitig ist es ein
Ausdruck ihrer individuellen Selbstbehauptung. Roland Barthes bemerkte iiber
das Verbrechen im Werk de Sades: ,,Pour Sade, il n’y a d’érotique que si ’on
,raisonne le crime*; raisonner, cela veut dire philosopher, disserter, haranguer, bref
soumettre le crime (terme générique qui désigne touts les passionnes sadiennes)
au systeme du langage articulé” (Barthes 1971: 32). Auch an dieser Stelle wird
noch einmal die Vielschichtigkeit von de Sades Literatur mit ihrer philosophi-
schen, literarischen und pornographischen Ebene deutlich.

Das Verbrechen im herkommlichen Sinne wird auch bei der ,,Société de
Crimes* (HJ I: 439)®, der Juliette auf Empfehlung von der Libertine Clairwil
beitritt, dementsprechend definiert. In der Praambel heif3t es:

,La Société se sert du mot crime pour se conformer aux usages regus, mais
elle déclare qu’elle ne désigne ainsi aucune espéce d’action, de quelque
sorte gqu’elle puisse étre. Pleinement convaincue que les hommes ne sont
libres, et qu’enchaines par les lois de la nature, ils sont tous esclaves de ces
lois premiéres, elle approuve tout, elle Iégitime tout, et regarde comme ses
plus zélés sectateurs ceux qui, sans aucun remords, se seront livrés a un
plus grande nombre de ces actions vigoureuses que les sots ont la faiblesse
de nommer crimes, parce qu’elle est persuadée qu’on sert la nature en se
livrant a ces actions, qu’elles sont dictées par elle, et que ce qui caractéri-
serait vraiment un crime, serait la résistance que ’lhomme apporterait a se
livrer a tous les inspirations de la nature, de telle espéce qu’elles puissent
étre” (HJ 1: 439).

Juliette gegeniiber definiert Noirceul bereits an einer fritheren Stelle das Verbre-
chen wie folgt: ,,On appelle crime toute contravention formelle, soit fortuite, soit
préméditée, a ce que les hommes appellent les truite, soit préméditée, a ce que les
hommes appellent les lois“ (ebd.: 205). Im folgenden begriindet er diese These
philosophisch anhand von vier Gesichtspunkten: Wertfreiheit von Taten allge-
mein, regionale Relativitit der Bewertung von Handlungen, gesellschaftliche Pra-

42 | Die Lust der Uberschreitung weist stark dionysische Ziige auf. Sie bewegt
sich allerdings gleichzeitig in einer Umklammerung der Ordnung, die sich im
Nietzscheanischen Vokabular mit der griechischen Kunstgottheit Apollo in
Einklang bringen lasst.

43 | Der Surrealist André Breton lbernahm jene Passage in seine ,Anthologie
de I'lhumour noir® und bietet somit noch eine weitere Lesart der Passage an -
namlich als schwarzen Humor.

am 14.02.2026, 14:38:0¢

249


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195.199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

250

RADIKALE INDIVIDUALITAT

gung, Uberwindung von Gewissensbissen durch deren Infragestellung. Das Fazit
seiner philosophischen Betrachtung lautet:

,Et en effet, pour juger si une chose est véritablement criminelle ou non, il
faut examiner de quel dommage elle peut étre a la nature; car on ne peut
raisonnablement qualifier de crime que ce qui vraiment outragerait ses lois.
Il faut donc que ce crime se trouve uniforme, que ce soit une action quel-
conque, tellement en horreur a tous les peuples de la terre, que I'exécration
gu’elle inspire se trouve aussi généralement empreinte en eux que le désir
de satisfaire a leurs besoins; or il n’en existe pas une seule de cette espéce:
celle qui nous paraft la plus atroce et la plus exécrable a trouvé des autels
ailleurs” (ebd.: 206).

Eine besondere Form der Auseinandersetzung mit dem Begriff Verbrechen findet
sich in der bereits erwihnten Passage iiber die ,,Société des amis du crime® (vgl.
HIJ 1: 439-484), die sich streckenweise als eine Parodie von Rousseaus ,,contrat
social* lesen ldsst. Eine der Voraussetzungen fiir die Aufnahme in diese Gesell-
schaft, ist der erwiesene Atheismus des Neulings (vgl. ebd.: 440, § 3), und auch
fur die Vereinssitzungen ist die Gottesldsterung als integraler Bestandteil vorgese-
hen (vgl. ebd.: 441, § 11; 442f., § 18). Weiterhin wird die Ablehnung der Gesetze
damit begriindet, dass sie der Natur zuwiderlaufen: ,,La Société respecte le gou-
vernement sous lequel elle vit; et si elle se met au-dessus des lois, ¢’est parce qu’il
est dans ses principes que I’homme n’a pas le pouvoir de faire des lois qui génent
et contrarient celles de la nature (ebd.: 446, § 43).

An seine Leser gewandt erklart der Erzdhler allerdings die vier Libertins —
Duc de Blangis, Durcet, Curval und 1‘Evéque de... — in ,,Les cent vingt journées
de Sodomé* zu ,,scélerats“ (S: 19), was sich tibersetzen ldsst mit dem rein negativ
konnotierten, umgangssprachlichen Begriff ,,Schurken. Gleichzeitig verteidigt
der Erzdhler das Verbrechen:

,Revenons maintenant sur nos pas et peignons de notre mieux au lecteur
chacun de ces quatre personnages en particulier, non en beau, non de ma-
niére a séduire ou a captiver, mais avec les pinceaux méme de la nature, qui
malgré tout son désordre est souvent bien sublime, méme alors qu’elle se
déprave le plus. Car, osons le dire en passant, si le crime n’a pas ce genre
de délicatesse qu’on trouve pas sans cesse un caractére de fraudeur et de
sublimité qui 'emporte et, 'emportera toujours sur les attraits monotones et
efféminés de la vertu? Nous Parlerez Vous de I'utilité de I'un ou de l'autre?
Est-ce a nous de scruter les lois de la nature, est-ce a nous de décider si
le vice lui étant tout aussi nécessaire que la vertu, elle ne nous inspire pas
peut-étre en portion égale du penchat a I'un ou a l'autre, en raison de ses
besoins respectifs? Mais poursuivons” (ebd.: 25).

am 14.02.2026, 14:38:0¢


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195.199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEe SADES KONZEPT VON RADIKALER INDIVIDUALITAT

Die Begriindung der Verbrechen verlduft redundant iiber die Bezugnahme auf die
Natur:

»Je me suis mis de bonne heure au-dessus des chiméres de la religion, par-
faitement convaincu que I'existence du créateur est une absurdité révoltan-
te que les enfants ne croient méme plus. Je n’ai nullement besoin de cont-
raindre mes perchants dans la vue de lui plaire. C’est la nature que je les ai
regus, ces penchants, et je l'irriterais en y résistant; si elle me les a donnés
mauvais, c’est qu’ils devenaient ainsi nécessaires a ses vues. Je ne suis pas
dans ses mains [de la nature] qu’'une machine qu’elle meut a son gré, et il
n'est pas un de mes crimes qui ne la serve; plus elle m’en conseille, plus elle
en a besoin: je serais un sot de lui résister” (ebd.: 26f.).

Und in der ,,Nouvelle de Justine* schreibt er dariiber hinaus:

,La plupart des élans de la nature étant funeste a la société, il est tout sim-
ple qu’elle en ait fait des crimes: mais les lois sociales ont tous les hommes
pour tous les hommes, peut étre individuellement, est décidément une loi
certaine [...] D’aprés ces principes, si les lois de la nature m'obligent a me
soustraire a celles de la société, si elles me conseillent de les braver ou de
m’en moquer assurément je le ferai sans cesse, en prenant toutes les pré-
cautions qu’exigera ma slreté; parce que toutes les institutions humains,
basées sur des intéréts ol je ne suis associé que pour un sur plusieurs mil-
liards ne doivent jamais I'emporter sur ce qui m’est personnel” (NJ |: 278f.).

Der Zustand der Besessenheit, den Stirner mit dem Begriff der ,,fixen Ideen* und
Nietzsche mit dem Wort ,,Gotze* tituliert, ist ebenfalls ein Element im Denken der
de Sadeschen Libertins. Der Monch Ambroise erldutert Justine: ,,Je me moque des
hommes et de leurs jugements; je ne pense qu’au crime, je n’aime que le crime, je
ne respire que pour le crime, et ¢’est au crime seul a marquer tous les instants de
ma vie* (NJ II: 68). An dieser Stelle wird wiederum der Transgressionscharakter
der de Sadeschen Philosophie deutlich: Die de Sadeschen Libertins streben regel-
recht nach dem Verbrechen als Form der Grenziiberschreitung. Das unverhohlene
Bestreben nach immer mehr Verbrechen reprisentiert auch Juliette, die in dieser
Hinsicht wiederum als das Alter Ego von de Sade auftritt (vgl. z.B. HJ 1I: 209).

Die Argumentation, dass die Gesetze in ihrer Allgemeingiiltigkeit eine Unter-
driickung der Individualitét beinhalten, findet sich dhnlich wie im Exkurs ,,Fran-
cais, encore un effort si vous voulez étre républicains® auch in der ,,Nouvelle
Justine®.

LIl est impossible que la loi puisse également convenir a tous les hommes.
Il en est de ce médicament moral comme des remédes physiques: ne ririez-

am 14.02.2026, 14:38:0¢

251


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195.199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

252

RADIKALE INDIVIDUALITAT

vous pas du charlatan qui, n"ayant qu’'une pratique semblable pour tous les
tempéraments, purgerait le fort de la halle comme la petite-maitresse a va-
peurs? Eh! non, non, mes amis! ce n'est que pour le peuple que la loi est
faite: se trouvant a la fois le plus faible et le plus nombreux, il lui faut ab-
solument des freins dont I’'homme puissant n’a que faire, et qui ne peuvent
lui convenir sous aucun rapport. La chose essentielle, dans tout gouverne-
ment sage, est que le peuple n’envahisse pas l'autorité des grands; il ne
I’entreprend jamais, sans qu’une foule de malheurs ne bouleversent I’Etat,
et ne le gangrénent pendant des siécles” (NJ Il: 208f.).

Die libertine Dubois betrachtet das Verbrechen streckenweise auch als eine Vertei-
digung gegen die Herrschaft von Tyrannen (vgl. ebd.: 374) und gibt dieser Stelle
eine im Werk de Sades einmalige politische Farbung. Die Rolle der schwedischen
Freimaurerloge ist dabei zwiespaltig. Der Kampf gegen die bestehende Ordnung
und Unterdriickung ist durch den eigenen Wunsch des Herrschens beseelt — abs-
trahiert ldsst sich dieser Aspekt aber auch als Verteidigung der Individualitit ge-
gen die Herrschaft des Allgemeinen lesen.

In der ,,Histoire de Juliette* erklirt de Sade in einer FuB3note iiber die Verbin-
dung von Gleichheit und Gesetz in einer Formulierung, die stark an Nietzsche
erinnert:

,L'égalité prescrite la Révolution n’est que la vengeance du faible sur le fort;
c’est ce qui se faisait autrefois en sens inverse; mais cette réaction est jus-
te, il faut que chacun ait son tour. Tout variera encore, parce que rien n’est
stable dans la nature et que les gouvernements dirigés par des hommes
doivent étre mobiles comme eux“ (HJ I: 161).

In einer FuBlnote am Ende des ersten Teils der ,,Histoire de Juliette* erldutert er
dariiber hinaus:

LN’y arien de plaisant comme la multiplicité des lois que I’hnomme fait tous
les jours pour se rendre heureux, tandis qu’il n’est pas une de ces lois qui
ne lui enléve, au contraire, une partie de son bonheur. Et pourquoi toutes
ces lois? Eh! vraiment, il faut bien que des fripons s’engraissent, et que des
sots soient subjugués! Voila, d’'un mot, tout le secret de la civilisation des
hommes* (ebd.: 210).

In der ,,Histoire de Juliette* erldutert der russische Libertin Minski Juliette seine
Auseinandersetzung mit dem Konzept des Verbrechens: ,,I1 y a deux observations
essentielles a faire lorsque 1’on est décidé a commettre un crime d’amusement: la
premiére est de lui donner toute 1’extension dont il est susceptible; la seconde est
qu’il soit d’une telle force qu’on ne puisse jamais le réparer (HJ II: 44).

am 14.02.2026, 14:38:0¢


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195.199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEe SADES KONZEPT VON RADIKALER INDIVIDUALITAT

In einem kurzen Dialog erldutert einer der Libertins seine Sicht:

,Comme des inspirations de la nature, auxquelles il est extravagant de ré-
sister; comme les moyens les plus slrs dont puisse se servir un homme
d’Etat, pour réunir a lui tout cre qui peut consolider le bonheur, comme les
ressorts de tous les gouvernements, comme les seules lois de la nature®
(ebd.: 262f.).

Das Verbrechen im generellen Sinne wird von einem materialistischen, naturde-
terministischen Blickwinkel aus als solches negiert. Dabei greift de Sade auf kul-
turrelativistische Argumentationsmuster zuriick. Das Verbrechen ist fiir ihn eng
an das Bestreben der Entfaltung der eigenen Individualitit gekniipft. Es ist ein
Brechen von gesellschaftlichen, das Individuum einschrankenden Normen.

3.7 DiE KRITIK UND PARODIE DES KLASSISCHEN
GESELLSCHAFTSVERTRAGES SOWIE NEUE FORMEN
DES GESELLSCHAFTSVERKEHRS

Ein integraler Bestandteil seiner Philosophie ist de Sades Auseinandersetzung
mit der Vorstellung eines Gesellschaftsvertrages. Zu seinen Lebzeiten erfuhr sie
eine theoretische Hochphase (vgl. z.B. Euchner 1974; Kersting 1991: 756-760)
und auch eine praktische Umsetzung — in der Jakobinerherrschaft mit ihrer blut-
triefenden Fehlinterpretation des Rousseauschen ,,volonté generale® wéihrend der
franzosischen Revolution. Gabriel Habert deutete diesen Aspekt in de Sades Werk
wie folgt:

,Lhomme de Sade ne pactise avec la société. Loin d’ignorer les théoriciens
du contrat social, le marquis a médité leur hypothése scientifique, il I'a tour-
née et retournée en tous sens, mais il ne I'accepte qu’'avec réserves. Ces
restrictions suscitent une analyse nouvelle d’'un pacte social en équilibre
instable“ (Habert 1954: 185).

Im weiteren Verlauf bezieht Habert Jean Locke, Jean-Jacques Rousseau und
Thomas Hobbes als Referenzpunkte ein, um die Haltung de Sades zum Gesell-
schaftsvertrag niaher zu bestimmen. Neben einer Kritik des klassischen Gesell-
schaftsvertrages lédsst sich auch eine modifizierte Fassung in seinem Werk finden.
Geoffrey Gorer hat gar im de Sadeschen Weltbild eine Weiterentwicklung des
Gesellschaftsvertrages im Rousseauschen Sinne erblickt (vgl. Gorer 1978: 123).
Was die Kritik des bestehenden Systems durch de Sades Parodie des (klas-
sischen) Gesellschaftsvertrages betrifft, widersprach Timo Airaksinen dem:
,,Throughout his works he sketches a full-blown (implicit) social order of autho-

am 14.02.2026, 14:38:0¢

253


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195.199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

254

RADIKALE INDIVIDUALITAT

rity, coercion, and social stratification. This system supervenes on the real world
of the Old Regime but it is not identical to it (Airaksinen 1991: 118). An anderer
Stelle schrieb er dazu: ,,Sade represents French society as approximating a social
state of nature, because it is a perpetually unjust social order. Its violence is thinly
camouflaged” (ebd.: 121). Kritik {ibt de Sade in der in ,,Aline et Valcour* integ-
rierten Dystopie — in der ideologischen Begriindung des gesellschaftlichen Orga-
nisationsmodells in dem Inselstaat Butua —, in der Darstellung der Gesellschaft
von ,,Les cent vingt journées de Sodome* (vgl. z.B. Hesse 1995: 401) sowie in den
Ausfithrungen von Coeur-de-Fer gegeniiber Justine:

,Pris dans cette position, ce qu’il reste de mieux a faire a un tel homme,
n'est-il pas de se soustraire a cette société injuste, pour n’accorder droits,
qu’a une société différente qui, placée dans la méme position que lui, ait
pour intérét de combattre, par la réunion de ses petits pouvoirs, la puis-
sance plus étendue qui voulait obliger ce malheureux a céder le peu qu’il
avait, pour ne rien retirer des autres?“ (NJ I: 89f.).

Wiltrud Kernstock brachte diese Uberlegungen mit dem Nietzscheanischen Kon-
zept einer Umwertung aller Werte in Verbindung (vgl. Kernstock 1970: 82).

Vor allem die Reflexionen {iber die beiden Philosophen Jean-Jacques Rous-
seau** und Thomas Hobbes finden ihren Widerhall in de Sades literarischem Werk,
aber auch in seinen hier ausgeklammerten (tages-)politischen Publikationen (vgl.
IMS). Eine personliche Begegnung mit Rousseau, den sein Libertin Verneuil als
einen Menschenfeind bezeichnet (vgl. NJ II: 206f.)*, legt sein Briefroman ,,Aline
et Valcour® nahe.

Wie Heinz-Giinther Stobbe nachgewiesen hat, tritt de Sades Protagonistin
Justine im Dialog mit Madame Dubois in der ,,Nouvelle Justine* als Sprachrohr
Rousseaus auf (vgl. Stobbe 2002: 46). Er bezieht sich dabei auf die folgende Aus-
sage von Justine:

,Comment voulez-vous que ne périsse pas celui qui, par un aveugle égois-
me, voudra lutter seul contre la coalition des intéréts des autres? La soci-
été n'est-elle pas autorisée a ne jamais souffrir dans son sein celui qui se
déclare contre elle? Et I'individu qui isole peut-il lutter contre tous, peut-il
se flatter d’étre heureux et tranquille, si n'acceptant pas le pacte social,

44 | Neben dessen Erziehungsroman ,Emile“fanden sich sieben weitere
Werke und Schriften des Philosophen in seiner Bibliothek auf dem Chateau
La Coste (vgl. Laborde 1991: 40f.).

45 | Es finden sich auch wiederholt Anspielungen auf ihn in seinem Werk
(vgl. z.B. NJ II: 42).

am 14.02.2026, 14:38:0¢


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195.199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEe SADES KONZEPT VON RADIKALER INDIVIDUALITAT

il ne consent pas a céder un peu de son bonheur pour en assurer le reste?”
(NJ 1: 88).

Coeur-de-Fer verwirft ebenso Rousseaus ,,Contrat Social“, indem er den ,,volonté
generale” generell leugnet und an dessen Stelle die Vielzahl von Einzelinteressen
setzt (ebd.: 89). Gepaart ist diese Weltsicht mit der Ubernahme des Hobbeschen
Prinzip des Urzustandes vom Menschen. Er rechtfertigt das Verbrechen als ei-
nen legitimen Akt der individuellen Interessenvertretung gegeniiber anderen. Sein
Bild des Naturzustandes dhnelt stirker dem Postulat vom Menschen als des Men-
schen Wolf als dem Rousseaus vom ,,edlen Wilden*. Er thematisiert die Natur als
einen kriegerischen Zustand — und erldutert die Bindungslosigkeit des Menschen.
Der Chemiker, den Juliette auf dem Vesuv trifft, erldutert, dass das Ziel seiner
Bemiihungen die Riickversetzung der Menschheit in den Naturzustand sei: ,,Ren-
dus a I’état de nature, les hommes, je le soutiens, seraient plus heureux qu’ils ne
peuvent I’étre sous le joug absurde des lois. Je ne veux pas que I’homme renonce
a aucune portion de sa force et de sa puissance® (HJ II: 131).

Uber die Ubereinstimmung mit dem Hobbeschen System erklirte Timo Airak-
sinen: ,,The Sadean world is an inverted version of the construct suggested by
Thomas Hobbes and Niccold Machiavelli“ (Airkasinen 1991: 117). Machiavellis
Schrift ,,I1 Principe® (1532) war de Sade bekannt. Er verweist in ,,Nouvelle Justi-
ne“, ,,Histoire de Juliette” und ,,Philosophie dans le Boudoir* wiederholt darauf
(vgl. NJ II: 61; PhB: 441; HJ I: 498; HJ II: 415) — ob er auch die ,,Discoursi*
gekannt hat, ist unbekannt. Weiterhin bemerkte Airaksinen:

.The social state of nature, familiar from political philosophy, plays a double
role in Sade. The concept designates the Hobbesian idea of the original con-
ditions of society. It‘s first meaning is that man’s natural situation is determi-
ned by the society in which he lives. Its second meaning is specified by Sade,
echoing Hobbes‘ own words. Sade writes: ,But you will say, thence we will be
born in a state of perpetual warfare“ (Airaksinen 1991: 120f.).

Bezogen auf das gesellschaftliche Ideal von de Sade folgerte er daraus:

,Social life is terrible for Sade, because it’s potential violence and wicked-
ness can be suffered, but not utilised. His new social order must exploit
nature in a systematic manner. Sade, in fact, inverts the Hobbesian project
so that the ideal society will be crueller then the original one” (ebd.: 121).

Dem klassischen Gesellschaftsvertrag liegt fiir de Sade letztlich genauso wie der
Idee der Nichstenliebe ein rein egoistisches Interesse des Schwachen zu Grunde,
der die Starken damit schwichen und seine eigene Position festigen will. Nach de
Sades Auffassung fiihrt demnach der Gesellschaftsvertrag zu einem Verlust an in-

am 14.02.2026, 14:38:0¢

255


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195.199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

256

RADIKALE INDIVIDUALITAT

dividueller, ermachtigender Freiheit zu Gunsten der Herrschaft einer von ihm als
schwach empfundenen Allgemeinheit. Dies darf jedoch nicht zwangsldufig zu der
Vermutung fiihren, dass de Sade eine sozialdarwinistische Position vertrat. Gerade
in seinen frithsozialistischen Exkursen, sowohl in ,,Aline et Valcour als auch in
der ,,Nouvelle Justine”, wird dieser Aspekt deutlich durch das Postulat gleicher
Ausgangsbedingungen abgeschwécht.

Seine Vorstellungen von einer idealen Gesellschaft legt de Sade vorrangig in
seinem Aufruf ,,Francais, encore un effort si vous voulez étre républicains® so-
wie in der Inselutopie Tamo¢ (vgl. Kapitel 3.7.1 der vorliegenden Arbeit) dar. In
seinem Aufruf an das franzosische Volk umreifit er die notigen Schritte fiir eine
dauerhafte Etablierung der Republik: In ihren Grundziigen sind sie identisch mit
denen seiner eigenen Philosophie. Er setzt auf einen materialistisch begriindeten
Atheismus und auf eine Reduzierung der Gesetze auf ein Minimum, das fiir die
Erhaltung der Ordnung notwendig ist, sowie auf eine Umwertung der 6ffentlichen
Moral, die er im Sinne Nietzsches als eine Sklavenmoral auffasst (vgl. Kapitel 3.6
der vorliegenden Arbeit).

Das Gesellschaftssystem de Sades wird ebenfalls durch die Idee eines Ver-
trages bestimmt. Er wird sowohl als privatrechtlicher Vertrag (z.B. in ,,Les cent
vingt journées de Sodome* oder ,,Philosopie dans le Boudoir®) als auch als Ver-
trag auf gesellschaftlicher Ebene (,,Aline et Valcour®, ,Juliette) erwihnt. Bei-
spiele fiir privatrechtliche Vertrage stellen diejenigen der vier Libertins in ,,Les
cent vingt journées de Sodome* dar: Sie heiraten die Tochter anderer Libertins
untereinander (vgl. S: 20f)*® und stellen ein gesellschaftlich wirkendes Regel-
werk als Rahmen fiir ihre Orgien auf. De Sade ibernimmt dabei gleichzeitig das
klassische Konzept der Heiratsallianz, wie es zur damaligen Zeit im européischen
Hochadel iiblich war, und pervertiert es. Ebenso besteht in der ,,Philosophie dans
le Boudoir” ein Vertrag zwischen dem Vater von Eugénie und Madame Saint-
Ange (vgl. PhB: 387f., 545f.). Fiir die gesamtgesellschaftliche Ebene treffen diese
privatrechtlichen Vertrage keine addquaten Aussagen, aber sie beinhalten bereits
Wesensmerkmale seiner Vorstellung von einem Gesellschaftsvertrag. Der Vertrag
ist — wie Roland Barthes in seiner Untersuchung nachwies — dennoch die wesent-
liche Kommunikationsform der de Sadeschen Libertins (vgl. Barthes 1971: 34).
Denn sie binden zwar das Individuum, werden aber von de Sade als freie Verein-
barungen zwischen gleichberechtigten Individuen gegeniiber anderen Vertrigen
préferiert.

Als alternatives Gesellschaftskonzept lassen sich partiell die Subgesellschaf-
ten im de Sadeschen Werk lesen, die wiederholt in Form von Riuberbanden und
Allianzen von Libertins gebildet werden. Diese Subgesellschaften, die auch

46 | Dieser Akt erinnert an den politischen Akt, ein Blindnis untereinander
zu schmieden. Die Hochzeit untereinander diente den unterschiedlichen
Herrscherhausern als gegenseitige Absicherung.

am 14.02.2026, 14:38:0¢


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195.199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEe SADES KONZEPT VON RADIKALER INDIVIDUALITAT

rdumlich von der Gesellschaft getrennt sind, wenn sich ihre Mitglieder in abge-
schiedene Klostern und Burgen zuriickziehen, lassen sich als eine de Sadesche
Gesellschaftsutopie lesen. * Grund fiir diese Verbindungen ist der Egoismus des
Einzelnen, der in diesen Strukturen eine Moglichkeit des Auslebens erhilt — wie
bei Stirners idealtypischem ,,Verein von Egoisten®. Die Argumentation von Liber-
tin Honorine beziiglich des Zusammenhalts trotz dieses Prinzips lautet:

,Parce que la solidité de notre association devient utile a sa conservation
et que, pour son maintien, nous préférons quelques sacrifies dont tous les
moyens que nous avons ici de faire le mal savent nous dédommager ample-
ment. Ne t'imagine pas que nous nous chérissons beaucoup pour cela; nous
nous voyons tous les jours de trop prés pour nous aimer: mais nous sommes
obligés d’étre ensemble, et nous nous y maintenons par politique, a peu prés
comme les voleurs dont la sOreté de I'association n’a d’autres bases que la
vice et la nécessité de I'exercer” (NJ I: 357f.).

Auch Monsieur de Lorsagne erldutert in derselben Novelle: ,,L’egoisme est la seu-
le loi de la nature* (ebd.: 572).

In diesen Subgesellschaften schldgt aber der Drang nach Individualitét seiner
Libertins in ein totalitdres System um, wenn der Individualitit einzelner Individu-
en das Leben anderer geopfert wird (vgl. ,,Les cent vingt journées de Sodome*).

Ein besonders wichtiger Aspekt fiir die Frage des Individualismus ist die Un-
vereinbarkeit von Gesellschaft und Natur. Der Monch Sylvestre erldutert gegen-
iber Justine: ,,La plupart des ¢élans de la nature étant funeste a la société, il est tout
simple qu’elle en ait fait des crimes: mais les lois sociales ont tous les hommes
pour objet, et celles de la nature sont individuelles et par conséquent préférables®
(NJ 1: 278).*8 Gegen die ,,Kulturgesellschaft* mit ihrer vorherrschenden Moral po-
lemisiert die Libertine Delmonse mit einem Riickgriff auf die Natur®®, um letztlich
wieder auf den Individualismus zu kommen. ,,La nature déteste abjure, contraire
tous ces dogmes de votre absurde civilisation® (ebd.: 47). Dabei spielt sie das
Konzept der ,,Natur* gegen das der ,,Kultur aus. Der Moénch Sylvestre erklart
Justine, dass eine Gesellschaft auf dem Eigennutz ihrer Mitglieder basiert (vgl.

47 | Ihre Heimat sind bei de Sade klassischerweise, in der Tradition der
Gothic Novels, vor allem abgelegene Schldsser und Kloster.

48 | Ahnliche Aussagen finden sich auch in anderen Passagen der ,Nouvelle
Justine” wieder (vgl. z.B. NJ II: 23).

49 | Gorer schrieb diesbezlglich: ,IN PLACE of the God he could not respect,
de Sade enthroned Nature as the prime mover of the universe; but this
Nature is not a consistent conception; in the fifteen years covered by his
most important writings the idea undergoes constant modifications” (Gorer
1978: 117).

am 14.02.2026, 14:38:0¢

257


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195.199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

258

RADIKALE INDIVIDUALITAT

ebd.: 357f.) — derselben Grundlage, die Stirner als Grundlage des ,,Vereins der
Egoisten* benennt. Der Ménch Ambroise bringt seine Kritik an den gesellschaftli-
chen Strukturen ob ihrer Unterdriickung des Individuums auf den Punkt. In einem
Dialog mit seinem Mitbruder Sylvestre und Justine verkiindet er: ,,Je les [conven-
tions sociales et institutions humains] abhorre [...]; elles entravent notre liberté,
elles atténuent notre énergie, elles dégradent notre ame, elles ont fait de ’espéce
humaine un vil troupeau d’esclaves que les premier intrigant mene ou bon lui sem-
ble“ (ebd.: 279). In ,,Aline et Valcour* l4sst er einen seiner Protagonisten erkldren:
,,La chaine des devoirs universels est une chimere [...] elle peut s‘entendre d‘égal a
égal, jamais du supérieur a l‘inférieur; la diversité d‘intérét détruit nécessairement
la ressemblance des rapports® (AV I: 229).
Elmar Waibl bemerkte in seiner Untersuchung iiber de Sade:

,Die vorausgehenden Erdrterungen sollten deutlich gemacht haben, daf die
Kritik Sades am kontraktualistischen Denken gegen die Lehre vom Sozialver-
trag im eigentlichen Wortsinne [...] gerichtet ist, da seine aus anarchistischer
Gesinnung vorgetragene Kritik ja nicht die Berechtigung einer bestimmten
Ordnung gesellschaftlichen Zusammenlebens in Frage stellt, sondern jede
Form eines normierten, regelgebundenen Daseins. Gegen ein solches Da-
sein, das unumganglich an die allgemeine Beschrankung individueller Akti-
onsfreiheit gebunden ist, setzt Sade - der ,erste Theoretiker der absoluten
Revolte’ - den Standpunkt der Libertinage, der das radikal-individualisti-
sche Prinzip des Liberalismus unter dem Gesichtspunkt einer libidinésen
Akzentsetzung in den Vordergrund stellt und die absolute Praferenz dieser
anarchistischen Freiheit gegenuber anderen Wertgesichtspunkten vertritt
[...] Die Beweisfigur, welche Sade gegen das kontraktualistische Denken ins
Treffen flhrt, ist der Libertin selbst“ (Waibl 1983: 251f.).

Weiterhin zog Waibl das Fazit:

,Die auf Interessenausgleich abzielende kontraktualistische Theorie der re-
ziproken Anerkennung wird sinngemafd als Herden- und Sklavenmoral de-
nunziert. Mit dieser - in psychologischen Kategorien operierenden - Kritik
immunisiert Sade seinen Standpunkt gegen den Vorwurf, dass der Machtan-
spruch des Starkeren mangels allgemeiner Zustimmungsfahigkeit nicht als
ethisch gerechtfertigte Maxime gelten kdnne. Deutlich Fr. Nietzsche vorar-
beitend, wertet Sade die goldene Regel als den Machtanspruch der Zukurz-
gekommenen, das rechtsstaatliche Grundsatzpostulat nach wechselseitiger
Anerkennung als Forderung der ,Partei der Schwachen’. So wie Jesus die
Caritas gepriesen habe, weil er selber ein Bettler war, habe Rousseau aus
ahnlichen Grinden die Gleichwertigkeit aller Menschen von Natur propa-
giert, denn bei seiner eigenen Schwache zog er es vor, die anderen auf seine

am 14.02.2026, 14:38:0¢


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195.199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEe SADES KONZEPT VON RADIKALER INDIVIDUALITAT

niedrige Stufe herabzuziehen, weil er sich nicht zu ihnen emporschwingen
vermochte.’ Nietzsche wird sich ahnlicher Argumentationsfiguren bedienen,
um den hemmungslosen Machtanspruch des Herrenmenschen gegenliber
der christlichen Mitleidsreligion geltend zu machen“ (ebd.: 255).

Auch in anderen Hinsichten lassen sich deutliche Ubereinstimmungen erkennen
— so bemerkte Timo Airaksinen iiber die Verbindung von Vertrag und Kommuni-
kation, die ebenfalls durch eine Dichotomie von Tétern (Libertins) und Opfern
geprigt ist:

»,These confusions indicate that they [the Libertins] accept a social contract
which is, ideally, successful, since it divides the world into predatory heroes
and passive victims, guaranteeing that no mix-up occurs. According to the
stipulated criteria of value, the heroes can identify not only themselves, but
also their victims. Some people are taken to be wretches who do not deserve
devotion or love. Also, friendship between the libertins now become possi-
ble. Because of the social contract an artificial world is created. [...] The
earlier imperfections of the cruel life can be corrected, ironically, through its
free celebration” (Airaksinen 1991: 117).

Wihrend die klassischen Vertragstheorien das Individuum den im Vertrag ge-
schaffenen Institution unterwarfen — auch wenn es Denkern wie John Locke um
einen gewissen Schutz des Individuums vor allméchtigen Institutionen ging —,
setzt sich de Sade fiir eine Stirkung der Rolle des Individuums ein, so dass es sei-
ne vollstdndige Eigenstindigkeit und Handlungsmacht bewahrt. Die Vertragsbe-
dingungen betrachtet de Sade als nicht bindend, wenn sie den natiirlichen Trieben
und dem Begehren des Individuums entgegen stehen. Der Vertrag nimmt damit
die Form einer freien Vereinbarung ohne Erzwingungsgewalt an, aus dem das
Individuum jederzeit wieder heraustreten kann. Das Individuum, das sich den Re-
geln des Vertrages nicht (mehr) unterwirft, da es dadurch seine individuelle Frei-
heit beschnitten sieht, sollte nach seiner Auffassung nicht durch Sanktionen sei-
tens der Vertragspartner bedroht sein. Dies begriindet er mit dem Verweis auf die
Unterschiedlichkeit der Individuen, die es zu bewahren gelte. Damit widerspricht
er einer der wesentlichen Grundannahmen, von denen die klassischen Vertrags-
theorien eines Immanuel Kant, Thomas Hobbes, John Locke>® und Jean-Jacques
Rousseau ausgehen, einer generellen Gleichheit (an Rechten) dieser. Er fiihrt die
Idee der Vertragstheorie auf Grund der Unverbindlichkeit und der Stirkung des

50 | De Sade hat nachweislich auch die Vertragstheorie von John Locke
gekannt. Innerhalb von ,Philosophie dans le Boudoir“ findet sich eine
dementsprechende Anspielung auf Lockes ,Two Treatises of Government”
(vgl. PhB: 414).

am 14.02.2026, 14:38:0¢

259


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195.199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

260

RADIKALE INDIVIDUALITAT

Individuums ad absurdum. Wahrend die klassischen Vertragstheorien von der frei-
willigen Selbsteinschrinkung der Freiheit des Individuums und der tempordren
Aufgabe ihrer natiirlichen Freiheit ausgehen, um ein Mehr an Sicherheit zu ge-
winnen, tiberldsst de Sade dem Individuum die eigene Entscheidung, ob es sich
dem Regelsystem temporir unterwerfen will, obwohl es damit die eigene Freiheit
begrenzt. Er negiert die Idee eines fiir alle Vertragspartner verbindlich geltenden
abstrakten Regelsystems, da es sich in seiner Allgemeinheit nicht mit den konkre-
ten Eigenschaften und Interessen des Individuums vereinbaren lésst.

Die Grundziige seines Gesellschaftssystems sehen einen Minimalstaat im
extrem liberalen Sinne vor, der nur eine geringe Schranke fiir das Ausleben der
libertinen Neigungen darstellt. Wie Airaksinen bemerkte, tibertragt de Sade fiir
seinen Gesellschaftsvertrag den Hobbesschen Naturzustand (,,Krieg aller gegen
alle* [im Original auf lateinisch: ,,bellum omnium contra omnes‘]) auf die staat-
liche, vertragstheoretische Ebene, d.h. de Sade verkehrt die Hobbesschen Axi-
ome zu Gunsten der Beibehaltung individueller Freiheit. De Sades Protagonist
Dolmancé vertritt streckenweise Hobbes® Philosophie (vgl. PhB: 478). Wihrend
Hobbes die Aufgabe der individuellen Freiheit in einem Staat einfordert, um aus
dem Naturzustand herauszutreten, will de Sade die Freiheit des Individuums aus
dem Naturzustand in den Staat transferieren. Im Rahmen dieses Gesellschafts-
vertrages tibertrdgt das Individuum fast keine Rechte an eine tiberindividuelle In-
stanz. Seine individuelle Freiheit wird nur dort beschnitten, wo es fiir den Erhalt
einer republikanischen Staatsordnung notwendig ist. Eine nédhere Konkretisierung
dieses Minimalstaatskonzeptes bleibt er allerdings schuldig.

Réuber in der Bande von Dubois (vgl. z.B. NJ I: 69-102), in ,,Société de
Crimes® (ebd.: 439-484) sowie m.E. in den losen Zusammenschliissen seiner
sonstigen Libertins zeigen bei ihm eine potentiell alternative Gesellschaftsorgani-
sation auf — ohne allzu sehr in die theoretische Tiefe zu gehen.

Timo Airaksinen kam beziiglich der Gesellschaftsutopie von de Sade zu dem
Schluss: ,,Sade represents French society as approximating a social state of nature,
because it is a perpetually unjust social order. Its violence is thinly camouflaged*
(Airaksinen 1991: 121). Zuvor bemerkte er bereits: ,,Throughout his works he
sketches a full-blown (implicit) social order of authority, coercion, and social
stratification. This system supervenes on the real world of the Old Regime but it
is not identical to it (ebd.: 118). Weiterhin wird auch der Gedanke der Gleich-
heit, wie er in der Utopie Tamo¢ seinen Hohepunkt erreicht, schon in einzelnen
Passagen der Justine thematisiert. Es ist Madame Dubois, die eine Bande von
Verbrechern anfiihrt, die dieses Prinzip predigt.

»Je veux I'égalité, je ne préche que cela. Si j'ai corrigé les caprices du sort,
c'est parce qu'écrasée, anéantie de I'inégalité de la fortune et des rangs,
ne voyant que vanité, que tyrannie dans les uns, que bassesse, que misére

am 14.02.2026, 14:38:0¢


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195.199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEe SADES KONZEPT VON RADIKALER INDIVIDUALITAT

dans les autres, je n’ai voulu ni briller avec le riche orgueilleux, ni végéter
avec le pauvre humilié“ (NJ Il: 374).

Diese Vorstellung von Gleichheit, die an die Uberlegungen von Pierre-Joseph
Proudhon erinnern, bilden eine wichtige Grundlage fiir de Sades ansonsten sehr
individualistisch geprégtes Gesellschaftskonzept. Besonders deutlich wird dies in
seiner sozialistischen Inselutopie ,,Tamo¢*.

3.7.1 Tamoé - der Sozialismus als Ausweg?

Ein bislang wenig beachteter Aspekt im Werk de Sades ist seine frithsozialistische
Komponente. In Facetten, beispielsweise in Uberlegungen zum Gemeineigentum
und zu politischer Gleichheit, wird sie bereits in der ,,Nouvelle Justine* themati-
siert, explizit dann in einer Gegeniiberstellung des despotischen Herrschaftshau-
ses namens Butua mit der frithsozialistischen Inselutopie Tamoé in ,,Aline et Val-
cour”. Im Gegensatz zur klassischen Utopie, wie z.B. Thomas Morus* ,,Utopia“,
bildet die Beschreibung von Tamo¢ als einer offenen Utopie nicht eine in vollstin-
diger Harmonie existierende Gesellschaftsform ab. Stattdessen orientiert sie sich
an den beiden Polen von dem Wunsch nach Gleichheit innerhalb der Gesellschaft
und einem addquaten Umgang mit den individuellen Lastern der Menschen, in
denen de Sade seinen Monarchen Zamé eine Ursache des Ungliicks des Menschen
sehen lésst (vgl. AV I: 291). Beide Pole sind laut de Sade in der Natur verankert.
Auf diesem Weg versucht er, eine Gesellschaftsordnung unter dem Riickgriff auf
ein postuliertes Naturrecht zu konstruieren, die diesen Bedingungen gerecht wird.
Diese Utopie ist als eine Gesellschafts- und Staatsvorstellung®® fiir das nachrevo-
Iutionédre Frankreich gedacht, wie an mehreren Stellen in dem Text angedeutet
wird (vgl. z.B. ebd.: 305, 373). De Sade versucht, anhand der Projektionsfliche

51 | Ahnlich wie in seinem spateren staatstheoretischen Diskurs ,Francais,
encore un effort si vous voulez étre républicains“ wird der Staat nur grob
skizziert und Iasst sich nach den wenigen Aussagen Uber seine Institutionen
und Rahmenbedingungen mit gebotener Vorsicht als liberaler Minimalstaat
auffassen. Uber diese Konstruktion wird wenig ausgesagt - lediglich, dass
es einen Verwaltungsplan im Sinne eines Allgemeinwohls gabe, der Uber den
individuellen Interesse stiinde. Zamé spricht daher von Verbrechen, die kontrar
zu seinem ,plan d’administration” stehen (ebd.: 292). Im Zuge dessen taucht
auch eine explizite Kritik am Parlamentarismus als intermediarer Instanz auf.
,Je m’'étonnais, je I'avoue, que d’autres que moi n’eussent pas déja fait de
sérieuses réflexions sur I'inutilité de ces pouvoirs intermédiaires, sur le danger
extréme de leur institution, et que tous ces sénats monstrueux n’eussent pas
été déja bannis par vous souverains d‘Europe* (ebd.: 296).

am 14.02.2026, 14:38:0¢

261


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195.199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

262

RADIKALE INDIVIDUALITAT

des ,,edlen Wilden“*?, ein zu seiner Zeit durch die Reise- und Utopieliteratur ge-
prégtes Stereotyp, eine Gesellschaftsutopie darzustellen, die er als eine Bezugs-
groBe fiir das revolutiondre Frankreich sieht. Gleichzeitig finden sich wiederholt
Anspielungen auf und Kritik an der Politik der franzdsischen Jakobiner sowie
ihrem Konzept der Tugendherrschaft, die den zeitgendssischen Bezug verdeut-
lichen.*® Diese frithsozialistische Utopie ist durch die Gleichheit der Bewohner
beziiglich ihrer Vermogensverhéltnisse, Rechte und Pflichten, d.h. einer klassen-
losen Gesellschaft™, sowie gegenseitigen Respekt geprigt; regiert wird sie von
dem weisen Kénig Zamé™>. Das klassische Untertanentum mit seinen jeweiligen
Brauchen lehnt er kategorisch ab. Das Problem der Laster — als eines der wich-
tigsten Themen im Denken des D. A. F. de Sade — findet in den Ausfithrungen des
weisen Ko6nigs auch seinen Platz. Er beruft sich auf das Naturrecht und schriankt
die Zahl der Gesetze ein — um die Zahl der Verbrechen zu reduzieren.’® In sei-
nen Ausfithrungen erscheinen die Gesetze als ein Machtbeweis der Herrschenden
(vgl. ebd.: 291f.) — dhnlich seiner Auffassungen in ,,Francais, encore un effort si
vous voulez étre républicains®. Das Prinzip kommt in der Aussage zum Vorschein:
,»1l n’appartient a personne de vouloir régler les actions des autres“ (ebd.: 303).
Das Inselreich Tamoé, regiert von dem aufgekldrten Monarchen Konig
Zamé®’, ist sehr stark geprigt durch die friihsozialistischen Utopien seiner Zeit

52 | Zamé erlautert Gber das natlrliche Leben des Menschen: ,L’état naturel
de 'homme est la vie sauvage; né comme |'ours et le tigre dans le sein des
bois, ce ne fut qu’en raffinant ses besoins qu’il crut utile de se réunir pour
trouver plus de moyens a les satisfaire“ (ebd.: 310).

53 | Die urspringliche Fassung des Romans entstand zwischen 1785 und
1787; er redigierte sie wahrend der franzésischen Revolution noch einmal.
Sie erschien dann in ihrer endglltigen Fassung zwischen 1793 und 1795.
54 | Im franzdésischen Original spricht de Sade von ,deux classes” (AV I: 290).
Der Begriff der ,Klasse” im soziologischen Sinne taucht in Frankreich um
1788 erstmals auf (vgl. Robert 2007: 445) und hat damit bereits bei de Sade
die Bedeutung. Vgl. auch Gorer 1978: 109ff..

55 | Im Zuge der Lebensgeschichte Iasst de Sade den Monarchen eine Kritik
des Klassensystems aussprechen (vgl. ebd.: 290).

56 | Die gleiche Argumentation findet sich in den Aussagen des Chemikers in
der ,Histoire de Juliette” (vgl. HJ 1l: 134).

57 | Der Konig lasst sich als ein Ideal eines Philosophenkdnigs fassen, der
sich als erster Diener des Volkes versteht (ebd.: 287) und seine Herrschaft
auf der Achtung und Dankbarkeit seiner Untertanen aufbaut statt auf
Tyrannei. Diese Aussage erinnert stark an die Aussage des preufischen
Konigs Friedrich Il., der im Zuge der Geschichte der Juliette auch erwahnt
wird. Sein Lebensstil entspricht demjenigen seiner ,Untertanen“ und hebt
sich nicht in der Qualitat oder Quantitat von diesen ab (vgl. ebd.: 279). Er

am 14.02.2026, 14:38:0¢


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195.199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEe SADES KONZEPT VON RADIKALER INDIVIDUALITAT

z.B. Francois Noél Babeuf, St. Simon)*® und die konsequente Ablehnung des Ab-
solutismus, der in seinem dystopischen Gegenpol zum Ausdruck kommt. Bereits
die Beschreibung des Aufbaus von dieser Stadt, {iber deren Gestaltung es heif3t:
,construite sur un plan régulier” (ebd.: 277), und auch die ndhere Erlduterung der
symmetrisch angelegten Gebdudekomplexe erinnern an die utopischen Entwiirfe
der klassischen Friihsozialisten wie Charles Fourier (1772-1837) oder des Eng-
landers Robert Owen (1771-1858), die einige Jahrzehnte spéter dhnliche Ideen in
phantastischen Utopien ausformulierten.

De Sade stimmt dariiber hinaus mit Fouriers Idee eines System der Pha-
lanxen®® iiberein, die Kinder beiderlei Geschlechtes gemeinsam in staatlichen
Einrichtungen zu erziehen (vgl. ebd.: 315)®° — einer Idee, die bereits in Platons
,Politea” immanent angelegt ist. De Sade begriindet diese Mafinahme iiber die
patriotische Erzichung — ein Thema, das zur damaligen Zeit den politischen Dis-
kurs in Frankreich priagte. Die Herausbildung von radikaler Individualitit wird gar
nicht thematisiert — dem gesellschaftlichen Aufbau nach wird dies auch nicht als
Ziel der Erziehung gewtiinscht, sondern eher ein in der Gemeinschaft aufgehender
Staatsbiirger.

Auftillig ist zu dem die Gleichberechtigung der Geschlechter, die sich darin
ausdriickt, dass der Konig den Frauen weitgehend die gleichen Rechte wie sei-
nen minnlichen Untertannen einrdumt.®! Weiterhin wird auch der Gedanke der
Gleichheit, wie er in der Utopie Tamoé seinen Hohepunkt erreicht, schon in ein-
zelnen Passagen der ,,Nouvelle Justine* thematisiert.

wird als ein Herrscher ohne Diinkel beschrieben bzw. auch als ,le pére, I'ami
de la nation” (ebd.: 287).

58 | Eine direkte Kenntnisnahme der friihsozialistischen Utopien seitens de
Sades konnte bislang nicht nachgewiesen werden - lediglich die von Fenelon,
der m.E. zu jener ideengeschichtlichen Stromung gezahlt werden kann. Ein
weiterer Vertreter, den erin seinen Briefen und Texten wiederholt diskreditiert,
ware noch Rétif de la Bretonne. Inwieweit er dessen frihkommnistisches
System er aber zur Kenntnis genommen hat, ist noch nicht erforscht.

59 | Unter ,Phalanx” verstand Fourier eine Wohneinheit von 400 Familien,
deren Wohnfldche symmetrisch und in relativer Gleichheit gestaltet sein
sollte (vgl. Bruckner 1975: 12; Silberling 1964).

60 | Roland Barthes hat in seiner Untersuchung ,Sade [.] Fourier [.] Loyola“
den Briefroman ignoriert und diese Aspekte in seinem Vergleich der beiden
Denker ausgeklammert.

61 | Es besteht noch keine vollendete vollstandige Gleichberechtigung. Die
Wahl der Ehepartnerin geht immer noch von seitens des Mannes aus, und die
Frau hat lediglich das Recht der Ablehnung. Ebenso zeigen sich beziglich des
von de Sade entworfenen Scheidungsrechts patriachale Zige.

am 14.02.2026, 14:38:0¢

263


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195.199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

264

RADIKALE INDIVIDUALITAT

Die Grundidee dessen, was in ,,Aline et Valcour” mit der Inselutopie ausge-
schmiickt und breit gefachert dargestellt wird, ist also bei der von Madame Dubois
geflihrten Rauberbande bereits implizit vorhanden. Dubois begriindet ihr Handeln
mit der Wiederherstellung des Prinzips der Gleichheit. ,,La nature nous a créés
tous egaux, Justine: si les injustes rigueurs du sort se plaisent a déranger ce pre-
mier plan des lois générales, c’est a nous d’en corriger les caprices, et de réparer
par notre adresse les usurpations du plus fort“ (NJ I: 71). Thre Argumentationsli-
nien zeigen diesbeziiglich deutliche Ubereinstimmungen und belegen somit die
Kohirenz im Gesamtwerk.

Die Fokussierung auf die Gleichheit geht einher mit der fiir die Frithsozialisten
typischen auf die Ordnung, die sich beispielsweise in der Farbgebung der Gewéander
der unterschiedlichen Generationen (vgl. AV I: 283) dufert und auch im Umgang
mit dem Eigentum (vgl. ebd.: 316). In der de Sadeschen Utopie existiert kein Pri-
vateigentum an Grund und Boden (vgl. ebd.: 316, 319) — Grund und Boden werden
lediglich an die Biirgerinnen und Biirger entlichen und als Strafmafinahme, bei
personlicher Uberlastung (z.B. altersbedingt) oder im Todesfall annulliert. Dieses
System erinnert sehr stark an die Philosophie des franzosischen Anarchisten Pierre-
Joseph Proudhon, der in seinem 1840 verfassten Werk ,,Qu’estce que la propriété?
dhnliche Gedanken geiuBert hat.%? Die Vorherrschaft der Reichen iiber die Armen,
wie sie sich aus dem bestehenden Gesellschaftsvertrag ergibt, will de Sade durch
eine Verstaatlichung des Eigentums brechen (vgl. ebd.: 290). Mit dieser Maflnahme
schafft er die Grundlage des Diebstahls ab (vgl. ebd.: 320) — ebenso eine Reihe von
Kapitalverbrechen wie z.B. den Kindermord (vgl. ebd.: 320).%°

Uber das Verbrechen und dessen Wechselwirkung mit den Gesetzen erklirt er:

,Dés mes premiéres opérations, me dis-je, j'aurai donc des vices de moins;
or, la multiplicité des lois devient inutile quand les vices diminuent: ce sont
les crimes qui ont nécessité les lois; diminuez la somme des crimes, con-
venez que telle chose, que vous regardiez comme criminelle, n’est plus que
simple, voila la loi devenue inutile” (ebd.: 291f.).

Solche Gedanken iiberschneiden sich deutlich mit Aussagen in seinen anderen
Werken (vgl. Kapitel 3.6 der vorliegenden Arbeit). Er folgert daraus, auf die
staatstheoretische Ebene iibertragen: ,,Si les lois sont justes, elles n’ont pas besoin
d’étre déposées ailleurs que dans le cceur de chaque citoyen, et elles s’y placeront
naturellement® (ebd.: 295). Verantwortlich fiir diese Form des Vorgehens macht

62 | Auf Ubereinstimmungen im Denken der beiden hat bereits Albert Drach
(1974) verwiesen.

63 | Seine Beispiele sind stark zeitgebunden. Er griff auf die im zeitgendssi-
schen Diskurs gangigen Themen und Argumentationsmuster zurick, um
diese in einer Argumentation ad absurdum zu fihren.

am 14.02.2026, 14:38:0¢


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195.199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEe SADES KONZEPT VON RADIKALER INDIVIDUALITAT

de Sade die Grundlagen des Christentums (vgl. ebd.: 338). Er wirft dabei den Ge-
setzgebern vor, lediglich die Ketten ihrer Mitbiirger zu vermehren, statt sich um
das Gliick ihrer Untertanen zu kiimmern.

,Un loi est un frein: or la meilleure qualité du frein est de ne pouvoir se
rompre. Ce n'est pas la multiplicité des lois qui constitue la force du frein,
c'est I'espéce. Vous avez cru rendre vos peuples heureux en augmentant la
somme des lois, tandis qu’il ne s’agissait que de diminuer celle des crimes.
Et savez-vous qui les multiplie, ces crimes?“ (ebd.: 337).

De Sades Ansichten miinden in der Aussage, dass Gesetze und Religion die Moral
negativ beeinflussen (ebd.: 353) bzw. viele Verbrechen iiberhaupt erst aufgrund
der Religion veriibt werden (vgl. ebd.: 293). Gleichzeitig ist die Starkung der Tu-
gend in den Uberlegungen von Zamé, dem Herrscher iiber das Inselreich Tamoé,
ein wesentlicher Aspekt fiir die Auswahl einer passenden Religion fiir das gemein-
schaftliche Zusammenleben. Uber eine solche Religion schreibt er:

»Mais s’il s’en présente un a tes yeux, qui, simple dans sa doctrine, qui, ver-
tueux dans sa morale, méprisant tout faste, rejetant toutes fables puériles,
n’ait pour objet que I'adoration d’un seul des singeries révées la, méprisées
ici, que I'on peut plaire & I'Eternel, c’est par la pureté de nos coeurs, c’est
par la bienfaisance... S’il est vrai qu’il y ait une Dieu, voila les vertus qui le
forment, voila les seules que homme doive imiter” (ebd.: 288).

Dennoch verkiindet er:

,Bien éloigné de calquer mes lois sur les maximes erronées de la plupart
des religions recues, bien éloigné d’ériger en crimes les faiblesses de
I’'homme, si ridiculement menacées par les cultes barbares, j'ai cru, que s'il
existait réellement un Dieu, il était impossible qu’il punit ses créatures des
défauts placés par sa main méme; que pour composer un code raisonnable,
je devais me régler sur sa justice et sur sa tolérance; que I'athéisme le plus
décidé devenait mille fois préférable a I'admission d’un Dieu, dont le culte
s’opposerait au bonheur de I’humanité, et qu’il y avait moins de danger a
ne point croire a I'existence de ce Dieu, que d’en supposer un, ennemi de
I’lhomme*“ (ebd.: 346).

Er akzeptiert die Religion lediglich im Ubergangszustand der Gesellschaft als
sicheres Fundament, auf das sich die Menschen stiitzen kénnen. In dieser Hin-
sicht zeigt er sich sehr pragmatisch. Thm geht es nicht um eine vorschnelle Uber-
windung der Religion, sondern um eine schrittweise Abkehr im Zuge des Ge-

am 14.02.2026, 14:38:0¢

265


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195.199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

266

RADIKALE INDIVIDUALITAT

sellschaftswandels. Uber die Ablehnung der Religion beziiglich des Gliicks der
Menschheit erldutert er:

,S’il est vrai qu’il y ait un Dieu, voila les vertus qui le forment, voila les seules
gue ’homme doive imiter. Tu t’étonneras de méme de la diversité des lois:
en les examinant toutes avec I'égale attention que je viens d’exiger de toi
pour les cultes, songe que la seule utilité des lois est se rendre ’lhomme
heureux; regarde comme faux et atroce tout ce qui s’écarte de ce principe“
(ebd.: 288f.).

Dennoch brandmarkt er die Religion als eine Ursache fiir die Entstehung von Ver-
brechen. ,,Une foule de nouveaux crimes naissaient au sein de la religion, je le
savais; quand j’avais parcouru la France, je 1’avais trouvée tout fumante des bii-
chers de Mérindol et de Cabriéres* (ebd.: 293). Stattdessen formuliert er als Ideal:

,Dépouillons ce culte, me dis-je alors, de tout ce qui peut-étre matiére a
discussion, que sa simplicité soit telle, qu'aucune secte n’en puisse naitre;
je vous ferai voir ce bon peuple adorant Dieu, et vous jugerez s’il est possible
qu’il se trompe jamais sur la fagon de le servir” (ebd.: 294).

Dies zeigt wiederum, dass fiir de Sade das Gliick an die Mdoglichkeit gebunden
ist, die eigenen, naturgegebenen Eigenschaften innerhalb eines gesellschaftlichen
Rahmens auszuleben.

Einen groBien Teil seiner Utopie nehmen die Untersuchungen iiber den Geist
der Gesetze ein, wobei er seinen Protagonisten Zamé wiederholt auf den franzgsi-
schen Philosophen Montesquieu verweisen ldsst — ohne dass er dessen gleichna-
mige Schrift ,,Esprit des lois* explizit erwahnt. Seine Argumentation gegen Geset-
ze, die die Menschen mehr verderben, als dass sie Verbrechen verhindern, dhnelt
wiederum seinen Gedankengingen aus der ,,Philosophie dans le Boudoir* (vgl.
Kapitel 3.6 der vorliegenden Arbeit), in denen er sich explizit an das franzosische
Volk wendet. Einerseits reduziert sein Monarch die Zahl der Verbrechen durch die
Einfuhrung von Gleichheit. Dies fiithrt zwangslaufig zu einer Reduzierung der Ka-
pitalverbrechen. Des weiteren negiert de Sade den Gedanken, erzieherischen Er-
folg durch Bestrafung zu erzielen, wie sie in Gesetzen festgeschrieben ist, da die
Verbrechen aufgrund von Naturanlagen begangen werden. Grundlage seiner Ar-
gumentation ist wiederum die Natur als metaphysische Basis, die das Handeln der
Menschen determiniert. Gesetze hingegen, die man in diesem Rahmen auch mit
den Begriffen der Norm und Sitte ersetzen kann, schaffen seiner Argumentation
nach die Grundlage fiir Verbrechen. Die Determination fiihrt wie bei Nietzsche zu
einer Ablehnung des Konzepts der Strafe. Im Riickgriff auf die Natur und das sich
daraus ableitende Naturrecht verwirft de Sade iiberindividuelle Instanzen wie die
Gesetze und proklamiert die unabdingbare Freiheit des Individuums. Beziiglich

am 14.02.2026, 14:38:0¢


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195.199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEe SADES KONZEPT VON RADIKALER INDIVIDUALITAT

der Gesetze unterscheidet Zamé zwischen Gesetzesbriichen, die die Gesellschaft
tangieren, und jenen, die das nicht tun.®* Er erklért:

LI faut constater qu’on ne le [crime] fait, ce qui véritablement trouble la
société, un ce qui n’y porte aucun préjudice; ce dol une fois reconnu, sans
doute il faut travailler a le guérir, a I’extirper de la nation, et ce n’est pas en
le punissant qu’on y réussit; jamais la loi, si elle est sage, ne doit infliger de
peine qui tend & la correction du coupable en le conservant a I'Etat [...] La
liberté et la vie sont les deux seules présents que I’hnomme ait recus du ciel,
les deux seules faveurs qui puissent balancer tous ses maux“ (ebd.: 331).

Diese Grundsitze miinden in der Erkenntnis:

.l méme semble qu’avant d’interdire a I’hnomme ce que I'on qualifie gratuite-
ment de crimes, il faudrait bien examiner avant si cette chose, quelle qu’elle
soit, ne peut pas s’accorder avec les régles nécessaires au véritable mainti-
en de la société; car s'il est démontré que cette chose n’y fait pas de mal, ou
que ce mal est presque insensible. La société plus nombreuse, ayant plus de
force que ’homme ne supporterait la privation du Iéger délit qui le charme,
doit sans doute tolérer ce petit mal, plutét que de lu punir” (ebd.: 336f.).

Uber die Verbindung zwischen Gesetzen und Religion schreibt de Sade: ,,La reli-
gion, en politique, n’est qu’un double emploi, elle n’est que 1’étai de la 1égisla-
tion; elle doit lui céder incontestablement dans tous les cas® (ebd.: 345). Statt
auf Gesetze setzt Zamé auf Priavention durch Gleichberechtigung und Toleranz
gegeniiber unterschiedlichen Charakteren, um eine harmonische Gesellschaft zu
schaffen. D. A. F. de Sade versucht auf diesem Weg, einen Rahmen fiir die Wah-
rung der Individualitit innerhalb eines gesellschaftlichen Systems zu erstellen. Es
ist eine noch sehr diffuse und indifferente Theorie, die sich sowohl aus klassisch
liberalen Elementen speist als auch aus utopisch-sozialistischen Postulaten.

Das System de Sades ldsst paradoxer Weise wenig Platz fiir das Individuum
und seine Individualitdt. Die restriktiven MaBinahmen des Systems, mit seiner Re-
gulierung des gesamten offentlichen Lebens, schrinken die Individuen und ihre
Individualitéit ein, obwohl gleichzeitig eine Reihe von Beschriankungen der In-
dividualitit aufgehoben wird. Uber den Individualismus in Tamoé in ,,Aline et
Valcour* schrieb Pierre Favre: ,,Les mécanismes de pensée de Zamé sont révé-
lateurs du peu de place qu’il entend laisser a 1’individualisme* (Favre 1965: 65).

64 | Wie auch in den Passagen, in denen er vehement die Homosexualitat
rechtfertigt, scheint sich diese Aussage auf eigene biographische Erfahrungen
zu beziehen. Er wurde im vorrevolutionaren Frankreich wegen homosexueller
Praktiken zum Tode verurteilt - und entkam lediglich durch Flucht.

am 14.02.2026, 14:38:0¢

267


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195.199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

268

RADIKALE INDIVIDUALITAT

Das zeigt sich besonders deutlich in der Aussage Zamés iiber das ideale Gesell-
schaftssystem: ,,Tous les hommes sortent égaux des mains de la nature, 1’opinion
qui les distingue est fausse; partout ou ils seront égaux, ils peuvent étre heureux;
il est impossible qu’ils le soient ou les différences existeront™ (ebd.: 290). Gleich-
zeitig befindet sich das Konstrukt der Naturdetermination im Widerstreit mit der
Gleichheit und dem impliziten Gedanken eines verbindlichen Gemeinwohls, um
das sich im Sinne de Sades der Gesetzgeber zu kiimmern habe. Dieses Paradox
lasst sich nicht werkimmanent auflgsen.

Ebenso ist die unterschiedliche Bewertung von einzelnen, beruflichen Tétig-
keiten aufgehoben (vgl. ebd.: 322), die zu Neid und Missgunst innerhalb der Ge-
sellschaft fithren und auf diesem Wege dem Verbrechen einen Nihrboden bieten.
Hierin zeigt sich ein weiterer Aspekt des sozialistischen Denkens de Sades.

Entsprechend seiner Ablehnung von Gesetzen und Bestrafung als piddagogi-
schem Mittel ldsst de Sade Zamé auch die Todesstrafe ablehnen, als er seinen
Besucher iiber seine Regierungsmaximen aufklrt:

LIl faut, dis-je, des juges: soit; mais que les juges ne se mélent que de juger;
que ceux qui remplissent ces honorables fonctions soient fonctions soient
choisis parmi les plus notables citoyens de la nation, et qu’ils n'achétent pas
surtout le droit de juger leurs semblasses; car vous n’aurez pour juges que
des fripons, tant que celui qui aura payé sa place, pensera, avant que de
vous rendre justice, a se rembourser de ses avances.

Mais il faut des lois: soit encore; mais ces lois, dis-je, la peine de mort en
punira-t-elle I'infracteur? A Dieu ne plaise! Le souverain Etre peut disposer
lui seul de la vie des hommes; je me croirais criminel moi-méme a l'instant
oU j'oserais usurper ses droits“ (ebd.: 302).

Die Basis seiner Uberlegung ist ein postulierter Urzustand des Menschen.

,L'état naturel de ’homme est la vie sauvage; né comme l'ours et le tigre
dans le sein des bois, ce ne fut qu’en raffinant ses besoins qu’il crut utile
de se réunir pour trouver plus de moyens a les satisfaire. En le prenant de
la pour le civiliser, songez a sont état primitif, a cet état de liberté pour
lequel I'a formé la nature, et n’ajoutez que ce qui peut perfectionner cet
état heureux dans lequel il se trouvait chaines; rendez 'accomplissement
de ses désirs plus aisé, mais ne l'asservissez pas; contenez-le pour son
propre bonheur, mais ne I'’écrasez point par un fatras de lois absurdes; que
tout votre travail tende a doubler ses plaisirs en lui ménageant I'art d’en
jouir longtemps et avec slreté; donnez-lui une religion douce, comme le Dieu
gu’elle a pour objet; dégagez-la surtout de ce qui ne tient qu’a la foi; faites-la
consister dans les CEuvres et non dans la croyance* (ebd.: 310).

am 14.02.2026, 14:38:0¢


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195.199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEe SADES KONZEPT VON RADIKALER INDIVIDUALITAT

In dieser Beziehung zeigt sich wiederum, inwieweit de Sade im Denken der dama-
ligen Zeit gefangen war. Der skizzierte Naturzustand, den er in dieser Passage mit
dem ,,edlen Wilden* aufzeigt, ist in seinem zeitgenossischem Kontext verankert
und klingt an Jean-Jacques Rousseau an, der ebenfalls eine Form des Naturzustan-
des und von ,,Kultur* unverdorbenen Menschen als Idealzustand préferierte. Dies
steht im Kontext der zu dieser Zeit vorherrschenden Vorliebe fiir Reiseliteratur. Er
bildet in dieser Utopie Individualitdt in einer auf Gleichheit basierenden Gesell-
schaft ab. Sie weist eine Reihe von Paradoxien auf — einerseits wird die Hetero-
nomie der Triebe der Individuen anerkannt, andererseits engt die Uniformierung
innerhalb jener Gesellschaftsordnung die individuelle Entfaltung dieser ein. De
Sade bietet dem Leser keinen Ausweg aus diesem Dilemma.

3.8 ZWISCHENFAZIT

Auch fiir das Werk de Sades lisst sich konstatieren, dass das Thema Individu-
alitat wichtig fiir ihn ist. Vor dem zeit- und geistesgeschichtlichen Hintergrund
ist ihre Thematisierung noch weniger komplex als bei Stirner oder Nietzsche. Es
haben sich bei der Analyse allerdings auch deutliche Briiche in seinem Werk ab-
gezeichnet — vorrangig zwischen seinen Schriften, die vor 1797 entstanden (,,Les
cent vingt journées de Sodome*, ,,Philosophie dans le boudoir), und dem Dop-
pelroman ,,Nouvelle Justine*/,,Histoire de Juliette*. Diesen Bruch konnte ich in
der vorliegenden Untersuchung leider nicht addquat berticksichtigen — er erfordert
eine eigenstindige Analyse.

Ebenso wie Nietzsche geht de Sade von einem nicht niher definierten indi-
viduellen Kern aus, der sich aus den Eingaben der Natur speist. Die Libertins
als Trager dieses Kerns entwickeln ihre Individualitidt dquivalent zu Nietzsches
souverdnen Individuen iiber den Prozess der Selbsterkenntnis. Ansatz fiir diesen
Prozess ist allerdings weniger ein kulturevolutiondrer wie bei Nietzsche, dessen
Konzept auf eine Hoherentwicklung hinauslduft, sondern derjenige einer Riickbe-
sinnung auf einen angenommenen Naturzustand. Sein Ansatz ist durch einen rein
rationalen Akt begriindet. Dieser Naturzustand ist durch die vollige Determination
des Individuums bestimmt. Er integriert somit abstrakt den von ihm idealisierten
Naturzustand in die Gesellschaft, d.h. es findet eine vermeintliche Verséhnung
von Natur und Kultur statt.

Eine Ausnahme in seinem Werk bildet lediglich die Protagonistin Juliette, bei
der de Sade sein bis dato propagiertes philosophisches Konzept in Frage zu stellen
scheint. Der gesellschaftliche Einfluss auf die individuelle Entwicklung kommt
lediglich in der Rolle des Lehrers zum Tragen, wird aber ansonsten komplett ig-
noriert.

Die Vergoéttlichung der Natur, die fiir de Sade passagenweise zu einer Ge-
gengottheit mutiert, geht mit einem radikalen Anti-Theismus einher. Dieser ist

am 14.02.2026, 14:38:0¢

269


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195.199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

270

RADIKALE INDIVIDUALITAT

allerdings noch durch den Prozess der Loslosung von dieser ,.fixen Idee geprégt.
Seine Libertins erahnen zwar den Tod Gottes, aber sie erfassen dessen Bandbreite
noch nicht in aller Klarheit. Dementsprechend ist die Negation des freien Willens
sein logischer Schluss. Wie in den Exkursen ausgefiihrt, radikalisiert er dabei teil-
weise das Denken seiner materialistischen Vorgénger La Mettrie und d‘Holbach,
die fiir sein eigenes Denken fundamental sind. Ebenso wie Nietzsche befreit er auf
diesem Weg das Individuum von der Verantwortung fiir das eigene Tun.

Ein redundant in seinen Romanen behandeltes Thema ist das der Vereinzelung
und Individuation. Diese wird weniger als bei Nietzsche an den Akt der Selbster-
kenntnis gekoppelt, sondern eher als ein Akt der Befreiung aus den gesellschaft-
lichen Banden propagiert. Er definiert dabei das Verhéltnis extremer als Nietz-
sche tiber seine Konflikte. Miteinander tibereinstimmend verwerfen beide Denker
Sitte, Moral und Religion als iiberindividuelle Strukturen, die das Individuum
beschrianken, und machen implizit einen ethischen Pluralismus stark. De Sades
Argumentation hierfiir ist, in der Tradition der Aufkldrung, rein rationaler Natur
und verbindet sich mit einem Kulturrelativismus, der sich aus den Berichten der
damals weitverbreiteten Reiseliteratur nihrt. Aus diesen Uberlegungen ergibt sich
auch die Begriindung des Verbrechens. Auf einer philosophischen Ebene kommt
seine Darstellung des Verbrechens der Thematisierung der Emporung bei Nietz-
sche gleich. Eine addquate Grundlage der individuellen Ethik — jenseits ihrer Na-
turdetermination — fehlt in seinem Werk.

Wihrend Nietzsche an die Existenz eines hoheren Ziels glaubt — der Weiter-
entwicklung der Menschheit —, das er mit der Befreiung des Individuums koppelt,
ist bei de Sade der ,,Egoismus® des naturdeterminierten Individuums die metaphy-
sische Grundlage seiner Philosophie. De Sade macht den Egoismus zur Grundlage
der Gesellschaft und seiner Philosophie.

De Sade fehlt im Gegensatz zu Nietzsche aber auch die Schranke fiir die Be-
grenzung der maBlosen Entfaltung des Individuums. Aquivalent zu Nietzsches
Auffassung ist auch sein Libertin ein Transgressionswesen. Dieses verfiigt jedoch
nicht tiber das apollinische Element der Selbstbeschrinkung. Der Verlust der
Grenze fiihrt fiir den Libertin — mit Ausnahme von Juliette — zu einer Auflosung
der eigenen Individualitdt: Er scheitert daran.

De Sade sucht aber nach einer Moglichkeit der Gesellschaftsorganisation, die
eine groBtmogliche Entfaltung der Individualitit des Einzelnen erlaubt. Als Rah-
menbedingungen steckt er dabei in seinem Aufruf ,,Francais, encore un effort si
vous voulez étre républicains“ grob einen Minimalstaat ab, wihrend er in seiner
Inselutopie Tamoé eine frithsozialistische Ordnung prisentiert. Gemeinsam ist
beiden Ordnungsmodellen, dass sie auf wenigen, grundlegenden Regeln beruhen.
Diese Reduzierung beruht auf der Uberlegung, dass viele Regeln die freie Ent-
faltung des Individuums und seiner Individualitit behindern. Hierbei mogen vor
allem autobiographische Erfahrungen eine Rolle gespielt haben. Dabei pladiert de
Sade wiederholt fiir die Schaffung von gleichen Ausgangsbedingungen, die die

am 14.02.2026, 14:38:0¢


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195.199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEe SADES KONZEPT VON RADIKALER INDIVIDUALITAT

Entwicklung des Individuums erméglichen. Der Minimalstaat lieBe sich gegebe-
nenfalls auf Uberschneidungen zu modernen Stromungen des Liberalismus wie
die der Ausprigung im ,,Libertarianism* (z.B. Nozick 1974) untersuchen.

Eine weitere Facette seines Individualismus findet sich in der Darstellung
seiner Subgesellschaften — den Rauberbanden und Assoziationen von Libertins.
Diese lassen sich idealtypisch — wie auch Max Stirners ,,Verein von Egoisten® —
als Antizipation von Biirgerinitiativen lesen. Sein Gesellschaftsbild ist somit kein
statisches, sondern lisst sich als fluide bezeichnen. Gesellschaft ist bei ihm ein
standiger Prozess des Aushandelns, Sich-Vereinigens und Sich-Trennens — je nach
den Bediirfnissen der Individuuen. Dem Staat, den de Sade in seiner Philosophie
nicht weiter als Gebilde darstellt, kommt dabei die Funktion eines ,,Schutzrau-
mes* fiir die gesellschaftlichen Prozesse zu. Daher wird er auf wenige Grundkon-
stanten reduziert.

Starker als Nietzsches und Stirners zeigt de Sades Philosophie auch die Gefahr
des Individualismus auf, ndmlich des Umschlagens in einen Totalitarismus, wenn
der Individualismus sich im ,,Recht des Stirkeren® zu manifestieren droht. Sein
Werk ldsst sich daher auch als eine Mahnung vor der negativen Seite eines solchen
Konzeptes lesen. Insbesondere die karikaturhaften Uberzeichnungen eignen sich,
um dieses Umschlagen und seine Folgen zu durchdenken. Darin kommt aber auch
ein eklatantes Problem fiir die addquate Interpretation seines Werkes zum Vor-
schein — ebenso wie Nietzsche benutzt er wichtige Begriffe in unterschiedlicher
Konnotation und wechselt hiaufig die Ebenen der Darstellung.

Bezogen auf die eingangs gestellte Frage nach der Aktualitét l4sst sich daher
feststellen, dass diese weniger in seinem Werk selbst als in seiner Ergdnzung zu
dem Nietzsches und Stirners liegt, indem er einerseits die negativen Seiten abbil-
det und andererseits Uberlegungen iiber eine mégliche Verkehrsform jener reifen
Individuen anstellt.

am 14.02.2026, 14:38:0¢

271


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195.199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

am 14.02.2026, 14:38:0¢


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195.199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

