
Martin Hartmann*

Der Tod der Kolonialisierungsthese?

Kommentar zum Hauptbeitrag von Rahel Jaeggi

[1] Rahel Jaeggi geht in ihrem Text »Ökonomie als soziale Praxis« davon aus,
dass kritische Gesellschaftstheorien schon seit längerer Zeit von einem Bild gefan-
gen sind, wenn sie über die ökonomische Konstitution kapitalistischer Gesell-
schaften nachdenken (vgl. [8]). Sie stellen sich den Bereich wirtschaftlichen Han-
delns als eine eigene Sphäre oder als einen in sich abgeschlossenen Bereich vor, für
dessen systemischen Zusammenhang vor allem die Orientierung am rationalen
Eigeninteresse relevant ist. Akteure, die auf Märkten agieren, koordinieren ihre
Handlungen nicht kommunikativ oder in Orientierung an sozialen oder morali-
schen Normen, sondern, verbleibt man in diesem Bild, einzig unter Verweis auf
die Maximierung kontingent vorliegender Präferenzen. Das ökonomische Han-
deln ist, wie Jaeggi in Anlehnung an Habermas schreibt, nicht-normativ und wird
von einer eigenen Logik angetrieben (vgl. [6]).

[2] Jaeggi möchte dieses Bild zur Disposition stellen und glaubt damit, das wirt-
schaftliche Handeln auf eine neue Weise in den Blick zu bekommen. Ihr Plädoyer
für einen ›weiten‹ Begriff des Ökonomischen zielt darauf ab, wirtschaftliches
Handeln als eine Praxis zu begreifen, die als solche Teil einer Lebensform ist (vgl.
[22]). Praktiken sind nach Jaeggi kollektive Handlungsmuster, die Akteuren einer-
seits helfen, bestimmte Handlungen durchzuführen, andererseits aber auch durch
einzelne Handlungen konstituiert werden. Sie sind interpretationsabhängig und
normengeleitet, d.h. damit eine Praxis wie das Versteckspiel zu einer Praxis wird,
müssen alle Beteiligten bestimmte Handlungen den Spielregeln entsprechend deu-
ten; die Spielregeln wiederum formulieren implizit oder explizit Erwartungen, die
im Rahmen der Praxis erfüllbar sein müssen (vgl. [17]–[19]). Eine Praxis hat
darüber hinaus ein Telos, ein ihr innewohnendes Ziel, das »durch ihre Durchfüh-
rung realisiert wird« ([20]). Im Fall des Versteckspielens könnte dieses Ziel darin
bestehen, das Spiel zu gewinnen oder schlicht in dem Spaß, den das Spiel mit sich
bringt.

[3] Lebensformen sind »Ensembles« von Praktiken ([22]), sie setzen sich aus
verschiedenen Praktiken zusammen und werden erst durch diese interne Pluralität
zu einer Lebensform. Der Kapitalismus ist, wenn ich recht sehe, eine Lebensform,
die sich aus verschiedenen Praktiken (z.B. aus dem Eigentum und der Lohnarbeit)
zusammensetzt. Viel mehr sagt Jaeggi zum Begriff der Lebensform im vorliegen-
den Aufsatz nicht, meist werden Praktiken und Lebensformen auf einer Ebene

* Prof. Dr. Martin Hartmann, Philosophisches Seminar/Universität Luzern, Frohburg-
strasse 3, CH-6002 Luzern, Tel.: +41-(0)41-2295710, E-Mail: martin.hartmann@
unilu.ch, Forschungsschwerpunkte: Sozialphilosophie, Politische Philosophie, Ethik, Phi-
losophie der Emotionen.

zfwu 19/3 (2018), 381–387, DOI: 10.5771/1439-880X-2018-3-381

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-381 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:18:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-381


behandelt, obwohl Lebensformen einen die Einzelpraktiken überwölbenden oder
sie integrierenden Charakter haben und damit, wenn man so will, eine separate
Kausalkraft zu besitzen scheinen (ausführlicher vg. Jaeggi 2014). Woher sie diese
beziehen oder wie genau sie Praktiken integrieren, bleibt undeutlich. Ich werde an
einzelnen Punkten meines Kommentars auf diese Problematik zurückkommen.

[4] Der Begriff der Lebensform ist wichtig für Jaeggi, da er Analysen ökonomi-
schen Handelns davor bewahren soll, dieses Handeln theoretisch zu isolieren. Um
ihr eigenes Beispiel zu zitieren (vgl. [21]): Ich kann in einem Supermarkt nur
Waren an der Kasse bezahlen, wenn die Waren von anderen hergestellt wurden,
wenn sie in den Regalen des Marktes platziert wurden, wenn es eine Währung
gibt, die allgemein akzeptiert ist etc. Normativ sind diese Praktiken, weil sie von
reziproken Erwartungen getragen werden. Würde die Kassiererin beim Bezahlen
der Ware einen Handstand machen, anstatt mein Geld anzunehmen, hätte sie die
Praxis ›Kassieren an der Kasse‹ nicht verstanden und vermutlich würde sie bald
durch eine andere ersetzt. Würde ich demgegenüber nicht mit Geld, sondern mit
Gesang bezahlen wollen, wäre ebenfalls ein wesentlicher Bestandteil der Praxis
›Kassieren an der Kasse‹ verletzt.

[5] Hochstufige Lebensformen wie der Kapitalismus setzen sich also aus tausen-
den kleinerer und größerer Praktiken zusammen, die alle über eigene Normativi-
täten verfügen. Man kann natürlich fragen, ob Sphärenmodelle ökonomischen
Handelns diesen Punkt wirklich übersehen müssen. Und wenn Praktiken stets
normativ strukturiert sind, heißt das, dass es auch die höherstufigen Lebensfor-
men sein müssen, in die die Praktiken gleichsam einfließen? Ein Luhmannianer
etwa müsste die komplexe Strukturiertheit der Praxis Einkaufen nicht leugnen. Er
würde nur behaupten, dass sie Teil eines Systems ist (nennen wir das System
›Wirtschaft‹), das einer eigenen sehr abstrakt verstandenen Leitunterscheidung
folgt – der Code der Wirtschaft lautet: zahlen oder nicht zahlen. Eine Leitunter-
scheidung bezieht sich auf Normen, so dass nicht von Entnormativierung gespro-
chen werden muss. Und sie besitzt integrierende Kraft, weil sie aufgrund ihrer
Abstraktheit in der Lage ist, vielfältige Einzelpraktiken interpretativ unter sich zu
bündeln.

[6] Der Unterschied zwischen Jaeggis Begriff der Lebensform und konkurrieren-
den Sphären- oder Systemmodellen kann eigentlich nur darin bestehen, dass der
Begriff der Lebensform viele der Systeme umfassen soll, die Luhmannianer typi-
scherweise trennen, etwa das Recht, die Kultur und die Politik. Darüber hinaus
meint Jaeggi mit dem Begriff der Norm oder der Normativität vermutlich auch
etwas anderes als ein Luhmannianer. Wenn es später im Text einmal heißt, die
ökonomischen Institutionen des Kapitalismus hätten eine »normative und ethisch
dichte Natur« ([46]), dann zeigt zumindest der Verweis auf Ethisches diese Diffe-
renz an, denn von einer ›Ethik‹ der Ökonomie hätte Luhmann nicht geredet. Auch
wenn nicht ganz klar ist, wie Jaeggi den Begriff der Ethik in diesem Zusammen-
hang verwendet – auch von »Sittlichkeit« oder »Ethos« ist die Rede (ebd.) –, lässt
sich vermuten, dass er für eine Orientierung steht, die weit über rein ökonomische
Interessen hinausgeht. So ließe sich etwa unter Verweis auf die wirtschaftssoziolo-
gischen Studien von Viviana Zelizer zeigen, dass die abstrakte Unterscheidung

382 Martin Hartmann

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-381 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:18:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-381


zahlen/nicht zahlen die Fülle unsere geldbezogenen Tauschpraktiken nicht annä-
hernd beschreibt (vgl. Zelizer 1994). Einzig eine Perspektive, die kulturelle und
schichtspezifische Faktoren berücksichtigt, bekommt überhaupt in den Blick, wie
sehr ökonomische Praktiken stets eingelassen sind in einen größeren Handlungs-
und Deutungshorizont.

[7] Welchen Effekt hat nun der weite Begriff des Ökonomischen auf eine kriti-
sche Theorie des Kapitalismus? Man sollte zunächst sehen, dass Jaeggi sich zwar
explizit der Tradition der Kritischen Theorie Frankfurter Provenienz zuordnet,
der Großteil ihrer Überlegungen aber eher einen begrifflichen oder konstitutions-
theoretischen Charakter hat. Es geht ihr um eine Art Propädeutik der Kapitalis-
muskritik, die ein theoretisches Modell wirtschaftlicher Praktiken zum Ziel hat,
das erst in einem zweiten Schritt in kritischer Perspektive genutzt werden kann.
Gleichwohl versucht Jaeggi am Ende ihres Aufsatzes, allerdings eher kursorisch,
eine solche kritische Perspektive zu entwickeln. Sie tut das wohl auch deswegen,
weil sie weiß, dass sie sich mit ihrem weiten Begriff des Ökonomischen einer sehr
prominenten Kritikform beraubt, nämlich jener, die mustergültig von Habermas
unter den Begriff der ›Kolonialisierung der Lebenswelt‹ gebracht worden ist.
Andere sprechen von der Ökonomisierung nicht-ökonomischer Handlungssphä-
ren, wenn sie etwa zeigen wollen, dass im Gesundheits- oder Bildungswesen
immer häufiger ökonomische Aspekte die Orientierung am Wohl des Patienten
oder der Schülerinnen und Schüler überwiegen. Mit anderen Worten, ein Großteil
der Kritik am Kapitalismus hat die Form einer Kritik der Ausdehnung ökonomi-
scher Imperative in ursprünglich nicht-ökonomische Handlungssphären. Man
denke an die vielen Analysen neoliberaler Wirtschaftsformen oder Rationalitäten
– stets ist diese Kritik orientiert am Eindringen ökonomischer Imperative in
Handlungssphären, die an sich eigenen wirtschaftsfremden Normen oder Regeln
folgen (vgl. Brown 2015).

[8] Wenn die Ökonomie aber gar nicht als Handlungssphäre isolierbar ist, dann
kann sie auch nicht einfach von außen in nicht-ökonomische Sphären eindringen
wie ein Kolonisator, denn sie ist gewissermaßen schon da. Völlig zu Recht ver-
weist Jaeggi in diesem Zusammenhang auf die mittlerweile gut etablierte wirt-
schaftssoziologische Tradition, die in ähnlicher Weise davon spricht, dass wirt-
schaftliches Handeln ›sittlich‹ eingebettet ist (vgl. Beckert 2012), auch wenn sie
mit dem Bild der Einbettung hadert, weil es suggeriert, dass das wirtschaftliche
Handeln in Form einer an Präferenzmaximierung orientierten Rationalität in ein
gemachtes Bett aus Normen steigt, deren Geltung keiner selbst wieder nur präfe-
renzorientierten Perspektive entspringen kann. Das Bild der Einbettung könnte
immer noch nahelegen, dass die wirtschaftlichen Praktiken an sich nicht-normativ
sind und stattdessen ihre eigenständige Rationalität nur in einem ethisch-institu-
tionellen Rahmen verwirklichen können, der ihnen eine Art Schutz von außen
gewährt (vgl. [42]). Wie Jaeggi schreibt: »Damit aber sind ökonomische Voraus-
setzungen und Institutionen nicht lediglich in eine sie ermöglichende ›Kultur‹ oder
eben ›Lebensform‹ eingebettet. Wenn Lebensformen ›träge Ensembles sozialer
Praktiken‹ sind, dann gibt es hier nicht das Innen und das Außen, das Bett und die
ökonomische Haltung, die sich darein bettet« ([37]). Die Durchdringung des

Der Tod der Kolonialisierungsthese? 383

zfwu, 19/3 (2018)

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-381 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:18:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-381


Ökonomischen und des Normativen, so Jaeggis Gegenthese, ist viel tiefer, sie
erlaubt gar keine Differenzierung mehr zwischen dem Ökonomischen und dem
Nicht-Ökonomischen.

[9] Umso wichtiger wird es dann allerdings, sich genauer anzuschauen, welche
Form der Kritik Jaeggis eigenem Ansatz entspringen könnte. Ihre Pointe besteht
darin, kapitalistische Praktiken in ihrer Konstitution anzugreifen und nicht erst in
ihrem Übergriff auf andere gesellschaftliche Handlungsbereiche. Mit dem Modell
einer ›immanenten‹ Kritik, so Jaeggi, lassen sich die »strukturellen und inhaltli-
chen Defizite ökonomischer Praktiken und Institutionen selbst« ([13]) erfassen. Es
mag zunächst unklar sein, wie sich diese Defizite im Ökonomischen selbst erfas-
sen lassen sollen, wenn doch das Ökonomische immer schon verwoben ist mit
zahllosen anderen Praktiken. Was wird eigentlich aus dem Ökonomischen als
eigenständige Analysekategorie, wenn es gleichsam in einer Lebensform zerfließt?
Müssen nicht die Defizite der ökonomischen Praktiken Defizite einer ganzen
Lebensform sein? Oder heißt Kapitalismus als Lebensform, dass unsere Lebens-
form als Ganze kapitalistisch ist und tatsächlich keine nicht-kapitalistischen Rest-
bestände vorhanden sind? Das Recht, die Politik, die Kultur – sie betten den Kapi-
talismus nicht ein, sie sind selbst durch und durch kapitalistisch strukturiert und
genau das meint Kapitalismus als Lebensform. Um diese Fragen zu klären,
bräuchte man sicherlich genauere Hinweise darauf, was mit Lebensform wirklich
gemeint ist.

[10] Jaeggi reicht für ihre kritische Analyse vorerst der Hinweis auf die Norma-
tivität kapitalistischer Praktiken. Wenn der Kapitalismus als Form ökonomischen
Handelns über Normen verfügt, dann gibt es etwas, woran sich eine Kritik orien-
tieren kann, nämlich die Frage, ob sich diese Normen widerspruchsfrei verwirkli-
chen lassen. Als ahnte nun der Kapitalismus, dass mit dem Einzug von Normen in
seine innersten Strukturen eine Kritik von innen möglich wird, neigt er nun aller-
dings dazu, dass ist eine der Schlusspointen des Aufsatzes von Jaeggi, seine eigene
Normativität zu verleugnen oder sich, wie es heißt, als »ethisch neutral« ([46]) zu
verstehen. Das ist, die Konstitutionsthese ist hier klar, ein Irrtum (jede ökonomi-
sche Praxis ist normativ), aber offenbar ein Irrtum voller ideologischer Stringenz,
denn wenn sich eine Praxis oder Lebensform als ethisch neutral begreift, dann
scheint es kaum möglich, sie von innen heraus zu kritisieren.

[11] Die Außenperspektive sieht hier allerdings eine eigene Normativität im
Spiel, eine Normativität nämlich, die ihre eigene und jede andere Normativität
leugnet. Beckert formuliert ähnlich, wenn er schreibt, es sei »gerade der norma-
tive Charakter der ökonomischen Theorie, (...) der verhindert, der Rolle von Nor-
men in der Wirtschaft einen angemessenen Platz einzuräumen« (Beckert 2012:
249). So erlauben also normative Konstitutionsaussagen, Selbstmissverständnisse
oder falsche Selbstbeschreibungen einer Praxis zu benennen. Das muss vor allem
dann ein Problem sein, wenn jede Praxis, wie oben erwähnt, stets ein Ziel hat, das
mit ihrer Hilfe erreicht werden kann. Eine Praxis, die sich selbst falsch beschreibt,
muss ihr Ziel, so könnte man meinen, verfehlen. Andererseits könnte die falsche
Selbstbeschreibung natürlich auch ihren perfiden Sinn haben und gerade zum
Erreichen der kapitalismusinternen Ziele beitragen – sagen wir zum Ziel der

384 Martin Hartmann

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-381 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:18:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-381


größtmöglichen Kapitalakkumulation der besitzenden Klasse. Das ist natürlich
ein normatives Ziel, aber eben eines, dass die Profiteure kapitalistischer Praktiken
lieber in ein neutrales Vokabular kleiden (Effizienz, Präferenzmaximierung etc.).

[12] Ich will am Ende zwei Fragen stellen. Zum einen möchte ich fragen, ob es
stimmt, dass kapitalistische Praktiken dazu neigen, sich ethisch neutral zu
beschreiben. Verstehe ich Jaeggi richtig, dann geht sie davon aus, dass diese ethi-
sche Neutralität ein struktureller Zug aller kapitalistischen Praktiken oder jeder
kapitalistischen Lebensform ist und nicht nur kontingent auftritt. Ein Kapitalis-
mus, der seine ethischen Ziele offen anerkennt, scheint für Jaeggi nicht möglich zu
sein. Das allerdings leuchtet mir nicht ein. Zum anderen möchte ich fragen, was
aus dem alten Kritikmodell der Kolonialisierung, der Infiltration, der Kontamina-
tion oder der Überschreitung systemischer Sphärengrenzen wird, wenn man Jaeg-
gis Modell akzeptiert?

[13] Zum ersten Punkt: Es stimmt nicht, dass sich kapitalistische Praktiken nor-
mativ neutral beschreiben. Denn die Sprache, in die ökonomisches Handeln oft
gekleidet wird, die Sprache der Effizienz, der Rationalität, der Produktivität, der
Gewinnmaximierung, der Pareto-Optimalität oder des Gleichgewichts, ist natür-
lich eine normative Sprache. Man mag sie dünn finden oder nicht von ihr über-
zeugt sein, man mag bemängeln, dass viele Ökonomen an diesen Punkt nicht den
Begriff der Norm oder der Ethik verwenden (viele sprechen nicht einmal vom
Kapitalismus), aber es handelt sich doch um eine Sprache der Normativität.
Hayek hat eine Theorie der Freiheit entworfen, was immer man von ihr hält und
jüngere Autoren sprechen ganz offen unter Aufnahme der Kategorien der
zunächst politikwissenschaftlichen und soziologischen Kategorie des Sozialkapi-
tals von ›Sozialmodellen‹ (gemeint sind spezifische Geflechte aus Institutionen,
Regeln, Normen und Organisationen) als entscheidenden Faktoren für den sozio-
ökonomischen Entwicklungsstand eines Landes (z.B. vgl. Collier 2013: 39). Aus
meiner Sicht ist das Problem weniger die mangelnde Einsicht in die Normativität
eigener Aussagen als die teils noch immer vorherrschende starke Reduktion der
für ökonomisches Handeln relevanten Normativität (vgl. Lanchester 2018).
Darüber hinaus hat die berühmte Studie von Luc Boltanski und Ève Chiapello
(2003) über den »Neuen Geist des Kapitalismus« ja gezeigt, dass kapitalistische
Praktiken in ihrem Selbstverständnis (zumindest wenn man über die im engen
Sinne ökonomischen Fachschriften hinausgeht und die breitere Literatur zum
Management berücksichtigt) ihre eigene motivationale Fragilität immer schon
durch Aufnahme dichter ethischer Rechtfertigungsmodelle abgefedert haben.

[14] Meine Kritik an der These der ethischen Neutralität trifft Jaeggis Ansatz
nicht im Kern, denn letztlich stimmen wir beide ja überein, dass kapitalistische
Praktiken immer normativ strukturiert sind. Ich glaube nur nicht, dass dieser
Aspekt von den Modellbauern des Kapitalismus weiterhin in ideologischer
Absicht verheimlicht wird. Was aus diesem Punkt für die Kritik am Kapitalismus
folgt, ist eher undeutlich. Wenn ich recht sehe, würde sich der Kapitalismus aus
Jaeggis Sicht mit einer solchen offenen Normativität nur noch angreifbarer
machen, weil nun ja alle Normen und Prinzipien sichtbar sind, an denen sich die
konkrete Realität messen lässt. Das Fenster für die »innere Widersprüchlichkeit

Der Tod der Kolonialisierungsthese? 385

zfwu, 19/3 (2018)

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-381 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:18:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-381


der Realität und der diese konstituierenden Normen selbst« (Jaeggi 2014: 291)
wäre gleichsam sperrangelweit geöffnet. Ist das der Fall? Jaeggi hat recht, der
gegenwärtige Kapitalismus wird von zahlreichen Krisen und ihren »sozialen Aus-
wirkungen« ([7]) heimgesucht, aber erstaunlich bleibt doch, dass er trotz dieser
Krisen im ökonomischen Sinne nach wie vor alternativlos scheint. Könnte das
daran liegen, dass seine eigentliche Attraktivität nicht nur ökonomischer Natur,
sondern auch normativer Natur ist? Um diese Attraktivität aber zu gewinnen,
müssen die Normen gleichsam offen ausbuchstabiert werden und auf vielfältige
Weise in das Selbstverständnis der Subjekte eindringen. Ich will nicht sagen, dass
sich aus dieser Beschreibung keine Widersprüche generieren lassen (ganz im
Gegenteil), aber diese hätten vielleicht eine andere Form als die, die Jaeggi vor-
schwebt.

[15] Zu meiner zweiten Frage. Was wird aus der ›alten‹ Kritik am Kapitalismus?
Ist sie durch Jaeggis Analyse hinfällig geworden? Sie scheint ja darunter zu leiden,
dass sie die kapitalistische Praxis als solche unangetastet lässt und nur ihre Über-
griffe bemängelt. Aber sollen wir nicht mehr darüber klagen, dass etwa das Voka-
bular unserer Bildungsinstitutionen von einem durch und durch ökonomischen
Jargon durchzogen ist (vgl. Münch 2011)? Mir ist unklar, was Jaeggi hier sagen
würde. Sie könnte natürlich darauf hinweisen, dass die Lebensform des Kapitalis-
mus immer schon von der Leistung nicht-kapitalistisch strukturierter Bildungsin-
stitutionen gelebt hat, das wäre die Einsicht in die vielen Praktiken, auf die eine
moderne Ökonomie angewiesen ist, um ihre Zwecke zu erreichen. Ohne Schulen
kein Kapitalismus. Aber das ist ja nicht der Punkt der Kritik. Die Kritik beklagt
die Kolonialisierung der Schulen (und Universitäten) durch ökonomisches Den-
ken. Der Hinweis darauf, dass der Kapitalismus eine Lebensform ist und folglich
auch eine eigene Bildung hat, ist mir, das kann nun nicht mehr überraschen, zu
unspezifisch, um bestimmte konkrete Entwicklungen in den Blick zu bekommen.
Wie genau verhält sich der Kapitalismus zur Schule, wie zum Recht, wie zur
Moral? Ich kann im Rahmen dieses Kommentars nicht auf diese Fragen antwor-
ten, aber sie fragen noch einmal nach dem genaueren Verhältnis von Praktiken
und Lebensformen. Auch glaube ich, dass jede Kapitalismuskritik den Bezug auf
Normen oder Praktiken braucht, die nicht selbst schon kapitalistisch durchge-
formt sind. Man könnte es ein wenig hochtrabend ein Nicht-Identisches in der
totalen kapitalistischen Ökonomisierung nennen. Jaeggi verwischt mit ihrer Kon-
zeption von Lebensform den Dualismus, mit dem ich hier untergründig arbeite.
Aber berauben wir uns damit nicht einer nach wie vor elementaren Kritikform am
Kapitalismus?

Literaturverzeichnis

Beckert, J. (2012): Die sittliche Einbettung der Wirtschaft. Von der Effizienz- und Differenzie-
rungstheorie zu einer Theorie wirtschaftlicher Felder, in: Berliner Journal für Soziologie,
Jg. 22/H. 2, 247–266.

Boltanski, L./Chiapello È. (2003 [1999]): Der neue Geist des Kapitalismus, Konstanz: Universi-
tätsverlag Konstanz.

386 Martin Hartmann

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-381 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:18:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-381


Brown, W. (2015): Die schleichende Revolution: Wie der Neoliberalismus die Demokratie zer-
stört, Berlin: Suhrkamp.

Collier, P. (2013): Exodus: Warum wir Einwanderung neu regeln müssen, München: Siedler.
Jaeggi, R. (2014): Kritik von Lebensformen, Berlin: Suhrkamp.
Lanchester, J. (2018): Can Economists and Humanists Ever Be Friends? In: The New Yorker,

July 23.
Münch, R. (2011): Akademischer Kapitalismus: Über die politische Ökonomie der Hochschul-

reform, Berlin: Suhrkamp.
Zelizer, V. (1994): The Social Meaning of Money: Pin Money, Paychecks, Poor Relief, and

Other Currencies, Princeton: Princeton University Press.

Der Tod der Kolonialisierungsthese? 387

zfwu, 19/3 (2018)

Der Band fast die Vorträge zusammen, die auf dem 4. 
Wiesbadener Compliancetag gehalten worden sind.

Compliance und soziale  
Verantwortung im Unternehmen
4. Wiesbadener Compliance-Tag der EBS  
Law School ― Center for Corporate Compliance
Herausgegeben von Prof. Dr. Michael Nietsch
2019, ca. 170 S., brosch., ca. 49,– € 
ISBN 978-3-8487-5066-5 
eISBN 978-3-8452-9238-0 
Erscheint ca. Januar 2019
nomos-shop.de/39144

Portofreie Buch-Bestellungen unter www.nomos-shop.de
Alle Preise inkl. Mehrwertsteuer

eLibrary
Nomos Unser Wissenschaftsprogramm ist auch online verfügbar unter:  

www.nomos-elibrary.de

Die „Schriften der EBS Law School” erscheinen im Nomos-Verlag und nehmen wissenschaftliche 
Monographien auf, die an der EBS Law School entstanden sind. Außerdem sollen Tagungen und 
andere Veranstaltungen der EBS Law School dokumentiert werden. Insbesondere Nachwuchswis-
senschaftler sind eingeladen, herausragende rechtswissenschaftliche Dissertationen, die an der 

EBS Law School erarbeitet wurden, in der Reihe zu veröffentlichen.

Aus der Reihe Schriften der EBS Law School

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-381 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:18:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-381

