
Vielmehr ist an ein dialégesthai zu denken, an ein Gespräch der
personae dramatis untereinander, das aber auch ein Gespräch der
Geschichte mit uns Gegenwärtigen ist.73 Dadurch ergibt sich eine
doppelte Transformation: Die einzelnen Positionen werden durch
deren Kombination und Konversation relativiert. Sie werden aber
auch durch uns Denkende von heute im Zwiegespräch verwandelt.
Denn wir sollten zunächst auf diese Personen hören, wir müssen
ihnen aber auch widersprechen, sie kritisieren und so ihre Geschich‐
ten weitererzählen, dann kann sich ein symphonisches Gespräch er‐
geben, das durchaus Dissonanzen und Kakophonien enthalten wird.
Gerade deshalb können wir unsere je eigenen Persönlichkeiten in
der Begegnung mit fremdem Denken wachsen und transformieren
lassen. Entscheidend ist, dass das Verschiedene und auch Getrennte
immer wieder zusammenkommt und zusammenfindet. Mir geht es
also darum, verschiedene Vernunftgestalten und Denkwege zusam‐
menzubringen. Diese Grundausrichtung wird durch die griechische
Präposition syn, lateinisch cum oder con angezeigt. Die Wege – grie‐
chisch: hódoi – sollen und müssen sich immer wieder kreuzen. In
diesem Sinn versteht sich die Arbeit an der produktiven Konstellati‐
on der Gegenwart als ein Bauen mit synodaler oder kommunikativer
Vernunft.

4. Denkformen und -inhalte – eine kurze Geschichte

Damit die Dialektik der Neuzeit in ihrer Besonderheit verstanden
werden kann, ist an dieser Stelle wichtig, die Grundstrukturen des
bisherigen Gesamtnarrativs in gebotener Kürze vorzustellen. Denn
nur so können wir zeigen, was neu war an der Neuzeit und warum
wir heute nicht mehr in der Neuzeit leben. Die Grundstrukturen der
Erzählung ergeben sich formal gesehen aus Unterscheidungen bzw.
Beziehungen. Kant bietet mit seinen Kategorien dem menschlichen
Verstand verschiedene Formen des Unterscheidens, wenn er etwa
Affirmation, Negation und Limitation als verschiedene Weisen, die
Qualität einer Aussage zu bestimmen, nennt. Diese kann bejahend

73 Siehe dazu Karlheinz Ruhstorfer, Produktive Konstellation. Zur Dia-Lektik von
Wissen und Glauben in Europa, in: Fischbach, Tautz (Hgg.), Zeiten wenden?!,
3–33.

4. Denkformen und -inhalte – eine kurze Geschichte

47

https://doi.org/10.5771/9783495993033-47 - am 13.01.2026, 10:22:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


sein, verneinend oder eben begrenzend. Der Verstand ist nach alter
Überzeugung, das Vermögen, endliche Größen in ein begriffliches
Verhältnis zu bringen und so aus diesem Verhältnis Schlussfolgerun‐
gen zu ziehen. In Hegels Logik entspricht der unterscheidenden
Tätigkeit des Verstandes die Wesenslogik. Die erste wesenslogische
Bestimmung ist die Identität. Diese definiert eine Sache in ihrem
Sosein, z. B.: Neuzeitliches Denken ist neuzeitlich und eben nicht
mittelalterlich. Damit ist bereits die zweite Reflexionsbestimmung
ins Spiel gekommen, der Unterschied oder die Differenz. Jede Be‐
stimmung setzt eine Unterscheidung voraus. Es ist eben so und
nicht anders. Die dritte Reflexionsform nach Identität und Differenz
ist der Grund, der die Einheit des Unterschiedenen bezeichnet. An
anderer Stelle spricht Hegel von der Identität von Identität und
Nichtidentität. Wir werden auf die Verstandeskategorien und Refle‐
xionsbestimmungen bei Kant und Hegel noch zu sprechen kommen.
Hier geht es nur darum, anzudeuten, wie aus der Geschichte selbst
gewissermaßen empirisch Bauzeug aufgenommen wird, das sich
dann in seiner Nützlichkeit für die Komposition erweisen muss.
Entscheidend für die Legitimität der Verwendung von bestimmten
Elementen ist architektonisch gesprochen die Statik bzw. musika‐
lisch gedacht der Klang, der sich aus dem Gesamtgefüge ergibt.74

Es stellt sich nach dieser formalen oder strukturalen Überlegung
die Frage, welche Inhalte denn hier aufeinander bezogen werden
sollen? Was ist hier identisch oder different? Was wird affirmiert
oder negiert? Nach dem bisher Gesagten ist klar, dass es um das
Verhältnis von Gott und Mensch, um das Verhältnis der Menschen

74 Vgl. dazu Fischbach, Sandiger Grund als Fundament des Bauens?, 95: »Der
Hinweis auf die Narrativität ist dabei eng verbunden mit der Möglichkeit – nicht
jedoch mit der Notwendigkeit! – die so erzählten Geschichten und die alles ver‐
bindende Meta-Geschichte als sinnstiftend zu erfahren, wobei der sinnstiftende
Charakter sich letztlich durchaus an gewissen Kriterien – an einer ›Statik des
Gebauten‹ – bemessen lassen muss.
Durch die stark metaphorische, vage Redeweise spitzt sich die oben schon
eingeführte Frage jedoch eher zu: Wie ist nun die Verfasstheit der »Statik«
zu verstehen, die »intellektuelles Wohnen« ermöglicht? Denn der Begriff der
Statik dient Ruhstorfer ja als Beschreibung des Verhältnisses der Geschichten
zueinander. Für eine weitere Anwendbarkeit der Metapher müsste austariert
werden, worin ihr Verbindendes besteht und, darüber hinaus, was diejenigen
verbindet, die in diesen je unterschiedlichen Geschichten beheimatet sind –
oder sich beheimaten.«

Einleitung

48

https://doi.org/10.5771/9783495993033-47 - am 13.01.2026, 10:22:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


zueinander sowie um die Beziehung der Menschen zu Natur und
Umwelt, d. h. zur nichtmenschlichen Wirklichkeit geht. Gemäß un‐
serer besonderen Konzentration auf Theologie und Philosophie
steht aber immer das Verhältnis der Gottheit zur Menschheit und
der Menschheit zur Gottheit im Fokus der Überlegungen. In dieser
Gottesbeziehung spielt auch die Frage nach der Bedeutung von Of‐
fenbarungsschriften eine besondere Rolle. Woher wissen wir von
Gott? Aus seiner Offenbarung oder aus unserer Vernunft? Aus göttli‐
cher Mitteilung oder aus menschlicher Reflexion? Und um die Sache
gleich komplexer zu machen: Ist nicht auch jede Mitteilung Gottes
eine Reflexion der Menschen, die sich diese Offenbarungsschrift
ausdenken?75 Und ist nicht alles menschliche Denken noch einmal
ein Moment in der Schöpfung Gottes? All diese Fragen gilt es zu
bedenken.

Um das nun Angedeutete geschichtlich konkret zu machen:76

1.1 In der ersten Epoche der Metaphysik wird Gott als Substanz aufge‐
fasst. Das bedeutet, Gott ist als das Sein der Grund von allem. Par‐
menides eröffnet die Geschichte der Metaphysik mit der Einsicht,

75 Siehe dazu Saskia Wendel, »Wahrhaftig, dieser Mensch war Gottes Sohn!«
(Mk 15,39). Offenbarung – eine Deutungskategorie des Glaubens, in: Bernhard
Nitsche und Matthias Remenyi (Hgg.), Problemfall Offenbarung. Grund – Kon‐
zepte – Erkennbarkeit, Freiburg u. a. 2022, 89–119.

76 Das Bauen der Geschichte orientiert sich strukturell an den Verstandeskategori‐
en Immanuel Kants. Aber auch die auf Platon zurückgehende Unterscheidung
von Idee (Signifikat), Phänomen (Referent) und Chora (Signifikant). Letztere
Differenzierung dient dazu, das Zeitalter der Metaphysik (Primat der Idee)
in seinen drei Epochen von der nachmetaphysischen Moderne (Primat des
Phänomens) und der Postmoderne (Primat der Zeichen) zu unterscheiden.
Weitere Strukturem sind die Begriffe Identität und Differenz, sowie die Rede
vom Gott über uns, neben uns und in uns. So ist die erste Epoche strukturell
geprägt von der Idee (bzw. dem reinen Denken) als Identität des Gottes über
uns, die zweite Epoche, durch die Idee bzw. die Differenz (Transzendenz) des
den Gott über uns vermittelnden Gottmenschen, der zugleich transzendent und
immanent ist, die dritte Epoche wiederum durch den Geist als Idee der Identität
von Identität und Differenz des Gottes in uns. Das nachmetaphysische Denken
steht in der Moderne unter dem Primat des Referenten und der absoluten Diffe‐
renz des verschiedenen, will sagen, toten Gottes sowie der bloßen Weltlichkeit
des Menschen, und in der Postmoderne unter dem Primat der Zeichen und
der Différance des dann auch verschiedenen, weil zerstreuten Menschen. Siehe
Ruhstorfer, Der dreieine Gott als Geschichte und Gegenwart.

4. Denkformen und -inhalte – eine kurze Geschichte

49

https://doi.org/10.5771/9783495993033-47 - am 13.01.2026, 10:22:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


dass nur das Sein ist. Religiös gesprochen, nur Gott ist im eigent‐
lichen Sinn des Wortes. Die alte mythische Definition der Götter
als der immerdar Seienden wird in den logischen Begriff des Seins
übersetzt. Die Menschen gelten in der griechischen Mythologie als
die Sterblichen, weil sie manchmal anwesend und manchmal abwe‐
send sind. Das bezieht sich auf die Lebenszeit, aber auch auf die
geistige Anwesenheit. Die Toten wiederum sind die Abwesenden.
Platon transponiert diese mythische Differenzierung in Philosophie,
indem er die geistige Welt der Ideen von der sinnlichen Welt der
Phänomene unterscheidet. Es gibt eben nicht nur das Sein, das sich
selbst als Ideenwelt ausdifferenziert, sondern auch das Werden und
das Nichtsein. Die Menschen sind Werdende. Sie entstehen, verän‐
dern sich und vergehen. Ausgerichtet aber sind sie auf die Ideenwelt
als der Welt des Guten, Wahren und Schönen, die die eigentliche
Heimat der Menschen ist. Aristoteles bestimmt das Verhältnis von
Sein und Werden zur Relation von Substanz und Akzidens fort. Gott
ist die höchste Substanz, alles hat an ihm Anteil. In diesem Sinn
ist alles ein Akzidens Gottes. Diesem epochalen Grundverhältnis
von Substanz und Akzidens entspricht das kategorische Urteil. Ent‐
sprechend ist die Aufgabe der Philosophie und der Theologie im
Sinne der ersten Philosophie, zu sagen, wie es ist, kategorisch. Dabei
wird das Sein ins Denken gebracht, um der flüchtigen Existenz des
Menschen einen Halt zu geben und damit eine Identität. Gott ist
als die Identität des Denkens mit sich selbst, das Sichselbstdenken
des Denkens, der letzte Grund dessen, was ist. Als diese Basis-iden‐
tität gibt der aristotelische Gott allen sonstigen Unterschieden ihre
Bestimmtheit. Den Menschen ist es möglich, sich im Denken zu
diesem Gott aufzuschwingen und in der Gegenwart Gottes den lust‐
vollen Grund ihrer eigenen Identität zu finden.

1.2 Parallel zu diesem philosophischen Anfang finden wir den theo‐
logischen. Ich verwende im Weiteren diese herkömmliche Unter‐
scheidung, auch wenn es gute Gründe gäbe, das griechische Denken
als theo-logisch zu bezeichnen und das israelitische als philo-so‐
phisch im Sinne einer Liebe zum weisheitlichen Text der Weisung
(torah) für die Menschen. Auch der israelitische Gott ist wie der
aristotelische ein Gott über uns. Gott wohnt auf einem Berg, wie
die griechischen Götter. Hier der Olymp, dort der Sinai oder Ho‐
reb. Im Fortgang der Narration wird dieser Stammesgott mehr und
mehr zum unaussprechlichen, unbegreifbaren und unbeschreibba‐

Einleitung

50

https://doi.org/10.5771/9783495993033-47 - am 13.01.2026, 10:22:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ren Himmelsgott Jhwh. Er ist der Schöpfer der Welt, der Bundesgott
Israels und der Befreier aus Gefangenschaft, Leid und schließlich
Tod. Die jüdische Religion ist eine Kultur des Unterscheidens. Wie
im griechischen Bereich und doch sehr anders wird unterschieden,
wie es ist und wie es nicht ist, und mehr noch, wie es zu sein
hat und wie es nicht zu sein hat. Der Grundunterschied besteht zwi‐
schen Gott und seiner Schöpfung, weshalb sich die Menschen von
Gott kein Bildnis machen sollen, seinen Namen nicht aussprechen
dürfen, den Tag des Herrn von den anderen Tagen unterscheiden
sollen. Bei aller Differenz hat dieser Gott seine Identität darin, bei
seinem Volk zu sein. Er offenbart sich als »Ich bin der ich bin«
(Ex 3,14). Das kann als leere Identitätsaussage gelesen werden, und
meint dann die Verweigerung einer Auskunft darüber, wer Gott in
menschlichen Kategorien ist. Es kann aber auch als Verheißung des
Beistands aufgefasst werden, die Seinen niemals im Stich zu lassen
und sie immer wieder zu befreien.

2. Das Christentum bezieht sich auf diese beiden achsenzeitlichen
Vorgaben und verbindet sie in gewisser Weise.77 Gemeinsam ist der
griechischen und der israelitischen Fassung Gottes, dass er als der
Gott über uns gedacht wird. Die göttliche Substanz und Wesentlich‐
keit ist von der Akzidentalität und Beiläufigkeit der Menschen zu
unterscheiden. Gott ist die höchste Identität vor aller Differenz. Gott
wohnt im Himmel und über dem Himmel und er ist der Vater der
Menschen. Dies zeigt sich noch im Gebet des Juden Jesus, der ihn
als »Unseren Vater in den Himmeln« anspricht (Mk 6,9–13, Lk 11,2–
4). Jesus selbst bewegt sich innerhalb der Grenzen des Judentums.
Der Wanderprediger und Wunderheiler achtet das jüdische Gesetz,
legt es aber auch auf seine Weise aus und sieht sich legitimiert,
es zu übertreten (Mk 2,27; Mt 12,8). Er erwartet die Ankunft des
Gottesreichs und verbindet diese mit seinem Wirken (Lk 11,20).

77 Siehe dazu Habermas, Auch eine Geschichte der Philosophie, Bd. 1,479: »Die
westliche Konzeption von Glauben und Wissen resultiert aus der Nötigung des
Christentums zu einer doppelten Selbstreflexion. Auf der einen Seite mussten
sich die Theologen des jungen Christentums zur geschichtlichen Autorität des
Alten Testamentes, also zu einer Vorgängertradition ins Verhältnis setzen; auf
der anderen Seite mussten sie sich mit der sachlichen Autorität einer überlege‐
nen kosmologischen Theorie, die mit einem fremden, nämlich epistemischen
Zugang zum Göttlichen verbunden war, auseinandersetzen«.

4. Denkformen und -inhalte – eine kurze Geschichte

51

https://doi.org/10.5771/9783495993033-47 - am 13.01.2026, 10:22:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Seine Zeitgenoss:innen nehmen ihn vorwiegend als Wundertäter
wahr, was sich in den zahlreichen Heilungsgeschichten manifestiert.
Die Heilszeit soll eben bereits jetzt sichtbar und spürbar werden.
Jesus fordert ein radikales Umdenken (metánoia, Mk 1,15) und eine
Umwertung aller Werte, wie dies in der Bergpredigt nachzulesen
ist (Mt 5–7). Der höchste Wert ist die Liebe zu Gott und zu den
Menschen (Mt 12,29–31) und sogar zu den eigenen Feinden (Mt
5,43–48). Nicht schon die Worte und Taten des jüdischen Wander‐
predigers Jesus begründen die christliche Epoche der Metaphysik.
Der Mensch Jesus ist vielmehr deren notwendige Voraussetzung.
Diese gibt gleichwohl den Anstoß für den christlichen Grundgedan‐
ken der Menschwerdung Gottes. Nach dem Scheitern Jesu am Kreuz
zu Jerusalem kommen seine Anhänger zur Überzeugung, dass er
lebt. Er wird im Glauben der Gemeinde schließlich zum Gott unter
uns oder neben uns.78 Christus wird der inkarnierte Sohn Gottes,
die fleischgewordene göttliche Vernunft (Joh 1,1). Damit ist das neue
epochale Prinzip erreicht. Diese neue Fassung Gottes ist nicht mehr
mit der alten kategorialen Logik der griechischen Philosophie zu fas‐
sen. Gott wird nun vollends unbegreifbar, ist er doch nun zugleich
im Himmel und auf Erden, zugleich Gott und Mensch, zugleich tot
und der Lebende. War das Prinzip des ersten Aktes unseres Dramas
die Identität (Gottes) vor aller Differenz (Denken des Denkens,
Ich bin der ich bin), so wird nun die Differenz maßgebliches Kriteri‐
um für das Prinzip. Gott ist radikal transzendent. Die israelitische
Vorgabe der Jenseitigkeit Gottes wird in der neuplatonischen Philo‐
sophie verschärft und in griechische Vernunftkategorien übersetzt.
Gott ist fortan primär der Eine. Doch dieser eine Vater im Himmel
bedarf der Vermittlung durch den Sohn. Doch ist die Menschwer‐
dung Gottes noch unbegreifbarer als Gott selbst. Dennoch wird
gerade der Gottmensch Jesus zum Mittler zwischen Gott und den
Menschen. Das epochal neue Denken, dass dieser neuen Sache ange‐
messen ist, wird Glaube genannt. Glaube ist eine besondere Weise
des Denkens, wie Augustinus herausgestellt hat: »Nicht jeder, der

78 Am deutlichsten ist dies im Johannesevangelium (bes. Joh 1,1–17) und im Philip‐
perhymnus (Phil 2,5–11) zu sehen. Es dauert aber bis zu den großen Konzilien
von Nikaia (325), Konstantinopel (381) und Chalkedon (451), um diesen Ge‐
danken in eine mehr oder weniger konsistente Sprachregelung zu bringen.

Einleitung

52

https://doi.org/10.5771/9783495993033-47 - am 13.01.2026, 10:22:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


denkt glaubt, aber jeder, der glaubt, denkt.«79 Weder Gott noch
der Offenbarer können gewusst werden, wohl aber sind sie Sache
des Glaubens und damit des Denkens. Die eigentliche Sache des
Glaubens ist der Mittler Jesus und seine Geschichte. Der Glaube
an Jesus ist die Fortbestimmung des Glaubens Jesu. Jesus selbst
verstand unter Glauben ein rückhaltloses Vertrauen auf Gott, doch
nun wird dieser Glaube verbunden mit dem Gedanken an Jesu Tod
und seine Auferstehung. Der Glaube kann nicht mehr sagen, wie es
ist, sondern nur noch annehmen, was ihm zu denken gegeben ist. In
diesem Sinn bleibt er auf eine Vorgabe angewiesen. Das kategorische
Urteil der griechischen Philosophie wird von einem hypothetischen
Urteil der neuen christlichen Philosophie und Theologie abgelöst.
Wenn es jemandem gegeben wird zu glauben, dann kann diese
Person glauben, wenn nicht, dann nicht. Der Glaube ist ein von Gott
verursachtes Wissen. Das rein menschliche Wissen, das in anderer
Weise ebenfalls von Gott verursacht ist, unterstellt sich dem Glauben
und wird hypothetisch: Wenn Glaube, dann Einsicht. Grundlegend
wird dafür Jes 7,9 in der Interpretation des Augustinus: »Wenn ihr
nicht glaubt, werdet ihr nicht einsehen«.80 Anselm von Canterbury
bringt dieses Verhältnis auf die epochale Formel: fides quaerens in‐
tellectum.81 Genau genommen entsteht erst hier im Mittelalter die
genau gefasste Differenzierung der beiden Formen der Rationalität:
Theologie und Philosophie, Offenbarungswissenschaft und reine
Vernunftwissenschaft. Sache der mittelalterlichen Philosophie ist das
natürliche Wissen, was der Vernunft von sich aus zugänglich ist.
In diesem Sinn rezipiert das Christentum das griechische Denken.
Sache der scholastischen Theologie ist das Offenbarungswissen, wie
es von der reinen Vernunft – es ist hier das marianische Moment
zu bemerken – empfangen und konzipiert wird.82 Die Philosophie

79 Augustinus, De praedestinatione sanctorum, 2,5 in: Ders., Schriften gegen die
Semipelagianer der Lehrer der Gnade. Deutsche Gesamtausgabe seiner antipel‐
agianischen Schriften, Würzburg 1987, 240–327.

80 Augustinus, De magistro = Der Lehrer. Unter Mitarb. v. Peter Schulthess u.
Rudolf Rohrbach eingel., komment. u. hg. v. Therese Fuhrer, Opera: Bd. 11,
Paderborn u. a. 2002, 11,37; ders., De libero arbitrio = Der freie Wille. Eingel.,
übers. u. hg. v. Johannes Brachtendorf, Opera: Bd. 9, Paderborn u. a. 2006, 1,2.

81 Anselm von Canterbury, Proslogion = Anrede. Übers., Anm. u. Nachw. v. Robert
Theis, Stuttgart 2005, prooemium.

82 Thomas von Aquin, Summa theologiae, p.1, qu. 1, art. 1f.

4. Denkformen und -inhalte – eine kurze Geschichte

53

https://doi.org/10.5771/9783495993033-47 - am 13.01.2026, 10:22:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


wird fortan der Theologie unterstellt, damit wird sie zur Magd der
Theologie. Das hypothetische Gefüge hat eine klare Hierarchie. Das
Offenbarungswissen ist die Bedingung der Möglichkeit der vernünf‐
tigen Gotteserkenntnis. Das Bedingte (Wirkung) wird dem Unbe‐
dingten (Ursache) unterstellt. Das Gebende bedingt das Gegebene.
Auch die menschliche Vernunft ist gegeben. Zwischen menschlicher
und göttlicher Vernunft herrscht die absolute Differenz, sodass die
epochale Beziehung zwischen beiden nicht mehr diejenige von Sub‐
stanz und Akzidens sein kann, vielmehr bestimmt sich diese Relati‐
on zum Verhältnis von Ursache zur Wirkung fort. Auch zwischen
Ursache und Wirkung besteht die absolute Differenz,83 die über den
Begriff der Analogie eingefangen wird. Das bedeutet, man muss
Gott Attribute, die aus dem endlichen Bereich genommen werden,
zugleich zusprechen und absprechen. Es gibt eine gewisse Ähnlich‐
keit zwischen Schöpfer und Geschöpf, wobei die Unähnlichkeit stets
größer ist als die Ähnlichkeit. Allein dieses analoge Wissen ist Gott
angemessen. Nicht einmal Ausdrücke wie Ursache und Wirkung
können von Gott und Welt im gleichen Sinn ausgesagt werden. Gott
bewirkt schlechthin alles, wobei diese Wirkung die Ursächlichkeit
der Geschöpfe überhaupt erst begründet. Der Mensch wird in allem,
was er (Gutes) denkt, will und tut als Wirkung Gottes begriffen.
Menschliche Vernunft und Freiheit werden zu Zweitursachen herab‐
gesetzt, die stets von der Ursächlichkeit Gottes umfangen bleiben,
ohne von dieser ausgelöscht zu werden. Diese Verhältnisse führen
zu den komplexen Überlegungen zu Gnade und Freiheit sowie Of‐
fenbarung und Vernunft. Der Weg in die himmlische Heimat wird
so zur unverfügbaren Gabe Gottes, die gleichwohl das Mitwirken
der Menschen erfordert. Der Mensch kann sich des Wohlwollens
gleichwohl relativ sicher sein, wird doch Gott selbst als Liebe be‐
stimmt. Das Entgegenkommen Gottes in Jesus Christus belegt dies
eindrücklich.

3. Die bisherigen Charakterisierungen der epochalen Akte des Den‐
kens müssen in diesem Buch Behauptungen bleiben.84 Im Unter‐

83 Zu diesen Bestimmungen der epochalen Unterschiede siehe auch Karlheinz
Ruhstorfer, Trinität und Identität, in: Ders., Befreiung des »Katholischen«. An
der Schwelle zu globaler Identität, Freiburg u.a. 2019, 35–113.

84 Meine Forschungen dazu finden sich unter anderem in: Konversionen. Eine
Archäologie der Bestimmung des Menschen bei Foucault, Nietzsche, Augusti‐

Einleitung

54

https://doi.org/10.5771/9783495993033-47 - am 13.01.2026, 10:22:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


schied dazu soll das, was nun als erste Charakterisierung der neu‐
zeitlichen Vernunftgeschichte gesagt wird, im Hauptteil belegt und
ausführlich dargestellt werden. Deshalb möchte ich mich hier auf
eine vorläufige und abstrakte Charakterisierung beschränken. For‐
mal betrachtet war die Grundrelation in der ersten Phase der abend‐
ländischen Philosophie diejenige zwischen Substanz und Akzidens
und die entsprechende Urteilsform das kategorische Urteil. Inhaltlich
wurde Gott als der Gott über uns und reine Identität gefasst. Gott
erschien vornehmlich als Vater in den Himmeln – Zeus oder Jhwh.
In der zweiten Phase wurde die formale Relation als Ursache und
Wirkung gefasst. Das Wissen über Gott und den Mittler muss als
eine Unterstellung oder Hypothese aufgefasst werden. Lediglich ein
hypothetisches, von Gott selbst bedingtes Wissen ist den Menschen
von Gott möglich. Inhaltlich gesehen ist Gott nun der Schöpfer
und Erlöser der Welt, wobei die Erlösung, wie schon die Schöpfung
durch den Mittler zwischen Gott und Mensch, den Gottmenschen
Jesus Christus geschieht. Er ist der Gott unter uns. Die epochal
maßgebliche Gestalt ist nicht der Vater, wohl aber der Sohn. Als
inkarnierter Gott bleibt der Sohn wie sein Vater von uns different.
Die dritte göttliche Person, der Heilige Geist, überbrückt in gewisser
Weise diese Differenz, indem sie für die Ankunft Gottes in uns steht.
Heilsrelevant aber bleibt es im zweiten Akt, sakramental und das
bedeutet physisch mit Christus in Kontakt zu kommen, v. a. im
Wasser der Taufe und in Brot und Wein der Eucharistie. Die Neuzeit
nimmt nun aber die dritte göttliche Person, den Geist Gottes, zum
epochalen Prinzip. Im Geist verbindet das neuzeitliche Denken diese
beiden vorausgehenden epochalen Prinzipien zur Wechselwirkung
oder Gemeinschaft zwischen Gott und Mensch. Die neue Urteilsform
ist das disjunktive oder dialektische Urteil. Die dritte Relationskate‐
gorie ist der formale Grund für die Rede von der Dialektik der
Neuzeit, aber auch der Differenzeinheit von Philosophie und Theo‐
logie. Inhaltlich gesehen ist Gott damit nicht nur über uns, nicht nur
neben uns, sondern vor allem in uns. Gott in uns ist das inhaltliche
Prinzip der Epoche. Nicht der Vater, nicht der Sohn, wohl aber der
Geist Gottes in uns bestimmt, wer wir sind und was wir sein können.

nus und Paulus, Paderborn u.a. 2004; Gotteslehre, Paderborn u.a. 2010; Der
dreieine Gott als Geschichte und Gegenwart, in: Karlheinz Ruhstorfer (Hg.):
Gotteslehre, Paderborn u.a. 2014, 263–351.

4. Denkformen und -inhalte – eine kurze Geschichte

55

https://doi.org/10.5771/9783495993033-47 - am 13.01.2026, 10:22:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Der Gott in uns ist aber der Geist der Freiheit und der Vernunft,
und die Freiheit und Vernunft sind das Innerste der Menschen.
Dadurch erlangen die Menschen als solche in dieser Epoche die
Selbstbestimmung im absoluten Sinn, und die Differenz zwischen
Gott und Mensch wird verflüssigt. Es kommt zur Identität von Iden‐
tität und Differenz. Wie der Geist innertrinitarisch die Einheit von
Vater und Sohn bezeichnet, so verkörpert der Geist der Neuzeit
geschichtlich gesehen die Verbindung der beiden vorangegangenen
Epochen. Eine Anwesenheit der menschlichen Vernunft bei Gott
wird wie etwa bei Aristoteles wieder möglich. Zugleich aber wird
diese Möglichkeit durch den Gottmenschen Christus und dessen
Geist vermittelt. Gott selbst will in den Menschen zu sich kommen.
Diese Gegenwart Gottes ereignet sich philosophisch betrachtet in
der vernünftigen Freiheit schlechthin aller Menschen. Damit aber
weitet sich das Christentum, das bereits in seinen Ursprüngen einen
universalen Charakter hatte, zur menschheitlichen Religion bzw. zu
einem religiösen Selbstverständnis der Menschheit im Allgemeinen.
Was diese abstrakt vorgetragenen Bestimmungen sagen wollen, wird
im weiteren Verlauf der Untersuchungen konkret und umfassend
ausgearbeitet werden.

4. Das Besondere der Neuzeit muss hier aber noch gegen die beiden
auf die Neuzeit folgenden Akte des göttlichen Offenbarungsspiels
abgegrenzt werden. Die Philosophie des Deutschen Idealismus ar‐
beitet in besonderer Weise dieses Zusichkommen Gottes in der
menschlichen Natur heraus. Wenn sich aber die göttliche und die
menschliche Natur in einem dialektischen Verhältnis befinden, so
kann diese Spannungseinheit leicht einseitig aufgelöst werden. An‐
thropologisch betrachtet ist das Göttliche im Menschen dann nichts
anderes als das bloße Wesen des Menschen, das durch die Religion
in ein Jenseits projiziert wird (Ludwig Feuerbach). Der Mensch
ist nicht mehr ein Gedanke Gottes, wie dies in allen drei Epochen
des theo-logischen Denkens der Metaphysik der Fall war, sondern
Gott wird zum Gedanken des Menschen. In diesem Sinn kann die
nachmetaphysische Moderne, die mit Schopenhauer, Feuerbach,
Kierkegaard und anderen beginnt, als anthropo-logisch bezeichnet
werden. Theologie muss Anthropologie werden. Dies bedeutet, dass
der Satz „Philosophie ist Theologie“ nun endgültig seine sachliche
Richtigkeit verliert – vordergründig betrachtet! Philosophie wird
zu einer rein menschlichen Wissenschaft. Vernunft erscheint fortan

Einleitung

56

https://doi.org/10.5771/9783495993033-47 - am 13.01.2026, 10:22:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


als ein rein menschliches Vermögen, ebenso wird die unbedingte,
und in diesem Sinn göttliche Freiheit zum bedingten Selbstvollzug
des bloßen Menschen. Hegel, der in gewisser Weise im Ende der
Metaphysik der Neuzeit seinen Ort hat, wird nun zum großen Anti‐
poden des nunmehr aufkommenden modernen Selbstverständnisses
des Menschen. War Gott bzw. das Verhältnis des Menschen oder der
Natur zu Gott das eigentliche Thema aller bisherigen Philosophie, so
wird in der Moderne die Welt zur eigentlichen Sache des Denkens.

Die basale Einschätzung der Welt ändert sich nun grundstürzend.
Wurde die Welt in aller bisherigen Metaphysik in letzter Konsequenz
wie bereits in Gen 1,31 immer als gut oder sogar sehr gut betrachtet,
so lautet das neue Welturteil es ist schlecht – mit weitreichenden
Folgen. An dieser Stelle ist freilich zu bemerken, dass dieses Ur‐
teil durchaus berechtigt ist. Dies wird etwa im Denken eines Karl
Marx deutlich. Es geht um die entfremdete Lage der Menschen
in dieser Welt. Die gesellschaftlichen, genauer die ökonomischen
Verhältnisse liegen im Argen. Maßgeblich ist nicht die abstrakte
philosophische Interpretation der Welt, sondern deren konkrete und
reale Veränderung. Jede Form von Versöhnung der Verhältnisse in
einer transzendenten Realität wird zurückgewiesen. Die Versöhnung
muss innerhalb der Geschichte wirklich werden. Dabei handelt es
sich um eine Versöhnung im Ganzen. Die Totalität der bestehenden
Verhältnisse soll verändert werden. Bei Karl Marx geschieht dies
in der kommunistischen Gesellschaft. Um diese andere Welt bzw.
Gesellschaft herbeizuführen, muss die bisherige, bei Marx vom bür‐
gerlichen Kapitalismus geprägte Ordnung der Dinge negiert oder
destruiert werden. Zuvor aber gilt es, die religiöse Verschleierung
der üblen Verhältnisse in dieser Welt zu kritisieren. Deshalb beginnt
die große Arbeit der Negation oder Destruktion der kapitalistischen
Produktionsverhältnisse mit einer radikalen Kritik der Metaphysik
und der Religion. Nicht nur die Theologie gilt es zu zerschlagen,
sondern auch noch eine Philosophie, die sich mit müßigen Speku‐
lationen befasst. Noch einmal sei behauptet, dass dieses Ende der
Metaphysik notwendig ist. Ökonomie, Soziologie und Psychologie
sowie die modernen Naturwissenschaften und schließlich die an‐
thropologisierten Geisteswissenschaften beenden jene zweieinhalb
Jahrtausende dauernde Differenzeinheit von Theologie und Philo‐
sophie. In der Moderne beginnt jene Trennung, von der wir ein‐
gangs gesprochen haben. Moderne Philosophie ist nicht mehr Theo‐

4. Denkformen und -inhalte – eine kurze Geschichte

57

https://doi.org/10.5771/9783495993033-47 - am 13.01.2026, 10:22:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


logie, sondern Anthropologie in einem weiten Sinn des Worts. Die
radikalste Religionskritik findet sich bei Friedrich Nietzsche. Sein
Denken ist keine rationale Theorie, sondern die Artikulation eines
vorwissenschaftlichen und damit vorvernünftigen Lebens. Generell
ist moderne Philosophie nicht mehr Metaphysik, im Sinne einer
spekulativen Betrachtung der Wahrheit, sondern philosophischer
Historismus, Existenzialismus, Phänomenologie, Wissenschaftstheo‐
rie, analytische Philosophie usw. Sie alle sind Produkte des prekären
menschlichen Lebens in der Welt.

Es ist vor allem der in unterschiedlichster Weise erfahrene Ent‐
zug des versöhnenden Grundes, der bewirkt, dass fortan die Welt
und die weltlichen Verhältnisse radikal umgebaut werden. Die For‐
derung, dass die Lebensverhältnisse der Menschen durch und durch
verändert werden müssen, ist ambivalent. Einerseits kann dies nicht
positiv genug eingeschätzt werden. Mit der Industrialisierung, der
Sozialgesetzgebung, der modernen Medizin, der lebenserleichtern‐
den Technik, der verbindenden Kommunikations- und Transport‐
formen, den Bildungsmöglichkeiten für breite Schichten und nicht
zuletzt mit der in gewisser Weise anachronistischen Durchsetzung
demokratischer Gemeinwesen – als Erbe der Neuzeit – wird das Le‐
ben für unzählige Menschen spürbar verbessert. Die Hoffnung auf
den Anbruch des Gottesreichs wird säkularisiert als Hoffnung auf
ein gutes Leben in dieser Welt. Der Gedanke der Inkarnation Gottes
gewinnt hier eine ganz neue, weltliche Bedeutung. Das höchste Gut
soll in den konkreten Lebensumständen der Menschen realisiert
werden. Andererseits führt die Verlagerung des summum bonum
in diese Welt zu Krisen und Verwerfungen ungeahnten Ausmaßes,
fehlt doch fortan der Bezug auf die himmlische Vollendung des
Reichs Gottes. Der Druck auf die immanente Vollkommenheit lässt
das scheinbare oder wirkliche Widerwärtige in ganz neuer Bedroh‐
lichkeit erscheinen. Diese Gegnerschaft zur erhofften Blüte des Eige‐
nen wird identifiziert als andere Nation, andere Religion, andere
Weltanschauung, andere Kultur. In der Welt gibt es eine klare aus
der Evolution hervorgegangene Hierarchie des Lebens. Im Kampf
zwischen Kommunismus und Kapitalismus, zwischen Faschismus
und Demokratie bzw. Kommunismus, zwischen Fortschritt und
Tradition zwischen Nation und Nation, zwischen den entwickelten
und den primitiven Völkern und zwischen den »Rassen« entladen
sich die ideologischen Spannungen. Die beiden Weltkriege, die radi‐

Einleitung

58

https://doi.org/10.5771/9783495993033-47 - am 13.01.2026, 10:22:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


kalen Traditionsabbrüche und damit verbundenen Entfremdungser‐
fahrungen der Menschen, und schließlich die koloniale Ausbeutung
ganzer Völkerschaften und der Verbrauch und Verschleiß der Natur
durch die industrialisierten Gesellschaften führen in einen bisher
unbekannten Abgrund, der in der Schoah seine Bodenlosigkeit zeigt.
Die Moderne bleibt also ein zutiefst ambivalentes Gebilde. Auch im
metaphysischen Zeitalter etwa der Neuzeit konnten Einsichten und
Errungenschaften zur Zerstörung von Menschenleben missbraucht
werden. Dies geschah in den Hexenprozessen und den mörderi‐
schen Religionskriegen – auch sie sind Phänomene der Neuzeit
und nicht des Mittelalters – sowie in den Brutalitäten der Franzö‐
sischen Revolution. Allerdings unterscheiden sich die humanen Ka‐
tastrophen der Moderne, deren abgründigste ohne Zweifel die syste‐
matische Vernichtung von vor allem jüdischen Menschen war, von
den entsprechenden Phänomenen der metaphysischen Zeit. Die De‐
struktion von Menschenleben wird industriell und bürokratisch und
die Legitimierungen des Massenmordes werden anthropologisch
bzw. biologisch oder medizinisch. Theologische Begründungen der
Gewalt verlieren an Bedeutung. Der Gottesgedanke, der selbst im
metaphysischen Zeitalter durchaus immer wieder zur Waffe werden
konnte, bot selbst noch in der Aufklärungszeit nach den verheeren‐
den Konfessionskriegen moralische Orientierung sowie Gelassenheit
und Zuversicht, die es in der Moderne nicht mehr gibt. Einmal mehr
wäre hier an die Metaphysik Immanuel Kants zu erinnern. Auch
bei ihm bietet der Gottesgedanke einen Ausblick auf eine endgültige
Versöhnung in der Transzendenz. Ohne diesen versöhnenden Ge‐
danken kann es auch in der Welt schlicht nicht gut werden, und eine
Vollendung der Menschen ist ohne den Glauben und das Wissen um
Gott faktisch ausgeschlossen. Exakt diese eschatologische Hoffnung
war bei Kant die eigentümliche Sache der Religion. Heißt dies nun,
dass die nachmetaphysische Moderne eine atheistische, säkulare und
gottesvergessene Zeit ist? Die Antwort auf die Frage hängt von der
Perspektive ab, mit der man auf die Verhältnisse schaut.

Hier müssen wir noch einmal zurückblicken auf das Zeitalter der
Metaphysik. In ihren drei Epochen affirmierte die reine Vernunft
das Wissen von Gott, gleich ob dieses wie in der griechischen
Metaphysik aus der Reflexion des Denkens und aus empirischen
Beobachtungen resultiert oder ob es aus der Offenbarung in Jesus
Christus hervorgeht wie in der zweiten Epoche der Metaphysik. Das

4. Denkformen und -inhalte – eine kurze Geschichte

59

https://doi.org/10.5771/9783495993033-47 - am 13.01.2026, 10:22:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


nachmetaphysische Denken negiert seine eigene onto-theo-logische
Herkunft und versucht, sich fortan von seinem metaphysischen Er‐
be zu befreien. Martin Heidegger brachte diese Negation der Meta‐
physik auf den Begriff der Destruktion.85 Dabei versucht der junge
Heidegger in »Sein und Zeit« zunächst noch die Metaphysik durch
die Negation des Bisherigen neu grundzulegen, um in einer zweiten
Phase, die etwa in den Nietzschevorlesungen dokumentiert ist, das
Geschäft der Destruktion zu radikalisieren und jede Neugründung
der Metaphysik aufzugeben. Schließlich aber lässt er in seinem
Spätwerk davon ab, durch aktive Destruktion eine Revolution der
Denkungsart hervorzubringen. Vielmehr erwartet er gelassen eine
nicht unmögliche Kehre. Er kommt zur Einsicht, dass Metaphysik
niemals aktiv überwunden werden kann, ohne sie noch einmal in
der Negation zu affirmieren. Auch der Satz, dass ein Wissen um
das Absolute nicht möglich ist, setzt noch einmal ein Wissen um
das Absolute voraus, und zwar als Nichtexistentes. Nach Heidegger
kann lediglich der Gestus der Gelassenheit zu einem Verwinden
derjenigen Art des Denkens beitragen, das auch noch bei ihm das
Wesen des Menschen verstellt, enteignet und zerstört. Die Technik
ist für Heidegger jene Verwesungsgestalt der Metaphysik, die in der
Welt zu einer apokalyptischen Vernichtung des Menschenwesens
und der Dinge überhaupt führt. Das bedeutet aber, dass auch die
nachmetaphysische Moderne noch eine metaphysische Grundierung
hat.

Wenn wir nun wieder auf die unserer Geschichtskonstruktion zu‐
grunde liegenden Strukturen achten, dann zeichnet sich die Moder‐
ne durch die Negation der onto-theo-logischen bzw. metaphysischen
Denkgeschichte aus. Ohne diese Negation hätte auch die Rede vom
nachmetaphysischen Denken keinen Sinn. Nach dem bejahenden
Urteil (Affirmation) der Metaphysik über alles theo-logische Wissen
kommt nun die zweite Form des Qualitätsurteils ins Spiel, das ver‐
neinende Urteil oder die Negation. Damit wird die Onto-Theo-Logie
der Geschichte zur Bio-Anthropo-Logie der Moderne fortbestimmt.
Es geht nicht mehr um das Sein (ón) Gottes (theós), sondern um das
Leben (biós) des Menschen (anthrṓpos) in dieser Welt. Der Mensch
ist das Zentrum von Wissen und Leben und nicht das göttliche Sein.
Dies hat wie gesagt die positive Seite, dass das alltägliche Leben

85 Martin Heidegger, Sein und Zeit, Tübingen 2014, 12.

Einleitung

60

https://doi.org/10.5771/9783495993033-47 - am 13.01.2026, 10:22:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


des Menschen im Anthropozän in bisher nie dagewesener Weise ver‐
bessert wird. Zugleich werden im Anthropozän Natur und Mensch
einer ungeahnten Verwüstung ausgesetzt.

Die Fokussierung auf den Menschen als das Absolutum kann
aber auch als eine ambivalente Konsequenz des Christentums begrif‐
fen werden. Theologie wird – so Feuerbach – über die Mitte der
Christologie zur Anthropologie. Logos wird Fleisch, Geist Materie,
Gott Mensch. Es ist eben kein Zufall, dass im christlichen Abend‐
land und nur dort eine nachmetaphysische Modernität zur Welt
kommt. Für das Judentum, den Islam, aber auch die hinduistischen
Religionen und Buddhismus sind Säkularisierung, Modernisierung
und Anthropologisierung zunächst christliche Phänomene, die der
eigenen Tradition fremd waren. Doch breiteten sie sich – oftmals
begleitet von kolonialer Gewalt – auf nichtchristliche Kulturen aus
und ließen damit multiple Modernen entstehen.86 Damit aber kam
es auch in anderen Religionen und Kulturen zur Krise der jeweils
eigenen Tradition und damit auch zu Säkularisierungsphänomenen,
die dann auch auf die erste Moderne des Westens zurückwirkten und
sogar Teil derselbe wurden. Auch wenn das ursprünglich westliche
Projekt der Moderne gerade keine Konvergenz der verschiedenen
Momente globaler Modernität hervorruft, sondern eine Streuung
unterschiedlicher Aspekte, die so auch eine Vielfalt unterschiedlicher
Modernen ergibt. Wir blicken zurück auf die westlich-christlichen
Verhältnisse. Wenn Schwächung der Religion, der Tod Gottes im
Denken und Leben und damit die Verweltlichung und Vermensch‐
lichung der Kultur innerlich mit der Inkarnation und schließlich
mit dem Tod Gottes in Golgotha zusammenhängen, dann wird
es möglich, die Moderne selbst als eine Epoche des Christentums
zu deuten, dann wird auch eine atheistische oder anthropologische
Philosophie noch einmal als eine christliche Theologie sub contrario
lesbar. Die mittelalterliche Transzendenz Gottes, die hier auch als
Differenz bezeichnet wurde, bestimmt sich dann fort zu einer radi‐

86 Shmuel Eisenstadt, Die Vielfalt der Moderne, Weilerswist 2000, 14. Eisenstadt
spricht von der »ersten, der europäischen Moderne«, die zunächst »noch den
Bezugspunkt für Prozesse in den verschiedensten Gesellschaften der Welt« bil‐
deten (11), bevor die Weltgesellschaften den ursprünglichen Impuls zu eigene
Modernen fortbestimmten.

4. Denkformen und -inhalte – eine kurze Geschichte

61

https://doi.org/10.5771/9783495993033-47 - am 13.01.2026, 10:22:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


kalisierten Differenz87 oder zur totalen Abwesenheit Gottes, die aber
auch immer nur eine unheimliche Form seiner:ihrer Anwesenheit ist.

5. Die Postmoderne hat diese Verhältnisse durchschaut. Der Gestus
der Negation konnte die Metaphysik nicht beseitigen. Um dem Di‐
lemma zu entgehen, dass jede Negation immer eine neue Affirmati‐
on hervorbringt, hat Jacques Derrida ein Kunstwort geprägt, das ge‐
nau den Zwischenraum von Verneinung und Bejahung bezeichnet:
die Différance. Damit ist zunächst ein unendliches Unterscheiden
gemeint, das auf den Unterschied im niemals gegenwärtigen Anfang
zurückführt. Im Anfang war weder das Dasein Gottes noch das
Nichtsein Gottes. Damit wird die Differenz als Differenz prinzipiell.
Doch auch die Identität der differenten ursprünglichen Entitäten
ist nicht real, vielmehr wird jede Einheit in einer unendlichen Be‐
wegung weiter differenziert, sodass schließlich die Frage nach dem
Einen und seiner Identität, nach dem Anfang, nach Gott, nach der
Präsenz, nach dem Ganzen dekonstruiert wird. Es gibt keine Identi‐
tät, keinen Anfang, keine Einheit, keine Präsenz. Und doch ist diese
Aussage einseitig, weil nur negativ. Genauer betrachtet, werden die
metaphysischen Begriffe de-limitiert – be-entgrenzt. Genau diese De-
Limitation88 bedeutet die Différance. Doch meint das französische
Wort différer nicht nur differenzieren, sondern auch aufschieben.
Différance impliziert den endlosen Aufschub der Anwesenheit des
(niemals) Gewesenen und damit die Bewegung des Denkens nach
einer Spur, die in die unbestimmte Zukunft führt. Man kann nicht
sagen, wie es ist. Aber auch nicht, wie es nicht ist. Vielmehr wird wie
im unendlichen Urteil Immanuel Kants in einer endlosen Dynamik
die zu bestimmende Sache eingekreist, wobei sich die Bestimmung
mit jeder weiteren Aussage immer weiter von der zu beschreibenden
Sache entfernt. Die Aussage, so ist es nicht, wird noch einmal ne‐
giert, ohne zu einer Synthese zu kommen, sondern eben zu einer
Spur und einer Spur des Verlöschens der Spur usw. Die begriffene
Idee, die den Dingen seit Platon ihren metaphysischen Halt gab, der
äußere Referent oder das empirische Phänomen – Ausgangspunkt

87 Es sei hier noch einmal erinnert: 1. Akt: Gott als Identität, 2. Akt: Gott als
Differenz, 3. Akt: Gott als Identität von Identität und Differenz, 4. Akt: Gott als
radikalisierte Differenz, 5. Akt: Gott als Différance.

88 Siehe dazu in diesem Buch die Ausführungen zum unendlichen Urteil bei Kant
und Hegel..

Einleitung

62

https://doi.org/10.5771/9783495993033-47 - am 13.01.2026, 10:22:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


moderner Erfahrung – werden in ein Spiel der Zeichen gezogen. Das
Zeichen entspringt der Differenz von Gedanken und Dingen. Es ist
Geist und Fleisch – ein offener Zwischenraum. Derrida spricht mit
Platon von chôra. An die Stelle der metaphysischen Idee und des
modernen Referenten tritt die unendliche Textur der Signifikanten.

Derrida kann dieses Gewebe von Zeichen, das kein Außen mehr
kennt, auch die Schrift – écriture – nennen. Doch auch für die Wis‐
senschaft von der Schrift bleibt die Metaphysik noch im Verlöschen
schlechthin unvermeidlich. Entsprechend bleibt die »Grammatolo‐
gie« – so eine Bezeichnung Derridas für die Wissenschaft von der
Schrift – »noch an die Metapher, die Metaphysik und die Theologie
gefesselt«.89 Jenseits der Möglichkeit, jemals die Einheit ihres Vor‐
habens und ihres Gegenstandes zu definieren und ihre Methode je‐
mals diskursiv zu erfassen, spricht Derrida von der Geschlossenheit
(clôture) der Metaphysik, die wir gerade erst erahnen können. »Wir
sagen nicht Ende (fin)«.90 In dieser Bewegung der De-Limitation
jenseits von Affirmation und Negation nähert sich Derrida einer
negativen Theologie an, die er aber nicht als Analogie oder Synthese
von Bejahung und Verneinung sieht, sondern eben als den »Text,
die Schrift, die Spur, die différance, das Hymen, das Supplement, das
Pharmakon, das Parergon und so weiter.«91 Diese nichtsynonymen
Supplemente der Sache, des Präsenten und schließlich auch Gottes
wollen nicht nichts sagen, aber auch nicht einfach sagen, wie es ist.
Die metaphysische Gottesfrage und mehr noch die Andacht an das
ganz Andere bleibt als Zitat fragwürdig. Und so stellt Derrida im
Zenit der Postmoderne die Fragen:

»Wenn es eine rein reine Erfahrung des Gebets gäbe, bräuchte man
dann noch die Religion und die Theologien, die affirmativen oder die
negativen? Bräuchte man dann noch ein Supplement für das Gebet?
Aber wenn es kein Supplement gäbe, wenn das Zitat nicht das Gebet fal‐
ten/beugen würde (pliait), wenn das Gebet nicht faltete/beugte (pliait),
sich nicht der Schrift gemäß faltete/der Schrift gemäß beugte/in die
Schrift schickte (se pliait), eine Theologie, wäre sie möglich? Eine Theo‐
logie, wäre sie möglich?«92

89 Derrida, Grammatologie, 13.
90 Derrida, Grammatologie, 14.
91 Jacques Derrida, Wie nicht sprechen. Verneinungen, Wien 1989, 11.
92 Derrida, Wie nicht sprechen, 110.

4. Denkformen und -inhalte – eine kurze Geschichte

63

https://doi.org/10.5771/9783495993033-47 - am 13.01.2026, 10:22:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Es erscheint also in der Postmoderne eine radikale Offenheit auf
das Andere, die Anderen, das ganz Andere, das nur noch mit theo‐
logischen Termini fassbar und doch nicht fassbar ist. Warum? Die
moderne Anthropologie lebte aus der Erfahrung, dass der Mensch
in seinem Wesen durch andere Menschen enteignet wurde. Diese
Enteignung mag sich auf die Produktivkraft des Menschen (Marx),
die Selbstbehauptung des individuellen Willens zum Leben und zur
Macht (Nietzsche), die Ausrichtung auf das dem Menschen wesent‐
liche Sein (Heidegger) beziehen. In der politischen Konkretion führ‐
te die Bewegung der Negation des Negativen zum Versuch, alles das,
was den Entzug, die Enteignung, die Eigentlichkeit wirklich oder
vermeintlich negiert, zur kollektiven Vernichtung dieser identifizier‐
ten und denunzierten Anderen. Dies mochten die kapitalistischen
Bürger:innen sein, die christlichen Glaubenden oder die Jüdinnen
und Juden. Das einmal identifizierten Negative wird auf einen
Punkt konzentriert und nihiliert. Der abgründige Tiefpunkt dieser
Verhältnisse ist wie bereits mehrfach erwähnt: die Shoah. Schon
Emmanuel Levinas machte für diese Katastrophe des Abendlands
die Metaphysik verantwortlich, die unterscheidet, zwischen wie es
zu sein hat und wie es nicht zu sein hat. Allein diese Identifikation
des Positiven oder des Negativen gilt schon rein formal betrachtet
als zerstörerisch. Um genau diese Logik der Negation nicht auf einer
höheren Ebene zu wiederholen, kommt die Postmoderne zu einer
Kultur des radikalen Differenzierens und Pluralisierens. Derrida fin‐
det für diese ganz andere Form des Umgangs mit der Metaphysik in
Anlehnung an Heidegger den Begriff der Dekonstruktion, die eben
nicht mehr negiert und destruiert, sondern zwischen Affirmation
und Negation als De-Limitation oszilliert.

Diesem Prozess der Limitation fällt im Herzen der Postmoderne
auch der Begriff des Menschen zum Opfer, womit das Zeitalter der
Bio-Anthropo-Logie, das auf die Onto-Theo-Logie folgte, endet. Mi‐
chel Foucault war sich sicher, dass der Mensch, der als ›Mörder Got‐
tes‹ überhaupt erst im frühen 19. Jahrhundert, also im Beginn der
nachmetaphysischen Moderne die Bühne der Weltgeschichte betrat,
Gott nicht lange überleben würde.93 Doch wie mit dem Auftreten
des Menschen bzw. der nachmetaphysischen Anthropologie an den
Grenzen der Metaphysik die »Grundlage des klassischen Denkens«

93 Michel Foucault, Die Archäologie des Wissens, Frankfurt 1974, 301.

Einleitung

64

https://doi.org/10.5771/9783495993033-47 - am 13.01.2026, 10:22:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


sich auflöse, so, könne man wetten, würde an den Grenzen der Mo‐
derne sich der Mensch als Mitte des Denkens und Lebens auflösen
wie »an der Grenze des Meeres ein Gesicht aus Sand«94. Damit
verlieren normierende Konzeptionen des modernen Menschen ihre
universale Verbindlichkeit. Doch führt gerade dies paradoxerweise
zu einer neuen Kultur des Respekts vor dem Anderen, Abweichen‐
den, Diversen. So entstehen im Anschluss an Foucault hochethische
Philosophien, die die Menschen in ihrer unübersehbaren Pluralität,
besonders aber die Marginalisierten achten. Zu erwähnen wäre hier
der Postkolonialismus eines Edward Said95 oder Achille Mbembe96,
die gendersensible Philosophie von Judith Butler97 oder die Philoso‐
phie der Subalternen in der Weltöffentlichkeit von Gayatri Chakra‐
vorty Spivak.98

Zwar könnte es einerseits scheinen, dass sich die Philosophie
nach dem Tod Gottes und des Menschen, nach dem Übergang
von der Negation der Metaphysik zur Dekonstruktion und von
der modernen Differenz zur postmodernen Différance von ihren
christlichen Ursprüngen entfernt hat. Doch gerade diese ethischen
Entwicklungen kommen andererseits den christlichen Werten der
Nächstenliebe überraschend nah. In der Tat kann die Dynamik der
Postmoderne nicht nur als eine Entzugsgeschichte, sondern auch
als eine Entfaltungsgeschichte verstanden werden. Doch auch nicht
als eine simple organische Entwicklung, sondern als das bereits er‐
wähnte Spiel des göttlichen Strip-tease. Unerwartetes offenbart sich,
Offenbares wird verhüllt. Jean-Luc Nancy99 und Gianni Vattimo100

behaupten gerade die widerspenstige Christlichkeit der Dekonstruk‐
tion und des schwachen Denkens der Postmoderne. So könnte man

94 Michel Foucault, Die Ordnung der Dinge. Eine Archäologie der Humanwis‐
senschaften, Frankfurt 1971, 462. Hier eine leicht modifizierte Übersetzung
aus dem französischen Original: Les mots et les choses. Une archéologie des
sciences humaines, Paris 1966, 398.

95 Edward Said, Orientalismus, Frankfurt 1981.
96 Achille Mbembe, Kritik der schwarzen Vernunft, Frankfurt 2014.
97 Judith Butler, Das Unbehagen der Geschlechter, Frankfurt 1991.
98 Gayatri Chakravorty Spivak, Can the subaltern speak? Postkolonialität und

subalterne Artikulation, Berlin-Wien 2008.
99 Jean-Luc Nancy, Dekonstruktion des Christentums, Zürich-Berlin 2008.

100 Gianni Vattimo, Glauben – Philosophieren, Stuttgart 1997.

4. Denkformen und -inhalte – eine kurze Geschichte

65

https://doi.org/10.5771/9783495993033-47 - am 13.01.2026, 10:22:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

