4. Denkformen und -inhalte — eine kurze Geschichte

Vielmehr ist an ein dialégesthai zu denken, an ein Gespriach der
personae dramatis untereinander, das aber auch ein Gesprich der
Geschichte mit uns Gegenwartigen ist.”> Dadurch ergibt sich eine
doppelte Transformation: Die einzelnen Positionen werden durch
deren Kombination und Konversation relativiert. Sie werden aber
auch durch uns Denkende von heute im Zwiegespriach verwandelt.
Denn wir sollten zunéchst auf diese Personen horen, wir miissen
ihnen aber auch widersprechen, sie kritisieren und so ihre Geschich-
ten weitererzahlen, dann kann sich ein symphonisches Gesprach er-
geben, das durchaus Dissonanzen und Kakophonien enthalten wird.
Gerade deshalb konnen wir unsere je eigenen Personlichkeiten in
der Begegnung mit fremdem Denken wachsen und transformieren
lassen. Entscheidend ist, dass das Verschiedene und auch Getrennte
immer wieder zusammenkommt und zusammenfindet. Mir geht es
also darum, verschiedene Vernunftgestalten und Denkwege zusam-
menzubringen. Diese Grundausrichtung wird durch die griechische
Priposition syn, lateinisch cum oder con angezeigt. Die Wege — grie-
chisch: hédoi - sollen und miissen sich immer wieder kreuzen. In
diesem Sinn versteht sich die Arbeit an der produktiven Konstellati-
on der Gegenwart als ein Bauen mit synodaler oder kommunikativer
Vernunft.

4. Denkformen und -inhalte — eine kurze Geschichte

Damit die Dialektik der Neuzeit in ihrer Besonderheit verstanden
werden kann, ist an dieser Stelle wichtig, die Grundstrukturen des
bisherigen Gesamtnarrativs in gebotener Kiirze vorzustellen. Denn
nur so kénnen wir zeigen, was neu war an der Neuzeit und warum
wir heute nicht mehr in der Neuzeit leben. Die Grundstrukturen der
Erzdhlung ergeben sich formal gesehen aus Unterscheidungen bzw.
Beziehungen. Kant bietet mit seinen Kategorien dem menschlichen
Verstand verschiedene Formen des Unterscheidens, wenn er etwa
Affirmation, Negation und Limitation als verschiedene Weisen, die
Qualitdt einer Aussage zu bestimmen, nennt. Diese kann bejahend

73 Siehe dazu Karlheinz Ruhstorfer, Produktive Konstellation. Zur Dia-Lektik von
Wissen und Glauben in Europa, in: Fischbach, Tautz (Hgg.), Zeiten wenden?!,
3-33.

47

7 - am 13.01.2026, 10:22:47.


https://doi.org/10.5771/9783495993033-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einleitung

sein, verneinend oder eben begrenzend. Der Verstand ist nach alter
Uberzeugung, das Vermogen, endliche Groflen in ein begriffliches
Verhiltnis zu bringen und so aus diesem Verhiltnis Schlussfolgerun-
gen zu ziehen. In Hegels Logik entspricht der unterscheidenden
Tétigkeit des Verstandes die Wesenslogik. Die erste wesenslogische
Bestimmung ist die Identitdt. Diese definiert eine Sache in ihrem
Sosein, z.B.: Neuzeitliches Denken ist neuzeitlich und eben nicht
mittelalterlich. Damit ist bereits die zweite Reflexionsbestimmung
ins Spiel gekommen, der Unterschied oder die Differenz. Jede Be-
stimmung setzt eine Unterscheidung voraus. Es ist eben so und
nicht anders. Die dritte Reflexionsform nach Identitat und Differenz
ist der Grund, der die Einheit des Unterschiedenen bezeichnet. An
anderer Stelle spricht Hegel von der Identitit von Identitit und
Nichtidentitit. Wir werden auf die Verstandeskategorien und Refle-
xionsbestimmungen bei Kant und Hegel noch zu sprechen kommen.
Hier geht es nur darum, anzudeuten, wie aus der Geschichte selbst
gewissermaflen empirisch Bauzeug aufgenommen wird, das sich
dann in seiner Niitzlichkeit fiir die Komposition erweisen muss.
Entscheidend fiir die Legitimitat der Verwendung von bestimmten
Elementen ist architektonisch gesprochen die Statik bzw. musika-
lisch gedacht der Klang, der sich aus dem Gesamtgefiige ergibt.”

Es stellt sich nach dieser formalen oder strukturalen Uberlegung
die Frage, welche Inhalte denn hier aufeinander bezogen werden
sollen? Was ist hier identisch oder different? Was wird affirmiert
oder negiert? Nach dem bisher Gesagten ist klar, dass es um das
Verhaltnis von Gott und Mensch, um das Verhiltnis der Menschen

74 Vgl. dazu Fischbach, Sandiger Grund als Fundament des Bauens?, 95: »Der

Hinweis auf die Narrativitat ist dabei eng verbunden mit der Maéglichkeit — nicht
jedoch mit der Notwendigkeit! - die so erzéhlten Geschichten und die alles ver-
bindende Meta-Geschichte als sinnstiftend zu erfahren, wobei der sinnstiftende
Charakter sich letztlich durchaus an gewissen Kriterien — an einer >Statik des
Gebauten«< — bemessen lassen muss.
Durch die stark metaphorische, vage Redeweise spitzt sich die oben schon
eingefithrte Frage jedoch eher zu: Wie ist nun die Verfasstheit der »Statik«
zu verstehen, die »intellektuelles Wohnen« erméglicht? Denn der Begriff der
Statik dient Ruhstorfer ja als Beschreibung des Verhaltnisses der Geschichten
zueinander. Fiir eine weitere Anwendbarkeit der Metapher miisste austariert
werden, worin ihr Verbindendes besteht und, dariiber hinaus, was diejenigen
verbindet, die in diesen je unterschiedlichen Geschichten beheimatet sind -
oder sich beheimaten.«

48

7 - am 13.01.2026, 10:22:47.


https://doi.org/10.5771/9783495993033-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4. Denkformen und -inhalte — eine kurze Geschichte

zueinander sowie um die Beziehung der Menschen zu Natur und
Umwelt, d. h. zur nichtmenschlichen Wirklichkeit geht. Gemaf3 un-
serer besonderen Konzentration auf Theologie und Philosophie
steht aber immer das Verhiltnis der Gottheit zur Menschheit und
der Menschheit zur Gottheit im Fokus der Uberlegungen. In dieser
Gottesbeziehung spielt auch die Frage nach der Bedeutung von Of-
fenbarungsschriften eine besondere Rolle. Woher wissen wir von
Gott? Aus seiner Offenbarung oder aus unserer Vernunft? Aus gottli-
cher Mitteilung oder aus menschlicher Reflexion? Und um die Sache
gleich komplexer zu machen: Ist nicht auch jede Mitteilung Gottes
eine Reflexion der Menschen, die sich diese Offenbarungsschrift
ausdenken?”> Und ist nicht alles menschliche Denken noch einmal
ein Moment in der Schopfung Gottes? All diese Fragen gilt es zu
bedenken.

Um das nun Angedeutete geschichtlich konkret zu machen:”®

L1 In der ersten Epoche der Metaphysik wird Gott als Substanz aufge-
fasst. Das bedeutet, Gott ist als das Sein der Grund von allem. Par-
menides erdffnet die Geschichte der Metaphysik mit der Einsicht,

75 Siehe dazu Saskia Wendel, »Wahrhaftig, dieser Mensch war Gottes Sohn!«
(Mk 15,39). Offenbarung - eine Deutungskategorie des Glaubens, in: Bernhard
Nitsche und Matthias Remenyi (Hgg.), Problemfall Offenbarung. Grund - Kon-
zepte — Erkennbarkeit, Freiburg u. a. 2022, 89-119.

76 Das Bauen der Geschichte orientiert sich strukturell an den Verstandeskategori-
en Immanuel Kants. Aber auch die auf Platon zuriickgehende Unterscheidung
von Idee (Signifikat), Phinomen (Referent) und Chora (Signifikant). Letztere
Differenzierung dient dazu, das Zeitalter der Metaphysik (Primat der Idee)
in seinen drei Epochen von der nachmetaphysischen Moderne (Primat des
Phianomens) und der Postmoderne (Primat der Zeichen) zu unterscheiden.
Weitere Strukturem sind die Begriffe Identitit und Differenz, sowie die Rede
vom Gott {iber uns, neben uns und in uns. So ist die erste Epoche strukturell
geprigt von der Idee (bzw. dem reinen Denken) als Identitit des Gottes tiber
uns, die zweite Epoche, durch die Idee bzw. die Differenz (Transzendenz) des
den Gott iiber uns vermittelnden Gottmenschen, der zugleich transzendent und
immanent ist, die dritte Epoche wiederum durch den Geist als Idee der Identitét
von Identitit und Differenz des Gottes in uns. Das nachmetaphysische Denken
steht in der Moderne unter dem Primat des Referenten und der absoluten Diffe-
renz des verschiedenen, will sagen, toten Gottes sowie der bloflen Weltlichkeit
des Menschen, und in der Postmoderne unter dem Primat der Zeichen und
der Différance des dann auch verschiedenen, weil zerstreuten Menschen. Siehe
Ruhstorfer, Der dreieine Gott als Geschichte und Gegenwart.

49

7 - am 13.01.2026, 10:22:47.


https://doi.org/10.5771/9783495993033-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einleitung

dass nur das Sein ist. Religios gesprochen, nur Gott ist im eigent-
lichen Sinn des Wortes. Die alte mythische Definition der Goétter
als der immerdar Seienden wird in den logischen Begriff des Seins
tibersetzt. Die Menschen gelten in der griechischen Mythologie als
die Sterblichen, weil sie manchmal anwesend und manchmal abwe-
send sind. Das bezieht sich auf die Lebenszeit, aber auch auf die
geistige Anwesenheit. Die Toten wiederum sind die Abwesenden.
Platon transponiert diese mythische Differenzierung in Philosophie,
indem er die geistige Welt der Ideen von der sinnlichen Welt der
Phanomene unterscheidet. Es gibt eben nicht nur das Sein, das sich
selbst als Ideenwelt ausdifferenziert, sondern auch das Werden und
das Nichtsein. Die Menschen sind Werdende. Sie entstehen, verdn-
dern sich und vergehen. Ausgerichtet aber sind sie auf die Ideenwelt
als der Welt des Guten, Wahren und Schoénen, die die eigentliche
Heimat der Menschen ist. Aristoteles bestimmt das Verhdltnis von
Sein und Werden zur Relation von Substanz und Akzidens fort. Gott
ist die hochste Substanz, alles hat an ihm Anteil. In diesem Sinn
ist alles ein Akzidens Gottes. Diesem epochalen Grundverhiltnis
von Substanz und Akzidens entspricht das kategorische Urteil. Ent-
sprechend ist die Aufgabe der Philosophie und der Theologie im
Sinne der ersten Philosophie, zu sagen, wie es ist, kategorisch. Dabei
wird das Sein ins Denken gebracht, um der fliichtigen Existenz des
Menschen einen Halt zu geben und damit eine Identitdt. Gott ist
als die Identitat des Denkens mit sich selbst, das Sichselbstdenken
des Denkens, der letzte Grund dessen, was ist. Als diese Basis-iden-
titdt gibt der aristotelische Gott allen sonstigen Unterschieden ihre
Bestimmtheit. Den Menschen ist es moglich, sich im Denken zu
diesem Gott aufzuschwingen und in der Gegenwart Gottes den lust-
vollen Grund ihrer eigenen Identitdt zu finden.

1.2 Parallel zu diesem philosophischen Anfang finden wir den theo-
logischen. Ich verwende im Weiteren diese herkdmmliche Unter-
scheidung, auch wenn es gute Griinde gibe, das griechische Denken
als theo-logisch zu bezeichnen und das israelitische als philo-so-
phisch im Sinne einer Liebe zum weisheitlichen Text der Weisung
(torah) fur die Menschen. Auch der israelitische Gott ist wie der
aristotelische ein Gott iiber uns. Gott wohnt auf einem Berg, wie
die griechischen Gétter. Hier der Olymp, dort der Sinai oder Ho-
reb. Im Fortgang der Narration wird dieser Stammesgott mehr und
mehr zum unaussprechlichen, unbegreifbaren und unbeschreibba-

50

7 - am 13.01.2026, 10:22:47.


https://doi.org/10.5771/9783495993033-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4. Denkformen und -inhalte — eine kurze Geschichte

ren Himmelsgott Jhwh. Er ist der Schopfer der Welt, der Bundesgott
Israels und der Befreier aus Gefangenschaft, Leid und schliefSlich
Tod. Die jiidische Religion ist eine Kultur des Unterscheidens. Wie
im griechischen Bereich und doch sehr anders wird unterschieden,
wie es ist und wie es nicht ist, und mehr noch, wie es zu sein
hat und wie es nicht zu sein hat. Der Grundunterschied besteht zwi-
schen Gott und seiner Schopfung, weshalb sich die Menschen von
Gott kein Bildnis machen sollen, seinen Namen nicht aussprechen
diirfen, den Tag des Herrn von den anderen Tagen unterscheiden
sollen. Bei aller Differenz hat dieser Gott seine Identitit darin, bei
seinem Volk zu sein. Er offenbart sich als »Ich bin der ich bin«
(Ex 3,14). Das kann als leere Identititsaussage gelesen werden, und
meint dann die Verweigerung einer Auskunft dariiber, wer Gott in
menschlichen Kategorien ist. Es kann aber auch als Verheiflung des
Beistands aufgefasst werden, die Seinen niemals im Stich zu lassen
und sie immer wieder zu befreien.

2. Das Christentum bezieht sich auf diese beiden achsenzeitlichen
Vorgaben und verbindet sie in gewisser Weise.”” Gemeinsam ist der
griechischen und der israelitischen Fassung Gottes, dass er als der
Gott iiber uns gedacht wird. Die gottliche Substanz und Wesentlich-
keit ist von der Akzidentalitdt und Beildufigkeit der Menschen zu
unterscheiden. Gott ist die hochste Identitét vor aller Differenz. Gott
wohnt im Himmel und iitber dem Himmel und er ist der Vater der
Menschen. Dies zeigt sich noch im Gebet des Juden Jesus, der ihn
als »Unseren Vater in den Himmeln« anspricht (Mk 6,9-13, Lk 11,2-
4). Jesus selbst bewegt sich innerhalb der Grenzen des Judentums.
Der Wanderprediger und Wunderheiler achtet das jidische Gesetz,
legt es aber auch auf seine Weise aus und sieht sich legitimiert,
es zu Ubertreten (Mk 2,27; Mt 12,8). Er erwartet die Ankunft des
Gottesreichs und verbindet diese mit seinem Wirken (Lk 11,20).

77 Siehe dazu Habermas, Auch eine Geschichte der Philosophie, Bd. 1,479: »Die
westliche Konzeption von Glauben und Wissen resultiert aus der N6tigung des
Christentums zu einer doppelten Selbstreflexion. Auf der einen Seite mussten
sich die Theologen des jungen Christentums zur geschichtlichen Autoritit des
Alten Testamentes, also zu einer Vorgingertradition ins Verhaltnis setzen; auf
der anderen Seite mussten sie sich mit der sachlichen Autoritdt einer tiberlege-
nen kosmologischen Theorie, die mit einem fremden, namlich epistemischen
Zugang zum Géttlichen verbunden war, auseinandersetzen«.

51

7 - am 13.01.2026, 10:22:47.


https://doi.org/10.5771/9783495993033-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einleitung

Seine Zeitgenoss:innen nehmen ihn vorwiegend als Wundertiter
wahr, was sich in den zahlreichen Heilungsgeschichten manifestiert.
Die Heilszeit soll eben bereits jetzt sichtbar und spiirbar werden.
Jesus fordert ein radikales Umdenken (metdnoia, Mk 1,15) und eine
Umwertung aller Werte, wie dies in der Bergpredigt nachzulesen
ist (Mt 5-7). Der hochste Wert ist die Liebe zu Gott und zu den
Menschen (Mt 12,29-31) und sogar zu den eigenen Feinden (Mt
5,43-48). Nicht schon die Worte und Taten des jiidischen Wander-
predigers Jesus begriinden die christliche Epoche der Metaphysik.
Der Mensch Jesus ist vielmehr deren notwendige Voraussetzung.
Diese gibt gleichwohl den Anstofs fiir den christlichen Grundgedan-
ken der Menschwerdung Gottes. Nach dem Scheitern Jesu am Kreuz
zu Jerusalem kommen seine Anhinger zur Uberzeugung, dass er
lebt. Er wird im Glauben der Gemeinde schliefSlich zum Gott unter
uns oder neben uns.’® Christus wird der inkarnierte Sohn Gottes,
die fleischgewordene géttliche Vernunft (Joh 1,1). Damit ist das neue
epochale Prinzip erreicht. Diese neue Fassung Gottes ist nicht mehr
mit der alten kategorialen Logik der griechischen Philosophie zu fas-
sen. Gott wird nun vollends unbegreifbar, ist er doch nun zugleich
im Himmel und auf Erden, zugleich Gott und Mensch, zugleich tot
und der Lebende. War das Prinzip des ersten Aktes unseres Dramas
die Identitit (Gottes) vor aller Differenz (Denken des Denkens,
Ich bin der ich bin), so wird nun die Differenz maf3gebliches Kriteri-
um fiir das Prinzip. Gott ist radikal transzendent. Die israelitische
Vorgabe der Jenseitigkeit Gottes wird in der neuplatonischen Philo-
sophie verscharft und in griechische Vernunftkategorien tibersetzt.
Gott ist fortan primér der Eine. Doch dieser eine Vater im Himmel
bedarf der Vermittlung durch den Sohn. Doch ist die Menschwer-
dung Gottes noch unbegreifbarer als Gott selbst. Dennoch wird
gerade der Gottmensch Jesus zum Mittler zwischen Gott und den
Menschen. Das epochal neue Denken, dass dieser neuen Sache ange-
messen ist, wird Glaube genannt. Glaube ist eine besondere Weise
des Denkens, wie Augustinus herausgestellt hat: »Nicht jeder, der

78 Am deutlichsten ist dies im Johannesevangelium (bes. Joh 1,1-17) und im Philip-
perhymnus (Phil 2,5-11) zu sehen. Es dauert aber bis zu den groflen Konzilien
von Nikaia (325), Konstantinopel (381) und Chalkedon (451), um diesen Ge-
danken in eine mehr oder weniger konsistente Sprachregelung zu bringen.

52

7 - am 13.01.2026, 10:22:47.


https://doi.org/10.5771/9783495993033-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4. Denkformen und -inhalte — eine kurze Geschichte

denkt glaubt, aber jeder, der glaubt, denkt.«” Weder Gott noch
der Offenbarer kénnen gewusst werden, wohl aber sind sie Sache
des Glaubens und damit des Denkens. Die eigentliche Sache des
Glaubens ist der Mittler Jesus und seine Geschichte. Der Glaube
an Jesus ist die Fortbestimmung des Glaubens Jesu. Jesus selbst
verstand unter Glauben ein ruckhaltloses Vertrauen auf Gott, doch
nun wird dieser Glaube verbunden mit dem Gedanken an Jesu Tod
und seine Auferstehung. Der Glaube kann nicht mehr sagen, wie es
ist, sondern nur noch annehmen, was ihm zu denken gegeben ist. In
diesem Sinn bleibt er auf eine Vorgabe angewiesen. Das kategorische
Urteil der griechischen Philosophie wird von einem hypothetischen
Urteil der neuen christlichen Philosophie und Theologie abgeldst.
Wenn es jemandem gegeben wird zu glauben, dann kann diese
Person glauben, wenn nicht, dann nicht. Der Glaube ist ein von Gott
verursachtes Wissen. Das rein menschliche Wissen, das in anderer
Weise ebenfalls von Gott verursacht ist, unterstellt sich dem Glauben
und wird hypothetisch: Wenn Glaube, dann Einsicht. Grundlegend
wird dafiir Jes 7,9 in der Interpretation des Augustinus: »Wenn ihr
nicht glaubt, werdet ihr nicht einsehen«.3? Anselm von Canterbury
bringt dieses Verhaltnis auf die epochale Formel: fides quaerens in-
tellectum.8! Genau genommen entsteht erst hier im Mittelalter die
genau gefasste Differenzierung der beiden Formen der Rationalitit:
Theologie und Philosophie, Offenbarungswissenschaft und reine
Vernunftwissenschaft. Sache der mittelalterlichen Philosophie ist das
natiirliche Wissen, was der Vernunft von sich aus zugénglich ist.
In diesem Sinn rezipiert das Christentum das griechische Denken.
Sache der scholastischen Theologie ist das Offenbarungswissen, wie
es von der reinen Vernunft - es ist hier das marianische Moment
zu bemerken - empfangen und konzipiert wird.8? Die Philosophie

79 Augustinus, De praedestinatione sanctorum, 2,5 in: Ders., Schriften gegen die
Semipelagianer der Lehrer der Gnade. Deutsche Gesamtausgabe seiner antipel-
agianischen Schriften, Wiirzburg 1987, 240-327.

80 Augustinus, De magistro = Der Lehrer. Unter Mitarb. v. Peter Schulthess u.
Rudolf Rohrbach eingel., komment. u. hg. v. Therese Fuhrer, Opera: Bd. 11,
Paderborn u. a. 2002, 11,37; ders., De libero arbitrio = Der freie Wille. Eingel.,
tibers. u. hg. v. Johannes Brachtendorf, Opera: Bd. 9, Paderborn u. a. 2006, 1,2.

81 Anselm von Canterbury, Proslogion = Anrede. Ubers., Anm. u. Nachw. v. Robert
Theis, Stuttgart 2005, prooemium.

82 Thomas von Aquin, Summa theologiae, p.1, qu. 1, art. 1f.

53

7 - am 13.01.2026, 10:22:47.


https://doi.org/10.5771/9783495993033-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einleitung

wird fortan der Theologie unterstellt, damit wird sie zur Magd der
Theologie. Das hypothetische Gefiige hat eine klare Hierarchie. Das
Offenbarungswissen ist die Bedingung der Méglichkeit der verniinf-
tigen Gotteserkenntnis. Das Bedingte (Wirkung) wird dem Unbe-
dingten (Ursache) unterstellt. Das Gebende bedingt das Gegebene.
Auch die menschliche Vernunft ist gegeben. Zwischen menschlicher
und gottlicher Vernunft herrscht die absolute Differenz, sodass die
epochale Beziehung zwischen beiden nicht mehr diejenige von Sub-
stanz und Akzidens sein kann, vielmehr bestimmt sich diese Relati-
on zum Verhiltnis von Ursache zur Wirkung fort. Auch zwischen
Ursache und Wirkung besteht die absolute Differenz,®® die tiber den
Begriff der Analogie eingefangen wird. Das bedeutet, man muss
Gott Attribute, die aus dem endlichen Bereich genommen werden,
zugleich zusprechen und absprechen. Es gibt eine gewisse Ahnlich-
keit zwischen Schopfer und Geschopf, wobei die Unédhnlichkeit stets
grofler ist als die Ahnlichkeit. Allein dieses analoge Wissen ist Gott
angemessen. Nicht einmal Ausdriicke wie Ursache und Wirkung
kénnen von Gott und Welt im gleichen Sinn ausgesagt werden. Gott
bewirkt schlechthin alles, wobei diese Wirkung die Urséchlichkeit
der Geschopfe tiberhaupt erst begriindet. Der Mensch wird in allem,
was er (Gutes) denkt, will und tut als Wirkung Gottes begriffen.
Menschliche Vernunft und Freiheit werden zu Zweitursachen herab-
gesetzt, die stets von der Ursdchlichkeit Gottes umfangen bleiben,
ohne von dieser ausgeléscht zu werden. Diese Verhiltnisse fithren
zu den komplexen Uberlegungen zu Gnade und Freiheit sowie Of-
fenbarung und Vernunft. Der Weg in die himmlische Heimat wird
so zur unverfiigbaren Gabe Gottes, die gleichwohl das Mitwirken
der Menschen erfordert. Der Mensch kann sich des Wohlwollens
gleichwohl relativ sicher sein, wird doch Gott selbst als Liebe be-
stimmt. Das Entgegenkommen Gottes in Jesus Christus belegt dies
eindriicklich.

3. Die bisherigen Charakterisierungen der epochalen Akte des Den-
kens miissen in diesem Buch Behauptungen bleiben.®* Im Unter-

83 Zu diesen Bestimmungen der epochalen Unterschiede siehe auch Karlheinz
Rubhstorfer, Trinitdt und Identitét, in: Ders., Befreiung des »Katholischen«. An
der Schwelle zu globaler Identitdt, Freiburg u.a. 2019, 35-113.

84 Meine Forschungen dazu finden sich unter anderem in: Konversionen. Eine
Archdologie der Bestimmung des Menschen bei Foucault, Nietzsche, Augusti-

54

7 - am 13.01.2026, 10:22:47.


https://doi.org/10.5771/9783495993033-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4. Denkformen und -inhalte — eine kurze Geschichte

schied dazu soll das, was nun als erste Charakterisierung der neu-
zeitlichen Vernunftgeschichte gesagt wird, im Hauptteil belegt und
ausfithrlich dargestellt werden. Deshalb mochte ich mich hier auf
eine vorldufige und abstrakte Charakterisierung beschrianken. For-
mal betrachtet war die Grundrelation in der ersten Phase der abend-
lindischen Philosophie diejenige zwischen Substanz und Akzidens
und die entsprechende Urteilsform das kategorische Urteil. Inhaltlich
wurde Gott als der Gott iiber uns und reine Identitit gefasst. Gott
erschien vornehmlich als Vater in den Himmeln - Zeus oder Jhwh.
In der zweiten Phase wurde die formale Relation als Ursache und
Wirkung gefasst. Das Wissen iiber Gott und den Mittler muss als
eine Unterstellung oder Hypothese aufgefasst werden. Lediglich ein
hypothetisches, von Gott selbst bedingtes Wissen ist den Menschen
von Gott moglich. Inhaltlich gesehen ist Gott nun der Schopfer
und Erldser der Welt, wobei die Erlésung, wie schon die Schopfung
durch den Mittler zwischen Gott und Mensch, den Gottmenschen
Jesus Christus geschieht. Er ist der Gott unter uns. Die epochal
maf3gebliche Gestalt ist nicht der Vater, wohl aber der Sohn. Als
inkarnierter Gott bleibt der Sohn wie sein Vater von uns different.
Die dritte gottliche Person, der Heilige Geist, tiberbriickt in gewisser
Weise diese Differenz, indem sie fiir die Ankunft Gottes in uns steht.
Heilsrelevant aber bleibt es im zweiten Akt, sakramental und das
bedeutet physisch mit Christus in Kontakt zu kommen, v.a. im
Wasser der Taufe und in Brot und Wein der Eucharistie. Die Neuzeit
nimmt nun aber die dritte gottliche Person, den Geist Gottes, zum
epochalen Prinzip. Im Geist verbindet das neuzeitliche Denken diese
beiden vorausgehenden epochalen Prinzipien zur Wechselwirkung
oder Gemeinschaft zwischen Gott und Mensch. Die neue Urteilsform
ist das disjunktive oder dialektische Urteil. Die dritte Relationskate-
gorie ist der formale Grund fiir die Rede von der Dialektik der
Neuzeit, aber auch der Differenzeinheit von Philosophie und Theo-
logie. Inhaltlich gesehen ist Gott damit nicht nur iiber uns, nicht nur
neben uns, sondern vor allem in uns. Gott in uns ist das inhaltliche
Prinzip der Epoche. Nicht der Vater, nicht der Sohn, wohl aber der
Geist Gottes in uns bestimmt, wer wir sind und was wir sein konnen.

nus und Paulus, Paderborn u.a. 2004; Gotteslehre, Paderborn u.a. 2010; Der
dreieine Gott als Geschichte und Gegenwart, in: Karlheinz Ruhstorfer (Hg.):
Gotteslehre, Paderborn u.a. 2014, 263-351.

55

7 - am 13.01.2026, 10:22:47.


https://doi.org/10.5771/9783495993033-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einleitung

Der Gott in uns ist aber der Geist der Freiheit und der Vernunft,
und die Freiheit und Vernunft sind das Innerste der Menschen.
Dadurch erlangen die Menschen als solche in dieser Epoche die
Selbstbestimmung im absoluten Sinn, und die Differenz zwischen
Gott und Mensch wird verfliissigt. Es kommt zur Identitit von Iden-
titat und Differenz. Wie der Geist innertrinitarisch die Einheit von
Vater und Sohn bezeichnet, so verkorpert der Geist der Neuzeit
geschichtlich gesehen die Verbindung der beiden vorangegangenen
Epochen. Eine Anwesenheit der menschlichen Vernunft bei Gott
wird wie etwa bei Aristoteles wieder moglich. Zugleich aber wird
diese Moglichkeit durch den Gottmenschen Christus und dessen
Geist vermittelt. Gott selbst will in den Menschen zu sich kommen.
Diese Gegenwart Gottes ereignet sich philosophisch betrachtet in
der verniinftigen Freiheit schlechthin aller Menschen. Damit aber
weitet sich das Christentum, das bereits in seinen Urspriingen einen
universalen Charakter hatte, zur menschheitlichen Religion bzw. zu
einem religiésen Selbstverstindnis der Menschheit im Allgemeinen.
Was diese abstrakt vorgetragenen Bestimmungen sagen wollen, wird
im weiteren Verlauf der Untersuchungen konkret und umfassend
ausgearbeitet werden.

4. Das Besondere der Neuzeit muss hier aber noch gegen die beiden
auf die Neuzeit folgenden Akte des géttlichen Offenbarungsspiels
abgegrenzt werden. Die Philosophie des Deutschen Idealismus ar-
beitet in besonderer Weise dieses Zusichkommen Gottes in der
menschlichen Natur heraus. Wenn sich aber die gottliche und die
menschliche Natur in einem dialektischen Verhéltnis befinden, so
kann diese Spannungseinheit leicht einseitig aufgelost werden. An-
thropologisch betrachtet ist das Géttliche im Menschen dann nichts
anderes als das blofle Wesen des Menschen, das durch die Religion
in ein Jenseits projiziert wird (Ludwig Feuerbach). Der Mensch
ist nicht mehr ein Gedanke Gottes, wie dies in allen drei Epochen
des theo-logischen Denkens der Metaphysik der Fall war, sondern
Gott wird zum Gedanken des Menschen. In diesem Sinn kann die
nachmetaphysische Moderne, die mit Schopenhauer, Feuerbach,
Kierkegaard und anderen beginnt, als anthropo-logisch bezeichnet
werden. Theologie muss Anthropologie werden. Dies bedeutet, dass
der Satz ,Philosophie ist Theologie® nun endgiiltig seine sachliche
Richtigkeit verliert — vordergriindig betrachtet! Philosophie wird
zu einer rein menschlichen Wissenschaft. Vernunft erscheint fortan

56

7 - am 13.01.2026, 10:22:47.


https://doi.org/10.5771/9783495993033-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4. Denkformen und -inhalte — eine kurze Geschichte

als ein rein menschliches Vermogen, ebenso wird die unbedingte,
und in diesem Sinn gottliche Freiheit zum bedingten Selbstvollzug
des blofien Menschen. Hegel, der in gewisser Weise im Ende der
Metaphysik der Neuzeit seinen Ort hat, wird nun zum groflen Anti-
poden des nunmehr aufkommenden modernen Selbstverstandnisses
des Menschen. War Gott bzw. das Verhiltnis des Menschen oder der
Natur zu Gott das eigentliche Thema aller bisherigen Philosophie, so
wird in der Moderne die Welt zur eigentlichen Sache des Denkens.
Die basale Einschétzung der Welt dndert sich nun grundstiirzend.
Waurde die Welt in aller bisherigen Metaphysik in letzter Konsequenz
wie bereits in Gen 1,31 immer als gut oder sogar sehr gut betrachtet,
so lautet das neue Welturteil es ist schlecht — mit weitreichenden
Folgen. An dieser Stelle ist freilich zu bemerken, dass dieses Ur-
teil durchaus berechtigt ist. Dies wird etwa im Denken eines Karl
Marx deutlich. Es geht um die entfremdete Lage der Menschen
in dieser Welt. Die gesellschaftlichen, genauer die 6konomischen
Verhiltnisse liegen im Argen. Mafigeblich ist nicht die abstrakte
philosophische Interpretation der Welt, sondern deren konkrete und
reale Veranderung. Jede Form von Versdhnung der Verhaltnisse in
einer transzendenten Realitédt wird zuriickgewiesen. Die Verséhnung
muss innerhalb der Geschichte wirklich werden. Dabei handelt es
sich um eine Versohnung im Ganzen. Die Totalitdt der bestehenden
Verhiltnisse soll verdndert werden. Bei Karl Marx geschieht dies
in der kommunistischen Gesellschaft. Um diese andere Welt bzw.
Gesellschaft herbeizufiithren, muss die bisherige, bei Marx vom biir-
gerlichen Kapitalismus gepragte Ordnung der Dinge negiert oder
destruiert werden. Zuvor aber gilt es, die religiose Verschleierung
der iiblen Verhaltnisse in dieser Welt zu kritisieren. Deshalb beginnt
die grofie Arbeit der Negation oder Destruktion der kapitalistischen
Produktionsverhéltnisse mit einer radikalen Kritik der Metaphysik
und der Religion. Nicht nur die Theologie gilt es zu zerschlagen,
sondern auch noch eine Philosophie, die sich mit miiffigen Speku-
lationen befasst. Noch einmal sei behauptet, dass dieses Ende der
Metaphysik notwendig ist. Okonomie, Soziologie und Psychologie
sowie die modernen Naturwissenschaften und schlieSlich die an-
thropologisierten Geisteswissenschaften beenden jene zweieinhalb
Jahrtausende dauernde Differenzeinheit von Theologie und Philo-
sophie. In der Moderne beginnt jene Trennung, von der wir ein-
gangs gesprochen haben. Moderne Philosophie ist nicht mehr Theo-

57

7 - am 13.01.2026, 10:22:47.


https://doi.org/10.5771/9783495993033-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einleitung

logie, sondern Anthropologie in einem weiten Sinn des Worts. Die
radikalste Religionskritik findet sich bei Friedrich Nietzsche. Sein
Denken ist keine rationale Theorie, sondern die Artikulation eines
vorwissenschaftlichen und damit vorverniinftigen Lebens. Generell
ist moderne Philosophie nicht mehr Metaphysik, im Sinne einer
spekulativen Betrachtung der Wahrheit, sondern philosophischer
Historismus, Existenzialismus, Phdnomenologie, Wissenschaftstheo-
rie, analytische Philosophie usw. Sie alle sind Produkte des prekiren
menschlichen Lebens in der Welt.

Es ist vor allem der in unterschiedlichster Weise erfahrene Ent-
zug des versohnenden Grundes, der bewirkt, dass fortan die Welt
und die weltlichen Verhiltnisse radikal umgebaut werden. Die For-
derung, dass die Lebensverhiltnisse der Menschen durch und durch
verandert werden miissen, ist ambivalent. Einerseits kann dies nicht
positiv genug eingeschitzt werden. Mit der Industrialisierung, der
Sozialgesetzgebung, der modernen Medizin, der lebenserleichtern-
den Technik, der verbindenden Kommunikations- und Transport-
formen, den Bildungsmdoglichkeiten fiir breite Schichten und nicht
zuletzt mit der in gewisser Weise anachronistischen Durchsetzung
demokratischer Gemeinwesen - als Erbe der Neuzeit — wird das Le-
ben fiir unzdhlige Menschen spiirbar verbessert. Die Hoffnung auf
den Anbruch des Gottesreichs wird sakularisiert als Hoffnung auf
ein gutes Leben in dieser Welt. Der Gedanke der Inkarnation Gottes
gewinnt hier eine ganz neue, weltliche Bedeutung. Das hochste Gut
soll in den konkreten Lebensumstinden der Menschen realisiert
werden. Andererseits fithrt die Verlagerung des summum bonum
in diese Welt zu Krisen und Verwerfungen ungeahnten Ausmafies,
fehlt doch fortan der Bezug auf die himmlische Vollendung des
Reichs Gottes. Der Druck auf die immanente Vollkommenbheit lasst
das scheinbare oder wirkliche Widerwirtige in ganz neuer Bedroh-
lichkeit erscheinen. Diese Gegnerschaft zur erhofften Bliite des Eige-
nen wird identifiziert als andere Nation, andere Religion, andere
Weltanschauung, andere Kultur. In der Welt gibt es eine klare aus
der Evolution hervorgegangene Hierarchie des Lebens. Im Kampf
zwischen Kommunismus und Kapitalismus, zwischen Faschismus
und Demokratie bzw. Kommunismus, zwischen Fortschritt und
Tradition zwischen Nation und Nation, zwischen den entwickelten
und den primitiven Volkern und zwischen den »Rassen« entladen
sich die ideologischen Spannungen. Die beiden Weltkriege, die radi-

58

7 - am 13.01.2026, 10:22:47.


https://doi.org/10.5771/9783495993033-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4. Denkformen und -inhalte — eine kurze Geschichte

kalen Traditionsabbriiche und damit verbundenen Entfremdungser-
fahrungen der Menschen, und schliefillich die koloniale Ausbeutung
ganzer Volkerschaften und der Verbrauch und Verschleif§ der Natur
durch die industrialisierten Gesellschaften fithren in einen bisher
unbekannten Abgrund, der in der Schoah seine Bodenlosigkeit zeigt.
Die Moderne bleibt also ein zutiefst ambivalentes Gebilde. Auch im
metaphysischen Zeitalter etwa der Neuzeit konnten Einsichten und
Errungenschaften zur Zerstdrung von Menschenleben missbraucht
werden. Dies geschah in den Hexenprozessen und den morderi-
schen Religionskriegen - auch sie sind Phanomene der Neuzeit
und nicht des Mittelalters - sowie in den Brutalititen der Franzo-
sischen Revolution. Allerdings unterscheiden sich die humanen Ka-
tastrophen der Moderne, deren abgriindigste ohne Zweifel die syste-
matische Vernichtung von vor allem jiidischen Menschen war, von
den entsprechenden Phidnomenen der metaphysischen Zeit. Die De-
struktion von Menschenleben wird industriell und biirokratisch und
die Legitimierungen des Massenmordes werden anthropologisch
bzw. biologisch oder medizinisch. Theologische Begriindungen der
Gewalt verlieren an Bedeutung. Der Gottesgedanke, der selbst im
metaphysischen Zeitalter durchaus immer wieder zur Waffe werden
konnte, bot selbst noch in der Aufklarungszeit nach den verheeren-
den Konfessionskriegen moralische Orientierung sowie Gelassenheit
und Zuversicht, die es in der Moderne nicht mehr gibt. Einmal mehr
wire hier an die Metaphysik Immanuel Kants zu erinnern. Auch
bei ihm bietet der Gottesgedanke einen Ausblick auf eine endgiiltige
Verséhnung in der Transzendenz. Ohne diesen versdhnenden Ge-
danken kann es auch in der Welt schlicht nicht gut werden, und eine
Vollendung der Menschen ist ohne den Glauben und das Wissen um
Gott faktisch ausgeschlossen. Exakt diese eschatologische Hoffnung
war bei Kant die eigentiimliche Sache der Religion. Heif$t dies nun,
dass die nachmetaphysische Moderne eine atheistische, siakulare und
gottesvergessene Zeit ist? Die Antwort auf die Frage hangt von der
Perspektive ab, mit der man auf die Verhdltnisse schaut.

Hier missen wir noch einmal zuriickblicken auf das Zeitalter der
Metaphysik. In ihren drei Epochen affirmierte die reine Vernunft
das Wissen von Gott, gleich ob dieses wie in der griechischen
Metaphysik aus der Reflexion des Denkens und aus empirischen
Beobachtungen resultiert oder ob es aus der Offenbarung in Jesus
Christus hervorgeht wie in der zweiten Epoche der Metaphysik. Das

59

7 - am 13.01.2026, 10:22:47.


https://doi.org/10.5771/9783495993033-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einleitung

nachmetaphysische Denken negiert seine eigene onto-theo-logische
Herkunft und versucht, sich fortan von seinem metaphysischen Er-
be zu befreien. Martin Heidegger brachte diese Negation der Meta-
physik auf den Begriff der Destruktion.®> Dabei versucht der junge
Heidegger in »Sein und Zeit« zundchst noch die Metaphysik durch
die Negation des Bisherigen neu grundzulegen, um in einer zweiten
Phase, die etwa in den Nietzschevorlesungen dokumentiert ist, das
Geschift der Destruktion zu radikalisieren und jede Neugriindung
der Metaphysik aufzugeben. Schliefllich aber ldsst er in seinem
Spatwerk davon ab, durch aktive Destruktion eine Revolution der
Denkungsart hervorzubringen. Vielmehr erwartet er gelassen eine
nicht unmégliche Kehre. Er kommt zur Einsicht, dass Metaphysik
niemals aktiv iiberwunden werden kann, ohne sie noch einmal in
der Negation zu affirmieren. Auch der Satz, dass ein Wissen um
das Absolute nicht mdoglich ist, setzt noch einmal ein Wissen um
das Absolute voraus, und zwar als Nichtexistentes. Nach Heidegger
kann lediglich der Gestus der Gelassenheit zu einem Verwinden
derjenigen Art des Denkens beitragen, das auch noch bei ihm das
Wesen des Menschen verstellt, enteignet und zerstért. Die Technik
ist fir Heidegger jene Verwesungsgestalt der Metaphysik, die in der
Welt zu einer apokalyptischen Vernichtung des Menschenwesens
und der Dinge tiberhaupt fithrt. Das bedeutet aber, dass auch die
nachmetaphysische Moderne noch eine metaphysische Grundierung
hat.

Wenn wir nun wieder auf die unserer Geschichtskonstruktion zu-
grunde liegenden Strukturen achten, dann zeichnet sich die Moder-
ne durch die Negation der onto-theo-logischen bzw. metaphysischen
Denkgeschichte aus. Ohne diese Negation hitte auch die Rede vom
nachmetaphysischen Denken keinen Sinn. Nach dem bejahenden
Urteil (Affirmation) der Metaphysik tber alles theo-logische Wissen
kommt nun die zweite Form des Qualitatsurteils ins Spiel, das ver-
neinende Urteil oder die Negation. Damit wird die Onto-Theo-Logie
der Geschichte zur Bio-Anthropo-Logie der Moderne fortbestimmt.
Es geht nicht mehr um das Sein (6n) Gottes (theds), sondern um das
Leben (bids) des Menschen (anthropos) in dieser Welt. Der Mensch
ist das Zentrum von Wissen und Leben und nicht das géttliche Sein.
Dies hat wie gesagt die positive Seite, dass das alltigliche Leben

85 Martin Heidegger, Sein und Zeit, Tiibingen 2014, 12.

60

7 - am 13.01.2026, 10:22:47.


https://doi.org/10.5771/9783495993033-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4. Denkformen und -inhalte — eine kurze Geschichte

des Menschen im Anthropozdn in bisher nie dagewesener Weise ver-
bessert wird. Zugleich werden im Anthropozan Natur und Mensch
einer ungeahnten Verwiistung ausgesetzt.

Die Fokussierung auf den Menschen als das Absolutum kann
aber auch als eine ambivalente Konsequenz des Christentums begrif-
fen werden. Theologie wird - so Feuerbach - iiber die Mitte der
Christologie zur Anthropologie. Logos wird Fleisch, Geist Materie,
Gott Mensch. Es ist eben kein Zufall, dass im christlichen Abend-
land und nur dort eine nachmetaphysische Modernitit zur Welt
kommt. Fir das Judentum, den Islam, aber auch die hinduistischen
Religionen und Buddhismus sind Sakularisierung, Modernisierung
und Anthropologisierung zundgchst christliche Phinomene, die der
eigenen Tradition fremd waren. Doch breiteten sie sich - oftmals
begleitet von kolonialer Gewalt — auf nichtchristliche Kulturen aus
und lieflen damit multiple Modernen entstehen.3® Damit aber kam
es auch in anderen Religionen und Kulturen zur Krise der jeweils
eigenen Tradition und damit auch zu Sékularisierungsphdnomenen,
die dann auch auf die erste Moderne des Westens zuriickwirkten und
sogar Teil derselbe wurden. Auch wenn das urspriinglich westliche
Projekt der Moderne gerade keine Konvergenz der verschiedenen
Momente globaler Modernitat hervorruft, sondern eine Streuung
unterschiedlicher Aspekte, die so auch eine Vielfalt unterschiedlicher
Modernen ergibt. Wir blicken zuriick auf die westlich-christlichen
Verhiltnisse. Wenn Schwichung der Religion, der Tod Gottes im
Denken und Leben und damit die Verweltlichung und Vermensch-
lichung der Kultur innerlich mit der Inkarnation und schliefilich
mit dem Tod Gottes in Golgotha zusammenhdngen, dann wird
es moglich, die Moderne selbst als eine Epoche des Christentums
zu deuten, dann wird auch eine atheistische oder anthropologische
Philosophie noch einmal als eine christliche Theologie sub contrario
lesbar. Die mittelalterliche Transzendenz Gottes, die hier auch als
Differenz bezeichnet wurde, bestimmt sich dann fort zu einer radi-

86 Shmuel Eisenstadt, Die Vielfalt der Moderne, Weilerswist 2000, 14. Eisenstadt
spricht von der »ersten, der europdischen Moderne«, die zunéchst »noch den
Bezugspunkt fiir Prozesse in den verschiedensten Gesellschaften der Welt« bil-
deten (11), bevor die Weltgesellschaften den urspriinglichen Impuls zu eigene
Modernen fortbestimmten.

61

7 - am 13.01.2026, 10:22:47.


https://doi.org/10.5771/9783495993033-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einleitung

kalisierten Differenz® oder zur totalen Abwesenheit Gottes, die aber
auch immer nur eine unheimliche Form seiner:ihrer Anwesenheit ist.

5. Die Postmoderne hat diese Verhéltnisse durchschaut. Der Gestus
der Negation konnte die Metaphysik nicht beseitigen. Um dem Di-
lemma zu entgehen, dass jede Negation immer eine neue Affirmati-
on hervorbringt, hat Jacques Derrida ein Kunstwort geprégt, das ge-
nau den Zwischenraum von Verneinung und Bejahung bezeichnet:
die Différance. Damit ist zundchst ein unendliches Unterscheiden
gemeint, das auf den Unterschied im niemals gegenwirtigen Anfang
zuriickfithrt. Im Anfang war weder das Dasein Gottes noch das
Nichtsein Gottes. Damit wird die Differenz als Differenz prinzipiell.
Doch auch die Identitit der differenten urspriinglichen Entititen
ist nicht real, vielmehr wird jede Einheit in einer unendlichen Be-
wegung weiter differenziert, sodass schliellich die Frage nach dem
Einen und seiner Identitdt, nach dem Anfang, nach Gott, nach der
Préasenz, nach dem Ganzen dekonstruiert wird. Es gibt keine Identi-
tat, keinen Anfang, keine Einheit, keine Prasenz. Und doch ist diese
Aussage einseitig, weil nur negativ. Genauer betrachtet, werden die
metaphysischen Begriffe de-limitiert — be-entgrenzt. Genau diese De-
Limitation3® bedeutet die Différance. Doch meint das franzésische
Wort différer nicht nur differenzieren, sondern auch aufschieben.
Différance impliziert den endlosen Aufschub der Anwesenheit des
(niemals) Gewesenen und damit die Bewegung des Denkens nach
einer Spur, die in die unbestimmte Zukunft fithrt. Man kann nicht
sagen, wie es ist. Aber auch nicht, wie es nicht ist. Vielmehr wird wie
im unendlichen Urteil Immanuel Kants in einer endlosen Dynamik
die zu bestimmende Sache eingekreist, wobei sich die Bestimmung
mit jeder weiteren Aussage immer weiter von der zu beschreibenden
Sache entfernt. Die Aussage, so ist es nicht, wird noch einmal ne-
giert, ohne zu einer Synthese zu kommen, sondern eben zu einer
Spur und einer Spur des Verloschens der Spur usw. Die begriffene
Idee, die den Dingen seit Platon ihren metaphysischen Halt gab, der
duflere Referent oder das empirische Phanomen - Ausgangspunkt

87 Es sei hier noch einmal erinnert: 1. Akt: Gott als Identitat, 2. Akt: Gott als
Differenz, 3. Akt: Gott als Identitat von Identitat und Differenz, 4. Akt: Gott als
radikalisierte Differenz, 5. Akt: Gott als Différance.

88 Siehe dazu in diesem Buch die Ausfithrungen zum unendlichen Urteil bei Kant
und Hegel..

62

7 - am 13.01.2026, 10:22:47.


https://doi.org/10.5771/9783495993033-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4. Denkformen und -inhalte — eine kurze Geschichte

moderner Erfahrung - werden in ein Spiel der Zeichen gezogen. Das
Zeichen entspringt der Differenz von Gedanken und Dingen. Es ist
Geist und Fleisch - ein offener Zwischenraum. Derrida spricht mit
Platon von chéra. An die Stelle der metaphysischen Idee und des
modernen Referenten tritt die unendliche Textur der Signifikanten.

Derrida kann dieses Gewebe von Zeichen, das kein Aufien mehr
kennt, auch die Schrift - écriture — nennen. Doch auch fiir die Wis-
senschaft von der Schrift bleibt die Metaphysik noch im Verléschen
schlechthin unvermeidlich. Entsprechend bleibt die »Grammatolo-
gie« — so eine Bezeichnung Derridas fiir die Wissenschaft von der
Schrift - »noch an die Metapher, die Metaphysik und die Theologie
gefesselt«.® Jenseits der Moglichkeit, jemals die Einheit ihres Vor-
habens und ihres Gegenstandes zu definieren und ihre Methode je-
mals diskursiv zu erfassen, spricht Derrida von der Geschlossenheit
(cléture) der Metaphysik, die wir gerade erst erahnen kénnen. »Wir
sagen nicht Ende (fin)«.*® In dieser Bewegung der De-Limitation
jenseits von Affirmation und Negation nahert sich Derrida einer
negativen Theologie an, die er aber nicht als Analogie oder Synthese
von Bejahung und Verneinung sieht, sondern eben als den »Text,
die Schrift, die Spur, die différance, das Hymen, das Supplement, das
Pharmakon, das Parergon und so weiter.«! Diese nichtsynonymen
Supplemente der Sache, des Priasenten und schliefllich auch Gottes
wollen nicht nichts sagen, aber auch nicht einfach sagen, wie es ist.
Die metaphysische Gottesfrage und mehr noch die Andacht an das
ganz Andere bleibt als Zitat fragwiirdig. Und so stellt Derrida im
Zenit der Postmoderne die Fragen:

»Wenn es eine rein reine Erfahrung des Gebets gibe, brauchte man
dann noch die Religion und die Theologien, die affirmativen oder die
negativen? Brauchte man dann noch ein Supplement fiir das Gebet?
Aber wenn es kein Supplement gibe, wenn das Zitat nicht das Gebet fal-
ten/beugen wiirde (pliait), wenn das Gebet nicht faltete/beugte (pliait),
sich nicht der Schrift geméf faltete/der Schrift gemaf3 beugte/in die
Schrift schickte (se pliait), eine Theologie, wire sie moglich? Eine Theo-
logie, wire sie moglich?«*?

89 Derrida, Grammatologie, 13.

90 Derrida, Grammatologie, 14.

91 Jacques Derrida, Wie nicht sprechen. Verneinungen, Wien 1989, 11.
92 Derrida, Wie nicht sprechen, 110.

63

7 - am 13.01.2026, 10:22:47.


https://doi.org/10.5771/9783495993033-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einleitung

Es erscheint also in der Postmoderne eine radikale Offenheit auf
das Andere, die Anderen, das ganz Andere, das nur noch mit theo-
logischen Termini fassbar und doch nicht fassbar ist. Warum? Die
moderne Anthropologie lebte aus der Erfahrung, dass der Mensch
in seinem Wesen durch andere Menschen enteignet wurde. Diese
Enteignung mag sich auf die Produktivkraft des Menschen (Marx),
die Selbstbehauptung des individuellen Willens zum Leben und zur
Macht (Nietzsche), die Ausrichtung auf das dem Menschen wesent-
liche Sein (Heidegger) beziehen. In der politischen Konkretion fiihr-
te die Bewegung der Negation des Negativen zum Versuch, alles das,
was den Entzug, die Enteignung, die Eigentlichkeit wirklich oder
vermeintlich negiert, zur kollektiven Vernichtung dieser identifizier-
ten und denunzierten Anderen. Dies mochten die kapitalistischen
Biirger:innen sein, die christlichen Glaubenden oder die Jiidinnen
und Juden. Das einmal identifizierten Negative wird auf einen
Punkt konzentriert und nihiliert. Der abgriindige Tiefpunkt dieser
Verhiltnisse ist wie bereits mehrfach erwdhnt: die Shoah. Schon
Emmanuel Levinas machte fiir diese Katastrophe des Abendlands
die Metaphysik verantwortlich, die unterscheidet, zwischen wie es
zu sein hat und wie es nicht zu sein hat. Allein diese Identifikation
des Positiven oder des Negativen gilt schon rein formal betrachtet
als zerstorerisch. Um genau diese Logik der Negation nicht auf einer
hoheren Ebene zu wiederholen, kommt die Postmoderne zu einer
Kultur des radikalen Differenzierens und Pluralisierens. Derrida fin-
det fiir diese ganz andere Form des Umgangs mit der Metaphysik in
Anlehnung an Heidegger den Begrift der Dekonstruktion, die eben
nicht mehr negiert und destruiert, sondern zwischen Affirmation
und Negation als De-Limitation oszilliert.

Diesem Prozess der Limitation féllt im Herzen der Postmoderne
auch der Begriff des Menschen zum Opfer, womit das Zeitalter der
Bio-Anthropo-Logie, das auf die Onto-Theo-Logie folgte, endet. Mi-
chel Foucault war sich sicher, dass der Mensch, der als >Morder Got-
tes< iberhaupt erst im frithen 19. Jahrhundert, also im Beginn der
nachmetaphysischen Moderne die Bithne der Weltgeschichte betrat,
Gott nicht lange tiberleben wiirde.”> Doch wie mit dem Auftreten
des Menschen bzw. der nachmetaphysischen Anthropologie an den
Grenzen der Metaphysik die »Grundlage des klassischen Denkens«

93 Michel Foucault, Die Archéologie des Wissens, Frankfurt 1974, 301.

64

7 - am 13.01.2026, 10:22:47.


https://doi.org/10.5771/9783495993033-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4. Denkformen und -inhalte — eine kurze Geschichte

sich aufldse, so, konne man wetten, wiirde an den Grenzen der Mo-
derne sich der Mensch als Mitte des Denkens und Lebens auflosen
wie »an der Grenze des Meeres ein Gesicht aus Sand«”*. Damit
verlieren normierende Konzeptionen des modernen Menschen ihre
universale Verbindlichkeit. Doch fiihrt gerade dies paradoxerweise
zu einer neuen Kultur des Respekts vor dem Anderen, Abweichen-
den, Diversen. So entstehen im Anschluss an Foucault hochethische
Philosophien, die die Menschen in ihrer uniibersehbaren Pluralitat,
besonders aber die Marginalisierten achten. Zu erwéhnen wire hier
der Postkolonialismus eines Edward Said® oder Achille Mbembe®,
die gendersensible Philosophie von Judith Butler®” oder die Philoso-
phie der Subalternen in der Weltéffentlichkeit von Gayatri Chakra-
vorty Spivak.?®

Zwar konnte es einerseits scheinen, dass sich die Philosophie
nach dem Tod Gottes und des Menschen, nach dem Ubergang
von der Negation der Metaphysik zur Dekonstruktion und von
der modernen Differenz zur postmodernen Différance von ihren
christlichen Urspriingen entfernt hat. Doch gerade diese ethischen
Entwicklungen kommen andererseits den christlichen Werten der
Néchstenliebe tiberraschend nah. In der Tat kann die Dynamik der
Postmoderne nicht nur als eine Entzugsgeschichte, sondern auch
als eine Entfaltungsgeschichte verstanden werden. Doch auch nicht
als eine simple organische Entwicklung, sondern als das bereits er-
wihnte Spiel des gottlichen Strip-tease. Unerwartetes offenbart sich,
Offenbares wird verhiillt. Jean-Luc Nancy®® und Gianni Vattimo!©°
behaupten gerade die widerspenstige Christlichkeit der Dekonstruk-
tion und des schwachen Denkens der Postmoderne. So kénnte man

94 Michel Foucault, Die Ordnung der Dinge. Eine Archéologie der Humanwis-
senschaften, Frankfurt 1971, 462. Hier eine leicht modifizierte Ubersetzung
aus dem franzosischen Original: Les mots et les choses. Une archéologie des
sciences humaines, Paris 1966, 398.

95 Edward Said, Orientalismus, Frankfurt 1981.

96 Achille Mbembe, Kritik der schwarzen Vernunft, Frankfurt 2014.

97 Judith Butler, Das Unbehagen der Geschlechter, Frankfurt 1991.

98 Gayatri Chakravorty Spivak, Can the subaltern speak? Postkolonialitit und
subalterne Artikulation, Berlin-Wien 2008.

99 Jean-Luc Nancy, Dekonstruktion des Christentums, Ziirich-Berlin 2008.

100 Gianni Vattimo, Glauben - Philosophieren, Stuttgart 1997.

65

7 - am 13.01.2026, 10:22:47.


https://doi.org/10.5771/9783495993033-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

