III. Kapitel - Sein und Werden

unsere »Interpretationen perspektivische Schitzungen sind« (WZM: 418), die es zur »Er-
héhung des Menschen« (WZM: 418) stindig zu entwickeln gilt, um neue Horizonte auf-
zuzeigen. (Um nochmals Missverstindnisse zu vermeiden: Es ging Nietzsche vor allem
darum, die Genealogie der Moral aufzukliren, und nicht darum, alles itber Bord zu wer-
fen.)

Solange wir den Sinn der Zeichnung, den Sinn der Perspektive, solange wir den Be-
griff des Perspektivismus, also den Status der Kunst als Bedingung des Lebens nicht
begreifen, kann man dem Architekten nicht die Rolle des Dirigenten geben. Das Risiko
wire zu grof}, wieder in die Tyrannei der (Denk-)Modelle zu verfallen. Damit ist natiir-
lich nicht gesagt, dass seine konkurrierenden Pritendenten und Kritiker Recht behalten,
denn sie leiden selbstverstindlich am gleichen Symptom des totalen Missverstindnisses
der Abstraktion, Asthetik und Kunst. Die so oft erwihnte Krise des Stidtebaus ist eine
Krise unserer Kultur (unsere Disziplin hat selbstverstindlich nicht die geringste Autono-
mie). Der einzig haltbare Ausgangspunkt unseres Berufsverstindnisses, der des Kiinst-
lerarchitekten, und selbst der ganze Begriff der Asthetik sind im 20. Jh. fast schon zum
Schimpfwort verkommen (Huse: 74). Solange wir nicht den (fatalen) Sinn unserer dsthe-
tischen Disziplin begreifen, kommen wir nicht tiber die metaphysischen Spekulationen
der Hinterweltler hinaus. Nur mit der Asthetik kénnen wir den Platonismus umkehren
(Kessler).

Sobald wir die absolute Wahrheit leugnen, missen wir alles absolute Fordern aufgeben
und uns auf aesthetische Urtheile zurlickziehen. Dies ist die Aufgabe — eine Fiille aestheti-
scher gleichberechtigter Werthschatzungen zu creiren: jede fiir ein Individuum die letzte
Thatsache und das Maaf$ der Dinge. Reduktion der Moral auf Aesthetik! (KSA9, § 11[79])

Asthetik ist also weitab von Platon zu verstehen (z.B. das Schéne®®), die Oberfliche ist
aus der Tiefe zu begreifen (»oberflichlich — aus Tiefe«, lautet Nietzsches kognitiver Im-
perativ [FW:11]), zu entwickeln, zu entwerfen, als das aus dem Werden stetig zu schop-
fende Sein. Wir arbeiten uns an die Oberfliche der Dinge. Der Abstraktionsprozess, das
Denken, ist die Reduktion des Kontaktes mit der Welt (als lebensnotwendige Distanz und
Entlastung), ist die »eigentitige Umarbeitung«ihrer Reiziiberflutung in handlungsniitz-
liche Schemata (Gehlen: 48). In diesem eigenstindigen, individuellen und permanenten
Entwicklungsprozess (jedes einzelnen Menschen) kann es keine Erkenntnis an sich ge-
ben (»die Erkenntnif hat den Werth [...] die >absolute Erkenntnif’« zu widerlegen« [KSA9,
§ 11[80]]). Es gibt kein iibergeordnetes Leitschema aufler Nietzsches genau dies aufkli-
rendem, humanistischem Erbe der Unwahrheit als Lebensbedingung.

14. Der Ubermensch

Wenn Nietzsche vom Ubermenschen spricht, so denkt er ein Weltalter tief iiber die Ge-
genwart hinaus. Er nimmt Maf$ an den zurlickliegenden tausendjahrigen Prozessen,

20 »Das Schone, das Ekelhafte usw. ist das &ltere Urtheil. Sobald es die absolute Wahrheit in Anspruch
nimmt, schldgt das aesthetische Urtheil in die moralische Forderung um.« (KSA9, § 11[79])

https://dol.org/10.14361/9783839470725-018 - am 13.02.2026, 21:46:32. - ET—

149


https://doi.org/10.14361/9783839470725-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

150

Nietzsches Architektur der Erkennenden

in denen bisher dank intimer Verschrankung von Ziichtung, Zdhmung und Erziehung
Menschenproduktion betrieben wurde—in einem Betrieb freilich, dersich weitgehend
unsichtbar zu machen wufdte und der unter der Maske der Schule das Projekt Domes-
tikation zum Gegenstand hatte. (Sloterdijk 5: 41)

Manchmal muss man Nietzsche wortlich nehmen kénnen und an einem so klaren Satz
wie »Uberzeugungen sind Gefingnisse« (AC: 264) gibt es nichts zu interpretieren. Oder
besser gesagt, wenn wir anfangen, solche Sitze zu interpretieren, erkennen wir sofort
unsere (platonisch-christliche) >Erziehungs, sehen wir durch die Unbequemlichkeit sol-
cher Sitze das Herdentier in uns, das sie zurechtbiegen will, um schliefilich Nietzsche
in unsere Kultur integrieren zu kénnen. Welcher shohere Mensch« (bzw. niedergedriick-
te) mochte schon jeden Tag die Welt neu erschaffen, welches System will dies auch nur
als reine Vorstellung in den Kopfen seiner Herde zulassen. Wie wir bereits gesehen ha-
ben, ist Nietzsches humanistisches Erbe nur ein Potenzial der Menschwerdung. Denn
im Gegensatz zum weit verbreiteten Erfolg von Freuds psychoanalytischen Methoden
und Betrachtungen (beispielsweise iiber Sexualitit, vgl. Zweig 3) fand mit Nietzsche kei-
ne entscheidende Evolution unserer Vorstellungen der Welt statt. Seine Umkehrung des
Platonismus bleibt ein offenes Projekt.

Immer wieder fithrt uns die »philosophische Hintertreppe« (Weischedel) zu den
Grundziigen und Motiven der Metaphysik zuriick, nimlich »aus der Erfahrung des
Leidens an der Verginglichkeit sich liebend nach dem Ewigen auszustrecken und in
dieser Liebe zu ruhen« (Weischedel: 138). Aus der verzweifelnden Liebe am vergingli-
chen Dasein, am ewigen Werden, entsprang das Ressentiment, entstand die Rache am
Diesseits, am Leben.

14.1 Rache an Zeit und Leben

Nietzsches Denken gilt der Erl6sung vom Geist der Rache. (Heidegger 6: 50)

Schon Nietzsches UnzeitgemifSe Betrachtungen suggerieren den Schliissel zum eigentli-
chen Problem der essenzialistischen Frage: »Was ist Architektur?« Er liegt in der zeitge-
miflen Betrachtung oder genauer in der Misshandlung der Zeit. Unzeitgemif heiRt hier
also gegen das Aktuelle dieser historischen Misshandlung (in der fortwihrenden Moder-
ne) und fiir die ewige Zeit. Nietzsche wendet sich also gegen die Rache an der Zeit. Was
bedeutet diese merkwiirdige Rache an einem etwas abstrakten Begriff? Der Zeitbegriff
ist unser konkretestes Problem, denn Zeit vergeht; Zeit steht fiir das Vergehen. Hier gibt
es nichts zu beweisen, hier handelt es sich um unsere fundamentalste Empfindung der
Existenz. Wir wissen intuitiv, dass A niemals A [ist] bleibt, sondern auf A immer B folgt
(A > B), und bevorzugen doch die verstindlichere, d.h. witnschenswertere »Tautologie A
= A« (GT:193). Wir >verstehen« das Sein nur als etwas ewig Wahrendes statt als ein ewig
Werdendes und damit auch Vergehendes.

Die Verachtung, der HaR gegen Alles, was vergeht, wechselt, wandelt: — woher diese

Werthung des Bleibenden? Ersichtlich ist hier der Wille zur Wahrheit blof das Verlan-
gen in eine Welt des Bleibenden. (KSA12, § 9[60])

https://dol.org/10.14361/9783839470725-018 - am 13.02.2026, 21:46:32. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839470725-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

III. Kapitel - Sein und Werden

Wahrheit ist die Rache an der Zeit und entstand aus Ressentiment, aus dem Widerwil-
len gegen die Zeit, die immer nur Werden ist, korreliert mit ihrem Grundzug des ewigen
Entstehens und Vergehens (d.h. der Verginglichkeit allen Seins). Im Widerwillen gegen
das Entstehen und Vergehen und gegen die radikale, unvorhersehbare und ewig werden-
de Neuigkeit der Evolution (Bergson 1: 109) richt sich der Mensch (der Metaphysiker) an
der Zeit mit (der Erfindung) der Wahrheit. Der Ursprung der Wahrheitist also das Leiden
des Willens an der Verginglichkeit und Unbestimmbarkeit des Daseins! Die Erfindung
des Wesens der Dinge (der Essenz des Essenzialismus) ist die Angst vor der radikalen
Neuigkeit des ewigen unschuldigen Werdens.

Aus dem Leiden an diesem Grundzug des Daseins entwickelt der Mensch einen an-
deren Begriff des Seins. Es resultiert daraus eine Herabsetzung des Irdischen und Su-
che nach »Unabhingigkeit von der Zeit, Ewigkeit« (Heidegger 5: 113), als Urpridikate des
(neuen modernen metaphysischen) Seins. Das Sein, das Ewige und das Absolute, die
Wahrheit, entspricht dann einer Rache am Werden.

Aus diesem Verzweifeln an der Zeit entsteht das Wunschdenken, den Schliissel zur
Zukunft zu besitzen, die Zeit durch das (absolute) Wissen zu beherrschen. Beherrschen
heifdt dann (nach dem sogleich offensichtlichen Scheitern dieser Illusion) wenigstens ein
Urteilen, ein (moralisches) Werten des Lebens (Priifung seiner Gesetzeskonformitit ge-
geniiber einer etablierten Ordnung...), jedoch kein Messen (der Illusionen) am Leben.
Abstraktionen, Gesetze, stehen immer ganz konkret in Relation zur Realitit, aber eben
als eine Auswahl, eine Reduktion, ein gesetzter, neu geordneter Ausschnitt, eine Sim-
plifikation der Realitit, dieses witsten »Strom[s] des Werdens« (PHG, § 4). Sobald diese
ausgewihlte Vereinfachung als absolut gesehen und gesetzt wird (und daraus ein Ziel
entwickelt wird), untergraben wir das Fundament des Lebens, dessen Offenheit fiir die
unendlichen Méglichkeiten einer neuen Auswahl, fiir eine radikal neue >Realitit< (Berg-
son 1: 114fF.).

Das menschliche Dasein ist an die vergehende Zeit gebunden und ist somit nichts
anderes als Werden, wie das auch schon der dunkle Heraklit sah. Der allzumenschli-
che Begrift des Seins ist die bildliche Abstraktion des Daseins, des Werdens. Dieser Abs-
traktionsprozess als Grundzug des Denkens wurde im Zuge des Wahrheitsanspruches
aus dem Bewusstsein verdringt. Der Wahrheitsanspruch (die Erfindung und Ausartung
zum »Pathos der Wahrheit« [KSA7, § 19[103]]) ist nichts Unnatiirliches, sondern selbst
noch eine Form des Willens zur Macht; er ist Falschmiinzerei mit einem véllig natitrli-
chen Prozess der Menschwerdung.

Der Wille zur Wahrheit ist ein Fest-machen, ein Wahr-Dauerhaft-Machen, ein Aus-dem-
Auge-schaffenjenes falschen Charakters, eine Umdeutung desselben ins Seiende. Wahr-
heitist somit nicht etwas, was da wire und was aufzufinden, zu entdecken wére, —son-
dern etwas, das zu schaffen ist und das den Namen fiir einen Prozef§ abgiebt, mehr noch
fiir einen Willen der Uberwiltigung, der an sich kein Ende hat: Wahrheit hineinlegen,
als ein processus in infinitum, ein aktives Bestimmen, nicht ein BewufStwerden von et-
was, das »an sich« fest und bestimmt wére. Es ist ein Wort fiir den »Willen zur Macht.
(KSA12, § 9[91])

https://dol.org/10.14361/9783839470725-018 - am 13.02.2026, 21:46:32. - ET—

151


https://doi.org/10.14361/9783839470725-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

152

Nietzsches Architektur der Erkennenden

Die Zeit verhindert, dass alles mit einem Schlag gegeben ist. Sie ist wihlerisch und ein
Instrument der Kreation™. Ihre Existenz ist der Beweis der Unbestimmtheit in den Din-
gen, sie ist die Unbestimmtheit an sich (Bergson 1:102). Der an dieser Unbestimmtheit
leidende héhere Mensch richt sich an der Zeit mit der Erfindung des Wesens in den Din-
gen, das sich mit der Zeit herauskristallisiert. Ein Geist der Welt tritt duflerst langsam
durch die Geschichte (und Wissenschaft) als das absolute Sein in Erscheinung (Hegel 2).
Furcht und Faulheit erginzen sich und unterstiitzen diesen in der Erziehung (Domesti-
kation) systematisch fortschreitenden Verdringungsprozess der menschlichen Fiktion.
Mit dem Wahrhaftigen verneinen wir das Gottliche unserer Existenz, unserer Bedingun-
gen, das Menschliche unseres Daseins; wir verneinen das Leben.

Dieser Glaube an die Wahrheit geht in uns zu seiner letzten Consequenz — ihr wifdt,
wie sie lautet: — daf3, wenn es (iberhaupt etwas anzubeten giebt, es der Schein ist, der
angebetet werden muf}, dafd die Liige — und nicht die Wahrheit— gottlich ist...? (KSA12,
§ 6[25])

Das Werden ist die absolute Lebensbedingung, die Welt/die Zeit vergeht von einem
glatten und geordneten Zustand in Richtung eines gekerbten und chaotischen Zustands
(Hawking: 196f.). Das Leben nihrt sich von dieser relativen Ordnung (den Organsimen)
und trigt selbst noch mittels der Umwandlung von Ordnung in Energie zur entste-
henden Entropie bei. Wie Hawking es anschaulich illustriert, ist die wahrscheinliche
Umkehrung dieser Zeitrichtung (das Zusammenziehen des Universums) keine dem
Leben giinstige Phase der Welt (des Universums). Wir werden im letzten Kapitel noch
eingehender auf die Entropie zu sprechen kommen. Vorerst sei nochmals zusammen-
fassend gesagt: Das Sein (als Idealzustand und nicht als rein konzeptuelles Denken
verstanden) gehort zur Hinterwelt, nicht zum Leben.

Als dasverniinftige Tier haben wir den Eindruck, ein aufRenstehender Beobachter der
Welt zu sein, aber mitjedem geschriebenen Satz ist/wird die Welt schon eine andere (der
Fluss bei Heraklit, die noch nicht geleuchteten Morgenroten bei Nietzsche). Das Sein ist
unsere Vorstellung von der Welt, das Sein ist (wie die Architektur) unser Zeichen von ihr
und zeigt auf das sich uns stindig entziehende Werden (Heidegger 6: 10ff.). Man kann
hier wieder essenzialistisch werden, allerdings realistischer, bescheidener. Die Welt, das
Werden, »ist« immer nur so, wie sie uns in unserer (aktiven) Vorstellung erscheint, ist
immer nur scheinbare Welt. Kultur versteht sich immer als eine potenzielle Perspektive,
»dem Werden den Charakter des Seins aufzuprigen — das ist der hichste Wille zur Macht
(WZM: 418).«

Jeder (grofie) Gedanke ist eine Vergewaltigung, und >zwingt« den Menschen in ei-
ner Art Selbstzwang der Natur, nicht zu fliichten (in Nirwana, Christentum, absolute
Skepsis, Pessimismus... [KSA10, § 21[6]]). Aber wir sind eben keine Beobachter, auch
unsere Vorstellung ist Teil des Werdens, ist Wille zur Macht, kein freier Wille, sondern

21 »[..] la création continue d’'imprévisible nouveauté qui semble se poursuivre dans l'univers. Pour
ma part, je crois 'expérimenter a chaque instant [...]: 'ensemble me donne une impression unique
et neuve, comme s'il était maintenant dessiné d’un seul trait original par une main d’artiste. [..]
Mais ce monde n'est qu'une abstraction.« (Bergson 1: 99f.)

https://dol.org/10.14361/9783839470725-018 - am 13.02.2026, 21:46:32. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839470725-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

III. Kapitel - Sein und Werden

dem Zwang unterworfen, ein kleines Fragment im ewigen Werden zu organisieren
(WZM: 403). Auch das grof3e architektonische Thema des Ortes gehort hierhin, eben
nichtals ein Suchen und Finden des »genius loci¢, sondern als das Schaffen des Letzteren.

Die Welt, die uns etwas angeht, ist falsch d.h. ist kein Tatbestand, sondern eine Aus-
dichtung und Rundung iiber einer mageren Summe von Beobachtungen; sie ist »im
Flusse«, als etwas Werdendes, als eine sich immer neu verschiebende Falschheit, die
sich niemals der Wahrheit nihert: denn —es gibt keine »Wahrheit«. (WZM: 418)

Wir sehen, keine Spur von Wahrheit ist notig bzw. méglich. Besser noch, wir erkennen
sofort den lebensverneinenden Charakter jeder Wahrheit, die Gefahr, hinter dem Sein,
hinter der scheinbaren Welt, ein ontologisches >An-sich« sehen zu wollen, oder schlim-
mer noch, eine vorgestellte Welt als endgiiltig rechtfertigen zu wollen, weil das sontolo-
gische An-sich« im Begriff sei, sich in ihr zu realisieren (man denke an Hegel und auch
jede andere sWahrheit« entspricht diesem Satze). Ob die Frage gefillt oder nicht: Fithrt
das Wunschdenken eines fithrenden letzten Prinzips nicht zum Fithrer?** Der Wille zur
Macht (in Verbindung der ewigen Wiederkunft als Ausmerzung der reaktiven Krifte) ist
die Antithese dieseslebensverneinenden Prinzips, ist rein konzeptuell bislang sein effizi-
entestes Gegengift. Nietzsches weiterfithrende Konzeption des heraklitischen Werdens
und seiner ewig widerstreitenden Krifte veranschaulicht tiefgreifend die Lebenswidrig-
keit jeder Tendenz der Konservierung auch nur irgendeines idealisierten Zustandes des
Lebens. Erhaltung, in die Zeit eingebunden, ist Zerstdrung. Entwicklung, ideologisiert,
ist Untergang.

»Das noch nicht festgestellte Thier« (KSA11, § 25[428]) ist eine mehrdeutige Formulie-
rung: Zum einen wird damit die Stellung des Menschen gegeniiber dem Tier hervorgeho-
ben, seine Nihe und zugleich seine wichtige Ferne, kurz, eine lebensbejahende Versch-
nung mit dem Irdischen unseres Wesens. Zum anderen wird mit dieser Formulierung
ein noch ausstehender Ubergang festgestellt, eine Entwicklung zum >Ubermenschens,
in welcher der >hohere Mensch« (der>letzte Menschs, der >theoretische Mensch<) nur eine
Briicke darstellt. Es ist kein Ubergang zu einem Menschen im biblischen Sinne, der sich
das Tierische und Irdische, die Erde, untertan macht. Esist vielmehr ein Sublimieren des
Tierischen, dessen stirkstes Werkzeug der Geist ist. Die Verwandlung ist zuallererst als
Bewusstmachung zu verstehen, um im zweiten Schritt das Schaffen und auch das Wis-
senschaffen neu darzulegen (unter anderem als Bedingung, als Fatalitit, als Ursprung
oder Geburt der Tragodie™®). Das >Tierische« ist somit eher als das natiirliche Potenzial des

22 Selbstverstiandlichistaberauch diese Frage naiv, denn selbst wieder Logik! Mit der wahren Welt ist
auch die scheinbare abgeschafft. Unwahrheit als Lebensbedingung (oder die Wahrheit abzuschaf-
fen) heifdt nicht, die Unwahrheit an die (genaue) Stelle der Wahrheit zu setzen. Weder fiihrt Logik
zum Fithrer noch sind fithrende Prinzipien a priori logisch. Dies alles wire ja die (abgeschaffte)
scheinbare Welt noch einmal.

Nebenbei: Die Begriffe der scheinbaren und wahren Welt kommen auch von der félschlichen psy-
chologischen Unterscheidung von innen und auflen (Palagyi: 69ff.). Wir haben also das Erkennen
anhand der>Prinzipien<der Wahrnehmung zu verdndern!

23 »Aufgabe [..], an welche sich jenes verwegene Buch zum ersten Male herangewagt hat, — die Wis-
senschaft unter der Optik des Kiinstlers zu sehn, die Kunst aber unter der des Lebens...« (GT: 8)

https://dol.org/10.14361/9783839470725-018 - am 13.02.2026, 21:46:32. - ET—

153


https://doi.org/10.14361/9783839470725-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

154

Nietzsches Architektur der Erkennenden

Schaffens zu verstehen und nicht als das zu Uberwindende. Gehlen driickt dies folgen-
dermafien aus: »[...] im Tier bewundert der Mensch eine ihm nicht gegebene Weise des
ungestorten, unbeeinflufbaren Daseins, also der >Macht« — eine nicht menschliche und
von seiner Phantasie als itbermenschlich ausgelegte Vollkommenheit«*.

Wahrend die>Kunstfertigkeit<beim Tier schon nahezu angeboren ist (man denke bei-
spielsweise an die »Baukunst« der Biene), hat der Mensch praktisch alles tiber die reflex-
artige Atmung Hinausgehende zu lernen (Gehlen: 90). Und er hat es zu lernen, weil es
eben noch vollig unbestimmt ist (was genau es zu erfinden und auszubilden gilt). Als das
unspezialisierte Wesen (als >Generalist(), das an keine bestimmte Umwelt gebunden ist,
bleibt die Unbestimmtheit absolute Voraussetzung zu slebenc. Auch wir sind ja Werden-
de (sind Wille zur Macht) oder sollten es zumindest sein bzw. werden. Und selbst das
»Iche, das Lacan vielleicht nicht unpassend einmal die »Geisteskrankheit des Westens«
nannte (Sloterdijk 3: 21), ist ja nur als eine »regulative Fiktion<* zu begreifen, wenn man
den missverstindlichen Satz »Werde, der du bist!« (Z: 263) wieder im Kontext (des Ge-
samtwerkes) liest.

Wenn es »nur Ein Sein giebt, das Ich« und nach seinem Bilde alle anderen »Seienden«
gemacht sind, —wenn schlief’lich der Glaube an das »Ich« mit dem Glauben an die Lo-
gik d.h. metaphysische Wahrheit der Vernunft-Kategorie steht und fillt: wenn andrer-
seits das Ich sich als etwas Werdendes erweist: so — (KSA12, § 7[55])

14.2 Zur Theorie der Fantasie

Wahrheit ist die Art von Irrtum, ohne welche eine bestimmte Art von lebendigen Wesen
nicht leben kénnte. Der Wert fiir das Leben entscheidet zuletzt. (WZM: 343)

Die Lehre von der Fiction, von ihren geistigen Gesetzen ist nothig, um gewissen Puris-
ten zu begegnen, die auch in der Baukunst alles zu Prosa machen méchten. (Goethe,
»Baukunst «: 72)

Fantasie ist die Kraft der Projektion nach aulen, auf die Oberfliche der Dinge, beispiels-
weise die Projektion der Gotter auf das Firmament. Weder das >Ich¢, noch die >Welt der
Gotter« sind ohne Bezugnahme aufihren exklusiven Ursprung in der menschlichen Fan-
tasie eingehender zu begreifen (Schelling, in: Gehlen: 385). Diese regulativen Fiktionen
der Fantasie (Gott, Ich, Sein, Wahrheit und selbst noch das Konzept des Werdens) sind

24 »Mit anderen Worten: die ganze konstitutionelle Disharmonie und Belastung der menschlichen
Existenz—den Antriebsiiberschuf}, den Zwang zur Selbstfiihrung, die Not der Arbeit, die Sorge der
Voraussicht und das ewige Sterbensehen —alle diese vitalen, riskanten Komplikationen sieht man
in der mihelosen, sicheren, stillen Lebendigkeit des Tieres gerade nicht, und darin unterscheidet
sich der Mensch selbst vom Tiere, das»gottlich<ist im Hinblick auf die gelassene, geheime Mich-
tigkeit seines Daseins. Hier ist Religion noch »vegetativ, eine Aussage des Lebendigen iiber sich,
indem es sich in ein anderes Lebendige versetzt.« (Gehlen: 385)

25  »[..] vielmehr nehme ich das Ich selber als eine Construktion des Denkens, [...] also nur als regulative
Fiktion, mit deren Hiilfe eine Art Bestandigkeit, folglich sErkennbarkeit<in eine Welt des Werdens
hineingelegt, hineingedichtet wird. [...] Wie sehr gewohnt und unentbehrlich jetzt jene Fiktion auch
sein mag, das beweist nichts gegen ihre Erdichtetheit: es kann etwas Lebensbedingung und trotz-
dem falsch sein.« (KSA11, § 35[35])

https://dol.org/10.14361/9783839470725-018 - am 13.02.2026, 21:46:32. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839470725-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

III. Kapitel - Sein und Werden

nicht nur Leitsterne der individuellen Menschwerdung, sondern stellen natiirlich die
eigentliche Trag- und Vernetzungsstruktur unserer Gesellschaften dar (Gehlen: 378).
Dieses, wie Freud sagt (Freud 4:125), Hinausprojizieren des menschlichen Wesens in
die Welt, diese »einzige Methode seines Begreifens«*®, ist priziser gesagt erst das ex-
perimentelle Schaffen seines Wesens. Das vor-gestellte >Ich« dient der anschaulichen
individuellen Identifikation, aber auch der Identifikation (mit) der Gemeinschaft. (»Das
Selbstbewufltsein wird indirekt durch Identifikation mit einem anderen gewonnenc;
noch préziser gesagt, es ist itberhaupt nur iiber die Einverleibung einer vor-gestellten,
nach auflen projizierten >Identitit« méglich [Gehlen: 376].) Erst unter dem Deckmantel
der Heiligkeit*” und Wahrheit verkommen Projektionen unserer Fantasie zu Werkzeu-
gen der Manipulation der Massen. Die Fantasie ist der wichtigste Schatz des Menschen,
und man sollte diesen konstitutiven Schatz nicht aus den Hinden geben, denn der
Mensch wire in der Tat »als Phantasiewesen so richtig bezeichnet, wie als Vernunftwesen
(Gehlen: 374fT.); sie ist das elementare Individual- und Sozialorgan. Schon Gehlen wies
auf die entscheidende Symbolik des Ubermenschen als eines >Mehr an Leben< hin und
dieses >Mehr an Lebenc«ist schlicht und ergreifend an ein Mehr an Fantasie gebunden.

Alles, was den Menschen gegen das Thier abhebt, hdngt von dieser Fihigkeit ab, die
anschaulichen Metaphern zu einem Schema zu verfliichtigen, also ein Bild in einen Be-
griff aufzuldsen. [...] Als Baugenie erhebt sich solcher Maassen der Mensch weit (iber
die Biene: diese baut aus Wachs, das sie in der Natur zusammenholt, er aus dem weit
zarteren Stoffe der Begriffe, die er erst aus sich fabriciren muss. Er ist hier zu bewun-
dern — aber nur nicht wegen seines Triebes zur Wahrheit, zum reinen Erkennen der
Dinge. (WL, §1)

Denn der Mensch vergaf? sich » als kiinstlerisch schaffendes Subjekt« (WL, § 1). Wie Hei-
degger uns mit Nietzsche lehrt, zeichnet sich der Mensch vor allem durch ein stindiges
Stellen aus (Heidegger 6: 42). Dieses Stellen ist zuallererst ein Sich-Vor-Stellen. Anschlie-
Bend wird daraus ein (reflexives und provisorisches) Fest-Stellen. Sein und Zeit sind nicht
im Grunde festgefahren, sondern in das Werden eingebunden, in den ewigen Fluss der
Dinge. Da aber das Sein traditionell immer mit der Wahrheit zusammenfillt (Heideg-
ger 2:212), wird auch klar, dass deshalb beim sletzten Menschen« die Vernunft und das
Vorstellen »auf eine eigentiimliche Weise verenden und gleichsam sich in sich verfilzen«
(Heidegger 6: 43). Das Erkennen hat nichts mit einem Finden von Erkenntnissen zu tun,
sondern bedeutet nur Fiktion als vorausgreifender Entwurf des Noch-nicht-Seins; es ist
kein (logisches) Fest-Stellen, sondern ein eher empirisch-fantasierendes Vor-Stellen von
Moglichkeiten, weitab jeglicher Teleologie (empirisch fiir die feinfiihlig fabrizierten und
anhand der Erfahrung operablen Schemata, fantasierend im Sinne ihre experimentellen
neuen Beziehungen zueinander). Dieses fantasierende, experimentelle Vorstellen ist der
postnatale Lernprozess eines unspezialisierten, noch nicht festgestellten Mangelwesens

26  »Esistwirklich dem Menschen natiirlich, alles zu personifizieren, was er begreifen will, um es spa-
ter zu beherrschen —die psychische Bewaltigung als Vorbereitung zur physischen —, aber ich gebe
Motiv und Genese dieser Eigentiimlichkeit des menschlichen Denkens dazu« (Freud 4: 125f.).

27  »Mit der beanspruchten Heiligkeit wiirde auch die Starrheit und Unwandelbarkeit dieser Gebote
und Gesetze fallen« (Freud 4: 144).

https://dol.org/10.14361/9783839470725-018 - am 13.02.2026, 21:46:32. - ET—

155


https://doi.org/10.14361/9783839470725-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

156

Nietzsches Architektur der Erkennenden

im Austausch mit seiner (geografisch, kulturell und sozial) unvorherbestimmten Um-
welt. Es gilt noch zu bestimmen, welche Kunstfertigkeiten zur individuellen Mensch-
werdung zu lernen wiren. Die Fantasie ist das jedem Menschen von der Natur mitgege-
bene Werkzeug, sich seine eigene Welt zu erstellen und anzueignen. Hier gibt es keinen
objektiven Blick in die Welt oder tiber die Welt hinaus. Das gewdhnliche »Objektiv-Bli-
cken« (KSA12, § 9[60]) der Erkennenden, »welche nur fest-stellen wollen« (KSA12, § 9[60]),
ist nur ein Zeichen der fortschreitenden »Willens- und Kraft-Armut« (KSA12, § 9[60]),
unsere eigene Welt zu organisieren; es ist nur ein Weniger an Fantasie. Um im ewigen
Werden festsetzen zu kdnnen, »wie es sein soll« (KSA12, § 9[60]), brauchen wir aber einen
Uberschuss an Kraft und Fantasie, da der Lernprozess des bauenden Geistes auf flieflen-
dem Grunde niemals abgeschlossen sein kann.

Erkenntnis an sich im Werden unmoglich; wie ist also Erkenntnis méglich? Als Irrtum
lber sich selbst, als Wille zur Macht, als Wille zur Tauschung. (WZM: 419)

Nun ist der postsokratische Mensch recht eingenommen gegen Schein und Wechsel,
das Korperliche, die Sinne und die Unfreiheit, das Zwecklose; er verachtet schon sehr
frith alles »Menschliche, noch mehr das Thierische, noch mehr das Stoffliche« (KSA11, §
26[300]). Er sehnt sich nach absoluter Erkenntnis, ehrt die Erkenntnis um der Erkennt-
nis willen, glaubt an Tugend und Gliick im Bunde, an die Erkennbarkeit aller mensch-
lichen Handlungen, an falsche Gegensitze wie »gut< und >bose« und unterliegt den Ver-
fithrungen der Sprache. Aber siehe da, es gibt keinen (freien) Willen, kein Ding an sich,
keinen Zweck. Die Wahrheit, die kein Schaffen mehr vom Menschen fordert, entspringt
aus »Furcht in der UngewifSheit« [KSA11, § 26[301]), Schwiche und Faulheit des Intel-
lektes (vgl. KSA11, § 26[347]). Hierin liegt Nietzsches notorischer Aristokratismus zu-
grunde. Hier, in der systematischen Beseitigung des Kiinstlers im Menschen (und Men-
schen im Kiinstler) sieht er die grofRe Gefahr des Pobelaufstandes durch Platonismus und
Christentum und ihrer »grofRe[n] Identititslehre (Gliick = Tugend = Erkenntnif3)« (KSA13,
$ 14[99]). Nicht der nicht eingetretene Tod Gottes ist das Problem, sondern die domes-
tizierte, zuriickgebildete Fantasie des Menschen: »[...] zwei Jahrtausende beinahe und
nicht ein einziger neuer Gott!« (AC: 208)

Man braucht nicht mehr zu zweifeln wie noch Descartes (an Gott, an der Wahrheit,
am Sein®), man braucht keine sukzessiven Gottesbeweise mehr, die alle nur das Gegen-
teil bewiesen haben, die alle nur zum Tod Gottes beigetragen haben, man braucht das
nicht, wenn man unsere Aufgabe erkennt, wenn man wieder den grofiten Nutzen des Po-
lytheismus erkennt, diese »wundervolle Kunst und Kraft, Gotter zu schaffen«. »Im Poly-
theismus lag die Freigeisterei und Vielgeisterei des Menschen vorgebildet: die Kraft, sich
neue und eigene Augen zu schaffen und immer wieder neue und noch eigenere: so dafy
es fiir den Menschen allein unter allen Tieren keine ewigen Horizonte und Perspektiven
gibt« (FW, § 143). Urspriinglich, namentlich zur vorsokratischen Zeit des Polytheismus,
war im Schaffen von Géttern immer auch das sich wandelnde Leben vergottlicht. Die

28  mSeincunbeweisbar, weil es kein>Sein< giebt. Aus dem Gegensatz zum >Nichts<ist der Begriff Sein
gebildet.« (KSA11, § 25[185])

https://dol.org/10.14361/9783839470725-018 - am 13.02.2026, 21:46:32. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839470725-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

III. Kapitel - Sein und Werden

postsokratische Diirre des >Feststellens« fithrte mit dem Monotheismus zur definitiven
Aushungerung eines erstarrten Lebens.

Gott zum Widerspruch des Lebens abgeartet, statt dessen Verklarung und ewiges Ja zu
sein! [...] Gott die Formel fiir jede Verleumdung des »Diesseits, fiir jede Liige vom
»Jenseits«! In Gott das Nichts vergottlicht, der Wille zum Nichts heilig gesprochen!
(AC: 208)

Seine Unbestimmtheit und durch Fantasie gefiihrte weltoffene Lernfihigkeit kann auch
seine grofite Gefahr bedeuten. Sie kann sich dufRerst leicht zur reinen Anpassungsfihig-
keit verschliefRen. Durch das Klassifizieren von Vernunft und Intuition, das Differen-
zieren von Kunst und Wissenschaft, durch Dialektik und Teleologie, kurz gesagt, durch
das systematische Isolieren einzelner Potenziale, wird der Mensch auch systematisch zur
Willensschwiche erzogen. Man spielt die widerstreitenden Antriebe und Potenziale (des
Willens zur Macht) gegeneinander aus. Denn er muss sich von Natur aus nicht unbedingt
seine >zweite Natur« selber schaffen, sondern kann sie eben durch das Brechen und Dis-
ziplinieren des eigenen Willens iibernehmen. Er kann als von Natur aus unspezialisier-
tes Wesen duflerst effizient nicht nur in praktisch jedem beliebigen natiirlichen Milieu
iiberleben, sondern eben auch in jeder beliebigen Kultur. Es gilt dann eben vornehmlich,
die Fantasie des Menschen festzustellen oder sie auf die traditionell etablierten Bereiche
der Kunst zu beschrinken. Dort, wo sich die Fantasie nicht domestizieren lisst, macht
man aus der Unbeugsamkeit solcher systemwidrigen Menschen ganz einfach eine wei-
tere Spezialitit, einen sogenannten Kiinstler.

Das Feststellen der Fantasie ist in der Regel mit jedem Glauben (im religiésen Do-
mestizieren), d.h. mit jedem Fiir-wahr-Halten (das wissenschaftliche Pendant) sicher
abgeschlossen und kann sich >frei<in klar definierten Grenzen und Hierarchien eines so-
genannten »Kultur-Uber-Ichs« im Freud’schen Sinne sublimieren (Freud 2: 77). Aus der
Vor-Stellung mittels der unser Seelenleben bestimmenden Fantasie, aus deren Projek-
tion, wird die der Autoritit unterworfene neurotische Introjektion (Freud 2: 74 u. 113).
Man verstand Religion noch nicht als wahrhaftiges Vorspiel der Wissenschaft (FW, § 300)
und Letztere noch nicht als Vorspiel einer ganzheitlichen Fiktion. Man erkannte noch
nicht den unermesslichen Wert der Fantasien, »welche in der gesamten Entwicklung der
organischen Wesen allmihlich entstanden« (MA, 1, § 16), als der eigentlich konstitutive
Schatz, auf dem unser Menschentum ruht.

Das Werden wird seit Platon als zeitlicher Abfall vom Sein betrachtet, als ein Abdrif-
ten, ein sich Entfernen vom reinen Ursprung. Es ist immer das Weniger, der Mangel, der
Makel, niemals das vollkommene Potenzial der unendlichen Méglichkeiten. Im Gegen-
satz zum urspriinglichen Sein, wird es aber auch neuzeitlich als zielgerichtet interpre-
tiert, also auf das zukiinftige Sein orientiert gelesen als die Entfaltung des Weltgeistes
der Geschichte durch das absolute Wissen (Hegel 2). Um diesem zirkuldren Kurzschluss
der Zeit, dem zum Nihilismus fithrenden Ressentiment zu entkommen, erfand Nietz-
sche die ewige Wiederkunft (als eine Spirale der kiinstlerischen Selektion, des konkreten
Messens am Leben) und den Ubermenschen, den nicht mehr am ewigen unbestimmba-
ren Werden, am Willen zur Macht als Kunst Leidenden.

https://dol.org/10.14361/9783839470725-018 - am 13.02.2026, 21:46:32. - ET—

157


https://doi.org/10.14361/9783839470725-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

158

Nietzsches Architektur der Erkennenden

Der Gedanke der Wiederkunft als auswdhlendes Prinzip, im Dienste der Kraft [...] Reife
der Menschheit fiir diesen Gedanken [..] als der schwerste Gedanke: [...] nicht mehr die
Lust an der Gewifsheit, sondern an der Ungewif3heit; nicht mehr »Ursache und Wir-
kung«, sondern das bestandig Schopferische. [...] Um den Gedanken der Wiederkunft
zu ertragen, ist notig: Freiheit von der Moral; [...] Genuf8 an aller Art UngewifSheit, Ver-
suchshaftigkeit, als Cegengewicht gegen jenen extremen Fatalismus; [..] Beseitigung
der»Erkenntnis an sich«. GrifSte Evhohung des KraftbewufStseins des Menschen, als dessen,
der den Ubermenschen schafft. (WZM: 690f.)

Das Ewige der klassischen Metaphysik ist das stetige, festgestellte Sein; im Willen zur
Macht bleibt es das ewige Werden. Die ewige Wiederkunft ist das Selektieren im Wer-
den, das aktive Filtern als einer der Grundziige des Denkens (vgl. Kapitel 16 Eine Reise
ins Gehirn), ein ewiges »Verbessern« des Provisoriums, da es ja im Werden nichts Per-
fektes geben kann, nichts Absolutes (auch weder Gutes noch Boses), wodurch aus dem
geschlossenen Kreis eine Zentrifuge wird (Deleuze 6: 40), die eher als eine offene Spira-
le gedacht werden sollte. Die Kreisbewegung ist >nur« die Antriebskraft des Chaos (»das
Sein des Werdens« [Deleuze 7: 33]) und nicht sein Ergebnis oder Ziel. Die selektive Kreis-
bewegung ist also nicht das Wiederkehren des ewig Gleichen (gleichen Zustands)*?, son-
dern nur die ewig gleiche bedingende Kraft (gleiche Energie, gleiche Masse der Welt) der
Entwicklung des Menschen.

Eine Untersuchung der Fantasie ist schwierig, weil man scheinbar an die »Grenze
der Denkbarkeit« (Gehlen: 378) gelangt. Doch darf man auch hier nicht in letzte Primis-
sen zuriickfallen wollen, denn ein Konzept zu untersuchen, heifdt niemals seine Rele-
vanz, Gewicht oder Lebendigkeit an einem (hypothetischen) Wahrheitsgehalt zu mes-
sen. Schon der Gottesbeweis in der Geschichte der Philosophie war genauso hoffnungs-
los und unsinnig wie der Beweis seiner Inexistenz es sein miisste. Beispielsweise hat
auch Venters epochale DNA-Sequenzierung im Jahr 2000 lediglich das endgiiltige Ende
der von Morton eingefithrten wissenschaftlichen Rassenlehre dekretiert, aber nicht das
Geringste am akuten Rassismus geindert, und noch weniger die Tatsache, dass wir alle
eine genetisch recht >intime« afrikanische Familie sind. Es ist geradezu offensichtlich,
dass Fantasmen keinen direkten Bezug zur Natur haben, keine Wurzel in ihrem Boden
bendétigen, also niemals natirlichen Ursprungs sind. Das Gefiihl fiir Dinge entsteht nicht
aus den Dingen! Und eine Fantasie kann sich in diesem Sinne niemals auf irgendetwas
Feststehendes berufen. (Wir nannten dies schon vorher den Sprung.) Nietzsches Genea-
logien legen diesen Sachverhalt offen, und so konnte auch der ihn stark beeinflussende
Rechtswissenschaftler Jhering (1818-1892) mit Recht sagen: »Nicht das Rechtsgefiihl hat
das Recht erzeugt, sondern das Recht das Rechtsgefiihl« (in: Gehlen: 378). Keines der ge-
wichtigsten Konzepte der Menschheit hat etwas mit (einer von der Natur vorgegebenen)
Wahrheit zu tun. Aber eine projizierte kulturelle Fantasie kann im zweiten Schritt eine
quasi logische natiirliche Reaktion hervorrufen.

Damit stofien wir aber in diesem Vergleich zwischen Natur- und Geisteswissen-
schaften auf ein Paradox. Wahrend die ersten menschlichen Naturen rein zufillig

29  »Zarathoustrareconnait que, malade, il mavait rien compris a I’éternel Retour, que celui-ci nest pas
un cycle, qu'il n'est pas retour du Méme, ni retour au méme« (Deleuze 6: 40).

https://dol.org/10.14361/9783839470725-018 - am 13.02.2026, 21:46:32. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839470725-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

III. Kapitel - Sein und Werden

entstehen (und sich duflerst subtil differenzieren, beispielsweise bei der Pigmentie-
rung), also durch zufillige Genmutationen (hier auch als Spriinge bezeichnet), die
sich anschlieflend noch >zufilliger< fir eine milieugerechtere Lebensweise mehr oder
weniger als vorteilhaft erweisen, also nicht durch evolutive Anpassung an die Umwelt
entstehen, ist dieser Zufall oder Sprung bei den zweiten Naturen (unseren Kulturen)
in der Regel auszuschliefen. Man konnte auch sagen, wihrend die Natur das Spiel
bevorzugt, favorisiert die Kultur den Ernst. Was der Mensch von seiner ersten Natur
nicht mitbekommt, >kompensiert« er in (oder mit) seiner zweiten.

Aber zwischen der ersten und der zweiten Natur bleibt der Sprung absolut. Die
kulturelle Kompensation hat zwar ihren Ursprung in dieser etwas >nachlissigenc Art
von Weltoffenheit unserer ersten Natur, sie kann sich aber auch gerade deshalb niemals
auf'sie berufen. Es gibt keine (logische) Briicke zwischen der grundverschiedenen Natur
und der Kultur (zumindest nicht von der Natur in Richtung Kultur). Es gibt eine strenge
(menschliche) Logik iberhaupt nur in der Kultur, vielleicht auch in der Natur (die Art
der Strenge steht hier nicht zur Debatte), aber ganz gewiss nicht zwischen den beiden
Bereichen und dies eben paradoxerweise gerade wegen ihres unmittelbaren Zusam-
menhanges. Diesen fundamentalen Zusammenhang aufbrechen zu wollen (also unsere
Grundbedingung zu ignorieren), nennen wir (hier) Teleologie. Der Gottesbeweis ist
nur das berithmteste Beispiel, ein kompensatorisches kulturelles Ergebnis der Fantasie
quasi naturwissenschaftlich (d.h. nach einer geisteswissenschaftlichen Logik, die ihre
letzten Pramissen prinzipiell auch in der Natur finden kénnte) untermauern zu wollen.
Auch kann Gott eben nur rein geisteswissenschaftlich >widerlegt« werden, als kulturell
lingst unpassendes Konstrukt des (bauenden) Geistes.

Auch umgekehrt finden immer wieder alte metaphysische Uberreste als Vehikel zum
Denken Eingang in die Naturwissenschaften und verhindern sozusagen die doch schein-
bar natiirliche gewollte Weltoffenheit durch kulturell schon abgeschlossene >Dinge an
sich«. Anders ausgedriickt: Die unaustilgbare Nostalgie des Absoluten und Logischen
kompromittiert das unvoreingenommene naturwissenschaftliche Forschen. Wir kon-
nen {iberhaupt nur anhand unserer zweiten Natur in die erste eindringen (zuriicksprin-
gen!), vergessen dies aber allzu leicht und unterliegen der eitlen Verfithrung, Dinge an
sich entdeckt zu haben.>® Aber erst wenn wir das Denken als konzeptuelles Denken be-
greifen (erkennen), diirfen wir wieder Briicken schlagen. So ist beispielsweise der Darwi-
nismus mittlerweile rein konzeptuell viel geeigneter in den Geistes- und Sozialwissen-
schaften als in der Biologie, Genetik oder Biogenetik. Denn die Anpassungslehre funk-
tioniert dort, wo die Logik auch Sinn macht, also in dem das Spiel der Natur erginzenden
Ernst der Kultur (Nietzsches furchtbarer Ernst der Kunst!). Auch die Lehre der Selektion
funktioniert hier besser, was wir schon mit der ewigen Wiederkehr angedeutet haben.
Die Natur (des Menschen) muss unprizise (unangepasst, unspezialisiert) sein, damit die
Kultur im ewigen Werden die (moment- und milieugerechte) angepasste, prizise und
spezielle Form selektionieren bzw. entwerfen kann. Oder gegenliufig formuliert: Die Fi-
higkeit des Menschen zur Erschaffung seiner zweiten Natur macht die Spezialisierung

30 Diewissenschaftlichen Pramissen sind »unzertrennlich mit der Struktur des menschlichen Geistes
verbunden« (Weischedel: 120). Sie sind logisch und richtig in der uns erscheinenden Welt. Sie re-
flektieren unsere vor-gestellte Welt, sie sind »immer die scheinbare Welt noch einmal« (WZM: 386).

https://dol.org/10.14361/9783839470725-018 - am 13.02.2026, 21:46:32. - ET—

159


https://doi.org/10.14361/9783839470725-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

160

Nietzsches Architektur der Erkennenden

seiner ersten (d.h. aller Organe aufler dem Gehirn) nicht mehr nétig. Sein einerseits weit
zuriickgreifender Organprimitivismus findet hier seinen Grund und seinen Zusammen-
hang mit der sprunghaften Optimierung seines Gehirns andererseits, aus denen seine
Sonderstellung resultiert. Denn der Mensch fillt spitestens mit seiner kognitiven Revo-
lution aus der klassischen Evolutionsgeschichte der Tiere heraus. Als das revolutionire
konstitutive Moment dieses geistigen und selektiven Entstehungs- oder Entwurfspro-
zesses kultureller Konstrukte galt von Anfang an die menschliche Fantasie! Fantasie ist
nicht die kompensatorische Flucht aus einer harten Gegenwart, sondern die elementare
Bedingung, mit dem Herausfall aus der selektiven tierischen Evolution noch unser, als
primitives Mingelwesen (Gehlen) umso hirteres Dasein sichern zu kénnen.

Und auch unsere architektonischen Entwiirfe sind unserem konzeptuellen Denken
entsprechende regulative Fiktionen, sind jeweils ein experimenteller Ausschnitt eines
moglichen (oder unmdglichen) Noch-nicht-Seins, eines zukiinftigen Lebens im ewigen
Werden.

Der Weg der Fantasie zeigt in die Zukunft; jede provisorische Riickkehr in die Ver-
gangenheit und in unsere erste Natur ist nur ein Anlaufnehmen fiir das Schaffen eines
neuen Ereignisses, vielleicht sogar eines vitaleren Menschen. Denn dieser braucht die
»vitale Fihigkeit« seines Fantasieprozesses fiir das »Entriicktwerden des Lebensprozes-
ses von dem riumlich-zeitlichen Standort, wo es [das Leben] in Wirklichkeit verharrt«
(Palagyi, Kapitel VIII., Theorie der Phantasie: 94; Gehlen, Kapitel 37, Zur Theorie der Fan-
tasie: 374), um die Vergangenheit zu verwerten und in Richtung Zukunft verfugbar zu
machen und die Erwartungen durch planerisches Entwerfen schon vorwegnehmen zu
konnen.

14.3 Der Mensch als Briicke

Ich beschwore euch, meine Briider, bleibt der Erde treu und glaubt denen nicht, welche
von (iberirdischen Hoffnungen reden! (Z: 9)

Die Wahrheit ist eine Rache am Leben, die Rache des >letzten Menschens, der das Gliick
erfunden hat und dabei blinzelt (Z: 15); es ist also die Rache des grofRen Zweiflers. Der
Ubermensch reprisentiert die Versdhnung mit dem Leben, er ist der ewige Jasager zum
Leben (was nicht heifRen soll, dass er alle sozialen Bedingungen akzeptiert, ganz im Ge-
genteil, als Jasager zum Leben, als Schaffender neuer Tafeln ist er eben auch Zerstérer
so mancher altgediegenen). Der das Ressentiment iiberwundene Ubermensch ist der
Mensch des ewigen unschuldigen Werdens, der die Briicke zu Zeit und Leben iiberschrit-
ten hat. Gehlen verwies auf die tiefe Einsicht Nietzsches, »daf der Mensch sich selbst
noch Aufgabe ist« (Gehlen:382). Und diese Aufgabe kann er nicht abgeben: an keinen
Fithrer, an keine Institution. Es sei denn, er wollte lebensmiide und verantwortungs-
los werden, kein ganzer Mensch mehr sein, sondern lediglich ein fatales Werkzeug. Die
vom Herdeninstinkt geprigte Gesellschaft ehrt das Sich-gleich-Bleiben des Charakters,
die >Versteinerung« der von ihr geprigten Ansichten (dazu gehdort natiirlich auch die so-
viel fiirgesprochene sogenannte Flexibilitit), und bringt unter dem Deckmantel der Sitte
(als einer moralischen Wahrheit) »alles Wechseln, Umlernen, Sich-Verwandeln in Verruf «
(FW, § 296). Wahrheit, das Festmachen der Welt, ist der Feind des Erkennens; als »der fes-

https://dol.org/10.14361/9783839470725-018 - am 13.02.2026, 21:46:32. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839470725-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

III. Kapitel - Sein und Werden

te Ruf « (FW, § 296) ist sie eben auch Bedingung des Herrschens und der Feststellung des
Tieres Mensch zu einer »Werkzeugnatur« (FW, § 296).

Der Begriff der Entwicklung (im Werden) ist als Verinderung zu verstehen (kein Si-
chentfalten einer vorbestimmten Form, im Sinne eines Fortschritts Richtung festste-
hend immanenter oder itbergeordneter Werte). Die personliche Entwicklung ist also als
eine fortschreitende Aneignung und Beherrschbarmachung unserer stetig mutierenden
Um-Welt zu verstehen. Denken, erkennen, heifit, den Dingen einen Zwang auferlegen
(GD: 135); denken ist immer um-schaffen (WZM: 391), ist selbst schon Teil der »Tatigkeit
der Weltverinderung, die iiberhaupt erst jede orientierte »Handlung als die Mitte des
menschlichen Daseins« (Gehlen: 138f.) erméglicht. Hier kommen wir wieder zur Verant-
wortung der Kunst, zu ihrer organischen Funktion bei Nietzsche bzw. der biologischen
Funktion (des Bewusstseins) bei Gehlen. Wenn der Mensch von Natur ein Kulturwesen
ist, heifdt das eben auch, dass die Kultur unsere Natur steuern und beeinflussen kann.
Denken, handeln und (das von der Natur vorgesehene, aber unbestimmte) Menschwer-
den fallen in dem Verindern, das dem ewigen Werden immanent ist, zusammen. Jeder
zeitgebundene Anker, jede provisorische Tafel hat an sich den hochsten Anspruch der
Kunst zu stellen.

Es heifdt, wieder Kraft zum Schaffen zu finden, das der essenziellen Entlastung des
Menschen dienende Schematisieren zu pflegen, das Schaffen und Kumulieren eines
(kiinstlerischen) Antriebsiiberschusses (Gehlen: 59ff.). Hierin liegt die physiologisch
essenzielle Dimension der Kunst (KSA7, § 19[50]). Wenn es nur irgendwelche >Ziele«
der Menschheit geben kann, dann sind es die rein kiinstlerisch (isthetisch) zu recht-
fertigenden, unvorhersehbaren und unbestimmbaren Sternstunden der Menschheit
(Zweig); diese sind die sich entladenden Antriebsiiberschiisse anhand der aus dem
Werden geschopften und akkumulierten kiinstlerischen Entlastungen (erarbeitete ope-
rable Schemata) ihrer »hochsten Exemplare« (UB, 11: 177), die es verstehen und alle Kraft
mitbringen, in diesen historischen Stunden »unhistorisch zu empfinden und zu handeln«
(UB, 11: 184).

Das Nicht-fest-gestellt-Sein ist das Wesen, das zu bejahende sMingelwesen« des
Menschen. Der Ubermensch ist kein Idealmensch sowie auch eine grofie Kultur keine
tausendjihrige Kultur ist. Die (abendlindische) Idee eines Ideals ist schon ihr Un-
tergang (Spengler). Der Begriff des Ubermenschen dient uns hier eher als Spiegel
und kritischer Weggefihrte (denn wie sollte man auch ein >ideales Mangelwesen« be-
schreiben?). Méchte man sich zur Uberschreitung der Briicke dennoch wenigstens ein
vorliufiges (Spiegel-)Bild vom Ausgangspunkt des Ubermenschen oder {ibermenschli-
chen Mingelwesens machen, so steht dieser eindeutig M. Shelleys Frankenstein® niher
als der iiberziichteten blonden Bestie, denn auch in unserer afrikanischen GroRfamilie
(Menschheit) gilt das absolute Reinheitsverbot: »NB. Gegen Arisch und Semitisch. Wo
Rassen gemischt sind, der Quell grofRer Cultur« (KSA12, § 1[153]). Es gilt in jeder Hinsicht

31 »Die Traume und Alptriume der letzten Seiten sollten lediglich Ihre Fantasie anregen. Was wir
jedoch ernst nehmen sollten, ist die Vorstellung, dass sich auch das menschliche Bewusstsein
und die menschliche Identitat von Grund auf verdndern werden. Diese Verinderungen werden
so grundsitzlicher Natur sein, dass die Bezeichnung smenschlich< nicht mehr zutrifft.« (Harari 1,
»Das Ende des Homo sapiens«: 503ff.)

https://dol.org/10.14361/9783839470725-018 - am 13.02.2026, 21:46:32. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839470725-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

162

Nietzsches Architektur der Erkennenden

scheinbare (in erster Linie geistige) Widerspriiche zu kultivieren (GD:103), denn die
Geburt eines Sterns, auch die eines abstrakten Schemas, braucht die Fruchtbarkeit und
treibende Kraft des Chaos (Z: 13).

Die Kiinstler, eine Zwischenart: sie setzen wenigstens ein Gleichnifs von dem fest, was
sein soll —sie sind produktiv, insofern sie wirklich verdndern und umformen; nicht, wie
die Erkennenden, welche Alles lassen, wie es ist. [...] Uberwindung der Philosophen, durch
Vernichtung der Welt des Seienden: Zwischenperiode des Nihilismus: bevor die Kraftda
ist, die Werthe umzuwenden und das Werdende, die scheinbare Welt, als die Einzige
zu vergottlichen, gutzuheifden. (KSA12, § 9[60])

»Was wollen wir werden?« (Harari 1: 505) ist in der Tat die entscheidende Frage (und nicht
»Was diirfen wir nicht?«). Aber vor jedem »wissenschaftlichen Upgrade des Homo sapi-
ens« brauchen wir erstmals den geisteswissenschaftlichen Upgrade, um wirklich auf die
Hohe solcher Fragen zu kommen. Und fir dieses geistige Boosten hilft kein kategori-
scher Imperativ, mag er von Kant oder auch Jesus kommen. Hier hilft nur Nietzsches
Abschaffung der Wahrheit, denn es scheint ratsamer, den >héheren Menschen« nicht in
seiner (noch immer dominierend) nihilistischen Verfassung zu boosten, sondern dazu
erstmal »ganzer Mensch« zu werden, um eben das Reich der abwigbaren Moglichkeiten
(und Unméglichkeiten) ernsthaft in Angriff nehmen zu kénnen. Nietzsches neues Mons-
trum?®” ist natiirlich schon weit jenseits der (so beruhigenden) Moral von Shelleys Klas-
siker (1818). Er lisst die zerstiickelten Menschentypen oder Naturen wieder fusionieren,
um eben das zu tiberwinden, was wir in der Regel unter dem Begriff Mensch zusam-
menzufassen meinen. Man darf mit Nietzsche ganz gelassen die Liste der zu itberwin-
denden Naturen erweitern, also neben den Kiinstler (den Schaffenden) und Philosophen
(den Erkennenden) wenigstens noch den Wissenschaftler, den Heiligen (den Liebenden)
und den Priester stellen. Auch wenn Nietzsche (in obiger NB.) noch nichts von den ver-
schwundenen Rassen wusste (auch nicht vom sogenannten Genfluss z.B. zwischen Ho-
mo sapiens und Neandertaler), so bleibt seine dahinterstehende Intention der Misch-
kulturen (und nicht nur -naturen) dennoch beispielhaft. Denn das >Ziel« seiner Fusionen
der Naturen und noch aller Kulturen in »Einer Person« (KSA10, § 16[11]) ist eben nicht die
grof3e starre Einheit (oder auch Nivellierung), sondern ganz im Gegenteil das Potenzial
einer Welt der unendlichen Moglichkeiten.

Wir leben nur durch die lllusionen der Kunst. Jede hohere Kultur ist es durch diese Ban-
digung. Die philosophischen Systeme der alteren Griechen. [...] Einheit der Philosophie
und der Kunst zum Zweck der Kultur. (KSA7, § 19[51])

Zarathustras hoherer Mensch (Z: 317) bleibt in seinen Uberzeugungen gefangen; er be-
greift das Konzeptuelle (d.h. die Wahrheit als Konzept) noch nicht in seiner Tragweite,

32 »Mein Gemailde Wagner's ging Uber ihn hinaus, ich hatte ein ideales Monstrum geschildert, welches
abervielleichtim Stande ist, Kiinstler zu entziinden. Der wirkliche Wagner, das wirkliche Bayreuth
war mir wie der schlechte allerletzte Abzug eines Kupferstichs auf geringem Papier. Mein Bedirf-
nif}, wirkliche Menschen und deren Motive zu sehen, war durch diese beschamende Erfahrung
ungemein angereizt.« (KSA8, § 27[44])

https://dol.org/10.14361/9783839470725-018 - am 13.02.2026, 21:46:32. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839470725-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

III. Kapitel - Sein und Werden

in seiner Eingebundenheit in den Willen zur Macht. Der Ubermensch iiberwindet also
diese hoheren Menschen, iiberwindet den letzten Kiinstler, Wissenschaftler und Philo-
sophen, die alle noch der Kategorie des modernen zerbrochenen Gelehrten und seiner
desperaten Erkenntnis angehéren (KSA7, §$ 19[351[136]). Mit dieser Uberwindung fusio-
nieren auch der verniinftige und der intuitive Mensch (WL, § 2). Das Erkennen findet
die Strenge und Kiihle der abstrakten Mathematik als das Heraustreiben des Urvermo-
gens menschlicher Fantasie (WL, § 1). Der Ubermensch braucht die Philosophie, die Wis-
senschaft, die Kunst nicht mehr im Sinne eines Vehikels, braucht die Kultur nicht mehr
im Sinne eines starren Gehiuses. Der Ubermensch hat die Wahrheit endgiiltig abge-
schafft. Er steht filterlos der Welt gegeniiber, ist »schutzlos«<in ihr geborgen. In vielleicht
gar nicht so wunderbarer Weise konnte das Mitspielen des schon zitierten Katholiken
Rudolf Schwarz® direkt aus dem Willen zur Macht Nietzsches stammen und indirekter-
weise nochmals die Frage (bzw. Orientierung) vom Ubermenschen (vor-)stellen:

Was die Erde uns zeigt ist ein unerschopflicher Flufd von Einfillen und Zusammenstel-
lungen. Was aus ihr zu erschlieflen wire, wire ein unendlich kindlicher Ceist, der in
anmutiger Willkir sich dariiber freut, da ihm so viel einfallt, mitten im alten Spiel
wieder ein neues. [..] Warum spielt der Mensch denn nicht mit? Warum bringt er sei-
nen Einfall nicht mitin das Spiel, dass er mitklingt, warum will er alles zermahlen, pla-
nieren, um darauf eine Idee zu errichten? Warum fehlt gerade ihm, dem finsteren Ty-
rannen der Sinn fir die Anmut des Wirren? (Schwarz: 229)

Das Erstellen unserer allzumenschlichen Schemata, Abstraktionen, Entlastungen und
Beruhigungsmittel des bediirftigen hoheren Menschen, all dieses Denken dient nicht
dem Wissen (dem Aufstellen von sogenannten Wahrheiten), sondern dem Handeln (Geh-
len); diese mentalen >Bilder< allein erméglichen erst die Herstellung iibergreifender Zu-
sammenhinge, d.h. bewusste Orientierungsimpulse fiir teils bewusstes, aber grofiten-
teils unbewusstes Handeln im breiten Spektrum der Mdglichkeiten. Das Chaos, die Reiz-
iiberflutung, lahmt. Erst die Distanz (zur Realitit), das Schema, ermoglichen das Reagie-
ren. Nicht der Einblick in die Realitit ist das >Ziel« des Denkens, sondern ihre Umschaf-
fung, der Ausblick, die Perspektive; nicht Erklirung, sondern konzeptuelle Verklirung
ist unsere (Lebens-)Bedingung.

Der hohere Mensch braucht noch die Idee (oder schlimmer noch: die Wahrheit), der
Ubermensch kénnte vielleicht das Spiel mit der eben recht »wunderbare[n] Erfindung
der Logik« mitspielen (KSA7, § 19[102]). Wie viel Werden hitte er noch nétig ins Sein
umzudeuten? Es gibt natiirlich keine Spur vom Ubermenschen, die Briicke zu diesem
scheint nicht malin Sicht zu sein; aber im Gegensatz zum alttestamentlichen Erdenhiiter
bleibt der unerhérte bzw. unzeitgemife Ubermensch rein symbolisch natiirlich ein ge-
eigneter Priifstein, unseren Mangel an Wiirde zu illustrieren (kein Treubleiben der Erde,
kein Frieden, kein geistiger und kultureller >Fortschritt< etc.). Konsequent mit Nietzsche

33 R.Schwarz war promovierter Regierungsbaumeister, welcher noch Theologie, Philosophie und Ge-
schichte studiert hatte und vor allen Dingen mit seinen herausragenden Kirchbauten die >Moder-
ne«pragte. Erwar ein enger Freund des Priesters und Religionsphilosophen Romano Guardini, des-
sen Denken tief von Nietzsche geprigt war.

https://dol.org/10.14361/9783839470725-018 - am 13.02.2026, 21:46:32. - ET—

163


https://doi.org/10.14361/9783839470725-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

164

Nietzsches Architektur der Erkennenden

ausgedriicktist auch die Unwahrheit nur eine Metapher. Man muss es also abermals phi-
losophisch angehen. Der Frieden fillt mit der Freiheit zusammen, das Sich-freimachen
von Ressentiment, von Rachegedanken (vgl. Kapitel 13 Der Humanist Nietzsche). Die Un-
wahrheit als Lebensbedingung zugestehen, als Metapher genommen, birgt diesen Ge-
danken von dem Frieden und der Freiheit, die das Leben bedingen, in sich. Der Begriff
der Metapher will sagen: eben nicht einfach Wahrheit mit Unwahrheit vertauschen (oder
eintauschen), sondern das Denken in eine (horizontale) Immanenzebene der Konzep-
te zu bringen (oder, wenn man so will, eine ungeheure Tool-Box erstellen). Hier wird
der (Uber-)Mensch dann zum Dirigenten neuer Kompositionen, Konstellationen, Kom-
binationen usw. Dank dieser »operablen Elementarisierungen [gehen wir] von der Ana-
lyse auf die Synthese tiber, [kann man] von Dekonstruktion auf Konstruktion umstellen«
(Sloterdijk 3: 273).

Haben wir atheistischen Wissenschaftler nun das Christentum iiberwunden? Natiir-
lich nicht, solange wir an die Stelle Gottes eine erbirmliche Wahrheit oder Uberzeugung
setzen. Solange wir das Kunstwerk (Gott, Wahrheit...) nur anbeten (d.h. konsumieren),
bleibt unsere scheinbare »vita contemplativa« eine erbirmliche Kopie der »vita religio-
sa«. Wir miissen wieder ganz Mensch, wieder ganzer Mensch werden, nicht die Kunst
ins Leben oder ihm zur Seite stellen, an die Stelle Gottes stellen, sondern sie als das Le-
ben selbst begreifen.

Sicher ist, dafd wir einem solchen Kunstwerke gegeniiber erst lernen miif3ten, wie man
als ganzer Mensch zu geniefien habe: wihrend es zu befiirchten ist, dafd man, auch
hingestellt vor ein derartiges Werk, es sich in lauter Stiicke zerlegen wiirde, um es sich
anzueignen. (MD, KSA1: 519)

Dieses Lernen ist das uns bedingende Lernen des Umschaffens der Welt aus jener unge-
heuren Reiziiberflutung ihres ewigen Werdens,** die duflere Reiziiberflutung zu sche-
matisieren, zu ordnen, die inneren Triebe zu bindigen und zu versuchen, »aus ihnen die
Welt zu construiren« (KSA7, § 19[41]). Es ist nichts anderes als das Lernen des konzeptu-
ellen Denkens. Man versteht auch hier unmittelbar, inwiefern die monotheistische »vi-
ta religiosa« eine fruchtbare »vita contemplativa« geradezu unterbindet und eine wahre
Wiiste birgt.

Wie schon angesprochen (Kapitel 7 Das Problem der Sprache), zerstort der Ubermensch
unser Columbarium der Begriffe (zumindest ihren festen Platz und Rangordnung), um
sich freivon seinen Intuitionen zum Bauen leiten zu lassen (WL: 888f.). Er braucht nichts

34 »Diese ganze, im Resultat lebenswichtige Struktur setzt natiirlich gerade die Uberschwemmung
mit unangepafiten, unausgelesenen Reizmassen voraus, und mit Hilfe dieser Bedingung erst ge-
lingtjene allmihlichesAufladung<der Eindriicke mit Symbolen, jene Ordnung und Gliederung des
Sehfeldes, die im Zuge der menschlichen Umgangstitigkeit anwichst und als iibersehbare Welt
vor uns steht: sie driickt sichtbar aus, dafd man Distanz gewonnen hat, den Bannkreis der Unmittel-
barkeit gebrochen, und daf? ein voraussehendes, die kiinftigen Eindriicke schon vorwegnehmen-
des und im grofSen Umkreis herrschendes Verhalten méglich ist. So zieht der Mensch aus den, vom
Tier her gesehen, abnormen Bedingungen gerade die Mittel seiner menschlichen Lebensfiihrung,
und diesen nicht einfachen Zusammenhang bezeichne ich mit dem Ausdruck>Entlastung«.« (Geh-
len: 68)

https://dol.org/10.14361/9783839470725-018 - am 13.02.2026, 21:46:32. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839470725-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

III. Kapitel - Sein und Werden

Abgeschlossenes, er erkennt die Fundamente dieses Columbariums, der bauende Geist
>baut« eben seinen Geist und zerstért immer fort seine Gefingnisse (Uberzeugungen); er
ist nichts Fertiges und dennoch gerade deshalb immer mehr ein ganzer Mensch, ewig
lernend, spielend und schaffend: Das frithkindliche Trainieren der Fantasie als vitaler
Prozess der Menschwerdung (Palagyi) wird auf das ganze Leben erweitert. Nietzsche sah
im Ubermenschen den konkreten Kampf gegen das eigentliche Verbrechen des Chris-
tentums an der Menschheit, das zweitausend Jahre Zeit hatte, den idealen Untermen-
schen zu schaffen, das horige Herdentier, das sich mit dem Glauben an die (gottliche)
Wahrheit begniigt, um das Dasein zu rechtfertigen. Diese bedenkliche Unterwiirfigkeit
und Dienstbarkeit, geschiirt durch anerzogene intellektuelle »Furcht« und »Faulheit«
(WZM: 405) betrifft aber unsere gesamte Kultur, den desillusionierten Atheisten des Hier
und Jetzt genauso wie den frommen Hinterweltler in seiner Arbeit am Gliick des Jenseits.
Das erfundene Gliick des (verniinftigen) héheren Menschen war nur das Einschrinken
des Leidens durch den schiitzenden starren Begriff; es war damit aber auch das Ein-
schrinken des Lebens. Nun leidet der intuitivere Ubermensch »heftiger, wenn er leidet«
(WL, § 2); er hat auch die mit dem Heil der Kunst parallel ansteigende Not zu ertragen,
denn »das Schaffen als ein Zaubern bringt eine Entzauberung mit sich in Bezug auf alles, was da
ist« (KSA10, § 16[9]).

Die Unwahrheitals Lebensbedingung zugestehen ist schon Teil des Zugangs zur Brii-
cke, die zum Ubermenschen fithrt (Heidegger 5:103). Oder nochmal anders gesagt: Ei-
ne Entwicklung des Menschen, ein Uber-uns-Hinausgehen des (heutigen héheren< und
immer festgestellteren) Menschen, ist an das vorliufige Zugestehen der »Unwahrheit als
Lebensbedingung« gebunden (JGB: 10) — als erster Schritt auf die Briicke zum Ubermen-
schen.

Mit schopferischem Behagen wirft er die Metaphern durcheinander und verriickt die
Granzsteine der Abstraktion, so dass er z.B. den Strom als den beweglichen Weg be-
zeichnet, der den Menschen tragt, dorthin, wohin er sonst geht. Jetzt hater das Zeichen
der Dienstbarkeit von sich geworfen. (WL, § 2)

15. Sein und Werden

Aber damit wird Heraklit ewig recht behalten, dafs das Sein eine Fiktion ist. (GD: 95)

Bevor wir uns auf den evolutioniren Ausflug ins Gehirn begeben (Kapitel 16), wollen wir
nun alles (vor allen Dingen das iiber Sein und Werden) bereits Gesagte nochmals in kur-
zen Absitzen zusammenfassen. Dabei wird es speziell fiir den Architekten offensicht-
lich, dass der millenarische Uberbau der Ideengeschichte zu fest und massiv ist und an-
dererseits seine Griitndung zu leicht bzw. leichtsinnig. Aber siehe da: Sollte der kopflas-
tige Aufbau (der Begriffe) nicht ideal als Fundament dienen kénnen und der zu fragile
Unterbau (in schwammigem Grunde), wenn auch nicht sonderlich dsthetisch, dennoch
wenigstens als voriibergehende Dachkonstruktion? Bietet es sich nicht geradezu an, den
ganzen Bau einfach umzudrehen?

https://dol.org/10.14361/9783839470725-018 - am 13.02.2026, 21:46:32. - ET—

165


https://doi.org/10.14361/9783839470725-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

