
III. Kapitel – Sein und Werden 149

unsere »Interpretationen perspektivische Schätzungen sind« (WZM: 418), die es zur »Er-

höhung des Menschen« (WZM: 418) ständig zu entwickeln gilt, um neue Horizonte auf-

zuzeigen. (Um nochmals Missverständnisse zu vermeiden: Es ging Nietzsche vor allem

darum, die Genealogie derMoral aufzuklären, und nicht darum, alles über Bord zuwer-

fen.)

Solange wir den Sinn der Zeichnung, den Sinn der Perspektive, solange wir den Be-

griff des Perspektivismus, also den Status der Kunst als Bedingung des Lebens nicht

begreifen, kann man dem Architekten nicht die Rolle des Dirigenten geben. Das Risiko

wäre zu groß, wieder in die Tyrannei der (Denk-)Modelle zu verfallen. Damit ist natür-

lichnicht gesagt,dass seine konkurrierendenPrätendentenundKritikerRecht behalten,

denn sie leiden selbstverständlich amgleichen Symptomdes totalenMissverständnisses

der Abstraktion, Ästhetik und Kunst. Die so oft erwähnte Krise des Städtebaus ist eine

Krise unsererKultur (unsereDisziplin hat selbstverständlichnicht die geringsteAutono-

mie). Der einzig haltbare Ausgangspunkt unseres Berufsverständnisses, der des Künst-

lerarchitekten, und selbst der ganze Begriff der Ästhetik sind im 20. Jh. fast schon zum

Schimpfwort verkommen (Huse: 74). Solangewir nicht den (fatalen) Sinn unserer ästhe-

tischen Disziplin begreifen, kommen wir nicht über die metaphysischen Spekulationen

der Hinterweltler hinaus. Nur mit der Ästhetik können wir den Platonismus umkehren

(Kessler).

Sobald wir die absolute Wahrheit leugnen, müssen wir alles absolute Fordern aufgeben

und uns auf aesthetische Urtheile zurückziehen. Dies ist die Aufgabe – eine Fülle aestheti-

scher gleichberechtigterWerthschätzungen zu creiren: jede für ein Individuum die letzte

Thatsache und das Maaß der Dinge. Reduktion der Moral auf Aesthetik! (KSA9, § 11[79])

Ästhetik ist also weitab von Platon zu verstehen (z.B. das Schöne20), die Oberfläche ist

aus der Tiefe zu begreifen (»oberflächlich – aus Tiefe«, lautet Nietzsches kognitiver Im-

perativ [FW: 11]), zu entwickeln, zu entwerfen, als das aus demWerden stetig zu schöp-

fende Sein.Wir arbeiten uns an die Oberfläche der Dinge. Der Abstraktionsprozess, das

Denken, ist dieReduktiondesKontaktesmitderWelt (als lebensnotwendigeDistanzund

Entlastung), ist die »eigentätigeUmarbeitung« ihrerReizüberflutung inhandlungsnütz-

liche Schemata (Gehlen: 48). In diesem eigenständigen, individuellen und permanenten

Entwicklungsprozess (jedes einzelnen Menschen) kann es keine Erkenntnis an sich ge-

ben (»die Erkenntnißhat denWerth […] die ›absolute Erkenntniß‹ zuwiderlegen« [KSA9,

§ 11[80]]). Es gibt kein übergeordnetes Leitschema außer Nietzsches genau dies aufklä-

rendem, humanistischem Erbe der Unwahrheit als Lebensbedingung.

14. Der Übermensch

WennNietzsche vomÜbermenschen spricht, so denkt er einWeltalter tief über die Ge-

genwart hinaus. Er nimmt Maß an den zurückliegenden tausendjährigen Prozessen,

20 »Das Schöne, das Ekelhafte usw. ist das ältere Urtheil. Sobald es die absoluteWahrheit in Anspruch

nimmt, schlägt das aesthetische Urtheil in die moralische Forderung um.« (KSA9, § 11[79])

https://doi.org/10.14361/9783839470725-018 - am 13.02.2026, 21:46:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


150 Nietzsches Architektur der Erkennenden

in denen bisher dank intimer Verschränkung von Züchtung, Zähmung und Erziehung

Menschenproduktion betriebenwurde – in einemBetrieb freilich, der sichweitgehend

unsichtbar zu machen wußte und der unter der Maske der Schule das Projekt Domes-

tikation zum Gegenstand hatte. (Sloterdijk 5: 41)

Manchmal muss man Nietzsche wörtlich nehmen können und an einem so klaren Satz

wie »Überzeugungen sind Gefängnisse« (AC: 264) gibt es nichts zu interpretieren. Oder

besser gesagt, wenn wir anfangen, solche Sätze zu interpretieren, erkennen wir sofort

unsere (platonisch-christliche) ›Erziehung‹, sehen wir durch die Unbequemlichkeit sol-

cher Sätze das Herdentier in uns, das sie zurechtbiegen will, um schließlich Nietzsche

in unsere Kultur integrieren zu können.Welcher ›höhereMensch‹ (bzw. niedergedrück-

te) möchte schon jeden Tag die Welt neu erschaffen, welches System will dies auch nur

als reine Vorstellung in den Köpfen seiner Herde zulassen. Wie wir bereits gesehen ha-

ben, ist Nietzsches humanistisches Erbe nur ein Potenzial der Menschwerdung. Denn

im Gegensatz zum weit verbreiteten Erfolg von Freuds psychoanalytischen Methoden

undBetrachtungen (beispielsweise über Sexualität, vgl. Zweig 3) fandmit Nietzsche kei-

ne entscheidende Evolution unserer Vorstellungen derWelt statt. Seine Umkehrung des

Platonismus bleibt ein offenes Projekt.

Immer wieder führt uns die »philosophische Hintertreppe« (Weischedel) zu den

Grundzügen und Motiven der Metaphysik zurück, nämlich »aus der Erfahrung des

Leidens an der Vergänglichkeit sich liebend nach dem Ewigen auszustrecken und in

dieser Liebe zu ruhen« (Weischedel: 138). Aus der verzweifelnden Liebe am vergängli-

chen Dasein, am ewigen Werden, entsprang das Ressentiment, entstand die Rache am

Diesseits, am Leben.

14.1 Rache an Zeit und Leben

Nietzsches Denken gilt der Erlösung vom Geist der Rache. (Heidegger 6: 50)

Schon Nietzsches Unzeitgemäße Betrachtungen suggerieren den Schlüssel zum eigentli-

chen Problem der essenzialistischen Frage: »Was ist Architektur?« Er liegt in der zeitge-

mäßenBetrachtungoder genauer inderMisshandlungderZeit.Unzeitgemäßheißt hier

also gegen das Aktuelle dieser historischenMisshandlung (in der fortwährendenModer-

ne) und für die ewige Zeit. Nietzsche wendet sich also gegen die Rache an der Zeit.Was

bedeutet diese merkwürdige Rache an einem etwas abstrakten Begriff? Der Zeitbegriff

ist unser konkretestes Problem, denn Zeit vergeht; Zeit steht für das Vergehen.Hier gibt

es nichts zu beweisen, hier handelt es sich um unsere fundamentalste Empfindung der

Existenz.Wir wissen intuitiv, dass A niemals A [ist] bleibt, sondern auf A immer B folgt

(A → B), und bevorzugen doch die verständlichere, d.h. wünschenswertere »Tautologie A

= A« (GT: 193). Wir ›verstehen‹ das Sein nur als etwas ewig Währendes statt als ein ewig

Werdendes und damit auch Vergehendes.

Die Verachtung, der Haß gegen Alles, was vergeht, wechselt, wandelt: – woher diese

Werthung des Bleibenden? Ersichtlich ist hier derWille zurWahrheit bloß das Verlan-

gen in eineWelt des Bleibenden. (KSA12, § 9[60])

https://doi.org/10.14361/9783839470725-018 - am 13.02.2026, 21:46:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Kapitel – Sein und Werden 151

Wahrheit ist die Rache an der Zeit und entstand aus Ressentiment, aus demWiderwil-

len gegen die Zeit, die immer nurWerden ist, korreliertmit ihremGrundzug des ewigen

Entstehens und Vergehens (d.h. der Vergänglichkeit allen Seins). ImWiderwillen gegen

dasEntstehenundVergehenundgegendie radikale,unvorhersehbare und ewigwerden-

de Neuigkeit der Evolution (Bergson 1: 109) rächt sich der Mensch (der Metaphysiker) an

derZeitmit (derErfindung)derWahrheit.DerUrsprungderWahrheit ist alsodasLeiden

des Willens an der Vergänglichkeit und Unbestimmbarkeit des Daseins! Die Erfindung

des Wesens der Dinge (der Essenz des Essenzialismus) ist die Angst vor der radikalen

Neuigkeit des ewigen unschuldigenWerdens.

Aus dem Leiden an diesem Grundzug des Daseins entwickelt der Mensch einen an-

deren Begriff des Seins. Es resultiert daraus eine Herabsetzung des Irdischen und Su-

che nach »Unabhängigkeit von der Zeit, Ewigkeit« (Heidegger 5: 113), als Urprädikate des

(neuen modernen metaphysischen) Seins. Das Sein, das Ewige und das Absolute, die

Wahrheit, entspricht dann einer Rache amWerden.

Aus diesem Verzweifeln an der Zeit entsteht das Wunschdenken, den Schlüssel zur

Zukunft zu besitzen, die Zeit durch das (absolute) Wissen zu beherrschen. Beherrschen

heißt dann (nachdemsogleich offensichtlichenScheiterndieser Illusion)wenigstens ein

Urteilen, ein (moralisches) Werten des Lebens (Prüfung seiner Gesetzeskonformität ge-

genüber einer etablierten Ordnung...), jedoch kein Messen (der Illusionen) am Leben.

Abstraktionen, Gesetze, stehen immer ganz konkret in Relation zur Realität, aber eben

als eine Auswahl, eine Reduktion, ein gesetzter, neu geordneter Ausschnitt, eine Sim-

plifikation der Realität, dieses wüsten »Strom[s] des Werdens« (PHG, § 4). Sobald diese

ausgewählte Vereinfachung als absolut gesehen und gesetzt wird (und daraus ein Ziel

entwickelt wird), untergraben wir das Fundament des Lebens, dessen Offenheit für die

unendlichen Möglichkeiten einer neuen Auswahl, für eine radikal neue ›Realität‹ (Berg-

son 1: 114ff.).

Das menschliche Dasein ist an die vergehende Zeit gebunden und ist somit nichts

anderes als Werden, wie das auch schon der dunkle Heraklit sah. Der allzumenschli-

che Begriff des Seins ist die bildliche Abstraktion des Daseins, desWerdens.Dieser Abs-

traktionsprozess als Grundzug des Denkens wurde im Zuge des Wahrheitsanspruches

aus demBewusstsein verdrängt.DerWahrheitsanspruch (die Erfindung und Ausartung

zum »Pathos der Wahrheit« [KSA7, § 19[103]]) ist nichts Unnatürliches, sondern selbst

noch eine Form des Willens zur Macht; er ist Falschmünzerei mit einem völlig natürli-

chen Prozess der Menschwerdung.

DerWille zurWahrheit ist ein Fest-machen, einWahr-Dauerhaft-Machen, ein Aus-dem-

Auge-schaffen jenes falschenCharakters, eineUmdeutung desselben ins Seiende.Wahr-

heit ist somit nicht etwas, was dawäre undwas aufzufinden, zu entdeckenwäre, – son-

dern etwas, das zu schaffen ist und das den Namen für einen Prozeß abgiebt, mehr noch

für einenWillen der Überwältigung, der an sich kein Ende hat: Wahrheit hineinlegen,

als ein processus in infinitum, ein aktives Bestimmen, nicht ein Bewußtwerden von et-

was, das »an sich« fest und bestimmt wäre. Es ist einWort für den »Willen zur Macht«.

(KSA12, § 9[91])

https://doi.org/10.14361/9783839470725-018 - am 13.02.2026, 21:46:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


152 Nietzsches Architektur der Erkennenden

Die Zeit verhindert, dass alles mit einem Schlag gegeben ist. Sie ist wählerisch und ein

Instrument der Kreation21. Ihre Existenz ist der Beweis derUnbestimmtheit in denDin-

gen, sie ist die Unbestimmtheit an sich (Bergson 1: 102). Der an dieser Unbestimmtheit

leidende höhereMensch rächt sich an der Zeitmit der ErfindungdesWesens in denDin-

gen, das sich mit der Zeit herauskristallisiert. Ein Geist der Welt tritt äußerst langsam

durch die Geschichte (undWissenschaft) als das absolute Sein in Erscheinung (Hegel 2).

Furcht und Faulheit ergänzen sich und unterstützen diesen in der Erziehung (Domesti-

kation) systematisch fortschreitenden Verdrängungsprozess der menschlichen Fiktion.

Mit demWahrhaftigen verneinenwir dasGöttlicheunsererExistenz,unsererBedingun-

gen, das Menschliche unseres Daseins; wir verneinen das Leben.

Dieser Glaube an die Wahrheit geht in uns zu seiner letzten Consequenz – ihr wißt,

wie sie lautet: – daß, wenn es überhaupt etwas anzubeten giebt, es der Schein ist, der

angebetet werdenmuß, daß die Lüge – und nicht dieWahrheit – göttlich ist…? (KSA12,

§ 6[25])

Das Werden ist die absolute Lebensbedingung, die Welt/die Zeit vergeht von einem

glatten und geordneten Zustand in Richtung eines gekerbten und chaotischen Zustands

(Hawking: 196f.). Das Leben nährt sich von dieser relativen Ordnung (den Organsimen)

und trägt selbst noch mittels der Umwandlung von Ordnung in Energie zur entste-

henden Entropie bei. Wie Hawking es anschaulich illustriert, ist die wahrscheinliche

Umkehrung dieser Zeitrichtung (das Zusammenziehen des Universums) keine dem

Leben günstige Phase der Welt (des Universums). Wir werden im letzten Kapitel noch

eingehender auf die Entropie zu sprechen kommen. Vorerst sei nochmals zusammen-

fassend gesagt: Das Sein (als Idealzustand und nicht als rein konzeptuelles Denken

verstanden) gehört zur Hinterwelt, nicht zum Leben.

Alsdas vernünftigeTierhabenwirdenEindruck,einaußenstehenderBeobachterder

Welt zu sein, abermit jedemgeschriebenenSatz ist/wird dieWelt schon eine andere (der

Fluss bei Heraklit, die noch nicht geleuchtetenMorgenröten bei Nietzsche). Das Sein ist

unsere Vorstellung von derWelt, das Sein ist (wie die Architektur) unser Zeichen von ihr

und zeigt auf das sich uns ständig entziehende Werden (Heidegger 6: 10ff.). Man kann

hierwieder essenzialistischwerden, allerdings realistischer, bescheidener.DieWelt, das

Werden, ›ist‹ immer nur so, wie sie uns in unserer (aktiven) Vorstellung erscheint, ist

immer nur scheinbareWelt. Kultur versteht sich immer als eine potenzielle Perspektive,

»dem Werden den Charakter des Seins aufzuprägen – das ist der höchste Wille zur Macht

(WZM: 418).«

Jeder (große) Gedanke ist eine Vergewaltigung, und ›zwingt‹ den Menschen in ei-

ner Art Selbstzwang der Natur, nicht zu flüchten (in Nirwana, Christentum, absolute

Skepsis, Pessimismus... [KSA10, § 21[6]]). Aber wir sind eben keine Beobachter, auch

unsere Vorstellung ist Teil des Werdens, ist Wille zur Macht, kein freier Wille, sondern

21 »[…] la création continue d’imprévisible nouveauté qui semble se poursuivre dans l’univers. Pour

ma part, je crois l’expérimenter à chaque instant […]: l’ensembleme donne une impression unique

et neuve, comme s’il était maintenant dessiné d’un seul trait original par une main d’artiste. […]

Mais ce monde n’est qu’une abstraction.« (Bergson 1: 99f.)

https://doi.org/10.14361/9783839470725-018 - am 13.02.2026, 21:46:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Kapitel – Sein und Werden 153

dem Zwang unterworfen, ein kleines Fragment im ewigen Werden zu organisieren

(WZM: 403). Auch das große architektonische Thema des Ortes gehört hierhin, eben

nicht als ein SuchenundFindendes ›genius loci‹, sondern als das Schaffendes Letzteren.

Die Welt, die uns etwas angeht, ist falsch d.h. ist kein Tatbestand, sondern eine Aus-

dichtung und Rundung über einer mageren Summe von Beobachtungen; sie ist »im

Flusse«, als etwas Werdendes, als eine sich immer neu verschiebende Falschheit, die

sich niemals der Wahrheit nähert: denn – es gibt keine »Wahrheit«. (WZM: 418)

Wir sehen, keine Spur von Wahrheit ist nötig bzw. möglich. Besser noch, wir erkennen

sofort den lebensverneinenden Charakter jeder Wahrheit, die Gefahr, hinter dem Sein,

hinter der scheinbaren Welt, ein ontologisches ›An-sich‹ sehen zu wollen, oder schlim-

mer noch, eine vorgestellte Welt als endgültig rechtfertigen zu wollen, weil das ›ontolo-

gische An-sich‹ im Begriff sei, sich in ihr zu realisieren (man denke an Hegel und auch

jede andere ›Wahrheit‹ entspricht diesem Satze). Ob die Frage gefällt oder nicht: Führt

dasWunschdenken eines führenden letzten Prinzips nicht zum Führer?22 DerWille zur

Macht (in Verbindung der ewigenWiederkunft als Ausmerzung der reaktiven Kräfte) ist

dieAntithesedieses lebensverneinendenPrinzips, ist reinkonzeptuell bislang seineffizi-

entestes Gegengift. Nietzsches weiterführende Konzeption des heraklitischenWerdens

und seiner ewigwiderstreitendenKräfte veranschaulicht tiefgreifend die Lebenswidrig-

keit jeder Tendenz der Konservierung auch nur irgendeines idealisierten Zustandes des

Lebens. Erhaltung, in die Zeit eingebunden, ist Zerstörung. Entwicklung, ideologisiert,

ist Untergang.

»Das noch nicht festgestellte Thier« (KSA11, § 25[428]) ist eine mehrdeutige Formulie-

rung:ZumeinenwirddamitdieStellungdesMenschengegenüberdemTierhervorgeho-

ben, seine Nähe und zugleich seine wichtige Ferne, kurz, eine lebensbejahende Versöh-

nung mit dem Irdischen unseres Wesens. Zum anderen wird mit dieser Formulierung

ein noch ausstehender Übergang festgestellt, eine Entwicklung zum ›Übermenschen‹,

inwelcher der ›höhereMensch‹ (der ›letzteMensch‹, der ›theoretischeMensch‹) nur eine

Brücke darstellt. Es ist kein Übergang zu einemMenschen im biblischen Sinne, der sich

dasTierischeund Irdische,dieErde,untertanmacht.Es ist vielmehr einSublimierendes

Tierischen, dessen stärkstesWerkzeug der Geist ist. Die Verwandlung ist zuallererst als

Bewusstmachung zu verstehen, um im zweiten Schritt das Schaffen und auch das Wis-

senschaffen neu darzulegen (unter anderem als Bedingung, als Fatalität, als Ursprung

oderGeburt der Tragödie23). Das ›Tierische‹ ist somit eher als das natürliche Potenzial des

22 Selbstverständlich ist aber auch diese Frage naiv, denn selbstwieder Logik!Mit derwahrenWelt ist

auch die scheinbare abgeschafft. Unwahrheit als Lebensbedingung (oder dieWahrheit abzuschaf-

fen) heißt nicht, die Unwahrheit an die (genaue) Stelle derWahrheit zu setzen.Weder führt Logik

zum Führer noch sind führende Prinzipien a priori logisch. Dies alles wäre ja die (abgeschaffte)

scheinbare Welt noch einmal.

Nebenbei: Die Begriffe der scheinbaren und wahrenWelt kommen auch von der fälschlichen psy-

chologischen Unterscheidung von innen und außen (Palágyi: 69ff.). Wir haben also das Erkennen

anhand der ›Prinzipien‹ der Wahrnehmung zu verändern!

23 »Aufgabe […], an welche sich jenes verwegene Buch zum ersten Male herangewagt hat, – die Wis-

senschaft unter der Optik des Künstlers zu sehn, die Kunst aber unter der des Lebens…« (GT: 8)

https://doi.org/10.14361/9783839470725-018 - am 13.02.2026, 21:46:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


154 Nietzsches Architektur der Erkennenden

Schaffens zu verstehen und nicht als das zu Überwindende. Gehlen drückt dies folgen-

dermaßen aus: »[…] im Tier bewundert der Mensch eine ihm nicht gegebene Weise des

ungestörten, unbeeinflußbaren Daseins, also der ›Macht‹ – eine nicht menschliche und

von seiner Phantasie als übermenschlich ausgelegte Vollkommenheit«24.

Währenddie ›Kunstfertigkeit‹ beimTier schonnahezuangeboren ist (mandenkebei-

spielsweise an die »Baukunst« der Biene), hat derMensch praktisch alles über die reflex-

artige Atmung Hinausgehende zu lernen (Gehlen: 90). Und er hat es zu lernen, weil es

eben noch völlig unbestimmt ist (was genau es zu erfinden und auszubilden gilt). Als das

unspezialisierteWesen (als ›Generalist‹), das an keine bestimmte Umwelt gebunden ist,

bleibt die Unbestimmtheit absolute Voraussetzung zu ›leben‹. Auch wir sind jaWerden-

de (sind Wille zur Macht) oder sollten es zumindest sein bzw. werden. Und selbst das

›Ich‹, das Lacan vielleicht nicht unpassend einmal die »Geisteskrankheit des Westens«

nannte (Sloterdijk 3: 21), ist ja nur als eine »regulative Fiktion«25 zu begreifen, wenn man

den missverständlichen Satz »Werde, der du bist!« (Z: 263) wieder im Kontext (des Ge-

samtwerkes) liest.

Wenn es »nur Ein Sein giebt, das Ich« und nach seinem Bilde alle anderen »Seienden«

gemacht sind, – wenn schließlich der Glaube an das »Ich« mit dem Glauben an die Lo-

gik d.h. metaphysischeWahrheit der Vernunft-Kategorie steht und fällt: wenn andrer-

seits das Ich sich als etwasWerdendes erweist: so ––– (KSA12, § 7[55])

14.2 Zur Theorie der Fantasie

Wahrheit ist die Art von Irrtum, ohne welche eine bestimmte Art von lebendigenWesen

nicht leben könnte. Der Wert für das Leben entscheidet zuletzt. (WZM: 343)

Die Lehre von der Fiction, von ihren geistigen Gesetzen ist nöthig, um gewissen Puris-

ten zu begegnen, die auch in der Baukunst alles zu Prosa machen möchten. (Goethe,

»Baukunst «: 72)

Fantasie ist die Kraft der Projektion nach außen, auf dieOberfläche derDinge, beispiels-

weise die Projektion der Götter auf das Firmament. Weder das ›Ich‹, noch die ›Welt der

Götter‹ sind ohne Bezugnahme auf ihren exklusivenUrsprung in dermenschlichen Fan-

tasie eingehender zu begreifen (Schelling, in: Gehlen: 385). Diese regulativen Fiktionen

der Fantasie (Gott, Ich, Sein, Wahrheit und selbst noch das Konzept des Werdens) sind

24 »Mit anderen Worten: die ganze konstitutionelle Disharmonie und Belastung der menschlichen

Existenz – den Antriebsüberschuß, den Zwang zur Selbstführung, die Not der Arbeit, die Sorge der

Voraussicht und das ewige Sterbensehen – alle diese vitalen, riskanten Komplikationen sieht man

in der mühelosen, sicheren, stillen Lebendigkeit des Tieres gerade nicht, und darin unterscheidet

sich der Mensch selbst vom Tiere, das ›göttlich‹ ist im Hinblick auf die gelassene, geheime Mäch-

tigkeit seines Daseins. Hier ist Religion noch ›vegetativ‹, eine Aussage des Lebendigen über sich,

indem es sich in ein anderes Lebendige versetzt.« (Gehlen: 385)

25 »[…] vielmehr nehme ich das Ich selber als eine Construktion des Denkens, […] also nur als regulative

Fiktion, mit deren Hülfe eine Art Beständigkeit, folglich ›Erkennbarkeit‹ in eineWelt des Werdens

hineingelegt, hineingedichtetwird. […]Wie sehr gewohnt und unentbehrlich jetzt jene Fiktion auch

sein mag, das beweist nichts gegen ihre Erdichtetheit: es kann etwas Lebensbedingung und trotz-

dem falsch sein.« (KSA11, § 35[35])

https://doi.org/10.14361/9783839470725-018 - am 13.02.2026, 21:46:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Kapitel – Sein und Werden 155

nicht nur Leitsterne der individuellen Menschwerdung, sondern stellen natürlich die

eigentliche Trag- und Vernetzungsstruktur unserer Gesellschaften dar (Gehlen: 378).

Dieses, wie Freud sagt (Freud 4: 125), Hinausprojizieren des menschlichen Wesens in

die Welt, diese »einzige Methode seines Begreifens«26, ist präziser gesagt erst das ex-

perimentelle Schaffen seines Wesens. Das vor-gestellte ›Ich‹ dient der anschaulichen

individuellen Identifikation, aber auch der Identifikation (mit) der Gemeinschaft. (»Das

Selbstbewußtsein wird indirekt durch Identifikation mit einem anderen gewonnen«;

noch präziser gesagt, es ist überhaupt nur über die Einverleibung einer vor-gestellten,

nach außen projizierten ›Identität‹ möglich [Gehlen: 376].) Erst unter dem Deckmantel

der Heiligkeit27 und Wahrheit verkommen Projektionen unserer Fantasie zu Werkzeu-

gen derManipulation derMassen.Die Fantasie ist der wichtigste Schatz desMenschen,

und man sollte diesen konstitutiven Schatz nicht aus den Händen geben, denn der

Mensch wäre in der Tat »als Phantasiewesen so richtig bezeichnet, wie als Vernunftwesen«

(Gehlen: 374ff.); sie ist das elementare Individual- und Sozialorgan. Schon Gehlen wies

auf die entscheidende Symbolik des Übermenschen als eines ›Mehr an Leben‹ hin und

dieses ›Mehr an Leben‹ ist schlicht und ergreifend an ein Mehr an Fantasie gebunden.

Alles, was den Menschen gegen das Thier abhebt, hängt von dieser Fähigkeit ab, die

anschaulichenMetaphern zu einemSchema zu verflüchtigen, also ein Bild in einen Be-

griff aufzulösen. […] Als Baugenie erhebt sich solcher Maassen der Mensch weit über

die Biene: diese baut aus Wachs, das sie in der Natur zusammenholt, er aus dem weit

zarteren Stoffe der Begriffe, die er erst aus sich fabriciren muss. Er ist hier zu bewun-

dern – aber nur nicht wegen seines Triebes zur Wahrheit, zum reinen Erkennen der

Dinge. (WL, § 1)

Denn der Mensch vergaß sich » als künstlerisch schaffendes Subjekt« (WL, § 1). Wie Hei-

degger uns mit Nietzsche lehrt, zeichnet sich der Mensch vor allem durch ein ständiges

Stellenaus (Heidegger 6: 42).DiesesStellen ist zuallererst einSich-Vor-Stellen.Anschlie-

ßendwird daraus ein (reflexives und provisorisches) Fest-Stellen.Sein undZeit sind nicht

im Grunde festgefahren, sondern in das Werden eingebunden, in den ewigen Fluss der

Dinge. Da aber das Sein traditionell immer mit der Wahrheit zusammenfällt (Heideg-

ger 2: 212), wird auch klar, dass deshalb beim ›letzten Menschen‹ die Vernunft und das

Vorstellen »auf eine eigentümlicheWeise verenden und gleichsam sich in sich verfilzen«

(Heidegger 6: 43). Das Erkennen hat nichtsmit einem Finden von Erkenntnissen zu tun,

sondern bedeutet nur Fiktion als vorausgreifender Entwurf des Noch-nicht-Seins; es ist

kein (logisches) Fest-Stellen, sondern ein eher empirisch-fantasierendes Vor-Stellen von

Möglichkeiten,weitab jeglicher Teleologie (empirisch für die feinfühlig fabrizierten und

anhand der Erfahrung operablen Schemata, fantasierend imSinne ihre experimentellen

neuenBeziehungen zueinander).Dieses fantasierende, experimentelle Vorstellen ist der

postnatale Lernprozess eines unspezialisierten, noch nicht festgestelltenMängelwesens

26 »Es ist wirklich demMenschen natürlich, alles zu personifizieren, was er begreifen will, um es spä-

ter zu beherrschen – die psychische Bewältigung als Vorbereitung zur physischen –, aber ich gebe

Motiv und Genese dieser Eigentümlichkeit des menschlichen Denkens dazu« (Freud 4: 125f.).

27 »Mit der beanspruchten Heiligkeit würde auch die Starrheit und Unwandelbarkeit dieser Gebote

und Gesetze fallen« (Freud 4: 144).

https://doi.org/10.14361/9783839470725-018 - am 13.02.2026, 21:46:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


156 Nietzsches Architektur der Erkennenden

im Austausch mit seiner (geografisch, kulturell und sozial) unvorherbestimmten Um-

welt. Es gilt noch zu bestimmen, welche Kunstfertigkeiten zur individuellen Mensch-

werdung zu lernen wären. Die Fantasie ist das jedemMenschen von der Naturmitgege-

beneWerkzeug, sich seine eigeneWelt zu erstellen und anzueignen.Hier gibt es keinen

objektiven Blick in die Welt oder über die Welt hinaus. Das gewöhnliche »Objektiv-Bli-

cken« (KSA12, § 9[60]) der Erkennenden, »welche nur fest-stellenwollen« (KSA12, § 9[60]),

ist nur ein Zeichen der fortschreitenden »Willens- und Kraft-Armut« (KSA12, § 9[60]),

unsere eigene Welt zu organisieren; es ist nur ein Weniger an Fantasie. Um im ewigen

Werden festsetzen zu können, »wie es sein soll« (KSA12, § 9[60]), brauchen wir aber einen

Überschuss anKraft und Fantasie, da der Lernprozess des bauendenGeistes auf fließen-

dem Grunde niemals abgeschlossen sein kann.

Erkenntnis an sich im Werden unmöglich; wie ist also Erkenntnis möglich? Als Irrtum

über sich selbst, als Wille zur Macht, als Wille zur Täuschung. (WZM: 419)

Nun ist der postsokratische Mensch recht eingenommen gegen Schein und Wechsel,

das Körperliche, die Sinne und die Unfreiheit, das Zwecklose; er verachtet schon sehr

früh alles »Menschliche, noch mehr das Thierische, noch mehr das Stoffliche« (KSA11, §

26[300]). Er sehnt sich nach absoluter Erkenntnis, ehrt die Erkenntnis um der Erkennt-

nis willen, glaubt an Tugend und Glück im Bunde, an die Erkennbarkeit aller mensch-

lichen Handlungen, an falsche Gegensätze wie ›gut‹ und ›böse‹ und unterliegt den Ver-

führungen der Sprache. Aber siehe da, es gibt keinen (freien) Willen, kein Ding an sich,

keinen Zweck. DieWahrheit, die kein Schaffenmehr vomMenschen fordert, entspringt

aus »Furcht in der Ungewißheit« [KSA11, § 26[301]), Schwäche und Faulheit des Intel-

lektes (vgl. KSA11, § 26[347]). Hierin liegt Nietzsches notorischer Aristokratismus zu-

grunde.Hier, in der systematischen Beseitigung des Künstlers imMenschen (undMen-

schen imKünstler) sieht er die großeGefahrdesPöbelaufstandesdurchPlatonismusund

Christentum und ihrer »große[n] Identitätslehre (Glück = Tugend = Erkenntniß)« (KSA13,

§ 14[99]). Nicht der nicht eingetretene Tod Gottes ist das Problem, sondern die domes-

tizierte, zurückgebildete Fantasie des Menschen: »[…] zwei Jahrtausende beinahe und

nicht ein einziger neuer Gott!« (AC: 208)

Man braucht nicht mehr zu zweifeln wie noch Descartes (an Gott, an der Wahrheit,

am Sein28),man braucht keine sukzessiven Gottesbeweisemehr, die alle nur das Gegen-

teil bewiesen haben, die alle nur zum Tod Gottes beigetragen haben, man braucht das

nicht,wennmanunsereAufgabe erkennt,wennmanwieder dengrößtenNutzendesPo-

lytheismus erkennt, diese »wundervolle Kunst und Kraft, Götter zu schaffen«. »Im Poly-

theismus lag die Freigeisterei undVielgeisterei desMenschen vorgebildet: dieKraft, sich

neue und eigene Augen zu schaffen und immer wieder neue und noch eigenere: so daß

es für den Menschen allein unter allen Tieren keine ewigen Horizonte und Perspektiven

gibt« (FW, § 143). Ursprünglich, namentlich zur vorsokratischen Zeit des Polytheismus,

war im Schaffen von Göttern immer auch das sich wandelnde Leben vergöttlicht. Die

28 »›Sein‹ unbeweisbar, weil es kein ›Sein‹ giebt. Aus dem Gegensatz zum ›Nichts‹ ist der Begriff Sein

gebildet.« (KSA11, § 25[185])

https://doi.org/10.14361/9783839470725-018 - am 13.02.2026, 21:46:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Kapitel – Sein und Werden 157

postsokratische Dürre des ›Feststellens‹ führte mit dem Monotheismus zur definitiven

Aushungerung eines erstarrten Lebens.

Gott zum Widerspruch des Lebens abgeartet, statt dessen Verklärung und ewiges Ja zu

sein! […] Gott die Formel für jede Verleumdung des »Diesseits«, für jede Lüge vom

»Jenseits«! In Gott das Nichts vergöttlicht, der Wille zum Nichts heilig gesprochen!

(AC: 208)

Seine Unbestimmtheit und durch Fantasie geführte weltoffene Lernfähigkeit kann auch

seine größte Gefahr bedeuten. Sie kann sich äußerst leicht zur reinen Anpassungsfähig-

keit verschließen. Durch das Klassifizieren von Vernunft und Intuition, das Differen-

zieren von Kunst undWissenschaft, durch Dialektik und Teleologie, kurz gesagt, durch

das systematische IsoliereneinzelnerPotenziale,wirdderMenschauchsystematischzur

Willensschwäche erzogen.Man spielt diewiderstreitendenAntriebe und Potenziale (des

Willens zurMacht) gegeneinander aus.Dennermuss sich vonNatur ausnichtunbedingt

seine ›zweite Natur‹ selber schaffen, sondern kann sie eben durch das Brechen und Dis-

ziplinieren des eigenenWillens übernehmen. Er kann als von Natur aus unspezialisier-

tes Wesen äußerst effizient nicht nur in praktisch jedem beliebigen natürlichen Milieu

überleben, sondern eben auch in jeder beliebigenKultur. Es gilt dann eben vornehmlich,

die Fantasie desMenschen festzustellen oder sie auf die traditionell etablierten Bereiche

der Kunst zu beschränken. Dort, wo sich die Fantasie nicht domestizieren lässt, macht

man aus der Unbeugsamkeit solcher systemwidrigen Menschen ganz einfach eine wei-

tere Spezialität, einen sogenannten Künstler.

Das Feststellen der Fantasie ist in der Regel mit jedem Glauben (im religiösen Do-

mestizieren), d.h. mit jedem Für-wahr-Halten (das wissenschaftliche Pendant) sicher

abgeschlossen und kann sich ›frei‹ in klar definiertenGrenzen undHierarchien eines so-

genannten »Kultur-Über-Ichs« im Freud’schen Sinne sublimieren (Freud 2: 77). Aus der

Vor-Stellung mittels der unser Seelenleben bestimmenden Fantasie, aus deren Projek-

tion, wird die der Autorität unterworfene neurotische Introjektion (Freud 2: 74 u. 113).

ManverstandReligionnochnicht alswahrhaftigesVorspiel derWissenschaft (FW,§ 300)

und Letztere noch nicht als Vorspiel einer ganzheitlichen Fiktion. Man erkannte noch

nicht den unermesslichenWert der Fantasien, »welche in der gesamtenEntwicklung der

organischen Wesen allmählich entstanden« (MA, I, § 16), als der eigentlich konstitutive

Schatz, auf dem unser Menschentum ruht.

DasWerden wird seit Platon als zeitlicher Abfall vom Sein betrachtet, als ein Abdrif-

ten, ein sich Entfernen vom reinenUrsprung.Es ist immer dasWeniger, derMangel, der

Makel, niemals das vollkommene Potenzial der unendlichen Möglichkeiten. Im Gegen-

satz zum ursprünglichen Sein, wird es aber auch neuzeitlich als zielgerichtet interpre-

tiert, also auf das zukünftige Sein orientiert gelesen als die Entfaltung des Weltgeistes

der Geschichte durch das absoluteWissen (Hegel 2). Um diesem zirkulären Kurzschluss

der Zeit, dem zum Nihilismus führenden Ressentiment zu entkommen, erfand Nietz-

sche die ewigeWiederkunft (als eine Spirale der künstlerischen Selektion,des konkreten

Messens am Leben) und den Übermenschen, den nicht mehr am ewigen unbestimmba-

renWerden, amWillen zur Macht als Kunst Leidenden.

https://doi.org/10.14361/9783839470725-018 - am 13.02.2026, 21:46:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


158 Nietzsches Architektur der Erkennenden

Der Gedanke der Wiederkunft als auswählendes Prinzip, im Dienste der Kraft […] Reife

der Menschheit für diesen Gedanken […] als der schwerste Gedanke: […] nicht mehr die

Lust an der Gewißheit, sondern an der Ungewißheit; nicht mehr »Ursache und Wir-

kung«, sondern das beständig Schöpferische. […] Um den Gedanken der Wiederkunft

zu ertragen, ist nötig: Freiheit von der Moral; […] Genuß an aller Art Ungewißheit, Ver-

suchshaftigkeit, als Gegengewicht gegen jenen extremen Fatalismus; […] Beseitigung

der »Erkenntnis an sich«.Größte Erhöhung des Kraftbewußtseins desMenschen, als dessen,

der den Übermenschen schafft. (WZM: 690f.)

Das Ewige der klassischen Metaphysik ist das stetige, festgestellte Sein; im Willen zur

Macht bleibt es das ewige Werden. Die ewige Wiederkunft ist das Selektieren im Wer-

den, das aktive Filtern als einer der Grundzüge des Denkens (vgl. Kapitel 16 Eine Reise

ins Gehirn), ein ewiges »Verbessern« des Provisoriums, da es ja im Werden nichts Per-

fektes geben kann, nichts Absolutes (auch weder Gutes noch Böses), wodurch aus dem

geschlossenen Kreis eine Zentrifuge wird (Deleuze 6: 40), die eher als eine offene Spira-

le gedacht werden sollte. Die Kreisbewegung ist ›nur‹ die Antriebskraft des Chaos (»das

Sein desWerdens« [Deleuze 7: 33]) und nicht sein Ergebnis oder Ziel.Die selektive Kreis-

bewegung ist also nicht dasWiederkehren des ewigGleichen (gleichen Zustands)29, son-

dern nur die ewig gleiche bedingendeKraft (gleiche Energie, gleicheMasse derWelt) der

Entwicklung des Menschen.

Eine Untersuchung der Fantasie ist schwierig, weil man scheinbar an die »Grenze

der Denkbarkeit« (Gehlen: 378) gelangt. Doch darf man auch hier nicht in letzte Prämis-

sen zurückfallen wollen, denn ein Konzept zu untersuchen, heißt niemals seine Rele-

vanz, Gewicht oder Lebendigkeit an einem (hypothetischen) Wahrheitsgehalt zu mes-

sen. Schon der Gottesbeweis in der Geschichte der Philosophie war genauso hoffnungs-

los und unsinnig wie der Beweis seiner Inexistenz es sein müsste. Beispielsweise hat

auch Venters epochale DNA-Sequenzierung im Jahr 2000 lediglich das endgültige Ende

der vonMorton eingeführten wissenschaftlichen Rassenlehre dekretiert, aber nicht das

Geringste am akuten Rassismus geändert, und noch weniger die Tatsache, dass wir alle

eine genetisch recht ›intime‹ afrikanische Familie sind. Es ist geradezu offensichtlich,

dass Fantasmen keinen direkten Bezug zur Natur haben, keine Wurzel in ihrem Boden

benötigen,alsoniemalsnatürlichenUrsprungs sind.DasGefühl fürDinge entstehtnicht

aus den Dingen! Und eine Fantasie kann sich in diesem Sinne niemals auf irgendetwas

Feststehendes berufen. (Wir nannten dies schon vorher den Sprung.) Nietzsches Genea-

logien legen diesen Sachverhalt offen, und so konnte auch der ihn stark beeinflussende

Rechtswissenschaftler Jhering (1818–1892) mit Recht sagen: »Nicht das Rechtsgefühl hat

das Recht erzeugt, sondern das Recht das Rechtsgefühl« (in: Gehlen: 378). Keines der ge-

wichtigsten Konzepte derMenschheit hat etwasmit (einer von der Natur vorgegebenen)

Wahrheit zu tun. Aber eine projizierte kulturelle Fantasie kann im zweiten Schritt eine

quasi logische natürliche Reaktion hervorrufen.

Damit stoßen wir aber in diesem Vergleich zwischen Natur- und Geisteswissen-

schaften auf ein Paradox. Während die ersten menschlichen Naturen rein zufällig

29 »Zarathoustra reconnaît que,malade, il n’avait rien compris à l’éternel Retour, que celui-ci n’est pas

un cycle, qu’il n’est pas retour du Même, ni retour au même« (Deleuze 6: 40).

https://doi.org/10.14361/9783839470725-018 - am 13.02.2026, 21:46:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Kapitel – Sein und Werden 159

entstehen (und sich äußerst subtil differenzieren, beispielsweise bei der Pigmentie-

rung), also durch zufällige Genmutationen (hier auch als Sprünge bezeichnet), die

sich anschließend noch ›zufälliger‹ für eine milieugerechtere Lebensweise mehr oder

weniger als vorteilhaft erweisen, also nicht durch evolutive Anpassung an die Umwelt

entstehen, ist dieser Zufall oder Sprung bei den zweiten Naturen (unseren Kulturen)

in der Regel auszuschließen. Man könnte auch sagen, während die Natur das Spiel

bevorzugt, favorisiert die Kultur den Ernst. Was der Mensch von seiner ersten Natur

nicht mitbekommt, ›kompensiert‹ er in (oder mit) seiner zweiten.

Aber zwischen der ersten und der zweiten Natur bleibt der Sprung absolut. Die

kulturelle Kompensation hat zwar ihren Ursprung in dieser etwas ›nachlässigen‹ Art

vonWeltoffenheit unserer ersten Natur, sie kann sich aber auch gerade deshalb niemals

auf sie berufen. Es gibt keine (logische) Brücke zwischen der grundverschiedenenNatur

und der Kultur (zumindest nicht von der Natur in Richtung Kultur). Es gibt eine strenge

(menschliche) Logik überhaupt nur in der Kultur, vielleicht auch in der Natur (die Art

der Strenge steht hier nicht zur Debatte), aber ganz gewiss nicht zwischen den beiden

Bereichen und dies eben paradoxerweise gerade wegen ihres unmittelbaren Zusam-

menhanges. Diesen fundamentalen Zusammenhang aufbrechen zu wollen (also unsere

Grundbedingung zu ignorieren), nennen wir (hier) Teleologie. Der Gottesbeweis ist

nur das berühmteste Beispiel, ein kompensatorisches kulturelles Ergebnis der Fantasie

quasi naturwissenschaftlich (d.h. nach einer geisteswissenschaftlichen Logik, die ihre

letzten Prämissen prinzipiell auch in der Natur finden könnte) untermauern zu wollen.

Auch kann Gott eben nur rein geisteswissenschaftlich ›widerlegt‹ werden, als kulturell

längst unpassendes Konstrukt des (bauenden) Geistes.

Auch umgekehrt finden immerwieder altemetaphysischeÜberreste als Vehikel zum

DenkenEingang indieNaturwissenschaftenundverhindern sozusagendiedoch schein-

bar natürliche gewollte Weltoffenheit durch kulturell schon abgeschlossene ›Dinge an

sich‹. Anders ausgedrückt: Die unaustilgbare Nostalgie des Absoluten und Logischen

kompromittiert das unvoreingenommene naturwissenschaftliche Forschen. Wir kön-

nen überhaupt nur anhand unserer zweiten Natur in die erste eindringen (zurücksprin-

gen!), vergessen dies aber allzu leicht und unterliegen der eitlen Verführung, Dinge an

sich entdeckt zu haben.30 Aber erst wenn wir das Denken als konzeptuelles Denken be-

greifen (erkennen),dürfenwirwiederBrücken schlagen.So ist beispielsweisederDarwi-

nismus mittlerweile rein konzeptuell viel geeigneter in den Geistes- und Sozialwissen-

schaften als in der Biologie, Genetik oder Biogenetik. Denn die Anpassungslehre funk-

tioniert dort,wodieLogikauchSinnmacht,also indemdasSpiel derNatur ergänzenden

Ernst der Kultur (Nietzsches furchtbarer Ernst der Kunst!). Auch die Lehre der Selektion

funktioniert hier besser, was wir schon mit der ewigen Wiederkehr angedeutet haben.

DieNatur (desMenschen)muss unpräzise (unangepasst, unspezialisiert) sein,damit die

Kultur im ewigen Werden die (moment- und milieugerechte) angepasste, präzise und

spezielle Formselektionieren bzw.entwerfen kann.Oder gegenläufig formuliert:Die Fä-

higkeit des Menschen zur Erschaffung seiner zweiten Natur macht die Spezialisierung

30 Diewissenschaftlichen Prämissen sind »unzertrennlichmit der Struktur desmenschlichenGeistes

verbunden« (Weischedel: 120). Sie sind logisch und richtig in der uns erscheinenden Welt. Sie re-

flektieren unsere vor-gestellteWelt, sie sind »immer die scheinbareWelt noch einmal« (WZM: 386).

https://doi.org/10.14361/9783839470725-018 - am 13.02.2026, 21:46:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


160 Nietzsches Architektur der Erkennenden

seiner ersten (d.h. allerOrgane außer demGehirn) nichtmehr nötig. Sein einerseitsweit

zurückgreifenderOrganprimitivismusfindet hier seinenGrundund seinenZusammen-

hang mit der sprunghaften Optimierung seines Gehirns andererseits, aus denen seine

Sonderstellung resultiert. Denn derMensch fällt spätestensmit seiner kognitiven Revo-

lution aus der klassischen Evolutionsgeschichte der Tiere heraus. Als das revolutionäre

konstitutive Moment dieses geistigen und selektiven Entstehungs- oder Entwurfspro-

zesses kultureller Konstrukte galt von Anfang an die menschliche Fantasie! Fantasie ist

nicht die kompensatorische Flucht aus einer harten Gegenwart, sondern die elementare

Bedingung, mit dem Herausfall aus der selektiven tierischen Evolution noch unser, als

primitives Mängelwesen (Gehlen) umso härteres Dasein sichern zu können.

Und auch unsere architektonischen Entwürfe sind unserem konzeptuellen Denken

entsprechende regulative Fiktionen, sind jeweils ein experimenteller Ausschnitt eines

möglichen (oder unmöglichen) Noch-nicht-Seins, eines zukünftigen Lebens im ewigen

Werden.

Der Weg der Fantasie zeigt in die Zukunft; jede provisorische Rückkehr in die Ver-

gangenheit und in unsere erste Natur ist nur ein Anlaufnehmen für das Schaffen eines

neuen Ereignisses, vielleicht sogar eines vitaleren Menschen. Denn dieser braucht die

»vitale Fähigkeit« seines Fantasieprozesses für das »Entrücktwerden des Lebensprozes-

ses von dem räumlich-zeitlichen Standort, wo es [das Leben] in Wirklichkeit verharrt«

(Palágyi,Kapitel VIII.,Theorie der Phantasie: 94; Gehlen,Kapitel 37,ZurTheorie der Fan-

tasie: 374), um die Vergangenheit zu verwerten und in Richtung Zukunft verfügbar zu

machen und die Erwartungen durch planerisches Entwerfen schon vorwegnehmen zu

können.

14.3 Der Mensch als Brücke

Ich beschwöre euch, meine Brüder, bleibt der Erde treu und glaubt denen nicht, welche

von überirdischen Hoffnungen reden! (Z: 9)

DieWahrheit ist eine Rache am Leben, die Rache des ›letzten Menschen‹, der das Glück

erfunden hat und dabei blinzelt (Z: 15); es ist also die Rache des großen Zweiflers. Der

Übermensch repräsentiert die Versöhnungmit dem Leben, er ist der ewige Jasager zum

Leben (was nicht heißen soll, dass er alle sozialen Bedingungen akzeptiert, ganz im Ge-

genteil, als Jasager zum Leben, als Schaffender neuer Tafeln ist er eben auch Zerstörer

so mancher altgediegenen). Der das Ressentiment überwundene Übermensch ist der

Menschdes ewigenunschuldigenWerdens,derdieBrücke zuZeit undLebenüberschrit-

ten hat. Gehlen verwies auf die tiefe Einsicht Nietzsches, »daß der Mensch sich selbst

noch Aufgabe ist« (Gehlen: 382). Und diese Aufgabe kann er nicht abgeben: an keinen

Führer, an keine Institution. Es sei denn, er wollte lebensmüde und verantwortungs-

los werden, kein ganzer Mensch mehr sein, sondern lediglich ein fatales Werkzeug. Die

vomHerdeninstinkt geprägte Gesellschaft ehrt das Sich-gleich-Bleiben des Charakters,

die ›Versteinerung‹ der von ihr geprägten Ansichten (dazu gehört natürlich auch die so-

viel fürgesprochene sogenannte Flexibilität),undbringt unter demDeckmantel der Sitte

(als einermoralischenWahrheit) »allesWechseln,Umlernen,Sich-Verwandeln inVerruf «

(FW, § 296).Wahrheit, das Festmachen derWelt, ist der Feind des Erkennens; als »der fes-

https://doi.org/10.14361/9783839470725-018 - am 13.02.2026, 21:46:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Kapitel – Sein und Werden 161

te Ruf « (FW, § 296) ist sie eben auch Bedingung des Herrschens und der Feststellung des

Tieres Mensch zu einer »Werkzeugnatur« (FW, § 296).

Der Begriff der Entwicklung (imWerden) ist als Veränderung zu verstehen (kein Si-

chentfalten einer vorbestimmten Form, im Sinne eines Fortschritts Richtung festste-

hend immanenter oder übergeordneterWerte). Die persönliche Entwicklung ist also als

eine fortschreitende Aneignung undBeherrschbarmachung unserer stetigmutierenden

Um-Welt zu verstehen. Denken, erkennen, heißt, den Dingen einen Zwang auferlegen

(GD: 135); denken ist immer um-schaffen (WZM: 391), ist selbst schon Teil der »Tätigkeit

der Weltveränderung«, die überhaupt erst jede orientierte »Handlung als die Mitte des

menschlichenDaseins« (Gehlen: 138f.) ermöglicht.Hier kommenwirwieder zur Verant-

wortung der Kunst, zu ihrer organischen Funktion bei Nietzsche bzw. der biologischen

Funktion (des Bewusstseins) bei Gehlen. Wenn der Mensch von Natur ein Kulturwesen

ist, heißt das eben auch, dass die Kultur unsere Natur steuern und beeinflussen kann.

Denken, handeln und (das von der Natur vorgesehene, aber unbestimmte) Menschwer-

den fallen in dem Verändern, das dem ewigenWerden immanent ist, zusammen. Jeder

zeitgebundene Anker, jede provisorische Tafel hat an sich den höchsten Anspruch der

Kunst zu stellen.

Es heißt, wieder Kraft zum Schaffen zu finden, das der essenziellen Entlastung des

Menschen dienende Schematisieren zu pflegen, das Schaffen und Kumulieren eines

(künstlerischen) Antriebsüberschusses (Gehlen: 59ff.). Hierin liegt die physiologisch

essenzielle Dimension der Kunst (KSA7, § 19[50]). Wenn es nur irgendwelche ›Ziele‹

der Menschheit geben kann, dann sind es die rein künstlerisch (ästhetisch) zu recht-

fertigenden, unvorhersehbaren und unbestimmbaren Sternstunden der Menschheit

(Zweig); diese sind die sich entladenden Antriebsüberschüsse anhand der aus dem

Werden geschöpften und akkumulierten künstlerischen Entlastungen (erarbeitete ope-

rable Schemata) ihrer »höchsten Exemplare« (UB, II: 177), die es verstehen und alle Kraft

mitbringen, in diesen historischen Stunden »unhistorisch zu empfinden und zu handeln«

(UB, II: 184).

Das Nicht-fest-gestellt-Sein ist das Wesen, das zu bejahende ›Mängelwesen‹ des

Menschen. Der Übermensch ist kein Idealmensch sowie auch eine große Kultur keine

tausendjährige Kultur ist. Die (abendländische) Idee eines Ideals ist schon ihr Un-

tergang (Spengler). Der Begriff des Übermenschen dient uns hier eher als Spiegel

und kritischer Weggefährte (denn wie sollte man auch ein ›ideales Mängelwesen‹ be-

schreiben?). Möchte man sich zur Überschreitung der Brücke dennoch wenigstens ein

vorläufiges (Spiegel-)Bild vom Ausgangspunkt des Übermenschen oder übermenschli-

chen Mängelwesens machen, so steht dieser eindeutig M. Shelleys Frankenstein31 näher

als der überzüchteten blonden Bestie, denn auch in unserer afrikanischen Großfamilie

(Menschheit) gilt das absolute Reinheitsverbot: »NB. Gegen Arisch und Semitisch. Wo

Rassen gemischt sind,derQuell großer Cultur« (KSA12, § 1[153]). Es gilt in jederHinsicht

31 »Die Träume und Alpträume der letzten Seiten sollten lediglich Ihre Fantasie anregen. Was wir

jedoch ernst nehmen sollten, ist die Vorstellung, dass sich auch das menschliche Bewusstsein

und die menschliche Identität von Grund auf verändern werden. Diese Veränderungen werden

so grundsätzlicher Natur sein, dass die Bezeichnung ›menschlich‹ nicht mehr zutrifft.« (Harari 1,

»Das Ende des Homo sapiens«: 503ff.)

https://doi.org/10.14361/9783839470725-018 - am 13.02.2026, 21:46:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


162 Nietzsches Architektur der Erkennenden

scheinbare (in erster Linie geistige) Widersprüche zu kultivieren (GD: 103), denn die

Geburt eines Sterns, auch die eines abstrakten Schemas, braucht die Fruchtbarkeit und

treibende Kraft des Chaos (Z: 13).

Die Künstler, eine Zwischenart: sie setzen wenigstens ein Gleichniß von dem fest, was

sein soll – sie sind produktiv, insofern sie wirklich verändern und umformen; nicht, wie

die Erkennenden,welche Alles lassen, wie es ist. […]Überwindung der Philosophen, durch

VernichtungderWelt des Seienden: ZwischenperiodedesNihilismus: bevor die Kraft da

ist, die Werthe umzuwenden und das Werdende, die scheinbare Welt, als die Einzige

zu vergöttlichen, gutzuheißen. (KSA12, § 9[60])

»Waswollenwirwerden?« (Harari 1: 505) ist inderTat die entscheidendeFrage (undnicht

»Was dürfen wir nicht?«). Aber vor jedem »wissenschaftlichen Upgrade des Homo sapi-

ens« brauchen wir erstmals den geisteswissenschaftlichen Upgrade, umwirklich auf die

Höhe solcher Fragen zu kommen. Und für dieses geistige Boosten hilft kein kategori-

scher Imperativ, mag er von Kant oder auch Jesus kommen. Hier hilft nur Nietzsches

Abschaffung der Wahrheit, denn es scheint ratsamer, den ›höheren Menschen‹ nicht in

seiner (noch immer dominierend) nihilistischen Verfassung zu boosten, sondern dazu

erstmal ›ganzer Mensch‹ zu werden, um eben das Reich der abwägbaren Möglichkeiten

(undUnmöglichkeiten) ernsthaft inAngriff nehmenzukönnen.Nietzsches neuesMons-

trum32 ist natürlich schon weit jenseits der (so beruhigenden) Moral von Shelleys Klas-

siker (1818). Er lässt die zerstückeltenMenschentypen oder Naturen wieder fusionieren,

um eben das zu überwinden, was wir in der Regel unter dem Begriff Mensch zusam-

menzufassen meinen. Man darf mit Nietzsche ganz gelassen die Liste der zu überwin-

dendenNaturen erweitern, also neben den Künstler (den Schaffenden) und Philosophen

(den Erkennenden) wenigstens noch denWissenschaftler, denHeiligen (den Liebenden)

und den Priester stellen. Auch wenn Nietzsche (in obiger NB.) noch nichts von den ver-

schwundenen Rassen wusste (auch nicht vom sogenannten Genfluss z.B. zwischen Ho-

mo sapiens und Neandertaler), so bleibt seine dahinterstehende Intention der Misch-

kulturen (und nicht nur -naturen) dennoch beispielhaft.Denn das ›Ziel‹ seiner Fusionen

der Naturen und noch aller Kulturen in »Einer Person« (KSA10, § 16[11]) ist eben nicht die

große starre Einheit (oder auch Nivellierung), sondern ganz im Gegenteil das Potenzial

einerWelt der unendlichenMöglichkeiten.

Wir leben nur durch die Illusionen der Kunst. Jede höhere Kultur ist es durch diese Bän-

digung.Die philosophischen Systemeder älterenGriechen. […] Einheit der Philosophie

und der Kunst zum Zweck der Kultur. (KSA7, § 19[51])

Zarathustras höherer Mensch (Z: 317) bleibt in seinen Überzeugungen gefangen; er be-

greift das Konzeptuelle (d.h. die Wahrheit als Konzept) noch nicht in seiner Tragweite,

32 »Mein GemäldeWagner’s ging über ihn hinaus, ich hatte ein idealesMonstrum geschildert, welches

aber vielleicht im Stande ist, Künstler zu entzünden. DerwirklicheWagner, daswirkliche Bayreuth

war mir wie der schlechte allerletzte Abzug eines Kupferstichs auf geringem Papier. Mein Bedürf-

niß, wirkliche Menschen und deren Motive zu sehen, war durch diese beschämende Erfahrung

ungemein angereizt.« (KSA8, § 27[44])

https://doi.org/10.14361/9783839470725-018 - am 13.02.2026, 21:46:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Kapitel – Sein und Werden 163

in seiner Eingebundenheit in den Willen zur Macht. Der Übermensch überwindet also

diese höheren Menschen, überwindet den letzten Künstler, Wissenschaftler und Philo-

sophen, die alle noch der Kategorie des modernen zerbrochenen Gelehrten und seiner

desperaten Erkenntnis angehören (KSA7, §§ 19[35][136]).Mit dieser Überwindung fusio-

nieren auch der vernünftige und der intuitive Mensch (WL, § 2). Das Erkennen findet

die Strenge und Kühle der abstrakten Mathematik als das Heraustreiben des Urvermö-

gensmenschlicher Fantasie (WL,§ 1).DerÜbermenschbraucht die Philosophie,dieWis-

senschaft, die Kunst nicht mehr im Sinne eines Vehikels, braucht die Kultur nicht mehr

im Sinne eines starren Gehäuses. Der Übermensch hat die Wahrheit endgültig abge-

schafft. Er steht filterlos derWelt gegenüber, ist ›schutzlos‹ in ihr geborgen. In vielleicht

gar nicht so wunderbarer Weise könnte das Mitspielen des schon zitierten Katholiken

Rudolf Schwarz33 direkt aus demWillen zurMachtNietzsches stammen und indirekter-

weise nochmals die Frage (bzw. Orientierung) vomÜbermenschen (vor-)stellen:

Was die Erde uns zeigt ist ein unerschöpflicher Fluß von Einfällen und Zusammenstel-

lungen. Was aus ihr zu erschließen wäre, wäre ein unendlich kindlicher Geist, der in

anmutiger Willkür sich darüber freut, daß ihm so viel einfällt, mitten im alten Spiel

wieder ein neues. […] Warum spielt der Mensch denn nicht mit? Warum bringt er sei-

nen Einfall nichtmit in das Spiel, dass ermitklingt, warumwill er alles zermahlen, pla-

nieren, um darauf eine Idee zu errichten? Warum fehlt gerade ihm, dem finsteren Ty-

rannen der Sinn für die Anmut des Wirren? (Schwarz: 229)

Das Erstellen unserer allzumenschlichen Schemata, Abstraktionen, Entlastungen und

Beruhigungsmittel des bedürftigen höheren Menschen, all dieses Denken dient nicht

demWissen (demAufstellenvonsogenanntenWahrheiten), sonderndemHandeln (Geh-

len); diese mentalen ›Bilder‹ allein ermöglichen erst die Herstellung übergreifender Zu-

sammenhänge, d.h. bewusste Orientierungsimpulse für teils bewusstes, aber größten-

teils unbewusstesHandeln imbreitenSpektrumderMöglichkeiten.DasChaos,dieReiz-

überflutung, lähmt.Erst dieDistanz (zurRealität),dasSchema,ermöglichendasReagie-

ren. Nicht der Einblick in die Realität ist das ›Ziel‹ des Denkens, sondern ihre Umschaf-

fung, der Ausblick, die Perspektive; nicht Erklärung, sondern konzeptuelle Verklärung

ist unsere (Lebens-)Bedingung.

Der höhere Mensch braucht noch die Idee (oder schlimmer noch: dieWahrheit), der

Übermensch könnte vielleicht das Spiel mit der eben recht »wunderbare[n] Erfindung

der Logik« mitspielen (KSA7, § 19[102]). Wie viel Werden hätte er noch nötig ins Sein

umzudeuten? Es gibt natürlich keine Spur vom Übermenschen, die Brücke zu diesem

scheintnichtmal inSicht zu sein; aber imGegensatz zumalttestamentlichenErdenhüter

bleibt der unerhörte bzw. unzeitgemäße Übermensch rein symbolisch natürlich ein ge-

eigneter Prüfstein, unserenMangel anWürde zu illustrieren (kein Treubleiben der Erde,

kein Frieden, kein geistiger und kultureller ›Fortschritt‹ etc.). Konsequentmit Nietzsche

33 R. Schwarzwar promovierter Regierungsbaumeister, welcher noch Theologie, Philosophie undGe-

schichte studiert hatte und vor allen Dingen mit seinen herausragenden Kirchbauten die ›Moder-

ne‹ prägte. Er war ein enger Freund des Priesters und Religionsphilosophen RomanoGuardini, des-

sen Denken tief von Nietzsche geprägt war.

https://doi.org/10.14361/9783839470725-018 - am 13.02.2026, 21:46:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


164 Nietzsches Architektur der Erkennenden

ausgedrückt ist auchdieUnwahrheit nur eineMetapher.Manmuss es also abermals phi-

losophisch angehen. Der Frieden fällt mit der Freiheit zusammen, das Sich-freimachen

von Ressentiment, von Rachegedanken (vgl. Kapitel 13 Der Humanist Nietzsche). Die Un-

wahrheit als Lebensbedingung zugestehen, als Metapher genommen, birgt diesen Ge-

danken von dem Frieden und der Freiheit, die das Leben bedingen, in sich. Der Begriff

derMetapherwill sagen: ebennicht einfachWahrheitmitUnwahrheit vertauschen (oder

eintauschen), sondern das Denken in eine (horizontale) Immanenzebene der Konzep-

te zu bringen (oder, wenn man so will, eine ungeheure Tool-Box erstellen). Hier wird

der (Über-)Mensch dann zumDirigenten neuer Kompositionen, Konstellationen, Kom-

binationen usw. Dank dieser »operablen Elementarisierungen [gehen wir] von der Ana-

lyse auf die Synthese über, [kannman] vonDekonstruktion auf Konstruktion umstellen«

(Sloterdijk 3: 273).

Habenwir atheistischenWissenschaftler nundasChristentumüberwunden?Natür-

lich nicht, solangewir an die Stelle Gottes eine erbärmlicheWahrheit oderÜberzeugung

setzen. Solange wir das Kunstwerk (Gott,Wahrheit...) nur anbeten (d.h. konsumieren),

bleibt unsere scheinbare »vita contemplativa« eine erbärmliche Kopie der »vita religio-

sa«. Wir müssen wieder ganz Mensch, wieder ganzer Mensch werden, nicht die Kunst

ins Leben oder ihm zur Seite stellen, an die Stelle Gottes stellen, sondern sie als das Le-

ben selbst begreifen.

Sicher ist, daß wir einem solchen Kunstwerke gegenüber erst lernenmüßten, wieman

als ganzer Mensch zu genießen habe: während es zu befürchten ist, daß man, auch

hingestellt vor ein derartigesWerk, es sich in lauter Stücke zerlegen würde, um es sich

anzueignen. (MD, KSA1: 519)

Dieses Lernen ist das uns bedingende Lernen des Umschaffens derWelt aus jener unge-

heuren Reizüberflutung ihres ewigen Werdens,34 die äußere Reizüberflutung zu sche-

matisieren, zu ordnen,die inneren Triebe zu bändigen und zu versuchen, »aus ihnen die

Welt zu construiren« (KSA7, § 19[41]). Es ist nichts anderes als das Lernen des konzeptu-

ellen Denkens. Man versteht auch hier unmittelbar, inwiefern die monotheistische »vi-

ta religiosa« eine fruchtbare »vita contemplativa« geradezu unterbindet und eine wahre

Wüste birgt.

Wie schonangesprochen (Kapitel 7DasProblemderSprache), zerstört derÜbermensch

unser Columbarium der Begriffe (zumindest ihren festen Platz und Rangordnung), um

sich frei von seinen IntuitionenzumBauen leiten zu lassen (WL: 888f.).Er brauchtnichts

34 »Diese ganze, im Resultat lebenswichtige Struktur setzt natürlich gerade die Überschwemmung

mit unangepaßten, unausgelesenen Reizmassen voraus, und mit Hilfe dieser Bedingung erst ge-

lingt jene allmähliche ›Aufladung‹ der Eindrückemit Symbolen, jeneOrdnung undGliederung des

Sehfeldes, die im Zuge der menschlichen Umgangstätigkeit anwächst und als übersehbare Welt

vor uns steht: sie drückt sichtbar aus, daßmanDistanz gewonnenhat, den Bannkreis der Unmittel-

barkeit gebrochen, und daß ein voraussehendes, die künftigen Eindrücke schon vorwegnehmen-

des und imgroßenUmkreis herrschendes Verhaltenmöglich ist. So zieht derMensch aus den, vom

Tier her gesehen, abnormen Bedingungen gerade die Mittel seiner menschlichen Lebensführung,

und diesen nicht einfachen Zusammenhang bezeichne ichmit dem Ausdruck ›Entlastung‹.« (Geh-

len: 68)

https://doi.org/10.14361/9783839470725-018 - am 13.02.2026, 21:46:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Kapitel – Sein und Werden 165

Abgeschlossenes, er erkennt die Fundamente dieses Columbariums, der bauende Geist

›baut‹ eben seinenGeist und zerstört immer fort seine Gefängnisse (Überzeugungen); er

ist nichts Fertiges und dennoch gerade deshalb immer mehr ein ganzer Mensch, ewig

lernend, spielend und schaffend: Das frühkindliche Trainieren der Fantasie als vitaler

Prozess derMenschwerdung (Palágyi)wird auf das ganze Leben erweitert.Nietzsche sah

im Übermenschen den konkreten Kampf gegen das eigentliche Verbrechen des Chris-

tentums an der Menschheit, das zweitausend Jahre Zeit hatte, den idealen Untermen-

schen zu schaffen, das hörige Herdentier, das sich mit dem Glauben an die (göttliche)

Wahrheit begnügt, um das Dasein zu rechtfertigen. Diese bedenkliche Unterwürfigkeit

und Dienstbarkeit, geschürt durch anerzogene intellektuelle »Furcht« und »Faulheit«

(WZM: 405) betrifft aberunseregesamteKultur,dendesillusioniertenAtheistendesHier

und Jetzt genausowieden frommenHinterweltler in seinerArbeit amGlückdes Jenseits.

Das erfundene Glück des (vernünftigen) höheren Menschen war nur das Einschränken

des Leidens durch den schützenden starren Begriff; es war damit aber auch das Ein-

schränken des Lebens. Nun leidet der intuitivere Übermensch »heftiger,wenn er leidet«

(WL, § 2); er hat auch die mit dem Heil der Kunst parallel ansteigende Not zu ertragen,

denn »das Schaffen als einZaubern bringt eineEntzauberungmit sich inBezug auf alles,wasda

ist« (KSA10, § 16[9]).

DieUnwahrheit als Lebensbedingungzugestehen ist schonTeil desZugangszurBrü-

cke, die zum Übermenschen führt (Heidegger 5: 103). Oder nochmal anders gesagt: Ei-

ne Entwicklung desMenschen, ein Über-uns-Hinausgehen des (heutigen ›höheren‹ und

immer festgestellteren)Menschen, ist an das vorläufige Zugestehen der »Unwahrheit als

Lebensbedingung« gebunden (JGB: 10) – als erster Schritt auf die Brücke zumÜbermen-

schen.

Mit schöpferischem Behagen wirft er die Metaphern durcheinander und verrückt die

Gränzsteine der Abstraktion, so dass er z.B. den Strom als den beweglichen Weg be-

zeichnet, der denMenschen trägt, dorthin,wohin er sonst geht. Jetzt hat er das Zeichen

der Dienstbarkeit von sich geworfen. (WL, § 2)

15. Sein und Werden

Aber damit wird Heraklit ewig recht behalten, daß das Sein eine Fiktion ist. (GD: 95)

Bevor wir uns auf den evolutionären Ausflug ins Gehirn begeben (Kapitel 16), wollen wir

nun alles (vor allen Dingen das über Sein undWerden) bereits Gesagte nochmals in kur-

zen Absätzen zusammenfassen. Dabei wird es speziell für den Architekten offensicht-

lich, dass dermillenarische Überbau der Ideengeschichte zu fest undmassiv ist und an-

dererseits seine Gründung zu leicht bzw. leichtsinnig. Aber siehe da: Sollte der kopflas-

tige Aufbau (der Begriffe) nicht ideal als Fundament dienen können und der zu fragile

Unterbau (in schwammigem Grunde), wenn auch nicht sonderlich ästhetisch, dennoch

wenigstens als vorübergehendeDachkonstruktion? Bietet es sich nicht geradezu an, den

ganzen Bau einfach umzudrehen?

https://doi.org/10.14361/9783839470725-018 - am 13.02.2026, 21:46:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

