
12  Sich wie ein anito verhalten

 
Jüngere Tao-Kinder werden von ihren Bezugspersonen (sowie gelegentlich auch von 
älteren Peers) bewusst »geängstigt« (anianniahin) und außerhalb ihres Gesichtsfeldes 
an diversen Körperteilen berührt. Im Säuglingsalter können Kinder diese Berührun-
gen noch nicht zuordnen. Die lokalen Modelle von Person, Emotion und Entwicklung 
machen es aus Sicht der Tao erforderlich, dass der von Geburt an bestehende Schreck-
ref lex (startle response) unterbunden und kulturell überformt wird. Ältere Säuglinge 
und Kleinkinder müssen lernen, in Momenten des »Erschreckens« (maogto) »ruhig« 
(mahanang) zu bleiben, damit ihre Seelen keinen Schaden nehmen.

Die in diesem Kapitel vorgestellten Sozialisationspraktiken und Abhärtungs-
übungen sind inszenierte Dramen, in denen Tao-Kindern von ihren Bezugspersonen 
eine Begegnung mit bösartigen Geistwesen vorgetäuscht wird. Ich gelange zu dieser 
Einschätzung auf der Grundlage systematischer Beobachtungen von Bezugsperso-
nen-Kind-Interaktionen, die erstaunliche Ähnlichkeiten zu den Machenschaften der 
anito aufweisen. Es ist an dieser Stelle wichtig zu betonen, dass es sich um eine eti-
sche Interpretation handelt, die von den Tao selbst so nicht hergestellt oder zumindest 
nicht verbalisiert wird. Nach meinem Verständnis wird der Anito-Glaube der Tao in 
jeder Generation erneut durch bestimmte frühkindliche Sozialisationserfahrungen 
hervorgerufen. Die anito werden als real existierende Gestalten erlebt, weil sie bereits 
in einem sehr frühen Entwicklungsalter auf affektiv-phänomenologische Weise von 
Tao-Kindern erfahren werden. Sie sind nach dieser Lesart eine Projektion unange-
nehmer und angsteinf lößender Kindheitserfahrungen, die in Form einer affektiven 
Disposition weiterbestehen und in spezifischen Situationen immer wieder aufs Neue 
reaktiviert werden können.

Den von mir mit den anito assoziierten Praktiken ist gemeinsam, dass sie auf 
einer Induktion des moralischen »Angst« (maniahey)-Gefühls basieren. Sie treten zu 
einem ontogenetisch frühen Zeitpunkt im Leben von Tao-Kindern auf, in dem das 
Erleben von »Scham« (masnek) aufgrund mangelnder kognitiver Reife noch nicht 
möglich ist (etwa 10 Monate bis 1,5 Jahre). Die frühkindliche »Angst- und Scham-Dis-
position« (kanig) der Tao muss bei genauerer Betrachtung als ein Prozess angesehen 
werden, bei dem »Angst« induzierende Praktiken den »Scham« induzierenden Prak-
tiken in zeitlicher Abfolge vorausgehen. Das Gefühl der »Angst« wird durch die nach-
folgend induzierte »Scham« kulturell überformt. Auf diese Weise entsteht eine Mi-
schung aus beiden emotionalen Qualitäten, die nun in vielen Situationen nicht mehr 
eindeutig voneinander zu unterscheiden sind. Ich werde zunächst in den Kapiteln 12 
und 13 Sozialisationspraktiken und Abhärtungsübungen behandeln, die primär auf 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-014 - am 13.02.2026, 15:51:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit334

einer Induzierung von »Angst« basieren, um dann in den Kapiteln 14 bis 16 auf primär 
»Scham« induzierende Praktiken zu sprechen zu kommen.

Meine Darstellung anito-ähnlicher Sozialisationspraktiken bei den Tao beginnt 
mit einer Schilderung diverser Strategien des »Bedrohens« und »Ängstigens« (anian­
niahin), die ich überblicksartig vorstelle. Danach gehe ich auf eine Sonderform des 
»Ängstigens« ein, die in einem systematischen Zwicken, Kneifen und Piken jüngerer 
Kinder besteht. Zuletzt wende ich mich den sogenannten Abhärtungsübungen der Tao 
zu, die allesamt auf den Schutz der kindlichen Seelen ausgerichtet sind.

Bedrohen und ängstigen

Viele der von den kindlichen Bezugspersonen und später den Peers angewandten 
Sozialisationspraktiken sind potenziell bedrohlich und somit »Angst« (maniahey) 
induzierend. Da Tao-Kinder aufgrund des harschen unidirektionalen und erwach-
senenzentrierten Sozialisations- und Erziehungsstils ihrer Bezugspersonen dazu 
angehalten werden, sich auch in Stresssituationen »ruhig« zu verhalten, können sie 
sich bestimmten »Angst« einf lößenden Quellen nicht ohne Weiteres entziehen. Be-
zugspersonen und ältere Peers nutzen diese Gelegenheiten aus, indem sie jüngere 
Kinder mit angsteinf lößenden Objekten und / oder Handlungen konfrontieren. Da 
Tao-Kinder sich nicht auf direkte Weise zur Wehr setzen können – jegliches »He-
rumlärmen« oder Strampeln wird sogleich durch böse Blicke und Klapse auf die 
Hände von den Bezugspersonen sanktioniert – lernen sie, Angsteinf lößendes durch 
»Nichtbeachten« bzw. »Ignorieren« ( jiozayan) zu unterdrücken oder zu verdrängen.

Episoden des »Ängstigens« (anianniahin) werden für gewöhnlich von einem »Lä-
cheln« (mamin) oder »Lachen« (maznga) der Bezugspersonen begleitet, was auf einen 
frühen Beginn der »Scham«-Sozialisation verweist. Tao-Kinder werden auf diese 
Weise bereits als Säuglinge von ihren Bezugspersonen beschämt. Da sie in diesem 
Entwicklungsalter noch keine mentalen Konzepte für das Empfinden von »Scham« 
(masnek) herausgebildet haben, stellt sich eine »Scham« induzierende Wirkung zu-
nächst noch nicht ein. Dennoch kann dies als eine Form des Prädispositionalen  
Primings angesehen werden.

Viele der von mir im Feld beobachteten »Angst« einf lößenden Episoden gleichen 
der von Robert I. Levy (1973: 448) beschriebenen systematischen »Ängstigung« tahitia-
nischer Kinder, die dadurch herbeigeführt wird, dass Säuglingen und Kleinkindern 
von ihren Bezugspersonen wiederholt »Angst« induzierende Objekte (z. B. Puppen) 
vors Gesicht gehalten werden. Sowohl Tahitianer als auch Tao sind bei der Auswahl 
der zum »Ängstigen« verwendeten Objekte sehr kreativ; entscheidend ist, dass jünge-
re Kinder davor »Angst« empfinden.

Ich habe das »Ängstigen« von jüngeren Tao-Kindern mehrere Male im Zusammen-
hang mit Einsiedlerkrebsen erlebt, die an den Küsten Lanyus häufig anzutreffen sind. 
Diese Krebsart versteckt sich gerne in Schneckenhäusern. Wenn man eine davon ruhig 
in der Hand behält, kommt der Einsiedlerkrebs langsam herausgekrochen. Er sieht 
aus wie eine kleine Spinne mit dicken Beinen. Es gibt aber auch bedeutend größe-
re Exemplare, sogar solche, welche die Größe einer Faust erreichen. Fast alle kleinen  
Kinder reagieren auf Einsiedlerkrebse zunächst mit »Angst« – oder zumindest Skep
sis – und nur selten mit »Neugier« (好奇 haoqi).

https://doi.org/10.14361/9783839460290-014 - am 13.02.2026, 15:51:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


335

Ich kann die auf »Ängstigung« basierenden Sozialisationspraktiken der Tao be-
sonders gut am Beispiel meines Sohnes Theo aufzeigen, der sich während meiner 
Feldforschung genau in dem Alter befand, in dem Kinder auf Lanyu einer derartigen 
Behandlung unterzogen werden. Ein weiterer Grund, weshalb ich Theo als Protago-
nisten ausgewählt habe, besteht in der besonderen Detailfülle der ihn betreffenden 
Episoden: Da ich als betreuende Bezugsperson immer unmittelbar anwesend war, 
konnte ich besonders gut beobachten, was sich bei ihm und um uns herum abspielte.

Theo (19 Monate)
Ich bin mit Theo, Johann und meiner Frau zum Dongqing-Fluss gegangen, der zur-
zeit Niedrigwasser führt. Auf dem Weg dorthin haben wir ein 5-jähriges Mädchen 
aus der GYB mitsamt seiner 8-jährigen Schwester getrof fen, die uns dorthin beglei-
tet haben.1 Wir versuchen, mit Steinen einen Staudamm zu bauen.

Die 8-Jährige hat einen Krebs gefangen und hält ihn Theo vors Gesicht. Dieser 
schaut mit großen Augen den Krebs an und versucht, sich von ihm abzuwenden. 
Er hat jedoch keine Chance, denn egal wohin er seinen Kopf dreht, befindet sich 
der Krebs sogleich wieder vor seinem Gesicht. Das Mädchen »lächelt« (mamin) Theo 
dabei an.

Als Theo verzweifelt zu »wimmern« (amlavi) anfängt, nehme ich ihn auf den 
Arm. Seine Augenbrauen sind innen hochgezogen, die Mundwinkel nach unten. 
Doch die 8-Jährige findet auch jetzt einen Weg, um Theo zu »ängstigen« (aniannia-
hin): Sie nestelt mit dem Krebs an Theos Bein herum. Hiergegen kann Theo nichts 
ausrichten, da er seine Beine nicht aus ihrer Reichweite entfernen kann. Ich sage 
dem Mädchen, dass es damit aufhören soll: »Er will das nicht ! Kleiner Bruder will 
das nicht !« (»他不要 ! 弟弟不要 !« »Ta bu yao ! Didi bu yao !«).
Beobachtungsprotokoll 23; aufgezeichnet am 08.12.2010.

Das Mädchen unternahm trotz meiner Intervention noch mehrere Versuche, Theo zu 
»ängstigen«. Dabei probierte es Verschiedenes aus: Zunächst presste es das Wasser aus 
einigen am Strand herumliegenden Wasserpf lanzen, sodass eine grünliche, schleimi-
ge Kugel entstand, die es Theo an Gesicht, Arme und Beine hielt. Als Theo sich hiervon 
wenig beeindruckt zeigte, stopfte es ihm den grünen Ball spontan unters Hemd. Ein-
mal erhob das Mädchen einen größeren Stein und tat so, als würde es ihn auf Theo 
werfen. Am Strand fand es später einen Stoff handschuh, mit dem es auf Theo zukam 
und ihm vor dem Gesicht herumfuchtelte.2 Als Theo keinerlei Anzeichen von »Angst« 
zeigte, ließ es von ihm ab.

Wenn erwachsene Bezugspersonen oder ältere Peers jüngere Kinder »ängstigen«  
(anianniahin), besteht eine gewisse Ambivalenz zwischen bedrohlich-feindseligem 
und fürsorglich-freundlichem Verhalten:

1 � Das Schwesternpaar wuchs in prekären Verhältnissen auf. Sie waren die einzigen Kinder aus Iran-
meylek, die sich trauten, am Fluss zu spielen, der gemeinhin als Grenze zwischen der menschlichen  
Siedlung und den in einem Küstenwäldchen auf dem kanitowan residierenden Anito-Totengeistern 
aufgefasst wurde. Ich habe beide Kinder weiter oben schon einmal erwähnt (vgl. Kapitel 9).

2 � Die Verschmutzung des Pazifischen Ozeans führt dazu, dass bei jeder Sturmflut größere Mengen an  
Zivilisationsmüll an die Küsten Lanyus geschwemmt werden.

12  Sich wie ein anito verhalten

https://doi.org/10.14361/9783839460290-014 - am 13.02.2026, 15:51:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit336

Theo (18 Monate)
Die Enkelin unseres Vermieters (9 Jahre), ihre gleichaltrige Freundin, Johann und 
Theo toben unbeaufsichtigt im keting unserer Wohnung. Ich sitze mit meiner Frau 
in der Küche, wir hören Theo immer mal wieder kurz »weinen« (amlavi).

Der »weinende« Theo kommt zu uns in die Küche gerannt, ich bücke mich und 
nehme ihn auf den Arm. Ich sage tröstende Worte zu ihm, er beruhigt sich schnell 
und rennt wieder in den keting zurück.

Da wir zuvor immer mal wieder Theos »Weinen« gehört haben, laufe ich hinter-
her. Ich sehe, dass er zusammen mit den anderen Kindern »lachend« (maznga) im 
Kreis herumläuf t. Plötzlich werfen die Kinder eine Decke über ihn. Sie finden das 
augenscheinlich sehr »lustig« ( yapiya piyalalamen), denn sie kreischen vor »Lachen«. 
Nachdem Theo wieder zu »weinen« angefangen hat, befreien sie ihn von der Decke.

Theo beruhigt sich schnell. Nach ein paar Sekunden fängt auch er wieder an, 
wie die anderen Kinder im keting herumzutoben. Ich schreite an dieser Stelle ein 
und untersage den Kindern, die Decke noch einmal über Theo zu werfen.
Beobachtungsprotokoll 24; aufgezeichnet am 30.10.2010.

Theo (21 Monate)
Die Ladenbesitzerin (ca. 35 Jahre) steht auf und streckt ihre Hände nach Theo aus, 
wobei sie in die Hocke geht. Doch von Theo kommt keine Reaktion. Die Frau nimmt 
Theo auf den Arm. Theo fängt leise an zu »weinen« (amlavi). Ich »lächele« (mamin) 
ihm zu und sage beruhigende Worte. Nichts zu machen: Theo drückt sich mit den 
Händen von der Frau weg und schaut mich Hilfe suchend mit nach unten gezogenen 
Mundwinkeln und innen hochgezogenen Augenbrauen an. Die Ladenbesitzerin gibt 
mir Theo zurück. Dabei sagt sie »lächelnd«: »Kleiner Bruder !« (»弟弟 !« »Didi !«).

Theo steht neben mir und beruhigt sich schnell wieder. Die Ladenbesitzerin 
hockt sich in 1 Meter Abstand vor ihm hin und schneidet Grimassen, wobei sie ihre 
Hände links und rechts an die Ohren hält und mit den Fingern zappelnde Bewegun-
gen ausführt. Sie rollt ihre Augen eindrucksvoll, ihr Blick ist funkelnd.3 Theo schaut 
die Frau wie gebannt an. Ich merke, wie er zurückweicht und sich gegen meine Bei-
ne lehnt.

Jetzt streckt die Frau Theo ihre rechte Hand entgegen und lässt darauf Zeige- 
und Mittelfinger der linken Hand tanzen. Nachdem die beiden Finger eine Weile 
auf und ab gehüpf t sind, nähern sie sich Theo in der Luf t mit krebs- oder spinnen-
beinartigen Bewegungen. Ich spüre den Druck an meinen Beinen, Theo sind die 
»Krebsbeine« nicht geheuer.

Die Verkäuferin geht nun dazu über, Theo am Bauch zu kitzeln. Theo entspannt 
sich wieder und »lacht« (maznga) vergnügt.
Beobachtungsprotokoll 25; aufgezeichnet am 01.02.2011.

Die erste Episode ereignete sich zu Beginn meiner Feldforschung und somit auch 
zu Beginn meines Lernprozesses über einen geeigneten Umgang mit den Tao-Kin-
dern. Heute weiß ich, dass unsere freundliche und verständige Art, unsere Behand-
lung der Kinder auf Augenhöhe, maßgeblich dazu führte, dass diese sich in unserem  
keting so ausgelassen aufführten. Meine Anwesenheit war unbedingt erforderlich, um 

3 � Das Rollen der Augen ist typisch für die Darstellung eines bösartigen Anito-Geistwesens.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-014 - am 13.02.2026, 15:51:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


337

das »schikanierende Verhalten« (jyasnesnekan) der Tao-Mädchen (sowie auch von Jo-
hann) zu unterbinden. Der besondere Reiz bei ihrem Decken-Spiel mit Theo bestand 
im ständigen Wechsel von bedrohlich-feindseligem und fürsorglich-freundlichem 
Verhalten: Das Herumlaufen im Kreis zusammen mit den anderen Kindern berei-
tete ihm so große »Freude« (masarey), dass er seine »negativen Gefühle« (marahet so 
onowned) beim Überwerfen der Decke immer wieder aufs Neue »vergaß«. Aus eigener 
Kraft konnte er sich aus dieser Endlosschleife nicht befreien, er war dem Treiben der 
älteren Kinder ausgeliefert.

In der zweiten Episode agierte die Ladenbesitzerin ambivalent, weil sie zunächst 
mithilfe mimischer und gestischer Ausdruckszeichen eine von Theo als bedrohlich 
empfundene Situation kreierte, sich dann ihm gegenüber aber plötzlich als fürsorglich 
erwies, indem sie ihm durch das Streicheln seines Bauches Freude bereitete.

Die meisten Tao-Kinder empfinden »Angst« vor Personen im Greisenalter, deren kör-
perliche Gebrechen bereits sichtbar geworden sind und deren Leben kurz vor dem 
Abschluss steht. Die »Angst« vor »alten Leuten« (rarakeh) drückt sich in räumlicher 
Distanzierung aus, die zugleich eine Form der »Respekt«-Bekundung (ikaglow) dar-
stellt. Nach den traditionellen Vorstellungen der Tao ist es notwendig, Angehörige 
der Urgroßelterngeneration von ihren Urenkeln zu trennen, da Erstere einen konta-
minierenden Einf luss auf Letztere ausüben (vgl. Kapitel 4 und 5).

Alte Leute mit »gutem Charakter« (apiya so iyangey) treiben in einer Weise »Spä-
ße« ( yapiya piyalalamen) mit Kindern, die diese zum Lachen bringt. Wenn jüngere 
Kinder sich fehlverhalten, setzten sie auf übertriebene und parodistische Weise zur 
Schlaggeste an, die aber im Gegensatz zur ernst gemeinten Geste mit abgewinkelter 
Hand und seitlich ausgeführt wird. Kinder können diese Ausdruckszeichen diffe-
renzieren und empfinden in solchen Momenten ebenso wie der spaßhaft schlagen-
de Alte4 apiya so onowned (ein »angenehmes Inneres«) sowie masarey (»Freude«). Alte 
Leute mit »schlechtem Charakter« (marahet so iyangey) treiben ihre »Späße« hingegen 
auf derbe und verstörende Weise, es geht ihnen nicht darum, Kinder zum Lachen zu 
bringen, sondern vielmehr um die Induktion von »Angst«. Sie treten auf »aggressive« 
und »furchteinf lößende« (masozi) Weise auf, es ist ihnen daran gelegen, sich selbst 
gegenüber Schwächeren als Statushöhere zu erleben. Alte Leute zeigen kleinen Kin-
dern bisweilen ihre Geschwüre, damit diese sich davor gruseln. Ältere Frauen tun so, 
als würden sie jüngeren Kindern ihre Sachen wegnehmen (siehe Kapitel 16, Abschnitt 
Ärger / Wut hervorlocken). Ältere Männer mit einem marahet so iyangey zwicken und 
kneifen den auf ihrem Arm sitzenden Säuglingen bisweilen in Arme und Beine, ohne 
dass diese etwas dagegen ausrichten könnten (s.u.). Die von alten Leuten ausgehende 
»Angst« ist eine diffuse, da sie kein bestimmtes Objekt kennt, sondern in verschiede-
nen Situationen auf diverse Arten und Weisen immer wieder neu induziert und somit 
reaktiviert wird.5

4 � Es sind meistens ältere Männer, die diese Späße treiben.
5 � Der Wunsch, angsteinflößend und somit wirkungsmächtig zu sein, zieht sich wie ein roter Faden durch 

alle Entwicklungsalter. Wenn Betrunkene in ihrem Alkoholrausch »verrückt« (zomyak) werden – was 
gleichbedeutend mit einer Besessenheit durch Anito-Geistwesen ist – neigen sie häufig dazu, sich  
als mächtig und gefährlich darzustellen. Sie drohen in diesem af fektiven Zustand (vermeintlich) 
schwächeren anderen, indem sie in ihrer rechten erhobenen Hand einen Stein halten, ein Messer 

12  Sich wie ein anito verhalten

https://doi.org/10.14361/9783839460290-014 - am 13.02.2026, 15:51:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit338

Anders als in der nach Alter strukturierten Verwandtschaftsgruppe muss eine auf so-
zialem Status basierende Hierarchie in den kindlichen Peergruppen durch den Ein-
satz von Körperkraft und Geschicklichkeit sowie durch schnelle Auffassungsgabe und 
emotionale Kompetenz erst noch ausgehandelt werden. Auf diese Weise entwickelt 
sich bereits im GYB-Alter ein System der Gefolgschaften: Einige wenige Anführer 
geben in der Peergruppe den Ton an, während die anderen sich nach ihnen richten 
(vgl. Kapitel 9, Abschnitt Rangordnung und wechselnde Allianzen in den Peergruppen). Ein 
entscheidendes Kriterium bei dem Gerangel und Gebuhle um Status innerhalb der 
Kindergruppen ist die psychisch-emotionale Disposition eines Kindes. Kinder, die 
»furchtlos« und »aggressiv« (masozi) auftreten, haben bessere Aussichten, die Position 
eines Anführers einzunehmen. Ich möchte dies am Beispiel eines 10-jährigen Jungen 
illustrieren, der seine »Angst« vor einer giftigen Seeschlange (Laticauda laticaudata; 
Gewöhnlicher Plattschwanz) überwindet, diese in die Hand nimmt und damit auf jün-
gere Kinder aus seiner Peergruppe zugeht. Der Junge kann den jüngeren Peers mit 
der gefährlichen Schlange »drohen« (anianniahin), er macht ihnen »Angst«, was sich 
darin äußert, dass diese vor ihm »davonlaufen« (miyoyohyo). Der 10-jährige Junge er-
fährt sich nun als »wirkungsmächtig« (moyat) und zugleich als statushöher, was bei 
den Tao ein »angenehmes Gefühl« (apiya so onowned) hervorruft, das außerdem auch 
mit »Freude« (masarey) verbunden ist.6

Sicherlich handelt es sich bei der oben aufgeführten Episode um ein besonders 
extremes Beispiel, doch das generelle Muster der als bedrohlich empfundenen und 
»Angst« einf lößenden Sozialisationspraktiken unter den Peers ist immer dasselbe. Im 
Folgenden führe ich einige weitere Beispiele für das Bedrohen und Ängstigen unter 
Peers auf, die von der Überschreitung persönlicher Grenzen handeln und dazu füh-
ren, dass die körperliche Unversehrtheit jüngerer Kinder infrage gestellt wird. Hierbei 
handelt es sich sowohl um Beispiele, an denen mein Sohn Theo beteiligt war, als auch 
um Beispiele, die Tao-Kinder betreffen.

Theo (18 Monate)
Meine Frau ist mit Theo an die vanwa gegangen. Drei 4-jährige Tao-Kinder sind 
ebenfalls anwesend. Sie gehen mit dem Kopf ganz nah an Theo heran. Theo ist das 
unangenehm. Er hat die Augenbrauen zusammengezogen und versucht, die Ge-
sichter mit der Hand wegzuschieben. Dabei sagt er laut: »Eeeeh !« Als Theo sichtlich 
»wütend« (somozi) wird, weichen die Kinder zurück. Meine Frau nimmt ihn auf den 
Arm, wo er sich schnell wieder beruhigt.

Wenig später fuchteln dieselben Kinder mit Stöcken vor Theos Gesicht herum. 
Sie schauen ihn dabei an und »lachen« (maznga). Theo versucht vergeblich, den Kin-
dern auszuweichen. Er macht mit seinen Armen Abwehrbewegungen, um sich vor 

schwenken oder ein Feuerzeug an eine Gasflasche halten (was beim Zünden des Feuerzeugs zur Folge 
hätte, dass der gesamte Haushalt mitsamt seinen Bewohnern in die Luf t gesprengt werden würde).

6 � Bei den Befragungen zum emotionalen Wortschatz des ciriciring no tao wurde mir diese emotionale 
Geschichte von zwei Frauen (44 und 47 Jahre) erzählt, um mir die kontextspezifische Verwendung des 
Emotionswortes masarey (»Freude«) zu illustrieren. Da das Verhalten des 10-Jährigen meinen eigenen 
Gefühlsregeln zuwiderläuf t und ich mich nicht auf Anhieb in den als Aggressor auf tretenden Jungen 
hineinversetzen konnte, besprach ich dieses Beispiel mit weiteren Informanten aus Iranmeylek, um 
mehr Klarheit hierüber zu gewinnen. Diese bestätigten mir ohne Ausnahme, dass es sich hierbei um 
ein für ältere Tao-Jungen typisches emotionales Empfinden sowie auch Verhalten handelt.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-014 - am 13.02.2026, 15:51:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


339

den Stöcken zu schützen. Nachdem er wieder »wütend« geworden ist, lassen die 
Kinder von ihm ab und »lächeln« (mamin) ihn an.
Beobachtungsprotokoll 26; aufgezeichnet am 30.10.2010.

Das Überschreiten der Grenze von Theos Intimsphäre durch extrem nahes Heranrü-
cken sowie das Fuchteln mit Stöcken vor seinem Gesicht zielt auf das Hervorlocken 
negativ evaluierter Emotionen wie »Ärger« / »Wut« (somozi) und »Traurigkeit« (marahet 
so onowned) ab, die von jüngeren Tao-Kindern (ebenso wie von Theo) durch weinen oder 
»herumlärmen« artikuliert werden. Sowohl bei »Ärger« als auch »Traurigkeit« handelt 
es sich um emotionale Reaktionen auf die Induktion von »Angst« und / oder »Scham«. 
Beiden moralischen Gefühlen ist gemeinsam, dass sie nur schwer auszuhalten sind 
und in den meisten Fällen einer sofortigen Transformation in andere emotionale  
Zustände bedürfen.

Für ältere Tao-Kinder ist es ein gelungener Spaß, wenn sie durch entsprechende 
Sozialisationspraktiken unwissende emotionale Reaktionen in älteren Säuglingen und 
Kleinkindern erzeugen können. Schließlich ist es noch gar nicht so lange her, dass an-
dere mit ihnen selbst derartige Spiele getrieben haben. Der Wechsel vom passiven Ob-
jekt hin zum aktiven Subjekt erfüllt sie mit »angenehmen Gefühlen« (apiya so onowned), 
da sie nun selbst die Wirkmächtigen sind, durch deren Verhalten ein Gefühl der Bedro-
hung in anderen hervorrufen wird.

Mädchen (12 Monate)
Ein 1-jähriges Mädchen sitzt in einer Karre am Anfang der Hauptstraße, die in die 
höher gelegenen Dorf teile hinauf führt. Einige erwachsene Personen befinden sich 
in seiner Nähe. Drei etwa 8-jährige Kinder (zwei Jungen, ein Mädchen) ärgern das 
kleine Mädchen, indem sich zunächst ein Kind von hinten über das Mädchen beugt 
und mit geöf fnetem Mund: »Ahhgghh !« macht. Das Mädchen verhält sich maha-
nang und macht große Augen. Das Kind, das sich über die Karre gelehnt hat, »lacht« 
(maznga). Jetzt kommt ein anderes Kind von vorne und macht dasselbe. So geht es 
eine Weile weiter, kein Erwachsener schreitet ein.
Beobachtungsprotokoll 27; aufgezeichnet am 07.08.2011.

Kindergruppe (4 bis 6 Jahre)
Ein ca. 8-jähriger Junge fährt mit dem Fahrrad im normalen Tempo die abschüs
sige Straße herunter. Als er eine Gruppe jüngerer Kinder im GYB-Alter bemerkt,  
beschleunigt er und fährt direkt auf sie zu. Sein Oberkörper ist nach vorne gebeugt, 
er hat die Augenbrauen zusammengezogen und seine Muskeln angespannt. Im 
letzten Moment weicht er aus fährt an ihnen vorbei.
Beobachtungsprotokoll 28; aufgezeichnet am 27.12.2010.

Wie ich bereits bei der Beschreibung des genderspezifischen Verhaltens bei den Tao 
dargestellt habe, besteht für Männer die kulturelle Notwendigkeit, im Vergleich zu 
Frauen deutlich »aggressiver«, »mutiger« und »furchterregender« (masozi) aufzutre-
ten. Man kann verallgemeinernd sagen, dass »Angst« induzierende Verhaltensweisen 
in einem höheren und intensiveren Maße von Jungen praktiziert werden – was aber 
nicht bedeutet, dass Mädchen hierzu nicht auch in der Lage wären.

12  Sich wie ein anito verhalten

https://doi.org/10.14361/9783839460290-014 - am 13.02.2026, 15:51:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit340

Zwicken, kneifen und piken

Eine häufig zu beobachtende Verhaltensweise in der Interaktion mit jüngeren Kindern 
bei den Tao ist das Zwicken, Kneifen und Piken mit dem Finger. Manche »respektable 
alte Personen« (rarakeh) zwicken Säuglingen in die Beine, wenn diese von ihnen auf 
den Arm genommen werden. Das Amüsante und Faszinierende beim Kneifen oder 
Zwicken besteht in der »Unwissenheit« (abo so katentengan) des kleinen Kindes, das die 
Zusammenhänge noch nicht schnell durchschauen kann und nicht sofort versteht, wo 
die als »unangenehm« und »bedrohlich« (marahet) empfundene Sensation herrührt. 
Wenn eine ältere Person aus der Verwandtschaftsgruppe ein bestimmtes Kind schon 
öfter gekniffen hat, kann es sein, dass es »Ablehnung« (jyakian) und »Angst« vor dieser 
empfindet und sie fortan zu meiden versucht. Da Kinder sich gegenüber älteren res-
pektablen Personen der Ingroup auf höf liche und respektvolle Weise benehmen müs-
sen, ist ein offenes Protestieren jedoch unmöglich. Im Säuglings- und Kleinkindalter 
müssen die »Späße« der anderen »stillschweigend« (mahanang) »erduldet« (pahekheken 
o onowned) werden.

Abbildung 19: Ein 4-jähriges Mädchen aus der GYB fummelt Theo in  
einem scheinbar unbeobachteten Moment im Gesicht herum.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-014 - am 13.02.2026, 15:51:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


341

Zu Beginn meines Forschungsaufenthaltes auf Lanyu waren unsere beiden Kin-
der permanentem Kneifen und Zwicken durch Kindergruppen ausgesetzt, die uns 
bei unseren Spaziergängen im Dorf und seiner Umgebung verfolgten und Theo und  
Johann immer wieder mit ihren grabschenden Handbewegungen attackierten. Da-
mals notierte ich in meinem Feldtagebuch:

Theo (18 Monate)
Wenn Theo dabei ist, fängt er sofort an zu weinen, weil die Kindergruppen um uns 
herumschwirren und ihn zwicken und kneifen. Nehme ich Theo auf den Arm, zie-
hen sie ihm von hinten an den Beinen.
Feldtagebucheintrag 14; geschrieben am 03.11.2010.

Es waren vor allem jüngere Kinder, solche, die sich erst vor Kurzem aus der Klein-
kindphase verabschiedet hatten und nun mit 4 oder 5 Jahren die Freiheiten des unge-
hinderten Herumstreifens auskosteten. Endlich waren sie in einer Position, die ihnen 
durch diverse soziale Praktiken evozierte »Angst- und Scham-Disposition« (kanig) als 
aktive Akteure zu überwinden und ihrerseits als Überlegene gegenüber Schwäche-
ren aufzutreten. Den Kindern war klar, dass wir als Außenstehende gegen die durch 
sie erfahrene »schlechte Behandlung« ( jyasnesnekan) nichts ausrichten konnten, da 
wir keinerlei Verwandte im Dorf hatten, die ihr Treiben hätten unterbinden kön-
nen. Unser mangelndes Potenzial, in jüngeren Tao-Kindern »Angst« (maniahey) zu  
induzieren, führte dazu, dass diese vergleichsweise »furchtlos« (jimaniahey) und for-
dernd auftraten.7

Tao-Kleinkinder, die bei der allmählichen Ausweitung ihres Aktionsradius auf 
Kindergruppen treffen, müssen von ihren Müttern (oder sonstigen Bezugspersonen) 
vor kneifenden und zwickenden Attacken beschützt werden. Mütter tun dies, indem 
sie den älteren Kindern belehrend zurufen: »Bring ihn nicht zum Weinen, kleiner Bru-
der ist noch zu klein !« (»別讓他哭, 弟弟小小的 !« »Bie rang ta ku, didi xiaoxiaode !«). 
Die anderen Kinder stellen dann für kurze Zeit ihre Schikanen ein, um wenige Augen-
blicke später, wenn die Mutter sich wieder abgewandt hat, erneut damit anzufangen.

Ein weiterer häufig zu beobachtender »Spaß« besteht darin, ein kleines Kind im-
mer wieder von hinten am Rücken oder Bein zu berühren und dann, wenn es sich 
umdreht, so zu tun, als hätte man gar nichts gemacht. Diese Form des Pikens erfolgt 
oftmals im Kreise der engsten Bezugspersonen, die sich über seine langsamen Reak-
tionen und seine sichtliche Irritation amüsieren. Auch Theo wurde in den Gassen von 
Iranmeylek wiederholt von hinten mit dem Finger gepikt. Einmal umringten ihn drei 
Mädchen im Teenager-Alter, die ihn »total süß« (真可愛 zhen ke’ai) fanden. Sie schos-
sen mit ihren Mobiltelefonen Fotos von Theo und brachen in lautes Kichern aus, wenn 
er sich mit verwundertem Blick nach einer ihrer Berührungen umdrehte.

Kneifen, zwicken und piken ist bei den Tao mit Bedeutung aufgeladen, denn so stellt 
man sich die unsichtbaren Attacken der anito vor. Wenn es irgendwo im »Körper« 

7 � Unter Peers wird Kneifen auch als eine Form des Späßemachens betrieben. Ich konnte wiederholt be-
obachten, wie sich Kinder im GYB-Alter gegenseitig in die Brust zwickten und dabei lachten. Bei mei-
nem Sohn Johann erfolgte das gegenseitige Kneifen als eine Strategie der Kontaktaufnahme zu den 
Tao-Kindern in der GYB-Klasse.

12  Sich wie ein anito verhalten

https://doi.org/10.14361/9783839460290-014 - am 13.02.2026, 15:51:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit342

(kataotao) schmerzt, haben einen die anito geknif fen. Sie trachten nach dem Leben 
der Menschen und zwicken oder beißen in deren Körper, um diese stückchenweise 
zu zerstören. Ihr Beißen und Stechen ist gleichbedeutend mit dem »Verzehr« oder 
»Diebstahl« der Seele, denn diese erhält die vitalen Funktionen des »körperlichen 
Selbst« aufrecht und ermöglicht sein längerfristiges physisches Überleben.8

Auch im Erwachsenenalter ist kneifen in bestimmten Situationen zu beobachten. 
Als ich einmal auf dem Flughafen in Taidong auf einen Rückf lug nach Lanyu warte-
te, beobachtete ich, wie beim Vorlesen der Passagierliste9 als letztes ein junger Mann 
aufgerufen wurde, worauf hin ihm ein älterer neben ihm stehender Mann in die Brust 
kniff. Der ältere Mann konnte sich diesen »Spaß« erlauben, weil er mutmaßlich ein 
Verwandter des jungen Mannes war und aufgrund der Altershierarchie bei den Tao 
über dergleichen Freiheiten verfügte.

Abhärtung und Fixierung der Seele am »körperlichen Selbst«

Unter Abhärtungsübungen verstehe ich bestimmte soziale Praktiken, die explizit dazu 
dienen, die vorerst noch fragile Freiseele pahad im oder am »körperlichen Selbst« (ka­
taotao) des Kindes zu verankern. Kinder werden auf systematische Weise von ihren 
Bezugspersonen abgehärtet, bis sie in ihrem äußerlich sichtbaren Ausdrucksverhal-
ten keine Anzeichen des »Erschreckens« (maogto) oder »Frustriertseins« (marahet so 
onowned) mehr aufweisen. Letztlich ist es nicht möglich, Sozialisationspraktiken und 
Abhärtungsübungen säuberlich voneinander zu trennen, da auch die Beschämung 
kindlichen Weinens ein »Wegf liegen der Seele« (somalap so pahad) verhindern soll 
(siehe Kapitel 15). Die Art und Weise, wie eine Festigung der kindlichen Seele erzielt 
werden soll, ist bei Sozialisationspraktiken und Abhärtungsübungen jedoch nicht 
dieselbe: Während Erstere primär daran beteiligt sind, eine psychisch-emotiona-
le »Angst- und Scham-Disposition« (kanig) bei Tao-Kindern zu evozieren, bewirken 
Letztere eine kulturelle Modulierung des »körperlichen Selbst« und somit eine Modi-
fizierung biophysischer Prozesse. Durch die allmähliche Akkumulation kulturellen 
Wissens im sich herausbildenden nakenakem durchlaufen sowohl die kindliche »Denk- 
und Fühlweise« als auch der Körper des Kindes einen kulturspezifischen Sozialisa-
tionsprozess. Ein wesentliches Entwicklungsziel besteht darin, dass der Körper als 
ein wissender Träger der ihm zugeordneten Freiseele agieren kann (vgl. Kapitel 6, 
Abschnitt Das Brustorgan nakenakem).

8 � Wenige Tage nachdem sich ein Todesfall in Iranmeylek ereignet hatte, unterhielt ich mich auf dem 
tagakal mit einem betrunkenen Mann, der von sich aus dieses Thema anschnitt und mir erzählte, die 
anito wollten sich des menschlichen »Körpers« (kataotao) bemächtigen. Sie wollten ihn »kontrollie-
ren« (把持 bachi), was zur Folge habe, dass man sich ohne die eigene beschützende Seele wie eine 
»geisteskranke« (神經病 shenjingbing) Person verhalte. Dabei machte er – und dies ist das Entschei-
dende ! – eine greifende, grabschende Bewegung mit der Hand Richtung Oberkörper, um das Treiben 
der anito zu illustrieren.

9 � In den stürmischen Wintermonaten müssen Flüge von und nach Lanyu of t spontan abgesagt werden, 
weil die Winde auf Lanyu sehr häufig drehen und Flugaktivitäten unmöglich machen. Die auf den Flug-
häfen wartenden Passagiere können sich auf eine Warteliste setzen lassen und auf diese Weise nach-
rücken, wenn freie Plätze vorhanden sind.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-014 - am 13.02.2026, 15:51:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


343

Ich habe mich immer gewundert, wie sehr die meisten Tao ihren Schreckref lex (startle 
response) unter Kontrolle haben. Wenn Personen sich »erschrecken« (maogto), erfolgt 
in der Regel keine sichtbare Reaktion. Ich habe während meines Aufenthaltes auf  
Lanyu kein einziges Mal gesehen, dass eine erwachsene Person in solchen Momenten 
mit ihren Achseln gezuckt hätte. Auch entfährt den Tao beim »Erschrecken« kein Ton, 
sie bleiben für gewöhnlich »ruhig« (mahanang). Zumindest auf den ersten Blick ist ih-
nen nichts anzumerken.

Meine Assistentin Lai-Yu (38)
Ich sitze von montags bis freitags in der Verkaufswerkstatt mit meinen beiden As-
sistentinnen Lai-Yu (38) und Ying-Zhen (39) zusammen, um Interviews zu transkri-
bieren. Beide haben Hunde, die sie dorthin begleiten. Die Hunde fangen mehrmals 
täglich unvermittelt laut an zu bellen. Ich »erschrecke« (maogto) mich dann immer 
und zucke zusammen. Bei Lai-Yu lässt sich hingegen nicht die geringste Regung 
feststellen. Sie ist noch nie zusammengezuckt. Sie dreht sich auch nicht um, wenn 
hinter ihrem Rücken ein lautes Geräusch zu hören ist. Wenn der Betonmischer mit 
lautem Geratter direkt an der Verkaufswerkstatt vorbeifährt, verzieht sie weder 
eine Miene noch wendet sie den Kopf. Ich stelle mir sogar vor, dass sie sich selbst 
bei einer Explosion, die sich hinter ihr ereignet, nicht sofort umdrehen würde.
Beobachtungsprotokoll 29; aufgezeichnet am 13.05.2011.

Beim Arbeiten in der Verkaufswerkstatt wurde ich Zeuge, wie eine Frau mittleren  
Alters den Laden betrat und bei dem darauffolgenden jäh einsetzenden Hundegebell 
einen »Schreck« bekam. Sie zeigte keine für mich wahrnehmbaren Anzeichen des »Er-
schreckens«, musste die entsprechenden Symptome aber in sich selbst gespürt haben, 
denn sie verschränkte beide Arme vor dem Brustkorb und murmelte »Senap-senap !«, 
was man in etwa mit »Seele, komm zurück !« übersetzen könnte.

Da das menschliche motorische System im Gegensatz zu den viszeralen Prozessen 
des onowned volitional gesteuert werden kann, ist eine erfolgreiche Unterdrückung 
des Schreckref lexes prinzipiell möglich. Durch dessen Verhinderung erlangen die Tao 
Kontrolle über ihre Seelen, die nun nicht mehr durch ein als fremdverursacht emp-
fundenes schreckhaftes Zucken vom »Körper« abgeschüttelt werden können. Bei den 
Tao ist die affektiv-phänomenologische Wahrnehmung körperlicher Prozesse von 
zentraler Bedeutung, denn das Gefühl des »Erschreckens« (maogto) wird bereits als 
einsetzender Seelenverlust erfahren. Schulterzucken wird von den Tao auf die Ma-
chenschaften der bösartigen Anito-Geistwesen zurückgeführt, die danach trachten, 
der menschlichen Seelen habhaft zu werden. Eine wichtige Strategie, sich die anito 
vom Leibe zu halten, besteht deshalb in einer kulturellen Modifizierung motorischer 
Prozesse.

Die Verhaltensweisen des Masozi-Komplexes basieren auf einer inneren Haltung, 
einer gesteigerten Achtsamkeit und Fokussierung der Sinneswahrnehmung auf die 
zu erledigende Tätigkeit sowie auf einer Anspannung des Muskelapparates, wodurch 
eine Verhärtung der menschlichen Oberf läche und Außengrenze hervorgerufen wird, 
um feindliche externe Einf lüsse abzuwehren. Die Aktivierung der Muskeln dient der 
optimalen Steuerung von Bewegungsabläufen und somit der zielsicheren Ausführung 
intendierter Handlungen. Zugleich haben Tao-Männer, wenn sie im Masozi-Modus in 
die Bergwälder auf brechen oder auf das offene Meer hinausfahren, aufgrund ihrer 

12  Sich wie ein anito verhalten

https://doi.org/10.14361/9783839460290-014 - am 13.02.2026, 15:51:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit344

Muskelanspannung eine bessere Kontrolle über ihren Schreckref lex. Sie sind mental 
ebenso wie physisch auf unvermittelte Begegnungen mit bösartigen Anito-Geistwesen 
eingestellt (vgl. Kapitel 5, Abschnitt Bösartige Geistwesen).10

Die muskuläre Anspannung umfasst den gesamten Körper. Das muss sie auch, denn 
wie ich in Kapitel 5 dargestellt habe, gliedert sich die Freiseele pahad in (mindestens) sie-
ben Aspekte auf, die von den Tao in den Schulter-, Ellenbogen- und Kniegelenken sowie 
im Kopf bzw. der Brust lokalisiert werden. Dieses Orchester aus menschlichen Gliedma-
ßen und spirituellen Zentren bedarf eines Dirigenten, der das Zusammenspiel all dieser 
Entitäten ermöglicht. Bei diesem Dirigenten handelt es sich um das nakenakem, also das-
jenige kulturelle Organ, das »kulturelles Wissen« (katentengan) in sich aufnehmen und 
speichern kann. Aus Sicht der Tao erfolgt eine Überwindung des »Erschreckens« und 
der mit ihm verbundenen »Angst« durch sukzessive Aneignung »kulturellen Wissens«: 
Reife Personen besitzen eine rationale Sichtweise, denn sie »wissen«, dass ein bellen-
der Hund ihnen nichts anhaben kann, ja, dass das Zeigen von »Angst« das Bellen des 
Hundes nur noch intensivieren würde. Eine »wissende« Person »fürchtet« sich nicht 
vor einer Schlange, schon gar nicht würde sie vor ihr »davonrennen« (miyoyohyo), da 
Schlangen nicht über die Eigenschaft verfügen, andere zu verfolgen.

Die Unterdrückung des Schulterzuckens ist ein Ausdruck von erworbenem »Wis-
sen« und Reife, letztlich eine der Voraussetzungen, um als Mensch ohne die schüt-
zende Intervention anderer existieren zu können. Denn wenn eine Person allein aufs 
Feld geht – was früher vom Makaveyvo-Alter an der Fall war – muss sie sich selbst um 
ihre Seele kümmern können. Ihre Seele muss bei ihr ruhen, sie muss durch volitiona-
le Kontrolle des Muskelapparates am oder im »körperlichen Selbst« befestigt werden. 
Auch ist es in gewissen Situationen erforderlich, die eigene Seele zurückzurufen (s. o.). 
Diese kulturellen Fertigkeiten müssen erlernt und eingeübt werden, sie entwickeln 
sich nicht auf natürliche Weise.

Bereits im späten Säuglingsalter, mit etwa 10 Monaten, beginnen Tao-Bezugs-
personen mit den als überlebenswichtig empfundenen Abhärtungsübungen, durch 
die eine Fixierung der kindlichen Seele erfolgen soll. Zum Ende des 1. Lebensjahres 
beginnen sie mit der Produktion irritierender Geräusche, die teilweise mit plötzlich 
erfolgenden Berührungen kombiniert werden. Später, wenn Tao-Kinder eigenständig 
laufen können, werden sie immer wieder von Verwandten und Bekannten von hinten 
am Rücken oder an den Extremitäten berührt. Wenn sie sich dabei »erschrecken« oder 
verwundert umdrehen, werden sie von allen anwesenden Personen ausgelacht. Vom 
Kleinkindalter an ist vermehrt ein Anschleichen von hinten – verbunden mit einem 
Schultergriff – zu beobachten. Sofern Kinder in dieser Situation mit den Schultern 
zucken oder sich irgendeine Reaktion anmerken lassen, werden sie ebenfalls von 
ihrer gesamten sozialen Umgebung ausgelacht. Durch die systematische Anwendung 
dieser Praktiken erlernen Tao-Kinder in der Regel bis zum Alter von 2 bis 3 Jahren, 
ihren Schreckref lex erfolgreich zu unterdrücken. Im Folgenden werde ich für jede 

10 � Man muss sich vor Augen halten, dass die Tao bis vor wenigen Jahrzehnten kaum Kleidung trugen – ein 
Umstand, der sich auf die lokalen Vorstellungen von Emotion und Person ausgewirkt haben dürf te. 
Denn ohne schützende Kleidung haben stechende Insekten, beißende Tiere und Juckreiz auslösende 
Pflanzen eine viel unmittelbarere Wirkung auf die Haut, als dies beim Tragen von Kleidung der Fall ist. 
Die Abwehr »schlechter Dinge« ist somit kein abstrakter Vorgang, sondern ein unmittelbar spürbarer.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-014 - am 13.02.2026, 15:51:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


345

Altersphase Beispiele auf führen, um so den Prozess des Erlernens einer volitionalen 
Kontrolle über den Muskelapparat zu illustrieren.

Produktion irritierender Geräusche

Mädchen (11 Monate)
Die Enkelin ist »unruhig« (mazagzag) geworden, weil sie müde ist. Sie sitzt nun nicht 
mehr »ruhig« (mahanang) da, sondern gerät in Bewegung. Die Großmutter hält die 
stehende Enkelin mit ihrer linken Hand fest. Sie macht ein »finsteres Gesicht« (ma-
rahet so moin) und schlägt eindrucksvoll ihre Augen auf und zu. Dabei schlägt sie 
mit der rechten Hand11 auf den hölzernen Boden des tagakal. Das auf diese Weise 
entstehende Geräusch ist erstaunlich laut. Die Enkelin schaut der Großmutter ge-
bannt ins Gesicht, als diese die Augen auf- und zuschlägt. Der Abstand zwischen 
ihren Gesichtern beträgt 50 Zentimeter. Sie hört die klopfenden Geräusche der 
Hand, schaut aber nicht, was diese Hand macht. Sie bekommt nicht mit, dass die 
klopfende Hand nach sieben oder acht rhythmischen Schlägen auf den Boden auf 
einmal zu einem kleinen Schlag gegen ihr Bein ausholt. Das kleine Mädchen verhält 
sich nun ganz still, es ist für einen Augenblick wie »erstarrt« (mahanang).
Beobachtungsprotokoll 30; aufgezeichnet am 20.07.2011.

Junge (12 Monate)
Die Großmutter vom »Waf fel-Imbiss« betreut ihren 12 Monate alten Enkel auf dem 
Parkplatz in der Nähe der vanwa. Sie sitzt auf einem Stuhl, der Enkel auf dem Boden 
zwischen ihren Beinen. Auf einmal macht der kleine Junge beim Spielen ein unde-
finierbares länger andauerndes Geräusch. Die Großmutter nimmt den Fächer, mit 
dem sie dem Jungen die ganze Zeit Luf t zugewedelt hat, und schlägt ihn auf die 
Außenseite ihres rechten Schenkels, was ein lautes, klatschendes Geräusch verur-
sacht. Sie schlägt knapp an den Fingern des Jungen, der seine Hand an die Innensei-
te ihres rechten Oberschenkels gelegt hat, vorbei. Erst als die Großmutter weitere 
Male mit dem Fächer gegen die Außenseite ihres rechten Oberschenkels schlägt, 
ist der Junge schließlich »ruhig« (mahanang).
Beobachtungsprotokoll 31; aufgezeichnet am 29.07.2011.

Bei der Produktion irritierender Geräusche handelt es sich um den ersten Schritt einer 
kulturspezifischen Modulation des »Erschreckens«, die bereits vor dem Erreichen des 
1. Lebensjahres des Kindes beginnt. Irritierende Geräusche sind Teil eines Bündels 
an Maßnahmen, die von den Bezugspersonen durch entsprechende soziale Praktiken 
eingeleitet werden. Hierzu zählen auch das Klapsen und das Androhen von Schlägen, 
die im nächsten Kapitel behandelt werden.

In der Säuglingsphase sind Kinder noch auf eklatante Weise unwissend und nicht 
in der Lage, ihren Seelen eigenständig Halt zu geben. Sobald jüngere Kinder vom »ru-
higen« (mahanang) Idealzustand abweichen und sich merklich »unruhig« oder gar auf 

11 � Es ist kein Zufall, dass die Großmutter die Schlagbewegungen mit der rechten Hand ausführt, da 
diese von den Tao als sanktionierende Hand eingesetzt wird. So erfolgt auch die in Kombination mit 
dem »Anblaf fen« (ioya) auf tretende Schlaggeste ausschließlich mit der rechten erhobenen Hand (vgl. 
Kapitel 5, Abschnitt Körperseele; siehe Kapitel 13).

12  Sich wie ein anito verhalten

https://doi.org/10.14361/9783839460290-014 - am 13.02.2026, 15:51:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit346

»erregte« (mazagzag) Weise verhalten, ist es aus Sicht von Tao-Bezugspersonen not-
wendig, zum Schutze ihrer Kinder einzuschreiten. Das 11 Monate alte Mädchen in der 
ersten aufgeführten Episode ist müde geworden. Es bleibt nun nicht mehr »still« sit-
zen, sondern bewegt sich auffällig mehr, alle möglichen Objekte in seiner Umgebung 
will es anfassen und in die Hand nehmen. Sein veränderter Zustand wird von der be-
treuenden Großmutter als problematisch aufgefasst, weil die beim kleinen Mädchen 
verweilende Seele nun zu »schweben« (mangboz) beginnt. Als Bezugsperson muss sie 
diesem Prozess unbedingt Einhalt gebieten, weil sich die Kindesseele ansonsten im-
mer weiter vom »körperlichen Selbst« lösen würde. Die von ihr angewandten Prakti-
ken führen dazu, dass das kleine Mädchen »eingeschüchtert« (kanig) wird und sich 
wieder auf erwünschte Weise »ruhig« verhält.

Eine ähnliche Situation besteht in der zweiten Episode: Der 1-Jährige macht auf 
einmal ein unvermitteltes merkwürdiges Geräusch, das von der ihn betreuenden 
Großmutter als »unnormal« (不正常 bu zhengchang) angesehen wird. Da alle Sprech-
akte, die nicht den normalen Gepf logenheiten entsprechen, als Machwerke der anito 
verstanden werden (vgl. Kapitel 5, Abschnitt Körperseele; siehe Kapitel 14; Abschnitt 
Sprachliche Anomalien), darf die Großmutter bei ihrem Enkel kein »beliebiges« (pizavo­
zavoza) Sprechen zulassen. Sie schreitet ein, indem sie ihren Fächer gegen ihren nack-
ten Schenkel schlägt, wobei ein lautes und klatschendes Geräusch entsteht. Außerdem 
lässt sie den Fächer auf bedrohliche Weise unmittelbar an den Fingern des kleinen 
Jungen vorbeifahren. Durch ihr Handeln gelingt es der Großmutter, das unkontrol-
lierte Sprechen des Enkels zu unterbinden und ihn in einen »ruhigen« (mahanang)  
Zustand zurückzuversetzen.

Da Säuglinge, die das 1. Lebensjahr noch nicht erreicht haben, in ihrer kogniti-
ven Wahrnehmung noch relativ begrenzt sind, ist es den Bezugspersonen nicht mög-
lich, durch »Belehrungen« (nanaon) auf deren Verhalten einzuwirken. Aufgrund der 
in diesem Alter noch fehlenden Sensibilität für »Scham« (masnek) führt die Strategie 
des Beschämens ebenfalls ins Leere. Aus Sicht von Tao-Bezugspersonen besteht die 
einzige Möglichkeit, das Verhalten jüngerer Kinder zu kontrollieren, in der Anwen-
dung »Angst« (maniahey) induzierender und somit von den Kindern als bedrohlich 
empfundener sozialer Praktiken. Sie nutzen dabei bewusst aus, dass Kinder unter 
12 Monaten noch nicht mehrere Sinnesreize gleichzeitig zuordnen können. Das 
11 Monate alte Mädchen blickt wie gebannt in die eindrucksvoll auf- und zugeschla-
genen Augen seiner Großmutter. Es kann nicht nachvollziehen, auf welche Weise 
sich plötzlich laute klatschende Geräusche ereignen, auch die Berührung am Bein 
ist überraschend und kann von ihm nicht vorhergesehen werden.

Ich gehe davon aus, dass die in diesem Abschnitt vorgestellten sozialen Praktiken 
maßgeblich dazu beitragen, dass Tao-Säuglinge und -Kleinkinder eine Vorstellung 
von den anito entwickeln und deren schändliches Tun am eigenen Leib spüren. Bereits 
in einem sehr frühen Kindesalter wird so der Grundstein für eine kulturspezifische 
Mensch-Umwelt-Relation geschaffen, die darin besteht, dass die Tao ihre Umgebung 
als prinzipiell gefährlich wahrnehmen, weil sie mit »negativen Attributen« (marahet ta 
vazvazey) angefüllt ist.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-014 - am 13.02.2026, 15:51:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


347

Unvermittelte Berührungen von hinten

Junge (18 Monate)
Der kleine Junge läuf t im keting umher. Die Tochter unseres Vermieters (die zu-
gleich die Tante des kleinen Jungen ist) schleicht sich von hinten an den Jungen 
heran und schlägt ihn rücklings mit hochschnellenden Fingern gegen den Ober-
arm. Dabei »lächelt« (mamin) sie. Der kleine Junge kann nicht zuordnen, woher die 
Bedrohung kommt. Er »schaut ins Nichts« ( jozayan). Nach dem zweiten Schlag, der 
wieder von hinten erfolgt, fängt der kleine Junge kurz an zu »weinen« (amlavi). Er 
beruhigt sich jedoch sofort wieder. Nach dem dritten Schlag schöpf t er Verdacht, 
dass die Schläge etwas mit seiner Tante zu tun haben könnten. Er »weint« wieder 
kurz. Nach jedem erfolgten Schlag »lachen« (maznga) die danebenstehenden Per-
sonen, die nun sogar ihr Computeranimationsspiel unterbrochen haben. Das »Auf-
ziehen« / »Ärgern« (pasozi) des kleinen Jungen trägt of fensichtlich zur allgemeinen 
»Belustigung« ( yapiya piyalalamen) bei. Der kleine Junge flüchtet sich aufs Sofa, wo 
ein 13-jähriges Mädchen sitzt. Auf diese Weise kann er sich (fürs Erste) der bedroh-
lichen Situation entziehen.
Beobachtungsprotokoll 32; aufgezeichnet am 02.02.2011.12

Theo (19 Monate)
Weil Teenager-Mädchen Theo so »süß« (ke’ai) finden, piken sie ihm mit den Fingern 
von hinten in den Rücken.
Beobachtungsprotokoll 33; aufgezeichnet am 11.12.2010.

Der zweite Schritt bei der kulturellen Überformung des Schreckref lexes besteht in un-
vermittelten Berührungen von hinten, also am Rücken und an den Extremitäten der 
Kinder. Diese Form der Behandlung beginnt an der Schwelle zum Kleinkindalter (also 
mit etwa 1,5 Jahren), wenn Tao-Kinder das autonome Laufen gelernt haben und sich bis 
auf wenige Meter von ihren Bezugspersonen entfernen (vgl. Kapitel 7). Die Bezugsper-
sonen führen derartige Abhärtungsübungen oftmals ohne konkreten Anlass aus, d. h. 
es liegt kein spezielles Fehlverhalten der Kinder vor. Es genügt zumeist, dass weitere 
Bezugspersonen oder Bekannte anwesend sind, die sich am nachfolgenden »Ausla-
chen« (maznga) beteiligen. Die Motivation für das Berühren von hinten besteht einer-
seits in allseitiger »Belustigung« (yapiya piyalalamen) und andererseits in der Notwen-
digkeit kindlicher Abhärtung. Die systematischen Berührungen von hinten verlaufen 
auf kontrollierte Weise, die Bezugspersonen tragen dafür Sorge, dass sich keines der 
Kinder allzu stark »erschreckt« (maogto). Die soziale Situation gilt als vergleichsweise 
sicher, da die anito sich an größere Menschenansammlungen nicht herantrauen (vgl. 
Kapitel 10, Abschnitt Wechsel von proximalen zu distalen Sozialisationsstrategien).

Das Berühren von hinten mit anschließendem Lachen über die »verwunderten« 
(iyak) oder auch »verärgerten« (mindok) kindlichen Reaktionen nimmt für gewöhnlich 
erst ein Ende, wenn die betroffenen Kleinkinder ihren »Blick abgewandt« ( jiozayan) 
haben und »bewegungslos verharren« (mahanang). Oder den Kindern gelingt es, sich 
auf andere Weise der Situation zu entziehen (wie bei der Flucht aufs Sofa in der ersten 
oben beschriebenen Episode). Für Tao-Kleinkinder ist es eine äußerst unangenehme 

12 � Diese Episode wurde von meiner Frau beobachtet.

12  Sich wie ein anito verhalten

https://doi.org/10.14361/9783839460290-014 - am 13.02.2026, 15:51:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit348

und einprägsame Erfahrung, dass sich plötzlich ihre gesamte soziale Umgebung gegen 
sie wendet (vgl. Kapitel 9). Ich gehe davon aus, dass sie diese verstörenden Erlebnisse 
von sich weisen müssen, um ihre psychische Integrität zu bewahren. Erwachsene Tao 
sind nicht in der Lage, in diesen »Späßen« eine psychische Belastung für Kleinkin-
der zu erkennen. Sie nehmen eine soziozentrische Perspektive ein, bei der die inneren 
Welten des onowned sich jeder Ref lexion von außen entziehen und zu einer Privatan-
gelegenheit werden, die niemandem mitteilbar ist.

Der Schultergriff

Junge (2 Jahre)
Auf dem Parkplatz vor der Polizeiwache haben sich etwa 30 Männer versammelt, 
um das »große Boot« (cinedkeran) in die Luf t zu werfen.13 Auch ich nehme an dieser 
Aktion teil. Ein 2-jähriger Junge steht in der Nähe des Parkplatzes und schaut dem 
Treiben der Männer zu. Hinter ihm kommt ein 8-jähriger Junge angelaufen, der 
mich komplizenhaf t anlächelt und mit dem Zeigefinger zur Pssst !-Geste ansetzt. 
Der 8-Jährige berührt den 2-Jährigen von hinten mit ausgestreckten Händen unter 
der Schulter. Der kleine Junge bleibt jedoch »ruhig« (mahanang). Obwohl er den äl-
teren Jungen nicht hat kommen sehen, ist ihm kein »Erschrecken« (maogto) anzu-
merken. Er zuckt nicht zusammen.
Beobachtungsprotokoll 34; aufgezeichnet am 15.06.2011.

Eine prototypische Form des systematischen »Erschreckens« ist das unvermittelte Be-
rühren eines Kleinkindes am Rücken unter den Schultern. Diese Strategie habe ich 
einige Dutzend Male während meiner Forschung beobachtet. Sie wird sowohl von er-
wachsenen Bezugspersonen als auch von älteren Kindern und Jugendlichen aus der 
Verwandtschafts- und Freundesgruppe bei Kleinkindern im Alter zwischen 2 und 3 
Jahren angewandt. Kleinkinder dieser Altersgruppe werden in sehr regelmäßigen Ab-
ständen einer solchen Behandlung unterzogen. Der kleine Junge im oben aufgeführ-
ten Beispiel verhält sich bereits normkonform, da er weder zusammenzuckt noch sich  
irgendeine Reaktion anmerken lässt. Wenn er auch nur kleinste sichtbare Anzeichen 
des »Erschreckens« gezeigt hätte, wäre ein beschämendes Lachen des 8-Jährigen (sowie 
der sich in der Nähe befindlichen Dorf bewohner) zu vernehmen gewesen.

Mit etwa 2,5 Jahren haben Tao-Kinder gelernt, ihren Schreckref lex zu unterdrü-
cken. Oftmals drehen sie sich nach einer unerwarteten Berührung an ihrem Rücken 
durch andere noch nicht einmal mehr um. Tao-Kinder akzeptieren, dass es unsichtbare 
Kräfte gibt, denen sie ausgesetzt sind und gegen die sie nichts anderes unternehmen 
können, als »ruhig« (mahanang) zu bleiben.

Im Erwachsenenalter ist zu beobachten, dass verwandte oder befreundete 
gleichaltrige Personen sich mit kleinen Kieselsteinchen bewerfen. Dies geschieht 
häufig dann, wenn man sich einer Person aus der eigenen Ingroup nähert und die-
se so in eine Tätigkeit vertief t ist, dass sie das Näherkommen des anderen nicht  

13 � Während meiner Forschung auf Lanyu ließ die Gemeindeverwaltung ein »großes Boot« (cinedkeran) 
in Auf trag geben, das im Juni 2011 eingeweiht wurde. In der Woche unmittelbar vor der Bootsein-
weihung übten Männer aus Iranmeylek das Hochstemmen und Hochwerfen des Bootes, das einen 
wesentlichen Bestandteil des Einweihungsrituals darstellt.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-014 - am 13.02.2026, 15:51:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


349

bemerkt. Mit dem Werfen kleiner Steinchen werden drei Ziele verfolgt: 1. Die Unter-
drückung des Schreckref lexes wird trainiert, um die Seele am »körperlichen Selbst« 
zu fixieren. 2. Die Tao erlernen, ständig achtsam zu sein und ihre Umgebung im 
Blick zu behalten. 3. Eine erfolgreiche Emotionsregulation wird eingeübt, da die  
Beworfenen die in ihnen auf keimenden »Ärger«-Gefühle (somozi) – die in dieser  
Situation als nicht gerechtfertigt gelten – sogleich wieder »zum Verschwinden brin-
gen« (topikabobwa).

Körperanspannung
Bei den Tao ist die affektiv-phänomenologische Wahrnehmung körpereigener 
»Angst«-Symptome mit der Einschätzung verbunden, dass die Freiseele den Kör-
per verlässt, wodurch ein unkontrollierbarer, als passiv empfundener Zustand ein-
setzt, in dem sich Personen normalerweise nicht mehr bewegen können, weil sie in 
eine Art »Angst«-Starre verfallen. Die »Angst« wird für gewöhnlich so lange unter-
drückt bzw. verdrängt, bis sie die Tao mit Gewalt überkommt und »ihre Seele ergreift«  
(maniahey so pahad) – ein Zustand, in dem kein klares Denken mehr möglich ist. Wenn 
eine »Angst«-Starre auftritt, ergreifen bösartige fremde Mächte (vorübergehend) vom 
»körperlichen Selbst« Besitz, um Schaden anzurichten (vgl. Kapitel 5 und 9).

Die »Angst«-Starre der Tao kann als eine übersteigerte Abwehrreaktion des Mus-
kelapparates aufgefasst werden, der sich bis zur Bewegungsunfähigkeit verkrampft 
hat. Die Tao versuchen auf diese Weise, »schlechte Einf lüsse« an einem Eindringen 
in den menschlichen Körper zu hindern. In den von mir protokollierten Emotions-
episoden kommt es nicht selten vor, dass Personen – darunter auch Kinder – ihre 
Muskeln anspannen:

Junge (21 Monate)
Der Vater sitzt zusammen mit seinem 21 Monate alten Sohn und fünf erwachse-
nen männlichen Verwandten auf einem tagakal in der Nähe der vanwa. Die Männer 
trinken Paolyta (ein auf Lanyu beliebter Kräuterlikör). Als ein Laster die Inselrund-
straße entlangfährt, entsteht auf einmal ein lautes, knatterndes Geräusch. Der 
kleine Junge »erschrickt« (maogto) und fängt an zu »weinen« (amlavi). Sein »Blick ist 
ins Nichts gerichtet« ( jiozayan). Er hat die Augenbrauen innen hochgezogen, seine 
Mundwinkel weisen nach unten. Der Vater und die anderen Männer schauen den 
kleinen Jungen an und fangen an zu »lachen« (maznga). Ihr »Lachen« klingt belus-
tigt, es ist relativ laut. Der Vater sagt zu seinem Sohn: »Du hast dich erschreckt.«  
(»你嚇到了.« »Ni xiadao le.«). Dann nimmt er den »weinenden« Sohn in den Arm. 
Doch der Körper des Jungen ist angespannt. Er bleibt zum Vater gewandt zwischen 
dessen Beinen stehen, schmiegt sich aber nicht Trost suchend an ihn an.
Beobachtungsprotokoll 35; aufgezeichnet am 11.04.2011.

In der oben aufgeführten Episode versteift sich der 21 Monate alte Junge nach dem 
»Erschrecken« (maogto), was daran ersichtlich ist, dass er die Berührung des ihn um-
armenden Vaters nicht erwidert. Gelegentlich habe ich das muskuläre Verkrampfen 
auch selbst bei Tao-Kindern zu spüren bekommen. In der Anfangsphase meiner For-
schung genoss Johann es, wenn ich ihn mir über die Schulter warf und dann nach einer 
Drehung wieder mit beiden Beinen auf den Boden auf kommen ließ. Die meisten Tao-
Kinder, die uns dabei beobachteten, wollten ebenfalls von mir auf diese Weise durch 

12  Sich wie ein anito verhalten

https://doi.org/10.14361/9783839460290-014 - am 13.02.2026, 15:51:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit350

die Luft gewirbelt werden. Ich kam ihren Wünschen nach und vollzog dieselben Be-
wegungen mit ihnen. Über einige Wochen etablierte sich der »Schulterwurf« zu einem 
Spiel, das immer wieder durchgeführt wurde. Wenn ich Tao-Kinder im Alter zwischen 
4 und 8 Jahren durch die Luft wirbelte und an meinem Rücken abrollen ließ, verfüg-
ten sie in der Regel über eine lockere Körperspannung. Doch als ich einmal zu Gast in 
der Wohnung unseres Vermieters war und dessen Enkel auf oben beschriebene Weise 
herumwirbelte, waren seine Muskeln extrem angespannt, sodass es beinahe zu einem 
Unfall gekommen wäre:

Enkel unseres Vermieters (8 Jahre)
Die Körperspannung des 8-jährigen Jungen ist total unterschiedlich, wenn ich ihn 
über meine Schultern abrollen lasse und diesen Vorgang a) in unserer Wohnung 
und b) unten bei unserem Vermieter durchführe. Bei uns ist er locker und kommt 
behände wieder auf die Füße. In der Wohnung seines Großvaters ist er total ange-
spannt und lässt sich fallen, sodass ich aufpassen muss, dass ihm nichts passiert.
Feldtagebucheintrag 15; geschrieben am 19.11.2010.

Durch das Herumtoben mit dem Jungen in zwei verschiedenen Settings begriff ich, 
dass er sich zu Hause in der Interaktion mit seinen familiären Bezugspersonen in 
einem anderen körperlichen Aufmerksamkeits- und Achtsamkeitsmodus befand, 
als dies beim Spielen mit den gleichaltrigen Peers in unserer Wohnung der Fall war. 
In der hierarchisch geprägten Verwandtschaftsgruppe spürte er anscheinend die  
Auswirkungen der frühkindlichen »Angst- und Scham-Disposition« (kanig), die sich 
u. a. durch eine erhöhte Muskelanspannung bemerkbar macht.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-014 - am 13.02.2026, 15:51:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

