
Manifest für eine Post-Kritische Pädagogik

Naomi Hodgson, Joris Vlieghe und Piotr Zamojski

Übersetzung1 aus dem Englischen von Sabrina Carbone, Anna Lena

Sahliger und Martin Bittner, unter Mitarbeit von Sascha Michaelis

und Anni Heinrichsen.

 

Grundsätze zu formulieren, scheint zumindest in der Philosophie

der Erziehung auf eine Form normativer, konzeptioneller Analyse

zurückzuführen, die mit englischsprachigen Strömungen analytischer

Philosophie assoziiert ist. Jedoch bringen die poststrukturalistische

und postmoderne Philosophie – zumindest soweit sie in die Bil-

dungstheorie und auch in alltägliche Überlegungen im Generellen

aufgenommen wurden – häufig einen Relativismus mit sich, welcher,

während er potentiell inklusiv und mit Sicherheit heutzutage grund-

legend für die Möglichkeit der individuellen Wahl ist, sich dennoch

in der Verteidigung von Grundsätzen als schwierig erweist. Indem

1 Wir danken Jürgen Budde, Anke Wischmann und Laura Cunniff für hilfreiche

Nachfragen und Vorschläge an verschiedenen Stellen der Übersetzung.

Anmerkung der Übersetzer:innen:Wir haben in unserer Übersetzung versucht, die

gegebenen komplexen, verschachtelten Satzstrukturen beizubehalten und in der

Wortwahl die Radikalität/Strenge abzubilden, die ein Manifest unseres Erachtens

mit sich bringt. Gleichsam entsteht durch die Übersetzung neuer Gesprächsbedarf

über bestehende Konzepte, verwendete Begriffe in den jeweiligen Sprachräumen

und Disziplinen. Eine gemeinsame Sprache auch in der Übersetzung zu finden,

bleibt sodann eine spannende Herausforderung imWissensaustausch (der gerade

bei Übersetzungen immer schon im Vordergrund steht).

https://doi.org/10.14361/9783839459799-002 - am 14.02.2026, 06:08:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


20 Naomi Hodgson, Joris Vlieghe und Piotr Zamojski

Grundsätze in Form eines Manifests formuliert werden, riskieren

wir Vorwürfe der Verallgemeinerung (der Universalisierung), ausge-

nommen der Normativität. Allerdings ist es vielleicht an der Zeit, die

Annahme zu hinterfragen, dass diese naturgemäß und immer negativ

sind. Im Folgenden stellen wir Grundsätze vor, die gegründet sind

auf der Überzeugung der Möglichkeit der Veränderung, wie sie in der

kritischen Theorie und Pädagogik zu finden ist, allerdings mit einer

affirmativen Haltung: eine post-kritische Ausrichtung von Bildung,

die unter aktuellen Bedingungen an Einfluss gewinnen wird und dies

wiederum ist begründet in einer Hoffnung für das, was noch kommen

wird. 

Der erste Grundsatz, welcher hier aufgeführt wird, ist einfach der,

dass es Grundsätze zu verteidigen gibt. Dies verpflichtet uns an sich zu

nichts Weiterem, wie es sich ausdrückt in, z.B., dass wir x tun sollten.

Das ist nicht Normativität im Sinne der Definition eines Ideals eines

gegenwärtigen oder zukünftigen Zustands, an dem die gegenwärtigen

Praktiken beurteilt werden sollen. Folglich könnte man diesen Grund-

satz als Verteidigung einer Verschiebung von einer prozeduralen Nor-

mativität zu einer prinzipientreuen Normativität charakterisieren.

In der Bildungstheorie sind poststrukturalistische und postmoder-

ne Überlegungen im Kontext von Identitätspolitiken aufgegriffen wor-

den, und sind befasst mit Andersartigkeit, Alterität und Mitsprache-

recht. Respekt für den Anderen und für Differenz erfordern, dass Päd-

agog*innen akzeptieren, dass wir über den Anderen niemals alles wis-

sen können. Jegliche Bemühung, dies zu erreichen, konstituiert, wenn

man so will, »Gewalt« gegen den Anderen. Dementsprechend ist die

Möglichkeit zu handeln und zu sprechen ausgeschlossen; ein politi-

sches aber auch ein pädagogisches Problem, möglicherweise zusam-

mengefasst in der oft gehörten (wenn auch gemurmelten) Phrase »ich

weiß, dass man das so nicht mehr sagen darf, aber…,« und dem Be-

klagen der sogenannten political correctness. Die Einsicht, dass wir den

Anderen nie vollständig verstehen können – Einzelperson oder Kul-

tur –, sollte nicht zur Folge haben, dass wir nicht mehr sprechen kön-

nen. Solch ein Verständnis von »Respekt« übersieht, dass Verstehen und

Respekt fortwährende Herausforderungen und Hoffnungen sind. Hier

https://doi.org/10.14361/9783839459799-002 - am 14.02.2026, 06:08:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Manifest für eine Post-Kritische Pädagogik 21

gehen wir von der Annahme aus, dass wir – gemeinsam – sprechen

und handeln können und entsprechend vollzieht sich eine Verschiebung

der hermeneutischen Pädagogik, die die kritische Pädagogik mit sich

bringt, um – einen zweiten Grundsatz – die pädagogischeHermeneu-

tik zu verteidigen. Es ist eben diese Herausforderung des Zusammenle-

bens in einer gemeinsamen Welt, die jene Hoffnung hervorbringt, Bil-

dung weiterhin als eine erstrebenswerte Aktivität erscheinen zu lassen.

Hermeneutik ist kein (unlösbares) Problem, sondern vielmehr etwas,

das Pädagog*innen erschaffen müssen. Wir sollten nicht auf der Ba-

sis einer apriorischen Annahme über die (Un)Möglickeit eines wirkli-

chen wechselseitigen Verständnisses und Respekts sprechen und han-

deln, sondern stattdessen zeigen, dass es trotz vieler Differenzen, wel-

che uns voneinander trennen, einen Raumder Gemeinsamkeit gibt, der

sich ausschließlich aus der Erfahrung (a posteriori) ergibt (vgl. Arendt,

Badiou, Cavell). 

Dieser existierende Raum der Gemeinsamkeit wird in vielen erzie-

hungswissenschaftlichen Forschungen, Strategien und Praxen meist

übersehen, zu Gunsten eines Fokus auf soziale (Un)Gerechtigkeit

und Exklusion basierend auf Annahmen von Ungleichheit. Das Ethos

der kritischen Pädagogik wirkt bis heute fort in der Überzeugung,

Gleichberechtigung herzustellen, nicht durch Emanzipation, sondern

vielmehr durch die Stärkung (Empowerment) Einzelner und von Ge-

meinschaften. Allerdings wäre es hoffnungslos – wenn nicht sogar

zynisch –, die offensichtliche Unausweichlichkeit der neoliberalen

Rationalität darzulegen. Jedoch gibt es diese Notwendigkeit in der

gegebenen Ordnung der Dinge nicht, und deshalb gibt es, so unüber-

windbar wie die gegenwärtige Ordnung auch erscheint, Hoffnung.

Der dritte Grundsatz, der auf der Annahme der Gleichheit (vgl. Ran-

cière) und der Möglichkeit der Transformation des Einzelnen und des

Kollektivs beruht, bedeutet also eine Verschiebung von der kritischen

Pädagogik zur post-kritischen Pädagogik.

Dies ist keineswegs eine anti-kritische Position. Dank des enor-

men und äußerst mächtigen kritischen Apparats, der sich im Laufe des

20. Jahrhunderts entwickelt hat, sind wir uns der wesentlichen Merk-

male des StatusQuo bewusst, in denwir eingebunden sind.Aber imGe-

https://doi.org/10.14361/9783839459799-002 - am 14.02.2026, 06:08:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


22 Naomi Hodgson, Joris Vlieghe und Piotr Zamojski

gensatz zur inhärenten Kritik gesellschaftlicher Institutionen, die auf

deren Dysfunktionalität fokussiert, oder zur utopischen Kritik, die von

einer transzendentalen Position angetrieben wird und zu einem ewi-

gen Aufschub des gewünschten Wandels führt, glauben wir, dass es an

der Zeit ist, unsere Bemühungen auf Versuche zu konzentrieren, die

unterdrückten Anteile unserer Erfahrung zurückzufordern; wir sehen

die Aufgabe einer post-kritischen Pädagogik nicht darin, zu entlarven,

sondern zu schützen und zu sorgen (vgl. Latour, Haraway). Diese Sor-

ge und der Schutz manifestieren sich in Form einer erneuten Frage,

was Bildung, Erziehung, Unterrichten, Lernen, Denken und Üben sind.

Diese Rückforderung bedeutet nicht länger eine kritische Beziehung –

die offenbart,waswirklich vor sich geht –, noch eine instrumentelle Be-

ziehung –die zeigt, was Pädagog*innen tun sollten –, sondern eröffnen

einen Denkraum, der es ermöglicht, dass Praxis von Neuem geschieht.

Das bedeutet, unsere Beziehung zu unseren Worten (wieder-)herzu-

stellen, sie zu hinterfragen und den entwerteten Aspekten unserer Le-

bensweisen philosophische Aufmerksamkeit zu schenken und damit,

im Einklang mit einer grundsätzlichen Normativität, diese Ereignis-

se als Selbstzweck (autotelisch) zu verteidigen, nicht funktionalisiert,

sondern einfach weil sie es wert sind, geachtet zu werden.

Bildung basiert in einem sehr praktischen Sinne auf Hoffnung. In

der »traditionellen« kritischen Pädagogik jedoch beruht dieseHoffnung

auf Emanzipation gegenüber dem existenten Regime der Ungleichheit,

die durch diese drei spezifischen Weisen überwunden werden sollen: 

1) Es wird eine Art hermeneutischer Pädagogik bemüht: Die Päd-

agog*in nimmt von den Anderen an, dass ihnen die Fähigkeit

fehle, zu verstehen, dass sie in ihrer Sichtweise der Welt verhaftet

sind. Die Pädagog*in positioniert sich selbst als außerhalb sol-

cher Strukturen, muss jedoch die Gegenwart kritisieren und die

Unaufgeklärten freisetzen (vgl. Platons Höhlengleichnis). 

2) In Wirklichkeit kommt es darauf an, die eigene überlegene Posi-

tion zu bekräftigen, und führt damit zur Wiedereinsetzung eines

Regimes der Ungleichheit. Es gibt keinen erkennbaren Bruch zum

Status Quo.

https://doi.org/10.14361/9783839459799-002 - am 14.02.2026, 06:08:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Manifest für eine Post-Kritische Pädagogik 23

3) Darüber hinaus ist die externe Sichtweise der kritischen Päd-

agog*in durch und durch an den Status Quo gebunden, jedoch

in einer negativen Weise: Die Kritik ist getrieben von der Leiden-

schaft zum Hass. Auf diese Weise beharrt sie oder er verstohlen auf

dem, was ist und was immer sein soll. Richtende und dialektische

Ansätze geben diese negative Haltung wieder.

Somit nimmt die Pädagog*in die Rolle der*jenigen ein, die erforder-

lich ist, um den Schleier zu lüften; allerdings lüften sie den Schleier

abhängig vom als unveränderlich angesehenen Status Quo und von ih-

rem/seinem externen Standpunkt aus. Um die Rolle der Pädagog*in et-

was positiver darzustellen, als eine Initiation der neuen Generationen

in eine gemeinsame Welt, eröffnen wir die Idee einer post-kritischen

Pädagogik, die die Liebe zur Welt einfordert. Dies ist keine Akzeptanz

der Dinge, wie sie sind, sondern eine Bejahung der Wertigkeit dessen,

was wir in der Gegenwart tun und der Dinge, von denen wir anneh-

men, dass sie es wert sind, weitergegeben zu werden. Jedoch nicht so,

wie sie sind: Die pädagogische Hoffnung richtet sich an die Möglich-

keit der Erneuerung unserer gemeinsamen Welt. Wenn wir die Welt,

unsere Welt, wirklich lieben, müssen wir gewillt sein, die Welt in die

Hände der nächsten Generation zu geben, mit der Annahme, dass sie

– die Neuankömmlinge – die Welt nach ihren eigenen Bedingungen

fortführen. Somit bringt der vierte Grundsatz eine Verschiebung vom

grausamen Optimismus (vgl. Berlant) zur Hoffnung in der Gegenwart

mit sich. Zynismus und Pessimismus erkennen nicht an, wie die Dinge

sind, sondern sie vermeiden sie (vgl. Cavell, Emerson).

In gegenwärtigen Formulierungen ist die Sorge für die Welt einge-

rahmt in Begriffe einer Bildung für die Bürgerschaft, Bildung für so-

ziale Gerechtigkeit, Bildung für Nachhaltigkeit etc. hinsichtlich einer

bestimmten Vorstellung globaler Bürgerschaft und einer unternehme-

rischen Form eines interkulturellen Dialogs. Obwohl möglicherweise

gestützt von einer progressiven, kritischen Pädagogik, ist die Sorge sol-

cher Ansätze für die Verantwortlichkeit für dieWelt letztendlich außer-

halb der Pädagogik. So traditionell oder konservativ es vielleicht klingen

mag, wünschen wir uns, die Bildung um der Bildung willen zu verteidi-

https://doi.org/10.14361/9783839459799-002 - am 14.02.2026, 06:08:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


24 Naomi Hodgson, Joris Vlieghe und Piotr Zamojski

gen: Bildung als die Erforschung oder die Einführung in einen Gegen-

standsbereich für ihren intrinsischen, eher erzieherischen als instru-

mentellenWert, so dass dies von der neuenGeneration neu aufgegriffen

werden kann. Gegenwärtig ist die (zukünftige) Welt bereits eingenom-

men von diesem »Bildung für …« und wird instrumentalisiert für (unse-

re) andere(n) Zwecke. Schlussfolgernd führt uns der fünfte Grundsatz

von der Bildung für Bürgerschaft zur Liebe für die Welt. Es ist an der

Zeit, das Gute in der Welt, welches es wert ist, es zu bewahren, anzuer-

kennen und zu befürworten. Es ist an der Zeit, die Welt zu entlarven,

um durch hoffnungsvolle Anerkennung der Welt Erfolg zu haben. Es

ist an der Zeit, das, was gut ist in der Welt – das, was bedroht ist und

das, was wir uns zu erhalten wünschen –, in den Fokus unserer gegen-

wärtigen Aufmerksamkeit zu stellen und einen konzeptuellen Raum zu

schaffen, in dem wir die Verantwortung für sie übernehmen können,

im Angesicht und trotz aller Unterdrückung und stummen Melancho-

lie.

https://doi.org/10.14361/9783839459799-002 - am 14.02.2026, 06:08:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

