Der Wahnsinn des Eigendiinkels

Gerhart Schmidt (Bonn)

Die Subjektivitit ist im 21. Jahrhundert weniger gefragt als friiher.
Einst wurde sie iiberschitzt, nun wird sie unterschitzt. Worauf es un-
serer Gesellschaft ankommt, sind Marktanalysen, Umfrageergebnisse,
Einschaltquoten, also das Sich-Verhalten, und zwar nicht das individu-
elle, eigene, sondern das sozial angepasste, anonyme. Unsere Fragestel-
lung ist unzeitgemafs.

»Subjektivitit« ist kein Begriff, sondern ein Inbegriff. Er umfasst
die Phdanomene Bewusstsein und Selbstbewusstsein, zustandliche und
intentionale Innerlichkeit, Vermdgen und Manifestationen derselben.
Die den Phinomenen zugeordneten Begriffe sind mit Paradoxien auf-
geladen und mit philosophiegeschichtlichem Ballast beschwert. Es
grenzt an ein Wunder, wenn das philosophische Denken sich in diesem
Irrgarten noch einigermafSen zurechtfindet.

Zunichst miissen wir uns eingestehen, dass die Subjektivitit kein
apriorischer Bestand ist, auf den wir bauen konnen, als ob er Anspruch
auf iiberzeitliche Geltung hitte. Die Subjektivitit ist zutiefst in den
geschichtlichen Prozess verwoben und geschichtlich bedingt. Sie ist
ein stets sich erneuerndes Ereignis, zu dem nicht ausschlieSlich, aber
wesentlich die Philosophiegeschichte beigetragen hat. Was sich der
»transzendentalen Deduktion der reinen Verstandesbegriffe« und den
»Paralogismen« der transzendentalen Psychologie Kants (beide in zwei
Fassungen vorliegend) erschloss, hatte sich auf geheimnisvolle Weise
im menschlichen Selbstverstindnis etabliert und verschaffte sich welt-
weit Gehor durch die Literatur. In »Wald und Hohle« dankt der ver-
jiingte und verliebte Faust euphorisch: Du »zeigst mich dann mir
selbst,/ Und meiner eignen Brust geheime, tiefe Wunder 6ffnen sich«
(V. 3232-34).! Fausts filschlich dem Erdgeist entrichteter Dank wird

U J.W. Goethe: Faust. Eine Tragodie. In: Werke. Hamburger Ausgabe. Hrsg. von
E. Trunz. Bd. IIL.

121

https://dol.org/10.5771/6783495860387-121 - am 24.01.2026, 10:20:33. Op


https://doi.org/10.5771/9783495860397-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gerhart Schmidt

von Mephistopheles, dem eigentlichen Urheber der Ekstase, sogleich
herzlos verspottet; die Subjektivitit ist seine Spezialitit.

Im Zweiten Teil des Faust setzt der Teufel seine Ubung fort mit der
Subjektivitit in Reinkultur, dargeboten durch den von ihm program-
mierten Schiiler aus dem Ersten Teil, der inzwischen zum Baccalaureus
der Philosophie promoviert wurde. Dieser junge Herr tritt iberheblich
auf; er rastet aber hauptsichlich deswegen aus, weil der Anblick des
spukhaft in Fausts alter Drapierung und in Fausts museale Studierstube
zuriickgekehrten Teufels ihn gereizt hat. Er weifs, dass er Ich ist — nicht
ein Ich, sondern das Ich, welches die Welt vor sich erstehen lasst. Die
Welt ist ndmlich blof3 das Nicht-Ich, das er sein ldsst, und das nur durch
ihn ist. Er ist wie Gott vor der Erschaffung der Welt. Dass der ehemalige
Schiiler, statt Medizin zu studieren, sich in die idealistische Philosophie
verguckt hat, anerkennen auch die Kollegen aus der Germanistik. Unter
Weglassung von Kant und Hegel nennen sie als Kandidaten der abso-
luten Subjektivitdt Fichte, Schelling, mit Vorbehalt auch Schopenhau-
er.? Sie stiitzen sich dabei auf Eckermanns Bericht iiber den 6. Dezem-
ber 1829, an dem Goethe erstmals die betreffende Szene aus Faust II
vorgetragen hat: Goethe habe damals dem Baccalaureus die Vorstellung
»eine gewisse Klasse ideeller Philosophen« assoziiert. Weder dem auf-
merksamen Eckermann noch seinen spiteren Kommentatoren tat Goe-
the den Gefallen, hier einfach auf Fichte zu verweisen. Dabei ist die von
dem Baccalaureus gepflegte Sprache deutlich genug: »Die Welt, sie war
nicht, eh’ ich sie erschuf ...« (V. 6794). Das Setzen ist die Lust, das Ent-
gegensetzen die Last des Ich-Subjekts.? Das absolute Ich setzt sich
selbst so, wie in Anselms Proslogion das allerrealste Wesen ist, weil es
nicht nicht sein darf. Nicht zu sein, ist Gott verwehrt; sich nicht gesetzt
zu haben, dem Ich.

Das Entgegensetzen ist keine creatio ex nihilo, sondern ein Sein-
lassen durch die Einbildungskraft.* Der Baccalaureus kommt dank Me-
phistopheles in Fahrt:

2 E. Traumann: Goethes Faust. Miinchen 1924, Bd. II; E. Beutler: Erlduterungen in:
Goethe: Faust. Hrsg. von E. Beutler. Leipzig 1939; E. Trunz: Kommentar zu Faust in
Bd. Il der Hamburger Ausgabe von Goethes Werken (s. Anm. 1); H. Arens: Kommen-
tar zu Goethes Faust II. Heidelberg 1982 (er schliefSt auf S. 351 Fichte nachgerade aus);
U. Gaier: Faust-Dichtungen. Stuttgart 1999, Bd. 3.

3 Die Natur ist das Einengende. Vgl. Fichte: Uber das Wesen des Gelehrten (1806). In:
Ausgewihlte Werke in 6 Bden. Hrsg. von F. Medicus. Darmstadt 1962. Bd. V, 24.

4 »Dieser Wechsel des Ich in und mit sich selbst, da es sich endlich und unendlich

122

https://dol.org/10.5771/6783495860387-121 - am 24.01.2026, 10:20:33. Op


https://doi.org/10.5771/9783495860397-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Wahnsinn des Eigendiinkels

Wer, auf3er mir, entband euch aller Schranken
Philisterhaft einklemmender Gedanken?
Ich aber frei, wie mir’s im Geiste spricht,
Verfolge froh mein innerliches Licht,
Und wandle rasch, im eigensten Entziicken,
Das Helle vor mir, Finsternis im Riicken.

(V. 6801-06)

Dies ist die Sprache der radikalen Aufklarung, welche das Andere in
Natur und Geschichte mit Verachtung straft; auf dem Osterspazier-
gang in der Tragodie Erstem Teil schien sogar Faust ihr zuzuneigen,
der Sonne entgegen:

Ich eile fort, ihr ew’ges Licht zu trinken,
Vor mir den Tag, und hinter mir die Nacht ...
(V. 1086-87)

Goethes Altersweisheit dagegen entspricht dem in »anmutiger Ge-
gend« erwachten Faust von Teil II: »So bleibe denn die Sonne mir im
Riicken! [...] Am farbigen Abglanz haben wir das Leben.« (V. 4715,
4727). Das harte Sonnenlicht der radikalen Aufklirung, das Andere
verleugnend, bewirkt Sterilitat; der alte Goethe liebte die Zwischento-
ne.

Mephistopheles wendet sich nach des Baccalaureus Abgang halb
betreten, halb amiisiert, wie schon einmal (V. 6772) ex tempore den
jungen Theaterbesuchern zu, die nicht applaudiert haben:

Thr bleibt bei meinem Worte kalt,
Euch guten Kindern lass” ich’s gehen;
Bedenkt, der Goethe, der ist alt,
So werdet alt, ihn zu verstehen!

(vel. V. 6815-18)

Im Text heidt es »Teufel« statt »Goethe, aber nur stellvertretend; die
Prosodie verlangt nach »Goethe« — sapienti sat. Als Mephistopheles,
noch als Pudel verkleidet, Fausten bei der Ubersetzung des Johannes-
Evangeliums ein wenig nachgeholfen hatte, fand Faust bereits zur Tat,
zu Fichtes » Thathandlung«.

Fichte hat das Andere der Subjektivitit, die Natur, ignoriert, ver-
leugnet, verkannt. Der junge Schelling, von Fichte zunichst begeis-

zugleich setzt [...] ist das Vermogen der Einbildungskraft.« (Grundlage der gesamten
Wissenschaftslehre (1794). In: Fichte: Ausgewdhlte Werke, Bd. I, 409.

123

https://dol.org/10.5771/6783495860387-121 - am 24.01.2026, 10:20:33. Op


https://doi.org/10.5771/9783495860397-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gerhart Schmidt

tert,® dann von ihm abgefallen, stellte der Transzendentalphilosophie
die Naturphilosophie gleichberechtigt zur Seite. Fichte und seinen An-
hingern warf er vor, sie hitten fumum ex fulgore machen wollen.¢ Fiir
Fichte gehorten Natur und Philosophie keinesfalls zusammen; er wet-
terte gegen »jene todgldubige Seinsphilosophie, die wohl gar Naturphi-
losophie wird, die erstorbenste von allen Philosophien.«”

Das Andere des Selbst und des Selbstbewusstseins ldsst sich nicht aus
der eignen Subjektivitit konstruieren. Es ldsst sich ebenso wenig erfas-
sen, wie die dunkle Materie ausgeleuchtet, die dunkle Energie gemes-
sen werden kann. Das Andere lisst sich allenfalls indirekt nachweisen,
etwa wenn in der reinen Intellektualitidt Defizite auftreten. Dazu soll
Hegels Phinomenologie des Geistes befragt werden, welche das fort-
schreitende, sich entwickelnde Bewusstsein durch ein beobachtendes
»fiir uns« begleitet und sich damit einen wesentlichen hermeneuti-
schen Vorteil sichert. Die Art und Weise, wie das Bewusstsein um sich
weif3, wird kommentiert und relativiert durch die Erkenntnis, was das
Bewusstsein antreibt und es vor der Selbstpreisgabe bewahrt.

Das verheiflungsvolle Selbstbewusstsein, welches das Bewusstsein
beerbt hat, versandet alsbald im »ungliicklichen Bewusstsein«; vergeb-
lich war aber diese Vorgeschichte des Selbstbewusstseins nicht, fiihrt
sie doch auf den Begriff des Selbstbewusstseins. Dieser ist allerdings
noch unentfaltet, monolithisch, roh und herzlos. Im Kapitel tiber »Ge-
wissheit und Wahrheit der Vernunft« erreicht die Phinomenologie des
Geistes damit erstmals die Position Fichtes. Es stellt die Urteilung des
Begriffs und damit die Realisierung des Selbstbewusstseins dar als lan-
gen, einschneidenden Prozess, welcher Erkenntnisgewinn verspricht.
Das sich vollbringende Selbstbewusstsein verheiit sogar hinsichtlich
des Anderen Aufschluss, und zwar in dem hochdramatisch betitelten
Stiick: »Das Gesetz des Herzens und der Wahnsinn des Eigendiin-

5 Vom Ich als Prinzip der Philosophie, 1795 erschienen, amalgamierte Fichtes Position
mit dem Spinozismus.

¢ Philosophische Untersuchungen iiber das Wesen der menschlichen Freiheit. In:
E W.J. Schelling: Sammtliche Werke. Hrsg. von K. E. A. Schelling. I. Abtheilung. Bde.
1-10, Stuttgart 1856—61. Bd. VII, 360, vgl. 455. Die fulgurations (Ausblitzungen) Got-
tes, der Urmonade, waren Leibniz’ Metapher fiir das Schaffen der endlichen Monaden;
vgl. Monadologie, §47.

7 Reden an die deutsche Nation. In: Fichte: Ausgewihlte Werke (s. Anm. 3), Bd. V, 487.

124

https://dol.org/10.5771/6783495860387-121 - am 24.01.2026, 10:20:33. Op


https://doi.org/10.5771/9783495860397-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Wahnsinn des Eigendiinkels

kels«.® Es wird sich zeigen, dass dieser Wahnsinn erneut auf Fichte
gemiinzt ist; dass sein Gegenstiick, das Gesetz des Herzens, auf Rous-
seau zielt, ist leichter erkennbar. Rousseau und Fichte erscheinen jetzt
als zwei feindliche Briider.

Zunichst scheint das Selbstbewusstsein sich im Determinismus
selbst zu begraben; es tiberlebt jedoch, indem es sich als »Gesetz« zu
erkennen gibt, und zwar zunichst in der unmittelbaren, unreflektier-
ten Weise der »Empfindung«. Weil die Empfindung ganz subjektiv und
von dufleren Einfliissen frei ist, soll sie als wahrhaft gelten, aber die
gesuchte Echtheit wird teuer bezahlt. Was Hegel von der Empfindung
hielt, zeigt §400 der Enzyklopidie: »Die Empfindung ist die Form des
dumpfen Webens des Geistes in seiner bewusst- und verstandlosen In-
dividualitidt«. Wenn Rousseau die Empfindung als Quelle der Wahrheit
riihmte, musste er das an der Sprache festgemachte und von der Ver-
nunft ausgehende Denken gering schitzen. Er behauptete, das rationa-
le Denken transportiere fremdes, gelichenes Gedankengut, das es auch
noch als eigene Einsicht ausgibt. Daher vertraut sich Rousseaus Emile,
der homme de la nature, ganz dem »Gesetz des Herzens« an. Die Zivi-
lisation bedeutet ihm nichts, und er beugt sich keiner fremden Auto-
ritit. Fiir ihn zdhlt allein die Authentizitit, welche sich fremden Ein-
fliissen versagt.

Worauf das Gesetz des Herzens anspielt, ist also kein Geheimnis.
Nicht selbstverstandlich ist dagegen, den »Wahnsinn des Eigendiin-
kels« auf Fichte zu beziehen. Fichte wurde ja im einleitenden, grund-
sitzlichen Abschnitt zu »Gewissheit und Wahrheit der Vernunft« be-
reits eingehend gepriift. Klaus Erich Kaehler hat nachgewiesen, dass
Hegel Fichte nicht gerecht geworden ist, indem er die Gewissheit, alle
Realitit zu sein, voreilig dem sich selbst setzenden Ich zuschrieb; die
Hohe der Absolutheit werde aber in der Grundlage erst erreicht durch
das Zusammenspiel der drei ersten Grundsitze, welches Hegel ver-
nachléssigt hat.® Die ausfiihrliche Behandlung Fichtes, welche dessen
Bedeutung unterstreicht, macht eine 90 Druckseiten spiter einsetzende
Nachbehandlung fraglich, zumal hier kein Fichte-Text erkennbar wird.

§ Die lange, verwickelte Entfaltung des Selbstbewusstseins mufSte hier vernachlassigt,
kontrahiert und vereinfacht dargestellt werden, um den zu behandelnden Abschnitt in
seinem Kontext darzustellen.

9 K. E. Kaehler/W. Marx: Die Vernunft in Hegels Phinomenologie des Geistes. Frank-
furt 1992, 36-40.

125

https://dol.org/10.5771/6783495860387-121 - am 24.01.2026, 10:20:33. Op


https://doi.org/10.5771/9783495860397-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gerhart Schmidt

Werner Marx hat in dem zitierten Kommentar den »Wahnsinn des
Eigendiinkels« behandelt: Er benannte als Zielscheibe fiir Hegels Spott
nicht etwa einen Philosophen, sondern hilfsweise den Rauberhaupt-
mann Karl Moor, also den halben Schiller.’® Auch der literarische Be-
zug auf Jacobis Woldemar, welchem auflerdem die Pridikate der »scho-
nen Seele«, des Eigensinns und des Hochmuts zugesprochen werden,
ist zu weit hergeholt. Wenn tiberhaupt ein Autor fiir Hegels Wortwahl
in der Uberschrift benannt werden miisste, dann wire dies Kant. Z.B.
ist das Kapitel iiber die »Triebfedern der reinen praktischen Ver-
nunft«!! scharf gegen den Eigendiinkel gerichtet. In Kants Werk ist
der Ausdruck gingig.

Hegel zitiert mit seiner Uberschrift jedoch nicht Kant, sondern
sich selbst, und zwar seine Fichte-Kritik aus dem zweiten Kritischen
Journal von 1802. Der dritte Teil von Glauben und Wissen galt der
»Fichteschen Philosophie«. Dabei ging es, anders als in der Differenz-
Schrift und in dem einleitenden Kapitel von »Gewissheit und Wahrheit
der Vernunft, statt um die Grundlage der gesamten Wissenschafts-
lehre von 1794, um den 1800 erschienenen Traktat iiber Die Bestim-
mung des Menschen. Hegel verwarf hier auch Fichtes neue Negation
der ganzen empirischen Realitit, durch welche die Auflenwelt zur blo-
en Vorstellung herabgesetzt wird; im Originalton Fichtes: »Das Be-
wusstsein des Gegenstandes ist nur ein nicht dafiir erkanntes Bewusst-
sein der [von mir erzeugten] Vorstellung vom Gegenstande.«!2

Zu diesem Standpunkt fiihrte ein weiter Weg. Fichte machte es
sich nicht so leicht wie Schopenhauer, der schlicht mit Anlehnung an
Berkeley erklirte: »Die Welt ist meine Vorstellung«.?3 Fichte fand sich
eingesperrt in die Natur, aus der es kein Entkommen gibt; er nahm den
Determinismus ernst: »ich handle ja tiberhaupt nicht, sondern in mir
handelt die Natur; [...] Ich stehe unter der unerbittlichen Gewalt der
strengen Notwendigkeit.«!* Hegel vermochte Fichtes »Entsetzen«

10 Ebd. 172, 179. Auch Ludwig Siep: Der Weg der »Phinomenologie des Geistes«.
Frankfurt a. M. 2000 verweist auf Karl Moor (ebd. 154).

U Kritik der praktischen Vernunft. I. Kant’s gesammelte Schriften. Hrsg. von der Preu-
Bischen (Deutschen) Akademie der Wissenschaften. Berlin 1910ff. (im Folgenden: AA).
Bd. Vv, 71ff.

12 Fichte: Ausgewiihlte Werke (s. Anm. 3), Bd. III, 317. Mein in eckige Klammern ge-
setzter Text lautet bei Fichte: »meiner Erzeugung einerx.

3 Die Welt als Wille und Vorstellung, §1.

14 Fichte: Ausgewdhlte Werke, Bd. V, 285.

126

https://dol.org/10.5771/6783495860387-121 - am 24.01.2026, 10:20:33. Op


https://doi.org/10.5771/9783495860397-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Wahnsinn des Eigendiinkels

nicht zu teilen, als Gefangener einer fremden, undurchschaubaren
Macht, nimlich der Natur, existieren zu miissen. Er war zwar kein
Naturfreund, bejahte aber, dass die Natur in uns handelt. Fichte warf
er »ungeheure[n] Hochmuth« vor — und damit den »Wahnsinn des
Diinkels dieses Ich«.’® Das war ungerecht, da Fichte sich gerade an-
schickte, diese Position zu revidieren. Fichte vertraute namlich sich,
sein Ich, einem wohltitigen Geist an — der allerdings kein anderer als
der neue Fichte ist.

In Glauben und Wissen wurde Fichte ironisch »der Ich« genannt;
Fichte ist also Ich von Beruf! Fiir die Wandlungen des Herrn Ich, die
schwierige Selbstwerdung desselben interessierte sich Hegel nicht.
Dass Fichte das Einssein mit der grofSen Natur verwarf, war fiir ihn
ein Teil von Fichtes Wahnsinn. Angeprangert wird nun, fiinf Jahre
spiter, »der Ich«, die Fichte-Karikatur in Glauben und Wissen. In der
Hauptsache riigt Hegel jetzt aber Fichtes Verstandnislosigkeit fiir die in
der Weltgeschichte wirksame geistige Macht; Fichte wird deswegen
Rousseau gegeniibergestellt, weil dieser zwar nicht die Natur, aber die
Geschichte als Verfall des Menschen ansah. Hegel erkannte seine Auf-
gabe darin, Kants allgemein gehaltene Philosophie der Geschichte zu
radikalisieren, den historischen Empirismus in seine Schranken zu
weisen und die Verniinftigkeit der Geschichte konkreter als Kant nach-
zuweisen. Der Geist entfaltet seine ganze Macht erstmals in der Ge-
schichte. Weil Fichte sich dieser Aufgabe verweigert hat, wird seine
Philosophie in das den Geist vorbereitende Kapitel »Gewissheit und
Wahrheit der Vernunft« verwiesen. Die Erkenntnis, dass das Absolute
der Geist ist, blieb ihm verschlossen.

War sich Hegel dessen bewusst, dass »Wahnsinn des Eigendiinkels«
letztendlich ein Fremd-Zitat ist? Jedenfalls findet sich der »Wahn des
Eigendiinkels« bereits in Kants Religion innerhalb der Grenzen der
bloflen Vernunft (1793; siehe unten). »Wahn-Sinn« und »Wahn« diir-
fen hier als bedeutungsgleich behandelt werden, da Hegel den Wahn-
sinn nicht etwa auf Halluzinationen einschrinkt. Semantisch gesehen
ist der Wahn oder Wahnsinn des Eigendiinkels ein Pleonasmus: Das

15 Glauben und Wissen, in: G. W. E Hegel: Gesammelte Werke. In Verbindung mit der
Deutschen Forschungs-Gemeinschaft hrsg. von der Rheinisch-Westfilischen Akademie
der Wissenschaften. Bd. IV: Jenauer Kritische Schriften. Hrsg. von H. Buchner und
O. Poggeler. Hamburg 1968, 404.

127

https://dol.org/10.5771/6783495860387-121 - am 24.01.2026, 10:20:33. Op


https://doi.org/10.5771/9783495860397-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gerhart Schmidt

Diinken ist ein Wihnen, aber nicht jeder Wahn ein Diinkel. Die obsolet
gewordenen Worter »diinken«, »mich diinkt,« »mich deucht« bezeich-
nen ein extrem subjektives, unsicheres Meinen ohne den eindeutigen
Wahrheitswert der Liige.

Mit »Wahn« bezeichnete man eine Klasse von psychischen Zu-
stinden. Kant gebrauchte den Ausdruck gern fiir den religiosen Ube-
reifer, und zwar weniger den Inhalt des Glaubens, als dessen Form, die
religiose Praxis betreffend. Der religiose Wahn ist eine bekannte Ver-
irrung; aber diinkelhaft ist er nicht. Religiose Menschen fiihlen sich vor
dem Numinosen klein, siindig, unwiirdig; und vor allem die Pietisten,
von denen Kant erzogen worden ist. Vom Gréflen-Wahn befallen wer-
den konnte aber der Aufklirer, der den Aberglauben verachtete, und
eben auf ihn ist Kants Mahnung gemiinzt: »Wer sich, aufgeklirt, den
nichtigen Handlungen der statutarischen Religion entwohnt hat und
allein die Tugendgesinnung fiir gottgefillig ansieht, kann immer noch
dem Wahn des Eigendiinkels verfallen, nun ganz tugendhaft und dem
Gebot der Pflicht vollstindig addquat zu sein.« (AA VI, 173) Die Ver-
achtung volkstiimlichen Aberglaubens darf nicht zur Uberheblichkeit
ausarten, welche moralisch noch verwerflicher ist als die aberglaubi-
sche Verbohrtheit, auch wenn diese grofleren Schaden stiftet. Mit dem
aufgekldrten Mann konnte sogar Kant sich selbst gemeint haben; der
Satz wire dann als eine Ermahnung zu lesen, die er auch an sich selbst
richtet.

Anders als Hegel oder Feuerbach befasste sich Kant nicht mit den
mystischen Tiefen der Religion, er wiirdigte nur ihre moralische Be-
deutung. Seine Religionsschrift ist keine Religionsphilosophie, son-
dern eine in bezug auf das menschliche Selbstverstindnis erweiterte
Ethik. Dem Menschen attestiert Kant »einen natiirlichen Hang zum
Bosen, den er dreistufig angelegt vorfindet als die »Gebrechlichkeit
der menschlichen Natur«, die »Unlauterkeit des menschlichen Her-
zens« und die »Bosartigkeit« desselben. Der »Wahn des Eigendiin-
kels«, vor dem auch er auf der Hut sein muss, gehort der zweiten Stufe,
der »Unlauterkeit« an. Dieser Hang bringt den Menschen dazu, unmo-
ralische Triebfedern mit den moralischen zu vermischen.'® Der noble
Spender fordert gern ein ihm personlich zusagendes Gut, vor allem,

16 »Unlauterkeit« ist »der Hang zur Vermischung unmoralischer Triebfedern mit den
moralischen (selbst wenn es in guter Absicht und unter Maximen des Guten geschihe)«
(AA VI, 29).

128

https://dol.org/10.5771/6783495860387-121 - am 24.01.2026, 10:20:33. Op


https://doi.org/10.5771/9783495860397-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Wahnsinn des Eigendiinkels

wenn er dabei an Ansehen gewinnt und auch noch seine Steuerlast
mindert. Die Maxime der Handlung, mahnt Kant, sei dann »zwar gut
und vielleicht auch zur Ausiibung kriftig genug, aber nicht rein mora-
lisch« (AA VI, 30). Es handelt sich dabei um »pflichtmaflige« Hand-
lungen, die »nicht rein aus Pflicht« geschehen. Schimen miisste er
sich! Die Selbstzufriedenheit, die er statt dessen damit verbindet, ist
das miese Stiick, das den ganzen Kuchen verdirbt. Sich fiir gut zu hal-
ten, weil man auch ohne Angst vor der Polizei oder der Hélle Kunden
wie Lieferanten redlich bedient und der eignen Frau treu bleibt, ist ein
gefihrlicher Wahn.

Das »radikale Bose« in Kants praktischer Philosophie ist das Ge-
genteil und damit das Andere der freien Subjektivitat. Mit ihm ist ein
Anderes unterschwellig verbunden, das der theoretischen oder speku-
lativen Philosophie angehért: das befremdliche »Ding an sich«. Die
Transzendentalphilosophie ernennt den Verstand zum Gesetzgeber
der Natur."” Die Natur entspricht sowohl in ihrer Erscheinung, als auch
in ihrer physikalischen Gesetzlichkeit der Organisation des mensch-
lichen Erkenntnisvermégens. Der normative Verstand ist ein Leit-
gedanke, eine regulative Idee der Vernunft. Die raumzeitlichen Sinnes-
empfindungen sind nicht »an sich«, sondern fiir uns, entsprechend der
korperlichen Verfasstheit und erlernter Gewohnheiten. Die Analyse
der Sinnenreize fithrt nicht zum Ding an sich als Ausldser der Wahr-
nehmung, sondern verstrickt sich allenfalls in den Feinheiten der Neu-
rologie.

Der Ausdruck »Ding an sich« ist Metapher. »Ding« steht fiir die
sinnfilligen, unbelebten Korper, deren Dasein nicht von ihrem Wahr-
genommenwerden abhingt. Der Regenbogen, die Jupitersinfonie sind
keine Dinge. Aber alle massiven Dinge sind, so gesehen, an sich, weil
sie fortbestehen, wenn wir ihnen den Riicken zuwenden. Kants »Ding
an sich« dagegen ist nie und nimmer fiir uns. Es ist nicht nur unsicht-
bar, sondern auch nicht indirekt nachweisbar wie der elektrische Strom
durch Messungen. Ebensowenig ist es berechenbar. Erkenntnisse lassen
sich nur gewinnen von Objekten, welche durch die Formen der An-
schauung und des Verstandes vorstrukturiert sind.

Das Ding an sich ist gar kein Ding, es ist weder zuhanden noch
vorhanden. Weder erscheint es in Raum und Zeit, noch bietet es fiir die
Kategorien des Verstandes Anhaltspunkte. Der Singular »Ding an

7-AATV, 93; 111, 184; 1V, 319.

129

https://dol.org/10.5771/6783495860387-121 - am 24.01.2026, 10:20:33. Op


https://doi.org/10.5771/9783495860397-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gerhart Schmidt

sich« tduscht ein kategoriales Erkennen vor, ist aber so unpassend wie
der Plural. Es ist weder Vieles noch Eines; weder bewirkt es etwas, noch
ist es bewirkt. Es ist, mit Kant zu reden, ein blofles Gedankending, ens
rationis (AA XXII, 26f.), ein leerer Begriff ohne Gegenstand. In dem
»System aller Grundsitze des reinen Verstandes« hat es nichts zu su-
chen, wie das darauf folgende Kapitel iiber »Phaenomena und Noume-
na« beweist. Fiir den Verstand hat dieser schillernde Begriff keine Be-
deutung, wohl aber fiir die Vernunft, welche damit statuiert, dass die
Welt der Erscheinung nicht vollkommen und endgiiltig begreiflich ist.
Was Kant nicht sagt, miissen wir erginzen: Das Ding an sich ist als
Noumenon eine regulative Idee der Vernunft, eine Idee, durch welche
der Wahrheitsanspruch der Erfahrung und der Erfahrungswissenschaf-
ten relativiert wird. Auf das Ding an sich bauen kann die Vernunft aber
nicht, denn es ist das Non-plus-infra der Vernunftkritik.

Das Ding an sich ist nicht nur unanschaulich, sondern auch un-
denkbar. Als das den Erscheinungen Zugrundeliegende ist es nicht zu
gebrauchen, weil es weder Substanz noch Ursache ist. Damit scheitert
der Versuch, das Ding an sich als das Affizierende subjektiver Erfah-
rung in Stellung zu bringen. »Dinge an sich« sind kein Feuer, das ver-
brennt oder erwidrmt, und das Affiziertwerden des Ich ist letztlich
Selbstaffektion. Die schematisierten und zum System der Grundsitze
erweiterten Kategorien des Verstandes bendtigen keine Hinterwelt, um
das Reich der Erfahrung zu griinden; und die Dinge an sich taugen
nicht zur intelligiblen Welt hinter den Erscheinungen. In der 1. Auf-
lage der Kritik der reinen Vernunft wird der »transzendentale Gegen-
stand« noch als »Ursache« oder »Grund« der Vorstellungen bezeich-
net;'® die 2. Auflage formuliert hier vorsichtiger.

Das Ding an sich ist weder materia prima noch atomar noch Ele-
mentarteilchen. Dass es rational nicht fassbar ist, leuchtet ein; aber es
ist nicht einmal irrational, es ist weder seiend noch nichtseiend und
damit das schlechthin Andere der Rationalitdt. Dass Jacobil® ohne die-

18 Kritik der reinen Vernunft, A 390, 379f. — In der Grundlegung zur Metaphysik der
Sitten ging Kant immerhin so weit, »dass man hinter den Erscheinungen [...] die Dinge
an sich [...] annehmen miisse,« und zwar so, »wie sie uns afficiren« (AA IV, 451).
Gewdhnlich setzt das Wie ein Dass voraus, hier verhilt es sich aber umgekehrt: Die
Passivitit der eigenen Bewusstseinsinhalte veranlasst uns dazu anzunehmen, dass sich
etwas in deren Sosein manifestiere.

19 David Hume iiber den Glauben oder Idealismus und Realismus. In: Fr. H. Jacobi:
Werke. Hrsg. von F. Roth und F. Képpen. Darmstadt 1976. Bd. I1,162.

130

https://dol.org/10.5771/6783495860387-121 - am 24.01.2026, 10:20:33. Op


https://doi.org/10.5771/9783495860397-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Wahnsinn des Eigendiinkels

ses Stiick in Kants Kritik nicht eindringen und mit ihm nicht darin
bleiben konnte, ist keine Widerlegung der Vernunftkritik, sondern die
exakte Beschreibung fiir das Denken dieses eigentlich unméglichen
Begriffs. Kants Kritik ist kein Polster, auf dem man sich nach dem He-
rumirren zwischen Rationalismus und Empirismus zur Ruhe legen
kann, sondern eine Festung, welche es zu verteidigen gilt. Der Regres-
sus in die Feinstruktur der Materie erweist sich als nicht praktikabel. Er
reicht vom schlicht zu Beobachtenden iiber das instrumentell Beob-
achtbare zum noch Messbaren, schlieSlich zum gerade noch Berechen-
baren; zu einem uns primir Affizierenden fiihrt dieser Weg nicht. In
den Prolegomena wird methodologisch festgestellt, es sei ungereimt,
von einem Gegenstande mehr zu erkennen, als die Erfahrung hergibt;
aber gar keine Dinge an sich einzurdumen und die Erkenntnis allein auf
die verstindige Erfahrung zu beschrinken, wire ebenfalls ungereimt
(AA 1V, 350). Das Andere wird damit zum stummen Begleiter und
Unruhestifter der Physik wie der Metaphysik erhoben.

Dinge an sich sind die kosmische Ausprigung des Anderen; in der
praktischen Philosophie kommen sie nicht vor, es sei denn als Platz-
anweiser fiir die Dimension der Freiheit.? Die praktische Vernunft
wird aber mit dem Anderen in der Form des »radikalen Bosen« heraus-
gefordert. Das Attribut »radikal« zeigt keine Verstirkung, sondern die
Verheimlichung des Bésen an; radix ist die im Verborgenen wirkende
Waurzel. Das radikale Bose beeinflusst alle Handlungen. Wer nicht nur
Gutes tut, sondern hin und wieder sogar die »Unlauterkeit« tiberwin-
det, spiirt die unheimliche Kraft des radikalen Bésen am stirksten. Ein
Analogon zum radikalen Bosen konnte die Lehre von der Erbsiinde
bieten; aber Kant erwihnt sie blof in einer schnurrigen Anmerkung
tiber die Oberen Fakultiten (AA VI, 40).

Aus dem unterschwelligen, existenziellen Wissen um das radikale
Bose entspringt der Vernunftglaube. Fiir diesen ist Gott ausschliefSlich
der »Herzenskiindiger« (kardiogndstés, Act. Ap. 1, 24; 15, 8); Gott ist,
der das Herz anschaut, qui novit corda Deus — und nichts aufSerdem.
Als personifizierte »intellektuale Anschauung« (AA VI, 67) erkennt er
den »intelligiblen Charakter« des Menschen (oder dessen Fehlen) und
damit den »ersten Grund der Annehmung der Maximen«. Kant hat die
sporadische, kaum beachtete christliche Idee des Herzenskiindigers ak-

2 Vgl. Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, AA TV 451, 459.

131

https://dol.org/10.5771/6783495860387-121 - am 24.01.2026, 10:20:33. Op


https://doi.org/10.5771/9783495860397-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gerhart Schmidt

tiviert. Sie soll uns vor dem Eigendiinkel bewahren, welcher die »Re-
volution in der Gesinnung« oder die »Revolution fiir die Denkungsart«
(AA VI, 47) verhindert. Es muf3 diesen Gott geben, damit er, den intel-
ligiblen Charakter erkennend, diesen vor der Unwirklichkeit des blo-
8en Gedankendings bewahrt. Unserer Einsicht bleibt er versagt, aber
uns ist die moralische Aufgabe gestellt, den intelligiblen Charakter als
unser Wesen zu griinden und aufzubauen. Der intelligible Charakter
wie seine Defizienz ist die Person selbst, sofern sie nicht unter der
Zeitbedingung steht.

Der Hund hat keinen Gott, er braucht ihn nicht. Der Mensch aber
hat ein Bewusstsein, das ihm mittels der Sprache eine ungewisse
Zukunft eroffnet und auflerdem die Sorge um seine Seele herauf-
beschwort. Das theoretische Bewusstsein ermdglicht ihm die Erkennt-
nis der Naturgesetze und damit des Kosmos. Das (moralische) Selbst-
bewusstsein konfrontiert ihn mit seinem eignen moralischen Dasein,
dessen Qualitit er zu nachsichtig bewertet, wenn er sich ausnahmswei-
se Rechenschaft dariiber ablegt. Kant besteht auf der Defizienz des
Selbstbewusstseins: Ich weif$ nicht, was und wie ich bin, sondern nur,
wie ich mir erscheine. Ich bin nicht Herr in meinem eignen Haus. Um
mit Locke und Hume zu argumentieren: Ich weif3 nicht einmal, wie ich
es fertigbringe, meinen Arm zu heben.?!

Der tiefere Grund fiir dies Unvermogen ist die Freiheit, die den
Menschen auszeichnet, ihn aber auch belastet; die Kausalitit aus Frei-
heit bleibt ritselhaft, weil die Freiheit sich nicht in der Zeit darstellt
und damit kein Gegenstand der Erfahrung ist. Diese Liicke im mensch-
lichen Selbstbewusstsein hat der »Herzenskiindiger« zu schlieflen. Das
Postulat des Daseins Gottes besagt eigentlich: Weil ich frei bin, darf,
kann, muss ich an den Gott glauben, der die ethische Wahrheit tiber
mich besitzt und verwaltet. Der sogenannte moralische Gottesbeweis
ist nichts anderes als ein Beweis fiir die Notwendigkeit des Glaubens an
den Herzenskiindiger. »Gebiet des Verstandes« ist die Erfahrung; ihr
bleibt die intelligible Welt verschlossen. Bedeutung gewinnt das Intel-
ligible erst fiir die transzendentale Uberlegung der reflektierenden,
theoretischen Vernunft, der sich die Méglichkeit der moralischen Frei-
heit eroffnet.

Die Freiheit ist selbst ein transzendentaler Gegenstand und fallt in

21 Locke: An Essay concerning Human Understanding, Book IV, Ch. III, No. 28; Hume:
An Enquiry concerning Human Understanding, Sect. VII, I, No. 52.

132

https://dol.org/10.5771/6783495860387-121 - am 24.01.2026, 10:20:33. Op


https://doi.org/10.5771/9783495860397-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Wahnsinn des Eigendiinkels

den ansonsten gespenstischen Bereich der Dinge an sich. Wir aber sind
keine Gespenster, wir sind in der Tat und fiir die Tat frei. Dass Freiheit
nicht nur eine Idee, sondern eine Tatsache ist, statuierte Kant erstmals
in der Kritik der praktischen Vernunft.2 Die Freiheit ist kein empi-
risch-anthropologischer Befund, sondern ein Faktum der praktischen
Vernunft. Die Natur, das Gebiet der Erscheinungen, unterliegt der Ge-
setzgebung des Verstandes, welche der spekulativen oder theoretischen
Vernunft eine nur regulative Funktion zuerkennt. Das freie, mora-
lische Subjekt aber gehort demjenigen »Gebiet« an, in dem die prakti-
sche Vernunft gesetzgebend ist.?

Die Physikotheologie hat nunmehr ausgedient; sie ist naturwis-
senschaftlich kontraproduktiv, und moralisch ist sie unverantwortlich,
weil sie ethische Grundsitze aus der Erfahrung gewinnen will.2* Der
Herzenskiindiger hat mit der Erscheinung nichts zu schaffen. Von der
Weltschopfung ist er entbunden, und sein Eingreifen in den Weltlauf
aufgrund torichter Gebete zu erhoffen, ist ein Aberglaube. Der Ver-
nunftglaube legitimiert ausschlieflich das Sittengesetz und das um
die moralische Qualitdt seiner Maximen ringende Subjekt; von Hol-
lenstrafen weif3 er nichts. »Furcht und Angst vor dem iibernatiirlichen
Wesen« sind aberglidubische Vorstellungen.? Die Seelsorge hat sich
davor zu hiiten, Schicksalsschlige als gottliche Strafe fiir frithere Ver-
fehlungen darzustellen. Den biblischen Theologen, welche sich auf
Leibnizens Theodicée stiitzen, empfiehlt Kant das Buch Hiob. Hiob ha-
be gezeigt, »dass er nicht seine Moralitit auf den Glauben, sondern den
Glauben auf die Moralitit griindete.« (AA VIII, 265 ff.)

Verbrechen werden miihelos als bose erkannt; dazu bedarf es kei-
ner moralischen Belehrung. Das radikale Bose wirkt sich aber dort ver-
hiangnisvoll aus, wo es hinter dem schonen Schein verborgen ist; etwa

2 Vgl. AAV, 4 (mit der Anmerkung), 612; Kritik der Urteilskraft, AA'V, 468, 474.

3 Zu der grundsitzlichen Aufteilung der »Gebiete« von Gesetzgebungen gelangt erst
die zweite, definitive Einleitung der Kritik der Urteilskraft und deren Vorwort; beide
sind rémisch paginiert, also zuletzt abgefasst. Erst hier wird der gemeinsame »Boden der
Erfahrung« vorgestellt, auf dem die Gesetzgebungen des Verstandes und der Vernunft
gelten (und auf den das Ding an sich und das radikale Bose direkt bezogen sind). Boden-
los ist dagegen »das Feld des Ubersinnlichen« fiir die theoretische Erkenntnis (AA V,
168, 1711F.).

% Vgl. Kritik der reinen Vernunft, A 3181., B 375.

3 AAYV, 264. Die beildufig erwihnten Héllenstrafen (AA VI, 69 Anm., VIII, 25) werden
gewissermafen in Anfithrungszeichen gesetzt. Die Strafe fiir den schlechten Lebens-
wandel besteht in der » VerstofSung aus dem Reiche Gottes« (AA VI, 72).

133

https://dol.org/10.5771/6783495860387-121 - am 24.01.2026, 10:20:33. Op


https://doi.org/10.5771/9783495860397-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gerhart Schmidt

bei der selbstlosen Bereitschaft, jemandem »aus der Patsche zu helfen«.
Gliickt diese Hilfe, so richtet sie bei dem Pechvogel wie bei seinem
Helfer einen bleibenden moralischen Schaden an. Besonders scharf ver-
folgte Kant die Verharmlosung der Liige und die Nachsicht, mit der sie
gewohnlich behandelt wird. Denn auf ihr ist die verderbliche Selbst-
zufriedenheit errichtet,? und die Physikotheologie gibt den Segen da-
zu. Die Liige war fiir Kant »der eigentliche faule Fleck in der mensch-
lichen Natur« (AA VIII, 422; vgl. VI, 38). Thre Duldung erlaubt dem
radikalen Bosen, sich im menschlichen Selbstverstindnis einzunisten
und es zu korrumpieren.

Kants vorletzte Publikation Uber ein vermeintes Recht aus Men-
schenliebe zu liigen (1797) verwahrte sich gegen die Kritik des franzo-
sischen Publizisten Benjamin Constant an der ausnahmslosen Verwer-
fung der Liige. Constant emporte die aus Kants moralischer Hirte
folgende Lehre, dass man einem Morder auf dessen drohende Frage
auch noch den Weg zu seinem Opfer weisen miisse, statt ihn mit einer
klugen Liige irrezufiihren; schon die Erklarung, man wisse nicht, wo er
sei, wire ja wahrheitswidrig. Viel spiter hat ein franzgsischer Philo-
soph sich fiir Kants Verwerfung der Notliige stark gemacht, und zwar
nicht theoretisch, sondern poetisch. Es handelt sich um die 1939 er-
schienene Erzahlung aus dem spanischen Biirgerkrieg Le mur von
Jean-Paul Sartre.

Das Ding an sich und das radikale Bése sind das Andere des Selbst im
Werk Kants. Das Ding an sich ist unerkennbar, weil es als frei von aller
Subjektivitit gedacht werden mufs. Das radikale Bose ist immun gegen
die Subtilititen und Kompromisse der anthropologisch aufgeweichten,
den Umsténden angepassten Moral. Es unschddlich zu machen, wiirde
jedoch das beste moralische Subjekt iiberfordern. Allein das Streben
nach der »Revolution der Denkungsart« zeigt den aktiven Widerstand
gegen jenes Virus, auch wenn die vollbrachte Revolution selbst fiir das
edelmiitige und tapfere Individuum ein unerreichbares Ideal bleibt.
Kant hat in erstaunlichem Umfang der Andersheit Rechnung getragen
und gezeigt, wie sie ihre Herrschaft geheim und gut verborgen ausiibt.
Ist seine Transzendentalphilosophie und seine Ethik im 21. Jahrhun-
dert noch von Bedeutung?

Dem unergriindlichen Ding an sich liefSe sich der sogenannte Pa-

2% Spiter bezeichnete er die Unlauterkeit auch als »Liigenhaftigkeit« (AA VII, 270).

134

https://dol.org/10.5771/6783495860387-121 - am 24.01.2026, 10:20:33. Op


https://doi.org/10.5771/9783495860397-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Wahnsinn des Eigendiinkels

radigmenwechsel anlasten, den nichts mit der Willkiir der Kleidermode
verbindet. Auch wissenschaftliche Errungenschaften haben eine Halb-
wertszeit, verlieren ihre Kraft und wandern ab ins historischen Ge-
déchtnis. Glanzvolle Theorien verfallen oder werden falsifiziert. Die
aristotelische Physik hatte jahrhundertelang die menschliche Neugier
mit plausiblen Erklarungen zufrieden gestellt. Aber als die Verbindung
der Physik mit der Mathematik die natiirlichen Vorgéinge voraussagbar
machte, hatte sie ausgedient. Die Jupitermonde, durch Galileis Fern-
rohr sichtbar gemacht, zerschlugen férmlich die kristallnen Schalen
des ptolemaischen Weltbilds. Als die klassische Physik Newtons mit
Maxwells allgemeiner Feld-Theorie abgeschlossen wurde, konnte sie
ihren Triumph nicht auskosten. Durch die Relativitits- und die Quan-
tentheorie wurde sie zur Makrophysik, gewissermaflen zur Physik fiirs
Grobe degradiert und auf ein Nebengleis geschoben.— Was die zweite
Dimension des Anderen, das radikale Bose angeht, so hatte Kant dessen
Gewalt eher unterschitzt. Seine Hoffnung auf eine um Moralitét be-
miihte, republikanische Vélkergemeinschaft wurde nachgerade perver-
tiert; selbst in der besten, modernen Demokratie sichert nur die Liige
das politische Uberleben und die Macht.

Hegel besaf3 nicht die intellektuelle Hirte Kants. In der 2. Auflage
der Wissenschaft der Logik hat er die Andersheit meisterhaft beschrie-
ben; wir werden an Platons Parmenides und Philebos erinnert.?” Das
Apeiron hat er in die Rubrik des Endlichen versetzt, weil er das Unend-
liche im positiven Sinne verstand, als das Ganze. Hegels ausgeprigter
Sinn fiir das Tragische und die unentbehrliche Rolle des Negativen in
der Geschichte hiefs ihn das Bose wie auch die einseitige Subjektivitit
zu relativieren. Sein Harmoniebediirfnis wies dem Negativen die Rolle
der dialektisch notigen Antithesis zu. Die Subjektivitit gilt ihm als
endlich, antithetisch, nicht aber als das Andere. — In der Gegenwart gilt
die Subjektivitit nicht als das Andere, sondern blof3 als nebensichlich.

77 Hegel: Gesammelte Werke (s. Anm. 15). Bd. XXI: Wissenschaft der Logik (1832) I/1.
Hrsg. von F. Hogemann und W. Jaeschke. Diisseldorf 1985, 124.

135

https://dol.org/10.5771/6783495860387-121 - am 24.01.2026, 10:20:33. Op


https://doi.org/10.5771/9783495860397-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

