
Der Wahnsinn des Eigend�nkels

Gerhart Schmidt (Bonn)

Die Subjektivität ist im 21. Jahrhundert weniger gefragt als früher.
Einst wurde sie überschätzt, nun wird sie unterschätzt. Worauf es un-
serer Gesellschaft ankommt, sind Marktanalysen, Umfrageergebnisse,
Einschaltquoten, also das Sich-Verhalten, und zwar nicht das individu-
elle, eigene, sondern das sozial angepasste, anonyme. Unsere Fragestel-
lung ist unzeitgemäß.

»Subjektivität« ist kein Begriff, sondern ein Inbegriff. Er umfasst
die Phänomene Bewusstsein und Selbstbewusstsein, zuständliche und
intentionale Innerlichkeit, Vermögen und Manifestationen derselben.
Die den Phänomenen zugeordneten Begriffe sind mit Paradoxien auf-
geladen und mit philosophiegeschichtlichem Ballast beschwert. Es
grenzt an ein Wunder, wenn das philosophische Denken sich in diesem
Irrgarten noch einigermaßen zurechtfindet.

Zunächst müssen wir uns eingestehen, dass die Subjektivität kein
apriorischer Bestand ist, auf den wir bauen können, als ob er Anspruch
auf überzeitliche Geltung hätte. Die Subjektivität ist zutiefst in den
geschichtlichen Prozess verwoben und geschichtlich bedingt. Sie ist
ein stets sich erneuerndes Ereignis, zu dem nicht ausschließlich, aber
wesentlich die Philosophiegeschichte beigetragen hat. Was sich der
»transzendentalen Deduktion der reinen Verstandesbegriffe« und den
»Paralogismen« der transzendentalen Psychologie Kants (beide in zwei
Fassungen vorliegend) erschloss, hatte sich auf geheimnisvolle Weise
im menschlichen Selbstverständnis etabliert und verschaffte sich welt-
weit Gehör durch die Literatur. In »Wald und Höhle« dankt der ver-
jüngte und verliebte Faust euphorisch: Du »zeigst mich dann mir
selbst,/ Und meiner eignen Brust geheime, tiefe Wunder öffnen sich«
(V. 3232–34).1 Fausts fälschlich dem Erdgeist entrichteter Dank wird

121

1 J. W. Goethe: Faust. Eine Tragödie. In: Werke. Hamburger Ausgabe. Hrsg. von
E. Trunz. Bd. III.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-121 - am 24.01.2026, 10:20:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


von Mephistopheles, dem eigentlichen Urheber der Ekstase, sogleich
herzlos verspottet; die Subjektivität ist seine Spezialität.

Im Zweiten Teil des Faust setzt der Teufel seine Übung fort mit der
Subjektivität in Reinkultur, dargeboten durch den von ihm program-
mierten Schüler aus dem Ersten Teil, der inzwischen zum Baccalaureus
der Philosophie promoviert wurde. Dieser junge Herr tritt überheblich
auf; er rastet aber hauptsächlich deswegen aus, weil der Anblick des
spukhaft in Fausts alter Drapierung und in Fausts museale Studierstube
zurückgekehrten Teufels ihn gereizt hat. Er weiß, dass er Ich ist – nicht
ein Ich, sondern das Ich, welches die Welt vor sich erstehen lässt. Die
Welt ist nämlich bloß das Nicht-Ich, das er sein lässt, und das nur durch
ihn ist. Er ist wie Gott vor der Erschaffung der Welt. Dass der ehemalige
Schüler, statt Medizin zu studieren, sich in die idealistische Philosophie
verguckt hat, anerkennen auch die Kollegen aus der Germanistik. Unter
Weglassung von Kant und Hegel nennen sie als Kandidaten der abso-
luten Subjektivität Fichte, Schelling, mit Vorbehalt auch Schopenhau-
er.2 Sie stützen sich dabei auf Eckermanns Bericht über den 6. Dezem-
ber 1829, an dem Goethe erstmals die betreffende Szene aus Faust II
vorgetragen hat: Goethe habe damals dem Baccalaureus die Vorstellung
»eine gewisse Klasse ideeller Philosophen« assoziiert. Weder dem auf-
merksamen Eckermann noch seinen späteren Kommentatoren tat Goe-
the den Gefallen, hier einfach auf Fichte zu verweisen. Dabei ist die von
dem Baccalaureus gepflegte Sprache deutlich genug: »Die Welt, sie war
nicht, eh’ ich sie erschuf …« (V. 6794). Das Setzen ist die Lust, das Ent-
gegensetzen die Last des Ich-Subjekts.3 Das absolute Ich setzt sich
selbst so, wie in Anselms Proslogion das allerrealste Wesen ist, weil es
nicht nicht sein darf. Nicht zu sein, ist Gott verwehrt; sich nicht gesetzt
zu haben, dem Ich.

Das Entgegensetzen ist keine creatio ex nihilo, sondern ein Sein-
lassen durch die Einbildungskraft.4 Der Baccalaureus kommt dank Me-
phistopheles in Fahrt:

122

Gerhart Schmidt

2 E. Traumann: Goethes Faust. München 1924, Bd. II; E. Beutler: Erläuterungen in:
Goethe: Faust. Hrsg. von E. Beutler. Leipzig 1939; E. Trunz: Kommentar zu Faust in
Bd. III der Hamburger Ausgabe von Goethes Werken (s. Anm. 1); H. Arens: Kommen-
tar zu Goethes Faust II. Heidelberg 1982 (er schließt auf S. 351 Fichte nachgerade aus);
U. Gaier: Faust-Dichtungen. Stuttgart 1999, Bd. 3.
3 Die Natur ist das Einengende. Vgl. Fichte: Über das Wesen des Gelehrten (1806). In:
Ausgewählte Werke in 6 Bden. Hrsg. von F. Medicus. Darmstadt 1962. Bd. V, 24.
4 »Dieser Wechsel des Ich in und mit sich selbst, da es sich endlich und unendlich

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-121 - am 24.01.2026, 10:20:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wer, außer mir, entband euch aller Schranken
Philisterhaft einklemmender Gedanken?
Ich aber frei, wie mir’s im Geiste spricht,
Verfolge froh mein innerliches Licht,
Und wandle rasch, im eigensten Entzücken,
Das Helle vor mir, Finsternis im Rücken.

(V. 6801–06)

Dies ist die Sprache der radikalen Aufklärung, welche das Andere in
Natur und Geschichte mit Verachtung straft; auf dem Osterspazier-
gang in der Tragödie Erstem Teil schien sogar Faust ihr zuzuneigen,
der Sonne entgegen:

Ich eile fort, ihr ew’ges Licht zu trinken,
Vor mir den Tag, und hinter mir die Nacht …

(V. 1086–87)

Goethes Altersweisheit dagegen entspricht dem in »anmutiger Ge-
gend« erwachten Faust von Teil II: »So bleibe denn die Sonne mir im
Rücken! […] Am farbigen Abglanz haben wir das Leben.« (V. 4715,
4727). Das harte Sonnenlicht der radikalen Aufklärung, das Andere
verleugnend, bewirkt Sterilität; der alte Goethe liebte die Zwischentö-
ne.

Mephistopheles wendet sich nach des Baccalaureus Abgang halb
betreten, halb amüsiert, wie schon einmal (V. 6772) ex tempore den
jungen Theaterbesuchern zu, die nicht applaudiert haben:

Ihr bleibt bei meinem Worte kalt,
Euch guten Kindern lass’ ich’s gehen;
Bedenkt, der Goethe, der ist alt,
So werdet alt, ihn zu verstehen!

(vgl. V. 6815–18)

Im Text heißt es »Teufel« statt »Goethe«, aber nur stellvertretend; die
Prosodie verlangt nach »Goethe« – sapienti sat. Als Mephistopheles,
noch als Pudel verkleidet, Fausten bei der Übersetzung des Johannes-
Evangeliums ein wenig nachgeholfen hatte, fand Faust bereits zur Tat,
zu Fichtes »Thathandlung«.

Fichte hat das Andere der Subjektivität, die Natur, ignoriert, ver-
leugnet, verkannt. Der junge Schelling, von Fichte zunächst begeis-

123

Der Wahnsinn des Eigend�nkels

zugleich setzt […] ist das Vermögen der Einbildungskraft.« (Grundlage der gesamten
Wissenschaftslehre (1794). In: Fichte: Ausgewählte Werke, Bd. I, 409.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-121 - am 24.01.2026, 10:20:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tert,5 dann von ihm abgefallen, stellte der Transzendentalphilosophie
die Naturphilosophie gleichberechtigt zur Seite. Fichte und seinen An-
hängern warf er vor, sie hätten fumum ex fulgore machen wollen.6 Für
Fichte gehörten Natur und Philosophie keinesfalls zusammen; er wet-
terte gegen »jene todgläubige Seinsphilosophie, die wohl gar Naturphi-
losophie wird, die erstorbenste von allen Philosophien.«7

Das Andere des Selbst und des Selbstbewusstseins lässt sich nicht aus
der eignen Subjektivität konstruieren. Es lässt sich ebenso wenig erfas-
sen, wie die dunkle Materie ausgeleuchtet, die dunkle Energie gemes-
sen werden kann. Das Andere lässt sich allenfalls indirekt nachweisen,
etwa wenn in der reinen Intellektualität Defizite auftreten. Dazu soll
Hegels Phänomenologie des Geistes befragt werden, welche das fort-
schreitende, sich entwickelnde Bewusstsein durch ein beobachtendes
»für uns« begleitet und sich damit einen wesentlichen hermeneuti-
schen Vorteil sichert. Die Art und Weise, wie das Bewusstsein um sich
weiß, wird kommentiert und relativiert durch die Erkenntnis, was das
Bewusstsein antreibt und es vor der Selbstpreisgabe bewahrt.

Das verheißungsvolle Selbstbewusstsein, welches das Bewusstsein
beerbt hat, versandet alsbald im »unglücklichen Bewusstsein«; vergeb-
lich war aber diese Vorgeschichte des Selbstbewusstseins nicht, führt
sie doch auf den Begriff des Selbstbewusstseins. Dieser ist allerdings
noch unentfaltet, monolithisch, roh und herzlos. Im Kapitel über »Ge-
wissheit und Wahrheit der Vernunft« erreicht die Phänomenologie des
Geistes damit erstmals die Position Fichtes. Es stellt die Urteilung des
Begriffs und damit die Realisierung des Selbstbewusstseins dar als lan-
gen, einschneidenden Prozess, welcher Erkenntnisgewinn verspricht.
Das sich vollbringende Selbstbewusstsein verheißt sogar hinsichtlich
des Anderen Aufschluss, und zwar in dem hochdramatisch betitelten
Stück: »Das Gesetz des Herzens und der Wahnsinn des Eigendün-

124

Gerhart Schmidt

5 Vom Ich als Prinzip der Philosophie, 1795 erschienen, amalgamierte Fichtes Position
mit dem Spinozismus.
6 Philosophische Untersuchungen über das Wesen der menschlichen Freiheit. In:
F. W. J. Schelling: Sämmtliche Werke. Hrsg. von K. F. A. Schelling. I. Abtheilung. Bde.
1–10, Stuttgart 1856–61. Bd. VII, 360, vgl. 455. Die fulgurations (Ausblitzungen) Got-
tes, der Urmonade, waren Leibniz’ Metapher für das Schaffen der endlichen Monaden;
vgl. Monadologie, §47.
7 Reden an die deutsche Nation. In: Fichte: Ausgewählte Werke (s. Anm. 3), Bd. V, 487.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-121 - am 24.01.2026, 10:20:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kels«.8 Es wird sich zeigen, dass dieser Wahnsinn erneut auf Fichte
gemünzt ist; dass sein Gegenstück, das Gesetz des Herzens, auf Rous-
seau zielt, ist leichter erkennbar. Rousseau und Fichte erscheinen jetzt
als zwei feindliche Brüder.

Zunächst scheint das Selbstbewusstsein sich im Determinismus
selbst zu begraben; es überlebt jedoch, indem es sich als »Gesetz« zu
erkennen gibt, und zwar zunächst in der unmittelbaren, unreflektier-
ten Weise der »Empfindung«. Weil die Empfindung ganz subjektiv und
von äußeren Einflüssen frei ist, soll sie als wahrhaft gelten, aber die
gesuchte Echtheit wird teuer bezahlt. Was Hegel von der Empfindung
hielt, zeigt §400 der Enzyklopädie: »Die Empfindung ist die Form des
dumpfen Webens des Geistes in seiner bewusst- und verstandlosen In-
dividualität«. Wenn Rousseau die Empfindung als Quelle der Wahrheit
rühmte, musste er das an der Sprache festgemachte und von der Ver-
nunft ausgehende Denken gering schätzen. Er behauptete, das rationa-
le Denken transportiere fremdes, geliehenes Gedankengut, das es auch
noch als eigene Einsicht ausgibt. Daher vertraut sich Rousseaus Émile,
der homme de la nature, ganz dem »Gesetz des Herzens« an. Die Zivi-
lisation bedeutet ihm nichts, und er beugt sich keiner fremden Auto-
rität. Für ihn zählt allein die Authentizität, welche sich fremden Ein-
flüssen versagt.

Worauf das Gesetz des Herzens anspielt, ist also kein Geheimnis.
Nicht selbstverständlich ist dagegen, den »Wahnsinn des Eigendün-
kels« auf Fichte zu beziehen. Fichte wurde ja im einleitenden, grund-
sätzlichen Abschnitt zu »Gewissheit und Wahrheit der Vernunft« be-
reits eingehend geprüft. Klaus Erich Kaehler hat nachgewiesen, dass
Hegel Fichte nicht gerecht geworden ist, indem er die Gewissheit, alle
Realität zu sein, voreilig dem sich selbst setzenden Ich zuschrieb; die
Höhe der Absolutheit werde aber in der Grundlage erst erreicht durch
das Zusammenspiel der drei ersten Grundsätze, welches Hegel ver-
nachlässigt hat.9 Die ausführliche Behandlung Fichtes, welche dessen
Bedeutung unterstreicht, macht eine 90 Druckseiten später einsetzende
Nachbehandlung fraglich, zumal hier kein Fichte-Text erkennbar wird.

125

Der Wahnsinn des Eigend�nkels

8 Die lange, verwickelte Entfaltung des Selbstbewusstseins mußte hier vernachlässigt,
kontrahiert und vereinfacht dargestellt werden, um den zu behandelnden Abschnitt in
seinem Kontext darzustellen.
9 K. E. Kaehler/W. Marx: Die Vernunft in Hegels Phänomenologie des Geistes. Frank-
furt 1992, 36–40.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-121 - am 24.01.2026, 10:20:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Werner Marx hat in dem zitierten Kommentar den »Wahnsinn des
Eigendünkels« behandelt: Er benannte als Zielscheibe für Hegels Spott
nicht etwa einen Philosophen, sondern hilfsweise den Räuberhaupt-
mann Karl Moor, also den halben Schiller.10 Auch der literarische Be-
zug auf Jacobis Woldemar, welchem außerdem die Prädikate der »schö-
nen Seele«, des Eigensinns und des Hochmuts zugesprochen werden,
ist zu weit hergeholt. Wenn überhaupt ein Autor für Hegels Wortwahl
in der Überschrift benannt werden müsste, dann wäre dies Kant. Z. B.
ist das Kapitel über die »Triebfedern der reinen praktischen Ver-
nunft«11 scharf gegen den Eigendünkel gerichtet. In Kants Werk ist
der Ausdruck gängig.

Hegel zitiert mit seiner Überschrift jedoch nicht Kant, sondern
sich selbst, und zwar seine Fichte-Kritik aus dem zweiten Kritischen
Journal von 1802. Der dritte Teil von Glauben und Wissen galt der
»Fichteschen Philosophie«. Dabei ging es, anders als in der Differenz-
Schrift und in dem einleitenden Kapitel von »Gewissheit und Wahrheit
der Vernunft«, statt um die Grundlage der gesamten Wissenschafts-
lehre von 1794, um den 1800 erschienenen Traktat über Die Bestim-
mung des Menschen. Hegel verwarf hier auch Fichtes neue Negation
der ganzen empirischen Realität, durch welche die Außenwelt zur blo-
ßen Vorstellung herabgesetzt wird; im Originalton Fichtes: »Das Be-
wusstsein des Gegenstandes ist nur ein nicht dafür erkanntes Bewusst-
sein der [von mir erzeugten] Vorstellung vom Gegenstande.«12

Zu diesem Standpunkt führte ein weiter Weg. Fichte machte es
sich nicht so leicht wie Schopenhauer, der schlicht mit Anlehnung an
Berkeley erklärte: »Die Welt ist meine Vorstellung«.13 Fichte fand sich
eingesperrt in die Natur, aus der es kein Entkommen gibt; er nahm den
Determinismus ernst: »ich handle ja überhaupt nicht, sondern in mir
handelt die Natur; […] Ich stehe unter der unerbittlichen Gewalt der
strengen Notwendigkeit.«14 Hegel vermochte Fichtes »Entsetzen«

126

Gerhart Schmidt

10 Ebd. 172, 179. Auch Ludwig Siep: Der Weg der »Phänomenologie des Geistes«.
Frankfurt a. M. 2000 verweist auf Karl Moor (ebd. 154).
11 Kritik der praktischen Vernunft. I. Kant’s gesammelte Schriften. Hrsg. von der Preu-
ßischen (Deutschen) Akademie der Wissenschaften. Berlin 1910ff. (im Folgenden: AA).
Bd. V, 71 ff.
12 Fichte: Ausgewählte Werke (s. Anm. 3), Bd. III, 317. Mein in eckige Klammern ge-
setzter Text lautet bei Fichte: »meiner Erzeugung einer«.
13 Die Welt als Wille und Vorstellung, § 1.
14 Fichte: Ausgewählte Werke, Bd. V, 285.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-121 - am 24.01.2026, 10:20:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nicht zu teilen, als Gefangener einer fremden, undurchschaubaren
Macht, nämlich der Natur, existieren zu müssen. Er war zwar kein
Naturfreund, bejahte aber, dass die Natur in uns handelt. Fichte warf
er »ungeheure[n] Hochmuth« vor – und damit den »Wahnsinn des
Dünkels dieses Ich«.15 Das war ungerecht, da Fichte sich gerade an-
schickte, diese Position zu revidieren. Fichte vertraute nämlich sich,
sein Ich, einem wohltätigen Geist an – der allerdings kein anderer als
der neue Fichte ist.

In Glauben und Wissen wurde Fichte ironisch »der Ich« genannt;
Fichte ist also Ich von Beruf! Für die Wandlungen des Herrn Ich, die
schwierige Selbstwerdung desselben interessierte sich Hegel nicht.
Dass Fichte das Einssein mit der großen Natur verwarf, war für ihn
ein Teil von Fichtes Wahnsinn. Angeprangert wird nun, fünf Jahre
später, »der Ich«, die Fichte-Karikatur in Glauben und Wissen. In der
Hauptsache rügt Hegel jetzt aber Fichtes Verständnislosigkeit für die in
der Weltgeschichte wirksame geistige Macht; Fichte wird deswegen
Rousseau gegenübergestellt, weil dieser zwar nicht die Natur, aber die
Geschichte als Verfall des Menschen ansah. Hegel erkannte seine Auf-
gabe darin, Kants allgemein gehaltene Philosophie der Geschichte zu
radikalisieren, den historischen Empirismus in seine Schranken zu
weisen und die Vernünftigkeit der Geschichte konkreter als Kant nach-
zuweisen. Der Geist entfaltet seine ganze Macht erstmals in der Ge-
schichte. Weil Fichte sich dieser Aufgabe verweigert hat, wird seine
Philosophie in das den Geist vorbereitende Kapitel »Gewissheit und
Wahrheit der Vernunft« verwiesen. Die Erkenntnis, dass das Absolute
der Geist ist, blieb ihm verschlossen.

War sich Hegel dessen bewusst, dass »Wahnsinn des Eigendünkels«
letztendlich ein Fremd-Zitat ist? Jedenfalls findet sich der »Wahn des
Eigendünkels« bereits in Kants Religion innerhalb der Grenzen der
bloßen Vernunft (1793; siehe unten). »Wahn-Sinn« und »Wahn« dür-
fen hier als bedeutungsgleich behandelt werden, da Hegel den Wahn-
sinn nicht etwa auf Halluzinationen einschränkt. Semantisch gesehen
ist der Wahn oder Wahnsinn des Eigendünkels ein Pleonasmus: Das

127

Der Wahnsinn des Eigend�nkels

15 Glauben und Wissen, in: G. W. F. Hegel: Gesammelte Werke. In Verbindung mit der
Deutschen Forschungs-Gemeinschaft hrsg. von der Rheinisch-Westfälischen Akademie
der Wissenschaften. Bd. IV: Jenauer Kritische Schriften. Hrsg. von H. Buchner und
O. Pöggeler. Hamburg 1968, 404.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-121 - am 24.01.2026, 10:20:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dünken ist ein Wähnen, aber nicht jeder Wahn ein Dünkel. Die obsolet
gewordenen Wörter »dünken«, »mich dünkt,« »mich deucht« bezeich-
nen ein extrem subjektives, unsicheres Meinen ohne den eindeutigen
Wahrheitswert der Lüge.

Mit »Wahn« bezeichnete man eine Klasse von psychischen Zu-
ständen. Kant gebrauchte den Ausdruck gern für den religiösen Übe-
reifer, und zwar weniger den Inhalt des Glaubens, als dessen Form, die
religiöse Praxis betreffend. Der religiöse Wahn ist eine bekannte Ver-
irrung; aber dünkelhaft ist er nicht. Religiöse Menschen fühlen sich vor
dem Numinosen klein, sündig, unwürdig; und vor allem die Pietisten,
von denen Kant erzogen worden ist. Vom Größen-Wahn befallen wer-
den konnte aber der Aufklärer, der den Aberglauben verachtete, und
eben auf ihn ist Kants Mahnung gemünzt: »Wer sich, aufgeklärt, den
nichtigen Handlungen der statutarischen Religion entwöhnt hat und
allein die Tugendgesinnung für gottgefällig ansieht, kann immer noch
dem Wahn des Eigendünkels verfallen, nun ganz tugendhaft und dem
Gebot der Pflicht vollständig adäquat zu sein.« (AA VI, 173) Die Ver-
achtung volkstümlichen Aberglaubens darf nicht zur Überheblichkeit
ausarten, welche moralisch noch verwerflicher ist als die abergläubi-
sche Verbohrtheit, auch wenn diese größeren Schaden stiftet. Mit dem
aufgeklärten Mann könnte sogar Kant sich selbst gemeint haben; der
Satz wäre dann als eine Ermahnung zu lesen, die er auch an sich selbst
richtet.

Anders als Hegel oder Feuerbach befasste sich Kant nicht mit den
mystischen Tiefen der Religion, er würdigte nur ihre moralische Be-
deutung. Seine Religionsschrift ist keine Religionsphilosophie, son-
dern eine in bezug auf das menschliche Selbstverständnis erweiterte
Ethik. Dem Menschen attestiert Kant »einen natürlichen Hang zum
Bösen«, den er dreistufig angelegt vorfindet als die »Gebrechlichkeit
der menschlichen Natur«, die »Unlauterkeit des menschlichen Her-
zens« und die »Bösartigkeit« desselben. Der »Wahn des Eigendün-
kels«, vor dem auch er auf der Hut sein muss, gehört der zweiten Stufe,
der »Unlauterkeit« an. Dieser Hang bringt den Menschen dazu, unmo-
ralische Triebfedern mit den moralischen zu vermischen.16 Der noble
Spender fördert gern ein ihm persönlich zusagendes Gut, vor allem,

128

Gerhart Schmidt

16 »Unlauterkeit« ist »der Hang zur Vermischung unmoralischer Triebfedern mit den
moralischen (selbst wenn es in guter Absicht und unter Maximen des Guten geschähe)«
(AA VI, 29).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-121 - am 24.01.2026, 10:20:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wenn er dabei an Ansehen gewinnt und auch noch seine Steuerlast
mindert. Die Maxime der Handlung, mahnt Kant, sei dann »zwar gut
und vielleicht auch zur Ausübung kräftig genug, aber nicht rein mora-
lisch« (AA VI, 30). Es handelt sich dabei um »pflichtmäßige« Hand-
lungen, die »nicht rein aus Pflicht« geschehen. Schämen müsste er
sich! Die Selbstzufriedenheit, die er statt dessen damit verbindet, ist
das miese Stück, das den ganzen Kuchen verdirbt. Sich für gut zu hal-
ten, weil man auch ohne Angst vor der Polizei oder der Hölle Kunden
wie Lieferanten redlich bedient und der eignen Frau treu bleibt, ist ein
gefährlicher Wahn.

Das »radikale Böse« in Kants praktischer Philosophie ist das Ge-
genteil und damit das Andere der freien Subjektivität. Mit ihm ist ein
Anderes unterschwellig verbunden, das der theoretischen oder speku-
lativen Philosophie angehört: das befremdliche »Ding an sich«. Die
Transzendentalphilosophie ernennt den Verstand zum Gesetzgeber
der Natur.17 Die Natur entspricht sowohl in ihrer Erscheinung, als auch
in ihrer physikalischen Gesetzlichkeit der Organisation des mensch-
lichen Erkenntnisvermögens. Der normative Verstand ist ein Leit-
gedanke, eine regulative Idee der Vernunft. Die raumzeitlichen Sinnes-
empfindungen sind nicht »an sich«, sondern für uns, entsprechend der
körperlichen Verfasstheit und erlernter Gewohnheiten. Die Analyse
der Sinnenreize führt nicht zum Ding an sich als Auslöser der Wahr-
nehmung, sondern verstrickt sich allenfalls in den Feinheiten der Neu-
rologie.

Der Ausdruck »Ding an sich« ist Metapher. »Ding« steht für die
sinnfälligen, unbelebten Körper, deren Dasein nicht von ihrem Wahr-
genommenwerden abhängt. Der Regenbogen, die Jupitersinfonie sind
keine Dinge. Aber alle massiven Dinge sind, so gesehen, an sich, weil
sie fortbestehen, wenn wir ihnen den Rücken zuwenden. Kants »Ding
an sich« dagegen ist nie und nimmer für uns. Es ist nicht nur unsicht-
bar, sondern auch nicht indirekt nachweisbar wie der elektrische Strom
durch Messungen. Ebensowenig ist es berechenbar. Erkenntnisse lassen
sich nur gewinnen von Objekten, welche durch die Formen der An-
schauung und des Verstandes vorstrukturiert sind.

Das Ding an sich ist gar kein Ding, es ist weder zuhanden noch
vorhanden. Weder erscheint es in Raum und Zeit, noch bietet es für die
Kategorien des Verstandes Anhaltspunkte. Der Singular »Ding an

129

Der Wahnsinn des Eigend�nkels

17 AA IV, 93; III, 184; IV, 319.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-121 - am 24.01.2026, 10:20:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sich« täuscht ein kategoriales Erkennen vor, ist aber so unpassend wie
der Plural. Es ist weder Vieles noch Eines; weder bewirkt es etwas, noch
ist es bewirkt. Es ist, mit Kant zu reden, ein bloßes Gedankending, ens
rationis (AA XXII, 26 f.), ein leerer Begriff ohne Gegenstand. In dem
»System aller Grundsätze des reinen Verstandes« hat es nichts zu su-
chen, wie das darauf folgende Kapitel über »Phaenomena und Noume-
na« beweist. Für den Verstand hat dieser schillernde Begriff keine Be-
deutung, wohl aber für die Vernunft, welche damit statuiert, dass die
Welt der Erscheinung nicht vollkommen und endgültig begreiflich ist.
Was Kant nicht sagt, müssen wir ergänzen: Das Ding an sich ist als
Noumenon eine regulative Idee der Vernunft, eine Idee, durch welche
der Wahrheitsanspruch der Erfahrung und der Erfahrungswissenschaf-
ten relativiert wird. Auf das Ding an sich bauen kann die Vernunft aber
nicht, denn es ist das Non-plus-infra der Vernunftkritik.

Das Ding an sich ist nicht nur unanschaulich, sondern auch un-
denkbar. Als das den Erscheinungen Zugrundeliegende ist es nicht zu
gebrauchen, weil es weder Substanz noch Ursache ist. Damit scheitert
der Versuch, das Ding an sich als das Affizierende subjektiver Erfah-
rung in Stellung zu bringen. »Dinge an sich« sind kein Feuer, das ver-
brennt oder erwärmt, und das Affiziertwerden des Ich ist letztlich
Selbstaffektion. Die schematisierten und zum System der Grundsätze
erweiterten Kategorien des Verstandes benötigen keine Hinterwelt, um
das Reich der Erfahrung zu gründen; und die Dinge an sich taugen
nicht zur intelligiblen Welt hinter den Erscheinungen. In der 1. Auf-
lage der Kritik der reinen Vernunft wird der »transzendentale Gegen-
stand« noch als »Ursache« oder »Grund« der Vorstellungen bezeich-
net;18 die 2. Auflage formuliert hier vorsichtiger.

Das Ding an sich ist weder materia prima noch atomar noch Ele-
mentarteilchen. Dass es rational nicht fassbar ist, leuchtet ein; aber es
ist nicht einmal irrational, es ist weder seiend noch nichtseiend und
damit das schlechthin Andere der Rationalität. Dass Jacobi19 ohne die-

130

Gerhart Schmidt

18 Kritik der reinen Vernunft, A 390, 379f. – In der Grundlegung zur Metaphysik der
Sitten ging Kant immerhin so weit, »dass man hinter den Erscheinungen […] die Dinge
an sich […] annehmen müsse,« und zwar so, »wie sie uns afficiren« (AA IV, 451).
Gewöhnlich setzt das Wie ein Dass voraus, hier verhält es sich aber umgekehrt: Die
Passivität der eigenen Bewusstseinsinhalte veranlasst uns dazu anzunehmen, dass sich
etwas in deren Sosein manifestiere.
19 David Hume über den Glauben oder Idealismus und Realismus. In: Fr. H. Jacobi:
Werke. Hrsg. von F. Roth und F. Köppen. Darmstadt 1976. Bd. II,162.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-121 - am 24.01.2026, 10:20:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ses Stück in Kants Kritik nicht eindringen und mit ihm nicht darin
bleiben konnte, ist keine Widerlegung der Vernunftkritik, sondern die
exakte Beschreibung für das Denken dieses eigentlich unmöglichen
Begriffs. Kants Kritik ist kein Polster, auf dem man sich nach dem He-
rumirren zwischen Rationalismus und Empirismus zur Ruhe legen
kann, sondern eine Festung, welche es zu verteidigen gilt. Der Regres-
sus in die Feinstruktur der Materie erweist sich als nicht praktikabel. Er
reicht vom schlicht zu Beobachtenden über das instrumentell Beob-
achtbare zum noch Messbaren, schließlich zum gerade noch Berechen-
baren; zu einem uns primär Affizierenden führt dieser Weg nicht. In
den Prolegomena wird methodologisch festgestellt, es sei ungereimt,
von einem Gegenstande mehr zu erkennen, als die Erfahrung hergibt;
aber gar keine Dinge an sich einzuräumen und die Erkenntnis allein auf
die verständige Erfahrung zu beschränken, wäre ebenfalls ungereimt
(AA IV, 350). Das Andere wird damit zum stummen Begleiter und
Unruhestifter der Physik wie der Metaphysik erhoben.

Dinge an sich sind die kosmische Ausprägung des Anderen; in der
praktischen Philosophie kommen sie nicht vor, es sei denn als Platz-
anweiser für die Dimension der Freiheit.20 Die praktische Vernunft
wird aber mit dem Anderen in der Form des »radikalen Bösen« heraus-
gefordert. Das Attribut »radikal« zeigt keine Verstärkung, sondern die
Verheimlichung des Bösen an; radix ist die im Verborgenen wirkende
Wurzel. Das radikale Böse beeinflusst alle Handlungen. Wer nicht nur
Gutes tut, sondern hin und wieder sogar die »Unlauterkeit« überwin-
det, spürt die unheimliche Kraft des radikalen Bösen am stärksten. Ein
Analogon zum radikalen Bösen könnte die Lehre von der Erbsünde
bieten; aber Kant erwähnt sie bloß in einer schnurrigen Anmerkung
über die Oberen Fakultäten (AA VI, 40).

Aus dem unterschwelligen, existenziellen Wissen um das radikale
Böse entspringt der Vernunftglaube. Für diesen ist Gott ausschließlich
der »Herzenskündiger« (kardiognôstês, Act. Ap. 1, 24; 15, 8); Gott ist,
der das Herz anschaut, qui novit corda Deus – und nichts außerdem.
Als personifizierte »intellektuale Anschauung« (AA VI, 67) erkennt er
den »intelligiblen Charakter« des Menschen (oder dessen Fehlen) und
damit den »ersten Grund der Annehmung der Maximen«. Kant hat die
sporadische, kaum beachtete christliche Idee des Herzenskündigers ak-

131

Der Wahnsinn des Eigend�nkels

20 Vgl. Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, AA IV 451, 459.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-121 - am 24.01.2026, 10:20:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tiviert. Sie soll uns vor dem Eigendünkel bewahren, welcher die »Re-
volution in der Gesinnung« oder die »Revolution für die Denkungsart«
(AA VI, 47) verhindert. Es muß diesen Gott geben, damit er, den intel-
ligiblen Charakter erkennend, diesen vor der Unwirklichkeit des blo-
ßen Gedankendings bewahrt. Unserer Einsicht bleibt er versagt, aber
uns ist die moralische Aufgabe gestellt, den intelligiblen Charakter als
unser Wesen zu gründen und aufzubauen. Der intelligible Charakter
wie seine Defizienz ist die Person selbst, sofern sie nicht unter der
Zeitbedingung steht.

Der Hund hat keinen Gott, er braucht ihn nicht. Der Mensch aber
hat ein Bewusstsein, das ihm mittels der Sprache eine ungewisse
Zukunft eröffnet und außerdem die Sorge um seine Seele herauf-
beschwört. Das theoretische Bewusstsein ermöglicht ihm die Erkennt-
nis der Naturgesetze und damit des Kosmos. Das (moralische) Selbst-
bewusstsein konfrontiert ihn mit seinem eignen moralischen Dasein,
dessen Qualität er zu nachsichtig bewertet, wenn er sich ausnahmswei-
se Rechenschaft darüber ablegt. Kant besteht auf der Defizienz des
Selbstbewusstseins: Ich weiß nicht, was und wie ich bin, sondern nur,
wie ich mir erscheine. Ich bin nicht Herr in meinem eignen Haus. Um
mit Locke und Hume zu argumentieren: Ich weiß nicht einmal, wie ich
es fertigbringe, meinen Arm zu heben.21

Der tiefere Grund für dies Unvermögen ist die Freiheit, die den
Menschen auszeichnet, ihn aber auch belastet; die Kausalität aus Frei-
heit bleibt rätselhaft, weil die Freiheit sich nicht in der Zeit darstellt
und damit kein Gegenstand der Erfahrung ist. Diese Lücke im mensch-
lichen Selbstbewusstsein hat der »Herzenskündiger« zu schließen. Das
Postulat des Daseins Gottes besagt eigentlich: Weil ich frei bin, darf,
kann, muss ich an den Gott glauben, der die ethische Wahrheit über
mich besitzt und verwaltet. Der sogenannte moralische Gottesbeweis
ist nichts anderes als ein Beweis für die Notwendigkeit des Glaubens an
den Herzenskündiger. »Gebiet des Verstandes« ist die Erfahrung; ihr
bleibt die intelligible Welt verschlossen. Bedeutung gewinnt das Intel-
ligible erst für die transzendentale Überlegung der reflektierenden,
theoretischen Vernunft, der sich die Möglichkeit der moralischen Frei-
heit eröffnet.

Die Freiheit ist selbst ein transzendentaler Gegenstand und fällt in

132

Gerhart Schmidt

21 Locke: An Essay concerning Human Understanding, Book IV, Ch. III, No. 28; Hume:
An Enquiry concerning Human Understanding, Sect. VII, I, No. 52.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-121 - am 24.01.2026, 10:20:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den ansonsten gespenstischen Bereich der Dinge an sich. Wir aber sind
keine Gespenster, wir sind in der Tat und für die Tat frei. Dass Freiheit
nicht nur eine Idee, sondern eine Tatsache ist, statuierte Kant erstmals
in der Kritik der praktischen Vernunft.22 Die Freiheit ist kein empi-
risch-anthropologischer Befund, sondern ein Faktum der praktischen
Vernunft. Die Natur, das Gebiet der Erscheinungen, unterliegt der Ge-
setzgebung des Verstandes, welche der spekulativen oder theoretischen
Vernunft eine nur regulative Funktion zuerkennt. Das freie, mora-
lische Subjekt aber gehört demjenigen »Gebiet« an, in dem die prakti-
sche Vernunft gesetzgebend ist.23

Die Physikotheologie hat nunmehr ausgedient; sie ist naturwis-
senschaftlich kontraproduktiv, und moralisch ist sie unverantwortlich,
weil sie ethische Grundsätze aus der Erfahrung gewinnen will.24 Der
Herzenskündiger hat mit der Erscheinung nichts zu schaffen. Von der
Weltschöpfung ist er entbunden, und sein Eingreifen in den Weltlauf
aufgrund törichter Gebete zu erhoffen, ist ein Aberglaube. Der Ver-
nunftglaube legitimiert ausschließlich das Sittengesetz und das um
die moralische Qualität seiner Maximen ringende Subjekt; von Höl-
lenstrafen weiß er nichts. »Furcht und Angst vor dem übernatürlichen
Wesen« sind abergläubische Vorstellungen.25 Die Seelsorge hat sich
davor zu hüten, Schicksalsschläge als göttliche Strafe für frühere Ver-
fehlungen darzustellen. Den biblischen Theologen, welche sich auf
Leibnizens Theodicée stützen, empfiehlt Kant das Buch Hiob. Hiob ha-
be gezeigt, »dass er nicht seine Moralität auf den Glauben, sondern den
Glauben auf die Moralität gründete.« (AA VIII, 265 ff.)

Verbrechen werden mühelos als böse erkannt; dazu bedarf es kei-
ner moralischen Belehrung. Das radikale Böse wirkt sich aber dort ver-
hängnisvoll aus, wo es hinter dem schönen Schein verborgen ist; etwa

133

Der Wahnsinn des Eigend�nkels

22 Vgl. AA V, 4 (mit der Anmerkung), 612; Kritik der Urteilskraft, AA V, 468, 474.
23 Zu der grundsätzlichen Aufteilung der »Gebiete« von Gesetzgebungen gelangt erst
die zweite, definitive Einleitung der Kritik der Urteilskraft und deren Vorwort; beide
sind römisch paginiert, also zuletzt abgefasst. Erst hier wird der gemeinsame »Boden der
Erfahrung« vorgestellt, auf dem die Gesetzgebungen des Verstandes und der Vernunft
gelten (und auf den das Ding an sich und das radikale Böse direkt bezogen sind). Boden-
los ist dagegen »das Feld des Übersinnlichen« für die theoretische Erkenntnis (AA V,
168, 171ff.).
24 Vgl. Kritik der reinen Vernunft, A 318f., B 375.
25 AA V, 264. Die beiläufig erwähnten Höllenstrafen (AA VI, 69 Anm., VIII, 25) werden
gewissermaßen in Anführungszeichen gesetzt. Die Strafe für den schlechten Lebens-
wandel besteht in der »Verstoßung aus dem Reiche Gottes« (AA VI, 72).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-121 - am 24.01.2026, 10:20:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bei der selbstlosen Bereitschaft, jemandem »aus der Patsche zu helfen«.
Glückt diese Hilfe, so richtet sie bei dem Pechvogel wie bei seinem
Helfer einen bleibenden moralischen Schaden an. Besonders scharf ver-
folgte Kant die Verharmlosung der Lüge und die Nachsicht, mit der sie
gewöhnlich behandelt wird. Denn auf ihr ist die verderbliche Selbst-
zufriedenheit errichtet,26 und die Physikotheologie gibt den Segen da-
zu. Die Lüge war für Kant »der eigentliche faule Fleck in der mensch-
lichen Natur« (AA VIII, 422; vgl. VI, 38). Ihre Duldung erlaubt dem
radikalen Bösen, sich im menschlichen Selbstverständnis einzunisten
und es zu korrumpieren.

Kants vorletzte Publikation Über ein vermeintes Recht aus Men-
schenliebe zu lügen (1797) verwahrte sich gegen die Kritik des franzö-
sischen Publizisten Benjamin Constant an der ausnahmslosen Verwer-
fung der Lüge. Constant empörte die aus Kants moralischer Härte
folgende Lehre, dass man einem Mörder auf dessen drohende Frage
auch noch den Weg zu seinem Opfer weisen müsse, statt ihn mit einer
klugen Lüge irrezuführen; schon die Erklärung, man wisse nicht, wo er
sei, wäre ja wahrheitswidrig. Viel später hat ein französischer Philo-
soph sich für Kants Verwerfung der Notlüge stark gemacht, und zwar
nicht theoretisch, sondern poetisch. Es handelt sich um die 1939 er-
schienene Erzählung aus dem spanischen Bürgerkrieg Le mur von
Jean-Paul Sartre.

Das Ding an sich und das radikale Böse sind das Andere des Selbst im
Werk Kants. Das Ding an sich ist unerkennbar, weil es als frei von aller
Subjektivität gedacht werden muß. Das radikale Böse ist immun gegen
die Subtilitäten und Kompromisse der anthropologisch aufgeweichten,
den Umständen angepassten Moral. Es unschädlich zu machen, würde
jedoch das beste moralische Subjekt überfordern. Allein das Streben
nach der »Revolution der Denkungsart« zeigt den aktiven Widerstand
gegen jenes Virus, auch wenn die vollbrachte Revolution selbst für das
edelmütige und tapfere Individuum ein unerreichbares Ideal bleibt.
Kant hat in erstaunlichem Umfang der Andersheit Rechnung getragen
und gezeigt, wie sie ihre Herrschaft geheim und gut verborgen ausübt.
Ist seine Transzendentalphilosophie und seine Ethik im 21. Jahrhun-
dert noch von Bedeutung?

Dem unergründlichen Ding an sich ließe sich der sogenannte Pa-

134

Gerhart Schmidt

26 Später bezeichnete er die Unlauterkeit auch als »Lügenhaftigkeit« (AA VII, 270).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-121 - am 24.01.2026, 10:20:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


radigmenwechsel anlasten, den nichts mit der Willkür der Kleidermode
verbindet. Auch wissenschaftliche Errungenschaften haben eine Halb-
wertszeit, verlieren ihre Kraft und wandern ab ins historischen Ge-
dächtnis. Glanzvolle Theorien verfallen oder werden falsifiziert. Die
aristotelische Physik hatte jahrhundertelang die menschliche Neugier
mit plausiblen Erklärungen zufrieden gestellt. Aber als die Verbindung
der Physik mit der Mathematik die natürlichen Vorgänge voraussagbar
machte, hatte sie ausgedient. Die Jupitermonde, durch Galileis Fern-
rohr sichtbar gemacht, zerschlugen förmlich die kristallnen Schalen
des ptolemäischen Weltbilds. Als die klassische Physik Newtons mit
Maxwells allgemeiner Feld-Theorie abgeschlossen wurde, konnte sie
ihren Triumph nicht auskosten. Durch die Relativitäts- und die Quan-
tentheorie wurde sie zur Makrophysik, gewissermaßen zur Physik fürs
Grobe degradiert und auf ein Nebengleis geschoben.– Was die zweite
Dimension des Anderen, das radikale Böse angeht, so hatte Kant dessen
Gewalt eher unterschätzt. Seine Hoffnung auf eine um Moralität be-
mühte, republikanische Völkergemeinschaft wurde nachgerade perver-
tiert; selbst in der besten, modernen Demokratie sichert nur die Lüge
das politische Überleben und die Macht.

Hegel besaß nicht die intellektuelle Härte Kants. In der 2. Auflage
der Wissenschaft der Logik hat er die Andersheit meisterhaft beschrie-
ben; wir werden an Platons Parmenides und Philebos erinnert.27 Das
Apeiron hat er in die Rubrik des Endlichen versetzt, weil er das Unend-
liche im positiven Sinne verstand, als das Ganze. Hegels ausgeprägter
Sinn für das Tragische und die unentbehrliche Rolle des Negativen in
der Geschichte hieß ihn das Böse wie auch die einseitige Subjektivität
zu relativieren. Sein Harmoniebedürfnis wies dem Negativen die Rolle
der dialektisch nötigen Antithesis zu. Die Subjektivität gilt ihm als
endlich, antithetisch, nicht aber als das Andere. – In der Gegenwart gilt
die Subjektivität nicht als das Andere, sondern bloß als nebensächlich.

135

Der Wahnsinn des Eigend�nkels

27 Hegel: Gesammelte Werke (s. Anm. 15). Bd. XXI: Wissenschaft der Logik (1832) I/1.
Hrsg. von F. Hogemann und W. Jaeschke. Düsseldorf 1985, 124.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-121 - am 24.01.2026, 10:20:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

