BERICHT

Reinhard Mebring

Verfassungslehre und politische Philosophie. Uberlegungen
zur philosophischen Revision des Verhiltnisses

Politik wurde, wie jlingst erinnert!, an den Universititen seit deren Anfingen mit
gewissen, von der Politikgeschichte stark abhingigen Konjunkturen kontinuierlich
gelehrt. Die Lehre von der Politik ging aus der Artistenfakultit hervor und wechsel-
te dann lange zwischen den Fakultiten und Fichern hin und her, bis sie in der Bun-
desrepublik als eigenes, sozialwissenschaftliches Fach akademisch etabliert wurde.
Wie schon Dolf Sternberger? zeigte, wirkt diese Geschichte in der Heterogenitat der
Politikbegriffe nach. Der Prozess der Ausdifferenzierung der rechts- und sozialwis-
senschaftlichen Staatsanschauung von der philosophischen Betrachtungsweise
brachte diverse Begrifflichkeiten mit sich. Politik ist heute kein exklusiver Gegen-
stand eines Faches. So kann das Fach Politikwissenschaft die Theoriediskurse auch
nicht fir sich monopolisieren. Andererseits gibt es gewichtige Unterschiede zwi-
schen der philosophischen und der sozialwissenschaftlichen Theorie der Politik und
Ideengeschichte. Sie resultieren letztlich aus dem Unterschied zwischen einer nor-
mativ-praktischen Teilnehmer- und einer deskriptiven Beobachterperspektive. Phi-
losophie begriindet eine Teilnehmerperspektive, Rechts- und Sozialwissenschaften
beobachten. Dies wird im Folgenden am Beispiel einer philosophischen Revision
der Verfassungslehre verdeutlicht. Die Fragestellung entstammt der lingeren Ausei-
nandersetzung mit Carl Schmitt® und dem Interesse an einer philosophischen Revi-
sion seiner Kategorien. Ich beginne deshalb (I.) mit Vorbemerkungen zum Aus-
gangspunkt bei Schmitt. Dann folgen (I1.) Uberlegungen zur allgemeinen Aufgabe
akademischer Philosophie, (II1.) eine Begriffsbestimmung politischer Philosophie
sowie (IV.) einige grundlegende Uberlegungen zur philosophischen Revision. Dabei
beschranke ich mich auf die moralphilosophische Revision der Identifikation mit Po-
litik. Als Kritik an Schmitt formuliert: auf die Klirung des moralischen Sinns seiner
Rede von »politischer Existenz«.

1 Wilhelm Bleek, Geschichte der Politikwissenschaft in Deutschland, Minchen 2001.

2 Dolf Sternberger, Drei Wurzeln der Politik, Frankfurt 1978.

3 Dazu vgl. Verl., Carl Schmitt zur Einfiibrung, 2. Aufl. (Neufassung) Hamburg 2001;
ders., »Max Weber und die deutsche politische Philosophie« in: Archiv fiir Rechts- und
Sozialphilosophie 87 (2001), S. 31-43; ders. (Hg.), Carl Schmitt: Der Begriff des Politi-
schen. Ein kooperativer Kommentar, Berlin 2003; ders., »Macht im Recht. Carl Schmitts
Rechtsbegriff in seiner Entwicklung« in: Der Staat 43 (2004), S. 1-22.

ZfP 51.]g. 3/2004

216.73.216.35, am 20.01.2026, 08:10:25. @ Urheberrachtiich geschiltzter Inhalt.
mit, fr oder In KI-Systemen, KI-Modallen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2004-3-317

318 Mebring - Verfassungslebre und politische Philosophie

1. Schmitts verfassungstheoretischer Ansatz

Schmitt versteht unter einer Verfassungslebre, abgrenzend von der »Allgemeinen
Staatslehre«, die verfassungstheoretisch reflektierte juristische Lebhre vom positiven
Verfassungsrecht des »biirgerlichen Rechtsstaats« Weimar* und mochte sie als Teil
des offentlichen Rechts in der Rechtswissenschaft gelehrt wissen. Das ist nicht
selbstverstindlich. Denn er entwickelt eine politische Rechtsgeltungslebre, deren
Verhiltnis zum positiven Verfassungsrecht durchaus problematisch ist. Schmitt
fithrt die effektive Geltung der Vielheit einzelner Verfassungsgesetze auf tragende
Grundentscheidungen zuriick. Solche »Grundentscheidungen« sind konsequente
politische Entscheidungen gegen konkrete Verfassungsalternativen. So meint
Schmitt, dass sich die Biirger der Weimarer Republik sowohl gegen die Monarchie
als auch gegen die Ritediktatur fiir die »konstitutionelle Demokratie« entschieden
haben. Die Summe der politischen Grundentscheidungen nennt er die »Substanz«
einer Verfassung. Schmitt relativiert die Rechtsgeltung der einzelnen Verfassungsge-
setze gegentber der »Substanz« der Verfassung und verpflichtet die Gesetzgebung
und -interpretation verfassungsrechtlich auf die Bewahrung der »Substanz«. Verfas-
sungspolitisch ist ithm diese »Substanz« sehr dehnbar. Besonders extensiv legt er die
Weimarer Verfassung 1932 in »Legalitit und Legitimitit« aus, indem er gleich »zwei
Verfassungen« im Verfassungstext entdeckt und das »Legalititssystem des parla-
mentarischen Gesetzgebungsstaates« tiber Bord wirft, um den »Kern des zweiten
Hauptteils« als »Versuch einer substanzhaften Ordnung«® seiner »inneren Folge-
richtigkeit« nach zu entwickeln.

In der Schlisselschrift »Der Begriff des Politischen«® entwickelt er seinen politi-
schen Verfassungsbegriff unabhingig von positivrechtlichen Riicksichten. Bekannt-
lich bindet er das Bestehen einer »politischen Einheit« an die Unterscheidung von
Freund und Feind. Politische Einheiten konstituieren sich demnach als Assoziatio-
nen einander befreundeter Birger durch die Dissoziation und Abgrenzung von
Feinden. Politische Freundschaft heifit dann die Einigkeit Giber den Verfassungs-
konsens konstitutiver Grundentscheidungen. Die politische »Daseinsweise« hat ih-
ren »existentiellen Sinn« durch die »reale Moglichkeit« der Dissoziation in der Ge-
fahr des »Ernstfalls« militirischer »Behauptung der eigenen Existenzform«.
Schmitts Rhetorik des »Ernstfalls« verdeckt dabei das moralische Problem. Denn
eine Ethik der Selbsterbaltung, wie Schmitt sie vertritt, kann zwar das Notrecht der
»Totungsbereitschaft« moralisch rechtfertigen - selbst Kant gesteht der »gewalttiti-
gen Selbsterhaltung« die »subjektive Straflosigkeit«’ zu; sie vermag aber die Forde-
rung der »Todesbereitschaft« kaum plausibel zu machen. Zwar lisst sich die politi-

4 Carl Schmitt, Verfassungslehre, Miinchen 1928.

5 Carl Schmitt, »Legalitit und Legitimitdt« in: ders., Verfassungsrechtliche Aufsitze aus
den Jahren 1924-1954. Materialien zu einer Verfassungslebre, Berlin 1958, S. 344.

6 Carl Schmitt, Der Begriff des Politischen. Text von 1932 mit einem Vorwort und drei
Corollarien, Berlin 1963.

7 Immanuel Kant, Metaphysik der Sitten in: Wilhelm Weischedel (Hg.), Werke in zehn
Biinden, Darmstadt 1964, Bd. VIL, S. 343.

216.73.216.35, am 20.01.2026, 08:10:25. @ Urheberrachtiich geschiltzter Inhalt.
mit, fr oder In KI-Systemen, KI-Modallen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2004-3-317

Mebring - Verfassungslebre und politische Philosophie 319

sche Todesbereitschaft als Kalkiil der Steigerung von Uberlebenschancen auffassen.
Schon Hobbes aber hat gesehen, dass dieses Kalkiil vor der Alternative der Flucht
versagt. Wenn Individuen die Chance zur Flucht haben, lasst sich ihre Todesbereit-
schaft durch eine Ethik des blofien Uberlebenskalkiils kaum rechtfertigen. Deshalb
hat Schmitts politische Ethik auch noch andere, unthematische Voraussetzungen.
Sie setzt voraus, dass Biirger ein System der Selbsterbhaltung als System der Selbstbe-
hauptung moralisch affirmieren und deshalb im Ernstfall nicht nur fir ihr nacktes
Dasein kimpfen, sondern auch fiir ein Selbst, das sie behaupten wollen: fiir die kol-
lektive Identitdt einer » Daseinsweise« oder Lebensform.

Hier ist wichtig, dass Schmitt die moralische Identifikation von Individuen mit
der politischen Existenz und Daseinsweise unthematisch voraussetzt. Weil er als Ver-
fassungsrechtler vom positiven Verfassungsgesetz ausgeht und auf die tragenden
Grundentscheidungen zurtickfragt, supponiert er die moralische Identifikation aus
der Bereitschaft zur politischen Selbstbehauptung und diskutiert die moralische
Problematik von Politik deshalb nicht philosophisch angemessen. Er thematisiert
sie nur negativ als Politikum moralischer Dissidenz und optiert dabei antiliberal ge-
gen die Freiheit des Individuums von der Politik. So kommt es beispielsweise dazu,
dass er die Niirnberger Rassegesetzgebung von 1935 unter dem Titel »Die Verfas-
sung der Freiheit«® zustimmend kommentiert. Dieser Titel ist ein zynisches Legiti-
mationskalkiil, weil Schmitt seine Semantik der Freiheit methodisch gar nicht ver-
treten kann. Er argumentiert aus der politischen Perspektive kollektiver
herrschaftlicher Selbstbestimmung, nicht aber aus der moralischen Perspektive indi-
vidueller Freiheit.

Schmitt vertritt nun zweifellos einen extremen Antiliberalismus. Aber ist seine -
im Hobbes-Buch® besonders augenfillige - politische Denunziation des Politikums
der Moralitdt, d. h. der individuellen Freiheit, nicht auch symptomatisch? Kenn-
zeichnet den juristischen Diskurs nicht ein methodischer Amoralismus, der von ei-
genen moralphilosophischen Begriindungen und Forderungen gegeniiber dem
rechtsdogmatischen Befund absehen muss? Kann der Jurist iiber die Freiheitlichkeit
einer Verfassung im Rahmen seiner juristischen Methode philosophisch urteilen?

Das bestritten schon Kant und Hegel. Nach Kant kann der positive Rechtsge-
lehrte nur angeben, was »Rechtens« sei, d. h. »was die Gesetze an einem gewissen
Ort zu einer gewissen Zeit sagen und gesagt haben«'®. Er hat aber kein metajuristi-
sches Kriterium, iber die Richtigkeit und Gerechtigkeit positiven Rechts zu ent-
scheiden. Hegel erneuerte diese Kritik in der Einleitung seiner »Grundlinien der
Philosophie des Rechts«'! und forderte eine naturrechtliche Revision der Staatswis-

8 Carl Schmitt, »Die Verfassung der Freiheit« in: Deutsche Juristen-Zeitung 40 (1935), S.
1133-1135.
9  Carl Schmitt, Der Leviathan in der Staatslebre des Thomas Hobbes, Hamburg 1938.
10 Kant, Metaphysik der Sitten, aaO. (FN 7), S. 336; Hans Kelsen, Reine Rechtslebre. Ein-
leitung in die rechtswissenschaftliche Problematik, Leipzig 1934, S. 36, bezeichnet es
ausdriicklich als »die spezifisch juristische Frage: was Rechtens ist«.
11 Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts in: Theorie-
Werkausgabe, Frankfurt 1970, Bd. VII, S. 30 ff. (§ 2).

ZfP 51.]g. 3/2004

216.73.216.35, am 20.01.2026, 08:10:25. @ Urheberrachtiich geschiltzter Inhalt.
mit, fr oder In KI-Systemen, KI-Modallen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2004-3-317

320 Mebring - Verfassungslebre und politische Philosophie

senschaft »aus dem Begriffe«'? des »an und fiir sich freien Willens«'>. Ich kann hier
nun keine philosophische Freiheitslehre entwickeln, mochte aber gleichfalls die
Freiheitsperspektivik als Forderung und Aufgabe politischer Philosophie gegentiber
der Verfassungslehre, wie Schmitt sie vertritt, behaupten. Die methodische Begriin-
dung der Selbsterfabrung individueller Freibeit ist die erste und wichtigste Aufgabe
von Philosophie. Politische Philosophie hat ihre genuine Aufgabe in der Auffassung
von Herrschaft als Freiheit oder, anders gesagt, in der normativen Kritik einer poli-
tischen Ordnung unter dem Gesichtspunkt ihrer Freiheitlichkeit. Nur unter der Vo-
raussetzung individueller Freiheit lisst sich von politischer Freiheit und resultieren-
den Organisationsleistungen wie sozialer Gerechtigkeit und Frieden tiberhaupt
sprechen. Um von politischer Freiheit sinnvoll reden zu konnen, bedarf es eines
philosophischen Begriffs individueller Freiheit, der Kriterien fir die normative Be-
urteilung einer Herrschaftsordnung gibt.

Wenn die Freiheit derart ins Zentrum riickt, so ist damit nicht bestritten, dass die
politische Philosophie ein ganzes Tableau von Begriffen zu kliren hat. Es ist nur ge-
sagt, dass die Freiheit des Menschen, Autor und Akteur, Subjekt seines Denkens
und Handelns zu sein, die erste Voraussetzung ist, die Philosophie machen muss
und zu begriinden hat. Politische Philosophie geht vom praktischen Vermogen des
Menschen aus, sich moralisch selbst zu bestimmen und politisch zu organisieren.
Diese Verhiltnisbestimmung von Moral und Politik unterscheidet sich von der ju-
ristischen Behandlungsweise.

Zwar ist die positive Rechtsordnung, wie die analytische Rechtstheorie (u. a. R.
Dreier, R. Alexy) gezeigt hat, kein striktes Regelsystem des Rechts, das moralische
Fragen ersetzte. Zwar rekurriert auch die juristisch versierte Rechtsfortbildung auf
moralische Prinzipien. Sie konstruiert dabei aber den positiven Befund, dass diese
Prinzipien dem Rechtssystem irgendwie inkorporiert sind, entwickelt eine »Dog-
matik der Selbstverstindnisberiicksichtigung«'* und verweist auf den kulturellen
und politischen Prozess. Es gibt also, juristisch betrachtet, einen Souveran, der tiber
die Legitimitit handlungswirksamer moralischer Entscheidungen befindet. Nicht
jede individuelle moralische Entscheidung, die zur Tat schreitet, ist verfassungskon-
form, sondern nur diejenige, die sich in den anerkannten Formen des politischen
Prozesses bewegt. Auch unsere heutige Verfassungsordnung fiirchtet das Politikum
individueller Freiheit und limitiert die Formen des politischen Handelns. Damit
werden sich aber selbstbewusste Individuen, die auf ihrer Freiheit bestehen, niemals
ginzlich abfinden. Moralische Fragen sind Gewissensfragen, die sich Individuen
von Recht und Politik letztlich nicht abnehmen lassen. Deshalb bedarf es iiber die
analytische Rechtstheorie hinaus philosophischer Rekurse, um tiber die Freiheit-
lichkeit politischer Ordnungen moralisch begriindet zu urteilen.

12 Ebd., S.35(§3).
13 Ebd.,,S. 87 (§ 33).
14 So Martin Morlok, Selbstverstindnis als Rechtskriterium, Tiibingen 1993.

216.73.216.35, am 20.01.2026, 08:10:25. @ Urheberrachtiich geschiltzter Inhalt.
mit, fr oder In KI-Systemen, KI-Modallen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2004-3-317

Mebring - Verfassungslebre und politische Philosophie 321

I1I. Die Begriindung von Freibeit als Aufgabe akademischer Philosophie

Bisher wurde gesagt, dass die Rechtswissenschaft von Freiheit nicht methodisch re-
den kann. Es wurde aber nicht naher diskutiert, warum es exklusiv die Philosophie
sein sollte, die die Freiheitsrhetorik begrindet. Gibt es keinen anderen Kandidaten
der Verwissenschaftlichung von Freiheit? Zur Verdeutlichung: Es geht hier um die
Klassifikation akademischer Diskurse. Diese Zuweisung zu bestimmten »Fichern«
dient nur der Klirung methodischer Argumentationspflichten. Die Diskurse tiber-
lappen sich zwischen den Fichern. Interdisziplinire Grenziiberschreitungen sind
fruchtbar, wenn sich Wissenschaftler ihres Tuns methodisch bewusst sind. Man
kann zwar philosophisch-systematisch direkt auf die Freiheitsvoraussetzung zuge-
hen, die wir alltdglich machen. Wir unterstellen einander Freiheit, um uns als Sub-
jekte unseres Denkens und Tuns zu verstehen. Aber ich bevorzuge hier die tentative
Anniherung tiber das gingige Wissenschaftsverstandnis, um die Eigenart von Philo-
sophie im Kreis der Wissenschaften in den Blick zu nehmen.

Wie ist Wissenschaft moglich? Das ist letztlich eine philosophische Frage. Des-
halb versteht sich Philosophie auch als »Wissenschaftslehre«, die iiber die Wissen-
schaftlichkeit (bzw. Unwissenschaftlichkeit, da Wandelbarkeit) der anderen befin-
det. Sie erschopft sich dabei nicht in der Wissenschaftstheorie, d. h. in der
methodologischen Klirung der Grundbegriffe der einzelnen Wissenschaften. Das
konnen die einzelnen Wissenschaften heute meist besser, weshalb es ja auch eine
von Rechtsphilosophie unterschiedene Rechtstheorie als Teildisziplin der Rechts-
wissenschaft gibt. Eher besteht die Wissenschaftslehre der Philosophie in der Be-
grundung der Moglichkeit von Wissenschaft. Ein Zugang ist hier die Freiheitsvor-
aussetzung von Wahrheitsanspriichen.

Ich zitiere aus einem Lexikonartikel von Markus Willaschek: »Unstrittiger Aus-
gangspunkt der verschiedenen Wahrheitstheorien ist das sogenannte Aquivalenz-
schema: >Es ist wahr, daf§ p genau dann, wenn p«<. Das bedeutet: Wenn man von einer
beliebigen Aussage behauptet, sie sei wahr, dann ist die auf diese Weise gebildete
Aussage unter denselben Umstinden wahr oder falsch wie die Ausgangsaussage
selbst.«'® Daraus hat eine Redundanztheorie der Wahrheit gefolgert, »daf} das Aqui-
valenzschema die Bedeutung des sprachlichen Ausdrucks >wahr« vollstindig erfafit.
Zu sagen, ein bestimmter Satz sei wahr, bedeutet nicht mehr, als diesen Satz selbst
zu behaupten. [...] "Wahr« ist in logischer Hinsicht kein Pradikat«. Willaschek meint
dazu: »Wenn aber der sprachliche Ausdruck >wahr<lediglich Ausdruck einer beson-
deren Form des Behauptens is, stellt sich die Frage, warum wir einige Aussagen be-
haupten und andere nicht. Die naheliegende Antwort, daf§ wir einige Aussagen fiir
wahr halten und andere nicht, steht der Redundanztheorie nicht offen.« Die All-
tagssprache kennt also eine Wahrheitsfrage und es bedarf deshalb, so Willaschek, ei-
nes »Begriffs gerechtfertigten Behauptens«, um diesen Sprachgebrauch zu kliren.
Wissenschaft lasst sich als komplexes Verfahren ansehen, tiber die Wahrheit von Be-

15 Markus Willaschek, »Wahrheit« in: Peter Prechtl / Franz-Peter Burkard (Hg.), Metzler
Philosophie Lexikon, Stuttgart 1996, S. 561.

ZfP 51.]g. 3/2004

216.73.216.35, am 20.01.2026, 08:10:25. @ Urheberrachtiich geschiltzter Inhalt.
mit, fr oder In KI-Systemen, KI-Modallen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2004-3-317

322 Mebring - Verfassungslebre und politische Philosophie

hauptungen zu befinden. Jede Wissenschaft strebt nach Wahrheit und definiert ihre
eigenen Wahrheitskriterien fiir ihre Aussagen iiber Objektbereiche. Fine Domine
der Philosophie ist dabei die reflexive Wendung der Wahrheitsfrage auf den Spre-
cher, der etwas fiir wahr behauptet. Nach Kant spricht man dafiir iiblicherweise von
der eigenen erkenntnistheoretischen Aufgabe der Philosophie. Im 20. Jahrhundert
wurde sie durch die sprachanalytische Wendung noch erweitert'®. Philosophie un-
terscheidet sich also von den einzelnen Wissenschaften nicht durch ihre Wahrheits-
orientierung - alle Wissenschaft geht auf Wahrheit -, sondern durch ihre eigene Auf-
gabe der Begriindung jener Sprecherkompetenz, die Wahrheitsdiskurse trigt. Ein
wissenschaftlicher Diskurs, der Wahrheitsanspriche erhebt, ist nur méglich, wo
sich Menschen als freie Individuen verstehen. Menschen verstehen sich praktisch als
verniinftige, freie Individuen, wenn sie sich iberhaupt verstehen und dieses Selbst-
verstindnis artikulieren konnen. Aus der Selbstgewissheit der eigenen Freiheit be-
anspruchen sie Wahrheit fir ihre Aussagen. Wo sie nicht im eigenen Namen spre-
chen, wird Wahrheit nur uneigentlich in mythischer Rede beansprucht.

Dass Philosophie im universitiren Zusammenhang der Wissenschaften die Aufga-
be hat, die individuelle Sprecherkompetenz als Moglichkeitsbedingung von Wahr-
heitsdiskursen zu begriinden - und in diesem Sinne alle Wissenschaft tragt -, hat fiir
die Stellung und Aufgaben der politischen Philosophie - spiter wird genauer von
Philosophie der Politik gesprochen - grofle Konsequenzen. Wihrend die Rechts-
und Sozialwissenschaften die politische Organisation von Herrschaft nur faktisch
beschreiben, ist es nimlich dann die genuine Aufgabe politischer Philosophie, eine
Freiheitsperspektivik in die Rechts- und Sozialwissenschaften einzufiibren, politi-
sche Organisationen von Herrschaft auf ihre Freiheitlichkeit hin zu priifen und
Herrschaft als Freibeit darzustellen. Dies unterscheidet politische Philosophie dann
von der juristischen Verfassungstheorie und -lehre, die methodisch nicht befihigt
ist, Herrschaft zugleich als Organisation von Freiheit aufzufassen. Dazu bedarf es
eines philosophischen Begriffs von Freiheit.

Die Freiheitsprasupposition der Wabrbeitsorientierung trigt einen weiten Philoso-
phiebegriff, der die lebensweltliche Orientierung wie den wissenschaftlichen Dis-
kurs umfasst und das professionelle Philosophieren auf die praktischen Orientie-
rungsaufgaben im Alltag bezieht. Im Kernbereich der Philosophie wird nicht
gerechnet, nicht experimentiert und auch nicht exegetisch kommentiert. Der
Grundlagendiskurs der akademischen Philosophie ermittelt keine Daten und
beschiftigt sich auch nicht nur mit den logisch-grammatischen Formen des Den-
kens, sondern bezieht die Ergebnisse einzelner Wissenschaften interpretativ auf die
Selbstwahrnehmung der individuellen Freiheit. Die positiven Wissenschaften dage-
gen sind informativ. Thre Grundlagendiskussionen sind vorwiegend methodolo-
gisch, greifen aber dartiber hinaus. Deshalb haben auch sie einen philosophischen
Impetus. Eine Opposition von Philosophie und Wissenschaft oder Wissenschaft

16 Dazu vgl. Herbert Schnidelbach, »Erkenntnis der Erkenntnis<? - Eine Verteidigung
der Erkenntnistheorie« in: ders., Philosophie in der modernen Kultur, Frankfurt 2000, S.
163-186.

216.73.216.35, am 20.01.2026, 08:10:25. @ Urheberrachtiich geschiltzter Inhalt.
mit, fr oder In KI-Systemen, KI-Modallen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2004-3-317

Mebring - Verfassungslebre und politische Philosophie 323

und Besinnung ist tiberspitzt. Es muss eine Kommunikation zwischen den einzel-
nen Wissenschaften und der akademischen Philosophie geben', wenn wissenschaft-
liche Aufklirung im weiten und anspruchsvollen Sinne philosophischer Orientie-
rung Uberhaupt moglich sein soll. Philosophie ermdglicht diese Kommunikation
durch die Einfihrung der Freiheitsperspektivik in die Wissenschaften.

Alltaglich erfolgt Orientierung praktisch mit jeder Lebensfithrung. Jeder
Mensch, der sein Leben meistert, hat - laut landlaufiger Rede - eine einigermafien
konsistente »Weltanschauung«. Eine Identifizierung jeder praktischen Orientierung
mit Philosophie geht aber zu weit. Philosophie muss als eigene Methodik wissen-
schaftlicher Disziplinierung des Weltanschauungsimpetus begriffen werden, der mit
der Orientierungsaufgabe gegeben ist. Sie darf dabei nicht so eng verstanden wer-
den, dass sie die praktisch gegebene Orientierungsaufgabe und -leistung fiir sich zu-
rlickweist. Zu eng ist etwa ein Philosophiebegriff, der nur Logik und Wissenschafts-
theorie zulisst und keinen eigenen Begriff von der praktischen Aufgabe des
Philosophierens hat: wer - nach der Formel Herbert Schnidelbachs'® - die denkende
Orientierung im Bereich der Grundlagen des Denkens und des Erkennens nicht auf
das Handeln bezieht. Philosophie vermittelt mit ihren eigenen Mitteln zwischen der
Lebenswelt und den positiven Wissenschaften. Sie nimmt die Lebens- und Weltan-
schauungen des Alltags auf und rationalisiert sie synoptisch. Sie kritisiert das alltig-
liche Orientierungswissen und formuliert eine wissenschaftlich vertretbare Gesamt-
interpretation. Wichtig ist hier: Den metaphysischen Impetus, den Griff nach der
Ganzheit und Einheit, teilt Philosophie mit den Lebens- und Weltanschauungen des
Alltags. Die kritische Wahrheitsfrage nach der Vertretbarkeit bestimmter Aussagen
aber teilt sie mit den anderen Wissenschaften.

Die heute gingige Auffassung, Philosophie habe es irgendwie mit dem »Sinn des
Lebens« zu tun, ist dafiir passend. Im akademischen Jargon spricht man heute gerne
vom »gelingenden« und »guten« Leben oder von der »Lebenskunst« als Grundfra-
ge der Philosophie. Ein erstes Missverstindnis betrifft dabei die Erwartung autori-
tativer Antworten auf gegebene Fragen. Dann verwechselt man Philosophie mit Of-
fenbarungsreligiositit. Der sog. »Existentialismus« verlagerte das Gewicht dagegen
auf das Fragen als »Frommigkeit des Denkens« (M. Heidegger). Auch das ist steril
und irrig. Vom Fragen lisst sich sinnvoll nur sprechen, wo Antworten erwartet wer-
den. Die richtig gestellte Frage gibt schon die Richtung einer moglichen Antwort
vor'®. Man fragt, um Antworten zu bekommen. Zur Wissenschaftlichkeit der Philo-
sophie gehort die Absicht auf Antworten. Der Verzicht auf explizite Antworten
wire schlicht albern.

17 Dazu vgl. Oswald Schwemmer, Die Philosophie und die Wissenschaften. Zur Kritik
einer Abgrenzung, Frankfurt 1990.

18 Herbert Schnidelbach definiert das Philosophieren als »die Titigkeit der denkenden
Orientierung im Bereich der Grundlagen unseres Denkens, Erkennens und Handelns«
(»Die Philosophie und die Wissenschaften vom Menschen« in: ders., Zur Rehabilitie-
rung des animal rationale, Frankfurt 1992, S. 130).

19 Dazu vgl. Hans-Georg Gadamer, Wahrheit und Methode. Grundziige einer philosophi-
schen Hermeneutik, 4. Aufl. Tibingen 1975, S. 344 {f.

ZfP 51.]g. 3/2004

216.73.216.35, am 20.01.2026, 08:10:25. @ Urheberrachtiich geschiltzter Inhalt.
mit, fr oder In KI-Systemen, KI-Modallen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2004-3-317

324 Mebring - Verfassungslebre und politische Philosophie

Philosophie fragt nicht nur nach dem »Sinn des Lebens«, sondern antwortet
auch. Frage und Antwort richten sich auf die Lebensfihrung des Einzelnen. Dessen
philosophisches Fragen und Antworten bezieht sich auf den Sinn seines Lebens, d.
h. auf die freiheitliche Gesamtorientierung seiner Lebensfithrung. Die gingige Rede
vom »Sinn des Lebens« als Grundfrage der Philosophie nimmt also die Lebensdien-
lichkeit philosophischer Lehren, deren praktische Orientierungsfunktion, an. Phi-
losophisch gehaltvoll sind solche Fragen und Antworten aber erst, wenn der eigene
Lebenssinn, die individuelle Lebensfithrung, wissenschaftlich diszipliniert und ver-
antwortet wird. Die Fragen miissen dafiir methodisch und hinreichend komplex ge-
stellt werden. Universitire Kommunikation perfektioniert hier nur, was alltiglich
gefordert ist. Was jedes Individuum mehr oder weniger anstrebt, eine selbst be-
stimmte und bewusste Lebensfihrung, gilt auch fiir Gesellschaften insgesamt. Beim
Makroanthropos, beim groff geschriebenen Menschen, ist das Zusammenspiel von
individueller Sinnorientierung, sprich: politischer Identititsbildung, und Verwissen-
schaftlichung gesellschaftlicher Entscheidungsprozesse besonders deutlich.

Die Weltanschauungsphilosophie der Jahrhundertwende verschliff die Eigenart
fachphilosophischer Orientierung gegentiber den Weisheiten des Alltags. Dilthey
sprach in seiner »Weltanschauungslehre«?® formelhaft von einem Zusammenhang
von »Lebens- und Weltanschauung«, ohne das Verhiltnis zwischen »Leben« und
»Welt« hinreichend zu klaren. Die Erinnerung an die Freiheitsperspektivik als Aus-
gangspunkt und Aufgabe des Philosophierens ist dagegen hilfreich, die Eigenart
und Einheit von Philosophie akademisch zu bestimmen. Wissenschaft und Technik
dienen der Steigerung individueller Handlungsmoglichkeiten. Sie sind Formen der
»Befreiung« (E. Cassirer). Die Philosophie aber formuliert diese praktische Funkti-
on wissenschaftlicher Aufklirung und verweltanschaulicht die positiven Wissen-
schaften um der freiheitlichen Orientierung willen. Der Weltanschauungsimpetus
des philosophischen Diskurses resultiert aus der Einfiibrung der Freibeitsperspekti-
vik in die Wissenschaften. Dadurch bleibt der universitire philosophische Diskurs
an die Motive und Aufgaben lebensweltlicher Orientierung des philosophierenden
Individuums riickgebunden. Der Begriindungsanspruch?' geht grundsitzlich aufs
Ganze. Eine eingehende Begriindung von Freiheit ist nur im Rahmen umfassender
Gesamtdeutungen moglich.

I11. Begriffsbestimmung politischer Philosophie

Wenn es die Aufgabe von Philosophie ist, eine Freiheitsperspektivik und Orientie-
rungsleistung umfassend zu begriinden, hat dies erhebliche Konsequenzen fiir die
praktische Philosophie und das Verhaltnis von Verfassungslehre und politischer Phi-

20 Wilhelm Dilthey, Weltanschanungslehre. Abhandlungen zur Philosophie der Philosophie
in: ders., Gesammelte Schriften, Bd. VII, Leipzig 1931, S. 26 ff.

21 »Begrindung« meint hier nur, dass Individuen Argumentationspflichten auf sich neh-
men, weil und wenn sie im eigenen Namen sprechen.

216.73.216.35, am 20.01.2026, 08:10:25. @ Urheberrachtiich geschiltzter Inhalt.
mit, fr oder In KI-Systemen, KI-Modallen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2004-3-317

Mebring - Verfassungslebre und politische Philosophie 325

losophie. Generell lisst sich - abweichend von der Begriffsgeschichte - zwischen
Theorie und Philosophie unterscheiden. Theorien miissen sich empirisch ausweisen.
Philosophie hingegen interpretiert Befunde auf die Begrindung menschlicher Frei-
heit hin. Auf das Verhiltnis zur Verfassungslehre angewendet: Durch ihren Bezug
auf das positive Verfassungsrecht ist die Verfassungslehre eine Theorie. Im Ausgang
von Schmitt heiflt sie die verfassungstheoretische Reflexion positiven Verfassungs-
rechts in juristisch-praktisch lehrhafter Absicht. Sie gebort zur Theorie der Politik
im weitesten Sinne. Politik heifit dabei sehr allgemein das gemeinschaftliche Streben
nach herrschaftlicher (»staatlicher«) Organisation kollektiver Lebensanspriiche oder
Vorstellungen®® von Freiheit. Eine politische Einbeit ist eine Vergesellschaftung von
Menschen mit dem gemeinsamen Willen, Politik zu organisieren und einen »Staat«
zu bilden. Das politische System, der »Staat«, ist das rechtlich (muss nicht heifen:
positivrechtlich) integrierte institutionelle Handlungssystem einer politischen Ein-
heit. Die politische Verfassung hat die Funktion, einen Staat im Medium des Rechts
zur Handlungsfihigkeit zu integrieren. Wenn Politik kollektive Vorstellungen von
Freiheit institutionalisiert, dann ldsst sich das politische System auch als Form kollek-
tiver Selbstbestimmung iber gemeinsame Lebensbedingungen bezeichnen.

Nimmt man eine praktische Orientierungsfunktion von Philosophie an, wonach
die Lehre dem Leben dient und Philosophie letztlich die Lebensform des Gerechten
meint, ist jede Philosophie ein politisch-praktisches Unternehmen?. Deshalb ist es
sinnvoll, von diesem allzu weiten Begriff politischer Philosophie noch einen enge-
ren zu unterscheiden. Politische Philosophie im engeren Sinne meint die philoso-
phische Betrachtung der Politik und heiflt fortan Philosophie der Politik als Teildis-
ziplin akademischer Philosophie. Sie bezieht sich auch auf die beschreibende
Theorie und die Praxis der Politik und bedarf der Kommunikation mit den Rechts-
und Sozialwissenschaften. Die Philosophie der Politik umfasst deshalb die Theorie
der Politik und beansprucht die Kompetenz zu moralischen Urteilen** iiber (gute
oder bose) Politik. Eine solche Philosophie der Politik beschreibt die Regeln, Ziele
und Strategien des politischen Handelns nicht nur, sondern bewertet sie auch mora-
lisch. Sie urteilt nicht nur tiber technisch kluge und unkluge Politik, sondern auch
iber moralisch gute und schlechte Politik. Philosophie der Politik heifit dann die
philosophisch umfassend begriindete, rechts- und sozialwissenschaftlich informierte
moralische Kritik von Politik. Eine solche Teildisziplin der Philosophie tibernimmt
thre Grundlegung aus der Ethik und diskutiert das Verhiltnis von Moral und Poli-
tik rechts- und sozialwissenschaftlich informiert. Man konnte sie deshalb auch als
politische Ethik im weiteren Sinne betreiben, schwicht damit aber die umfassenden
philosophischen Begriindungspflichten ab. Sie ist geschichtlich, weil die Formen der
Politik sich wandeln. Schon deshalb erfordert sie stindig neue rechts- und sozial-

22 Weil die Freiheitsperspektivik zur Selbstbeschreibung politischer Akteure gehort, kann
auch die Theorie der Politik sie als Ideengeschichte beschreiben, ohne damit in den phi-
losophischen Begriindungsdiskurs einzutreten.

23 Das betont jetzt Heinrich Meier, Wozu Politische Philosophie?, Stuttgart 2000.

24 Ich spreche hier nicht von praktischen Urteilen tberhaupt, weil die Theorie der Politik
iber Strategien politischen Handelns technisch urteilen kann.

ZfP 51.]g. 3/2004

216.73.216.35, am 20.01.2026, 08:10:25. @ Urheberrachtiich geschiltzter Inhalt.
mit, fr oder In KI-Systemen, KI-Modallen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2004-3-317

326 Mebring - Verfassungslebre und politische Philosophie

wissenschaftlich informierte Reformulierungen. Durch ihren rechts- und sozialwis-
senschaftlichen Bezug auf die Wandlungen von Recht, Staat und Gesellschaft eroff-
net sie neue philosophische Fragestellungen. Mit der Ausdifferenzierung von Recht,
Staat und Gesellschaft entstehen Teildisziplinen wie Rechts-, Staats- oder Sozialphi-
losophie, die als politische Phinomene auch im Rahmen einer weiten Philosophie
der Politik zu behandeln sind?. Die Philosophie der Politik wird dabei als Begriin-
dungs- und Anwendungsdiskurs praktisch integral betrieben. So wird auch derjeni-
ge Philosoph einen Anwendungsdiskurs normativer Kritik von Politik (6ffentlich
oder privat) pflegen, der seine Grundlegungsarbeit von solchen Anwendungsfragen
entlastet. Und Diskurse tber Politik sind tiberhaupt nur dann philosophische Dis-
kurse, wenn sie praktische Begriindungsfragen beantworten.

IV. Politik als Form kollektiver Selbstbestimmung

Diese skizzenhaften und programmatischen Uberlegungen suchten die Eigenart
von Philosophie zwischen Lebenswelt und Wissenschaft eher metaphilosophisch
von der Klirung geliufiger Vorverstindnisse her zu erortern. Es wire aber unbefrie-
digend, keinen eigenen Ansatz zu wagen. Deshalb folgt abschlieflend ein Perspekti-
venwechsel und Schritt auf den Boden der Philosophie. Dabei ist weiterhin das Mi-
nimalziel im Blick, das moralische Pathos von Schmitts Rede von »politischer
Existenz« zu kliren.

Eingangs wurde gesagt, dass Schmitts Verfassungslehre die vorausgesetzte mora-
lische Identifikation von Individuen mit einer politischen Einheit (und somit die
politische Todesbereitschaft) nicht philosophisch angemessen erortern kann. Eine
philosophische Revision musste hier die moralische Identifikation mit Politik
ethisch diskutieren. Warum also identifizieren sich Individuen derart mit einer poli-
tischen Einheit, dass sie dafiir im Ernstfall sogar zu sterben bereit sind? Faktisch
mag eine solche rein politische Todesbereitschaft selten sein. Meist handelt es sich
um den rationalen Egoismus eines Uberlebenskalkiils. Oder um quasireligiose, gele-
gentlich gar das Pathologische streifende Aktionen (wie religiose Rechtfertigungen
suizidaler Terrorakte). Aber die politische Todesbereitschaft ist doch moglich. War-
um also verstehen Individuen den Fortbestand der politischen Einheit derart als Teil
thres moralischen Selbstverstindnisses, dass sie einen erwarteten Untergang der po-
litischen Einheit um ihrer moralischen Integritit willen nicht hinnehmen und iber-

25 Die Verfassungslehre ist mit ihrem weiten Verfassungsbegriff ebenfalls geeignet, den
geschichtlichen Wandel von Recht, Staat und Gesellschaft zu erortern. Allerdings eror-
tert sie ihn nur im verfassungsgeschichtlichen Zusammenhang. Als historische Rechts-
und Sozialwissenschaft vermag sie keinen metahistorischen Geltungsanspruch zu
begriinden. Schmitt erdrtert den Zusammenhang insbesondere als Geschichte politi-
scher Souverinitit. Es gehort hier zu seinen wichtigsten Einsichten, dass der »Ort der
Souverinitit« (H. Dreier) offen ist und die Formen politischer Einheit geschichtlich
sind.

216.73.216.35, am 20.01.2026, 08:10:25. @ Urheberrachtiich geschiltzter Inhalt.
mit, fr oder In KI-Systemen, KI-Modallen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2004-3-317

Mebring - Verfassungslebre und politische Philosophie 327

leben wollen? Man muss dafir philosophisch nach der Entwicklung und den
Geltungsanspriichen eines moralischen Selbstverstindnisses fragen.

Ethik heifdt die Philosophie der Verantwortung des menschlichen Handelns. Ver-
antwortung meint zunichst Selbstverantwortung der eigenen, selbst gesetzten Prin-
zipien und Regeln des Handelns. Individuen handeln, weil sie sich in ithrem prakti-
schen Verhalten selbst bestimmen, d. h. Maximen ihres Handelns setzen konnen.
Deshalb sind sie auch Akteure und Autoren ihrer Lebensgeschichte. Sie haben eine
Lebensgeschichte hinter sich, wenn sie sich in ihrer Geschichte zu verstehen begin-
nen, und sie erzihlen ihre Lebensgeschichte im Licht der Projektion und Riick-
projektion eines Selbstentwurfs. Dieser Selbstentwurf antwortet auf die Aufgabe in-
dividueller Daseinsbewiltigung mit einer Idee maoglichen gelingenden Lebens. Um
threr Selbstauffassung als Akteure willen iibernehmen Individuen dann die Verant-
wortung fiir ihr ganzes Dasein. Sie heben dabei aus der Fiille einzelner Handlungen
bestimmte lebensgeschichtliche Einschnitte und Entscheidungen hervor. Deshalb
bezieht sich die Selbstbestimmung auf eine Identitit und meint dann die Selbstauf-
fassung der eigenen Lebensgeschichte als Vollzug einer Identitit. Von einer selbstbe-
stimmten Lebensfithrung sprechen wir schon, wenn es gelingt, eine Identitit im All-
tag einigermaflen zu disponieren. Identitit?*® meint dann ein konstantes und
konsistentes lebensgeschichtliches Selbstverstindnis. Diese moralische Identitit bil-
det sich dabei in der reflexiven Aneignung einer sozialen Praxis. Gesellschaften po-
litisieren sich, wenn sie diese moralische Identifikation fiir ihre Zwecke mobilisie-
ren.

Aus dem moralischen Anspruch auf Selbstbestimmung resultiert deshalb ein Inter-
esse an Politik. Nicht die nackte Daseinsbehauptung, sondern die Selbstbehauptung
im Sinne eines Anspruchs auf die Bewahrung und Entwicklung einer selbst be-
stimmten Identitdt stiftet ein Interesse an Politik. Weil Individuen an ihrer
Selbstbestimmung moralisch interessiert sind?, schétzen sie die Politik als Form kol-
lektiver Selbstbestimmung diber ihre Lebensbedingungen. Die moralische Selbstauf-
fassung legt ihnen die Idee politischer Selbstbestimmung nahe. Der Politik wird da-
bei zugetraut, was das Individuum fiir sich allein nicht zu leisten vermag, um seiner
Selbstanffassung als Akteur willen aber fordert: die Macht zur Selbstbestimmung
tiber Lebensbedingungen. Auch die Politik ist »Kontingenzbewaltigungspraxis«
(H. Liibbe)?; sie ist eine Form kollektiver Selbstbestimmung tiber Lebensbedingun-
gen. Es tberfordert dabei die Politik, von ihr die Bewiltigung aller natiirlichen
Kontingenzen zu erwarten. Dann sind die Erwartungen quasireligiés tiberspannt®.

26 Zur analytischen Prazisierung vgl. Norbert Meuter, Narrative Identitit. Das Problem
der personalen Identitit im Anschlufl an Ernst Tugendhat, Niklas Lubmann und Paul
Ricoeur, Stuttgart 1995; Dieter Thoma, Erzible dich selbst. Lebensgeschichte als philoso-
phisches Problem, Miinchen 1998.

27 Das politische Geschichtsinteresse, das Interesse an der politischen Geschichte im Sinne
der Geschichte wirkmichtiger politischer Entscheidungen, ist denn auch der Horizont
allen Geschichtsinteresses.

28 Dazu vgl. Hermann Libbe, Religion nach der Aufklirung, Graz 1986; vgl. jetzt ders.,
Politik nach der Aufklirung. Philosophische Aufsétze, Miinchen 2001.

ZfP 51.]g. 3/2004

216.73.216.35, am 20.01.2026, 08:10:25. @ Urheberrachtiich geschiltzter Inhalt.
mit, fr oder In KI-Systemen, KI-Modallen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2004-3-317

328 Mebring - Verfassungslebre und politische Philosophie

Andererseits sollten die Erwartungen nicht zu niedrig angesetzt sein. Denn es be-
darf hoher Ziele, um etwas politisch zu bewegen. Zwischen Politikiiberforderung
und -unterforderung sind die Unsicherheiten grofs.

Zur Klarstellung: Es geht hier nicht um den sozialwissenschaftlichen Befund, ob
Politik tatsichlich eine Form kollektiver Selbstbestimmung® iiber gemeinsame
Lebensbedingungen ist. Sozialwissenschaftliche Politikanalysen verweisen immer
wieder auf die geringen Handlungsspielriume und Gestaltungsmoglichkeiten der
Politik. Es geht um die verbreitete Erwartung an Politik, iiber kollektive Lebens-
bedingungen zu verfiigen. Die Antwort lautete, dass Politik als System der Selbst-
bestimmung moralisch affirmiert wird: als Rahmen und Teil der individuellen
Selbstbestimmung und als Versuch, Lebensbedingungen gemifl gemeinsamer Vor-
stellungen von gutem Leben kollektiv zu organisieren. Daher bezieht Schmitts Rede
von »politischer Existenz« ihr appellatives Pathos und ihren moralischen Sinn.
Schmitt spricht auch deshalb von »Verfassungslehre«, um diesen normativen Appell
in positivistischen Zeiten festzuhalten. Er fragt nicht nur danach, ob die Deutschen
eine »substanzhaft« gute Rechtsverfassung haben, sondern ob sie - im Sinne
Schmitts - auch in moralisch-politisch guter Verfassung sind. Nicht zuletzt um die-
ses altliberlieferten politisch-philosophischen Sinns willen ist seine begriffsstrategi-
sche Rede von »Verfassungslehre« (statt: Staatslehre) gewihlt.

Fir die Revision der Verfassungslehre liegen hier einige Konsequenzen nahe: Die
Verfassung ist so zu regeln, dass sie als Versuch kollektiver Daseinsgestaltung aufge-
fasst werden kann. Die Adressaten der Politik miissen sich zugleich als deren Ak-

29 Dazu vgl. Henning Ottmann, »Politische Theologie als Begriffsgeschichte. Oder: Wie
man die politischen Begriffe der Neuzeit politisch-theologisch erkliren kann« in: Vol-
ker Gerhardt (Hg.), Der Begriff der Politik, Stuttgart 1990, S. 169-188.

30 Individuelle Selbstbestimmung meint demnach (a.) die Zurechnung einer einzelnen
Handlung auf einen Akteur; (b.) die Supposition einer ganzen Lebensfihrung als Mog-
lichkeitsbedingung dieser Zuschreibung; (c.) die Betonung der besonderen Bedeutung
bestimmter Handlungen fiir das Gelingen einer Lebensfithrung. Ubertragen wir unse-
ren Begriff der Selbstbestimmung auf politische Systeme: Politische Selbstbestimmung
meint (a.) das politische Handlungssystem als Akteur. Es unterstellt ein Subjekt der
politischen Entscheidung: einen Souverin. Die Biirgerschaft ist der Souverin, dem (b.)
alles politische Handeln als Vollzug einer Politik im Sinne einer politischen Leitlinie
oder Richtung zugerechnet werden kann. Die Biirger identifizieren sich praktisch mit
der Summe aller politischen Entscheidungen nur, wenn und weil sie diese (c.) als Ver-
such des Vollzugs einer Identitit wahrnehmen. Wie geht das? Biurger Ubersehen die
politischen Entscheidungen nicht im Detail; sie urteilen aus der Wirkung und duflern
thre Zustimmung zu einer Politik letztlich in Wahlen. Der Rekurs auf Wahlen deutet
Legitimitit nur juristisch als Legitimation. Politische Legitimitit geht aber in Legitima-
tion nicht auf. Das »politisch existierende Volk« (Schmitt) kann dem Legitimationsmo-
dus der Wahlen sein Vertrauen entziehen. In einer Normallage duflert sich die politisch
legitimierende moralische Identifikation, d. h. die Affirmation der Freiheitlichkeit eines
Systems, als das Vertrauen, dass die Biirger als Autoren der Politik in analoger Lage
dhnlich entschieden hitten. Politik wird alltiglich als eine Macht der Entscheidung tiber
kollektive Lebensbedingungen wahrgenommen, weil ihr die Macht zugerechnet wird,
die eigenen Lebensbedingungen zu bestimmen. Politiker werden als die Macher
gemeinsamer Lebensbedingungen angesehen.

216.73.216.35, am 20.01.2026, 08:10:25. @ Urheberrachtiich geschiltzter Inhalt.
mit, fr oder In KI-Systemen, KI-Modallen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2004-3-317

Mebring - Verfassungslebre und politische Philosophie 329

teure und Autoren verstehen konnen. Politische Herrschaft muss aus der Perspekti-
ve der Individuen als »Verfassung der Freiheit« moralisch ernsthaft affirmierbar
sein. Eine Option fiir eine bestimmte Staatsform ist damit noch nicht gegeben. Alle
Staatsformen konnen als Organisationen von Freiheit betrachtet werden, soweit
sich die Biirger mit der Politik ihres Staates identifizieren. Die Qualitit der Herr-
schaft entscheidet: Vor jedem Urteil tiber die Staatsform steht das Urteil tiber den
tyrannischen, die individuelle Freiheit tyrannisierenden Charakter der Politik. Frei-
lich liegt damit auch die Antwort des Liberalismus nahe, Herrschaft rechtlich zu be-
schrinken und die individuelle Freiheit zu schiitzen. Eine weitere Konsequenz ist
die Demokratisierung der Gesetzgebung. Sie berechtigt und verpflichtet die Adres-
saten der Herrschaft, indem sie diese als Autoren der Gesetzgebung anerkennt. Phi-
losophische Konstruktionen affirmierbarer Verfassungen missbrauchen politische
Philosophie allerdings leicht als Legitimationsideologie.

Die institutionellen Konsequenzen des skizzierten normativen Politikbegriffs
wiren nun eingehender zu erdrtern. Ein Missbrauch aber liegt jedenfalls mit
Schmitts Rede von der »Verfassung der Freiheit« vor. Die diskriminierende Rasse-
gesetzgebung der Nazis schloss es aus, dass sich die Adressaten dieser Gesetzge-
bung zugleich als deren Autoren verstehen konnten. Schmitt meinte mit hoffnungs-
vollem Unterton, dass »die Politik das Schicksal bleibt«*'. Diese Formulierung ist
etwas schief. Denn Politik ist nichts absolut Unverfiigbares, sondern sie organisiert
die Idee moglicher kollektiver Verfiigung tiber gemeinsame Lebensbedingungen; sie
ist der stete Versuch, die eigenen Lebensbedingungen kollektiv zu meistern. So ist
sie eher eine Hoffnung als ein Schicksal. Die moralische Erwartung an Politik, iiber
kollektive Lebensbedingungen verfiigen zu konnen, folgt der Idee moralischer
Selbstbestimmung. Individuen konnen ihren Anspruch auf Selbstbestimmung nur
unter Bezug auf die Idee kollektiver politischer Selbstbestimmung tiber Lebensbe-
dingungen sinnvoll vertreten.

31 Carl Schmitt, Der Begriff des Politischen, Berlin 1963, S. 77.

ZfP 51.]g. 3/2004

216.73.216.35, am 20.01.2026, 08:10:25. @ Urheberrachtiich geschiltzter Inhalt.
mit, fr oder In KI-Systemen, KI-Modallen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2004-3-317

