
ZfP 51. Jg. 3/2004

B E R I C H T

Reinhard Mehring

Verfassungslehre und politische Philosophie. Überlegungen 
zur philosophischen Revision des Verhältnisses

Politik wurde, wie jüngst erinnert1, an den Universitäten seit deren Anfängen mit
gewissen, von der Politikgeschichte stark abhängigen Konjunkturen kontinuierlich
gelehrt. Die Lehre von der Politik ging aus der Artistenfakultät hervor und wechsel-
te dann lange zwischen den Fakultäten und Fächern hin und her, bis sie in der Bun-
desrepublik als eigenes, sozialwissenschaftliches Fach akademisch etabliert wurde.
Wie schon Dolf Sternberger2 zeigte, wirkt diese Geschichte in der Heterogenität der
Politikbegriffe nach. Der Prozess der Ausdifferenzierung der rechts- und sozialwis-
senschaftlichen Staatsanschauung von der philosophischen Betrachtungsweise
brachte diverse Begrifflichkeiten mit sich. Politik ist heute kein exklusiver Gegen-
stand eines Faches. So kann das Fach Politikwissenschaft die Theoriediskurse auch
nicht für sich monopolisieren. Andererseits gibt es gewichtige Unterschiede zwi-
schen der philosophischen und der sozialwissenschaftlichen Theorie der Politik und
Ideengeschichte. Sie resultieren letztlich aus dem Unterschied zwischen einer nor-
mativ-praktischen Teilnehmer- und einer deskriptiven Beobachterperspektive. Phi-
losophie begründet eine Teilnehmerperspektive, Rechts- und Sozialwissenschaften
beobachten. Dies wird im Folgenden am Beispiel einer philosophischen Revision
der Verfassungslehre verdeutlicht. Die Fragestellung entstammt der längeren Ausei-
nandersetzung mit Carl Schmitt3 und dem Interesse an einer philosophischen Revi-
sion seiner Kategorien. Ich beginne deshalb (I.) mit Vorbemerkungen zum Aus-
gangspunkt bei Schmitt. Dann folgen (II.) Überlegungen zur allgemeinen Aufgabe
akademischer Philosophie, (III.) eine Begriffsbestimmung politischer Philosophie
sowie (IV.) einige grundlegende Überlegungen zur philosophischen Revision. Dabei
beschränke ich mich auf die moralphilosophische Revision der Identifikation mit Po-
litik. Als Kritik an Schmitt formuliert: auf die Klärung des moralischen Sinns seiner
Rede von »politischer Existenz«.

1 Wilhelm Bleek, Geschichte der Politikwissenschaft in Deutschland, München 2001.
2 Dolf Sternberger, Drei Wurzeln der Politik, Frankfurt 1978.
3 Dazu vgl. Verf., Carl Schmitt zur Einführung, 2. Aufl. (Neufassung) Hamburg 2001;

ders., »Max Weber und die deutsche politische Philosophie« in: Archiv für Rechts- und
Sozialphilosophie 87 (2001), S. 31-43; ders. (Hg.), Carl Schmitt: Der Begriff des Politi-
schen. Ein kooperativer Kommentar, Berlin 2003; ders., »Macht im Recht. Carl Schmitts
Rechtsbegriff in seiner Entwicklung« in: Der Staat 43 (2004), S. 1-22.

ZU_ZFP_03_2004  Seite 317  Mittwoch, 29. September 2004  1:28 13

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2004-3-317 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:10:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2004-3-317


Mehring · Verfassungslehre und politische Philosophie318

I. Schmitts verfassungstheoretischer Ansatz

Schmitt versteht unter einer Verfassungslehre, abgrenzend von der »Allgemeinen
Staatslehre«, die verfassungstheoretisch reflektierte juristische Lehre vom positiven
Verfassungsrecht des »bürgerlichen Rechtsstaats« Weimar4 und möchte sie als Teil
des öffentlichen Rechts in der Rechtswissenschaft gelehrt wissen. Das ist nicht
selbstverständlich. Denn er entwickelt eine politische Rechtsgeltungslehre, deren
Verhältnis zum positiven Verfassungsrecht durchaus problematisch ist. Schmitt
führt die effektive Geltung der Vielheit einzelner Verfassungsgesetze auf tragende
Grundentscheidungen zurück. Solche »Grundentscheidungen« sind konsequente
politische Entscheidungen gegen konkrete Verfassungsalternativen. So meint
Schmitt, dass sich die Bürger der Weimarer Republik sowohl gegen die Monarchie
als auch gegen die Rätediktatur für die »konstitutionelle Demokratie« entschieden
haben. Die Summe der politischen Grundentscheidungen nennt er die »Substanz«
einer Verfassung. Schmitt relativiert die Rechtsgeltung der einzelnen Verfassungsge-
setze gegenüber der »Substanz« der Verfassung und verpflichtet die Gesetzgebung
und -interpretation verfassungsrechtlich auf die Bewahrung der »Substanz«. Verfas-
sungspolitisch ist ihm diese »Substanz« sehr dehnbar. Besonders extensiv legt er die
Weimarer Verfassung 1932 in »Legalität und Legitimität« aus, indem er gleich »zwei
Verfassungen« im Verfassungstext entdeckt und das »Legalitätssystem des parla-
mentarischen Gesetzgebungsstaates« über Bord wirft, um den »Kern des zweiten
Hauptteils« als »Versuch einer substanzhaften Ordnung«5 seiner »inneren Folge-
richtigkeit« nach zu entwickeln. 
In der Schlüsselschrift »Der Begriff des Politischen«6 entwickelt er seinen politi-
schen Verfassungsbegriff unabhängig von positivrechtlichen Rücksichten. Bekannt-
lich bindet er das Bestehen einer »politischen Einheit« an die Unterscheidung von
Freund und Feind. Politische Einheiten konstituieren sich demnach als Assoziatio-
nen einander befreundeter Bürger durch die Dissoziation und Abgrenzung von
Feinden. Politische Freundschaft heißt dann die Einigkeit über den Verfassungs-
konsens konstitutiver Grundentscheidungen. Die politische »Daseinsweise« hat ih-
ren »existentiellen Sinn« durch die »reale Möglichkeit« der Dissoziation in der Ge-
fahr des »Ernstfalls« militärischer »Behauptung der eigenen Existenzform«.
Schmitts Rhetorik des »Ernstfalls« verdeckt dabei das moralische Problem. Denn
eine Ethik der Selbsterhaltung, wie Schmitt sie vertritt, kann zwar das Notrecht der
»Tötungsbereitschaft« moralisch rechtfertigen - selbst Kant gesteht der »gewalttäti-
gen Selbsterhaltung« die »subjektive Straflosigkeit«7 zu; sie vermag aber die Forde-
rung der »Todesbereitschaft« kaum plausibel zu machen. Zwar lässt sich die politi-

4 Carl Schmitt, Verfassungslehre, München 1928. 
5 Carl Schmitt, »Legalität und Legitimität« in: ders., Verfassungsrechtliche Aufsätze aus

den Jahren 1924-1954. Materialien zu einer Verfassungslehre, Berlin 1958, S. 344.
6 Carl Schmitt, Der Begriff des Politischen. Text von 1932 mit einem Vorwort und drei

Corollarien, Berlin 1963.
7 Immanuel Kant, Metaphysik der Sitten in: Wilhelm Weischedel (Hg.), Werke in zehn

Bänden, Darmstadt 1964, Bd. VII, S. 343. 

ZU_ZFP_03_2004  Seite 318  Mittwoch, 29. September 2004  1:28 13

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2004-3-317 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:10:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2004-3-317


ZfP 51. Jg. 3/2004

Mehring · Verfassungslehre und politische Philosophie 319

sche Todesbereitschaft als Kalkül der Steigerung von Überlebenschancen auffassen.
Schon Hobbes aber hat gesehen, dass dieses Kalkül vor der Alternative der Flucht
versagt. Wenn Individuen die Chance zur Flucht haben, lässt sich ihre Todesbereit-
schaft durch eine Ethik des bloßen Überlebenskalküls kaum rechtfertigen. Deshalb
hat Schmitts politische Ethik auch noch andere, unthematische Voraussetzungen.
Sie setzt voraus, dass Bürger ein System der Selbsterhaltung als System der Selbstbe-
hauptung moralisch affirmieren und deshalb im Ernstfall nicht nur für ihr nacktes
Dasein kämpfen, sondern auch für ein Selbst, das sie behaupten wollen: für die kol-
lektive Identität einer »Daseinsweise« oder Lebensform.

Hier ist wichtig, dass Schmitt die moralische Identifikation von Individuen mit
der politischen Existenz und Daseinsweise unthematisch voraussetzt. Weil er als Ver-
fassungsrechtler vom positiven Verfassungsgesetz ausgeht und auf die tragenden
Grundentscheidungen zurückfragt, supponiert er die moralische Identifikation aus
der Bereitschaft zur politischen Selbstbehauptung und diskutiert die moralische
Problematik von Politik deshalb nicht philosophisch angemessen. Er thematisiert
sie nur negativ als Politikum moralischer Dissidenz und optiert dabei antiliberal ge-
gen die Freiheit des Individuums von der Politik. So kommt es beispielsweise dazu,
dass er die Nürnberger Rassegesetzgebung von 1935 unter dem Titel »Die Verfas-
sung der Freiheit«8 zustimmend kommentiert. Dieser Titel ist ein zynisches Legiti-
mationskalkül, weil Schmitt seine Semantik der Freiheit methodisch gar nicht ver-
treten kann. Er argumentiert aus der politischen Perspektive kollektiver
herrschaftlicher Selbstbestimmung, nicht aber aus der moralischen Perspektive indi-
vidueller Freiheit. 

Schmitt vertritt nun zweifellos einen extremen Antiliberalismus. Aber ist seine -
im Hobbes-Buch9 besonders augenfällige - politische Denunziation des Politikums
der Moralität, d. h. der individuellen Freiheit, nicht auch symptomatisch? Kenn-
zeichnet den juristischen Diskurs nicht ein methodischer Amoralismus, der von ei-
genen moralphilosophischen Begründungen und Forderungen gegenüber dem
rechtsdogmatischen Befund absehen muss? Kann der Jurist über die Freiheitlichkeit
einer Verfassung im Rahmen seiner juristischen Methode philosophisch urteilen? 

Das bestritten schon Kant und Hegel. Nach Kant kann der positive Rechtsge-
lehrte nur angeben, was »Rechtens« sei, d. h. »was die Gesetze an einem gewissen
Ort zu einer gewissen Zeit sagen und gesagt haben«10. Er hat aber kein metajuristi-
sches Kriterium, über die Richtigkeit und Gerechtigkeit positiven Rechts zu ent-
scheiden. Hegel erneuerte diese Kritik in der Einleitung seiner »Grundlinien der
Philosophie des Rechts«11 und forderte eine naturrechtliche Revision der Staatswis-

8 Carl Schmitt, »Die Verfassung der Freiheit« in: Deutsche Juristen-Zeitung 40 (1935), S.
1133-1135.

9  Carl Schmitt, Der Leviathan in der Staatslehre des Thomas Hobbes, Hamburg 1938.
10 Kant, Metaphysik der Sitten, aaO. (FN 7), S. 336; Hans Kelsen, Reine Rechtslehre. Ein-

leitung in die rechtswissenschaftliche Problematik, Leipzig 1934, S. 36, bezeichnet es
ausdrücklich als »die spezifisch juristische Frage: was Rechtens ist«.

11 Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts in: Theorie-
Werkausgabe, Frankfurt 1970, Bd. VII, S. 30 ff. (§ 2).

ZU_ZFP_03_2004  Seite 319  Mittwoch, 29. September 2004  1:28 13

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2004-3-317 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:10:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2004-3-317


Mehring · Verfassungslehre und politische Philosophie320

senschaft »aus dem Begriffe«12 des »an und für sich freien Willens«13. Ich kann hier
nun keine philosophische Freiheitslehre entwickeln, möchte aber gleichfalls die
Freiheitsperspektivik als Forderung und Aufgabe politischer Philosophie gegenüber
der Verfassungslehre, wie Schmitt sie vertritt, behaupten. Die methodische Begrün-
dung der Selbsterfahrung individueller Freiheit ist die erste und wichtigste Aufgabe
von Philosophie. Politische Philosophie hat ihre genuine Aufgabe in der Auffassung
von Herrschaft als Freiheit oder, anders gesagt, in der normativen Kritik einer poli-
tischen Ordnung unter dem Gesichtspunkt ihrer Freiheitlichkeit. Nur unter der Vo-
raussetzung individueller Freiheit lässt sich von politischer Freiheit und resultieren-
den Organisationsleistungen wie sozialer Gerechtigkeit und Frieden überhaupt
sprechen. Um von politischer Freiheit sinnvoll reden zu können, bedarf es eines
philosophischen Begriffs individueller Freiheit, der Kriterien für die normative Be-
urteilung einer Herrschaftsordnung gibt. 

Wenn die Freiheit derart ins Zentrum rückt, so ist damit nicht bestritten, dass die
politische Philosophie ein ganzes Tableau von Begriffen zu klären hat. Es ist nur ge-
sagt, dass die Freiheit des Menschen, Autor und Akteur, Subjekt seines Denkens
und Handelns zu sein, die erste Voraussetzung ist, die Philosophie machen muss
und zu begründen hat. Politische Philosophie geht vom praktischen Vermögen des
Menschen aus, sich moralisch selbst zu bestimmen und politisch zu organisieren.
Diese Verhältnisbestimmung von Moral und Politik unterscheidet sich von der ju-
ristischen Behandlungsweise.

Zwar ist die positive Rechtsordnung, wie die analytische Rechtstheorie (u. a. R.
Dreier, R. Alexy) gezeigt hat, kein striktes Regelsystem des Rechts, das moralische
Fragen ersetzte. Zwar rekurriert auch die juristisch versierte Rechtsfortbildung auf
moralische Prinzipien. Sie konstruiert dabei aber den positiven Befund, dass diese
Prinzipien dem Rechtssystem irgendwie inkorporiert sind, entwickelt eine »Dog-
matik der Selbstverständnisberücksichtigung«14 und verweist auf den kulturellen
und politischen Prozess. Es gibt also, juristisch betrachtet, einen Souverän, der über
die Legitimität handlungswirksamer moralischer Entscheidungen befindet. Nicht
jede individuelle moralische Entscheidung, die zur Tat schreitet, ist verfassungskon-
form, sondern nur diejenige, die sich in den anerkannten Formen des politischen
Prozesses bewegt. Auch unsere heutige Verfassungsordnung fürchtet das Politikum
individueller Freiheit und limitiert die Formen des politischen Handelns. Damit
werden sich aber selbstbewusste Individuen, die auf ihrer Freiheit bestehen, niemals
gänzlich abfinden. Moralische Fragen sind Gewissensfragen, die sich Individuen
von Recht und Politik letztlich nicht abnehmen lassen. Deshalb bedarf es über die
analytische Rechtstheorie hinaus philosophischer Rekurse, um über die Freiheit-
lichkeit politischer Ordnungen moralisch begründet zu urteilen. 

12 Ebd., S. 35 (§ 3).
13 Ebd., S. 87 (§ 33).
14 So Martin Morlok, Selbstverständnis als Rechtskriterium, Tübingen 1993.

ZU_ZFP_03_2004  Seite 320  Mittwoch, 29. September 2004  1:28 13

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2004-3-317 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:10:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2004-3-317


ZfP 51. Jg. 3/2004

Mehring · Verfassungslehre und politische Philosophie 321

II. Die Begründung von Freiheit als Aufgabe akademischer Philosophie

Bisher wurde gesagt, dass die Rechtswissenschaft von Freiheit nicht methodisch re-
den kann. Es wurde aber nicht näher diskutiert, warum es exklusiv die Philosophie
sein sollte, die die Freiheitsrhetorik begründet. Gibt es keinen anderen Kandidaten
der Verwissenschaftlichung von Freiheit? Zur Verdeutlichung: Es geht hier um die
Klassifikation akademischer Diskurse. Diese Zuweisung zu bestimmten »Fächern«
dient nur der Klärung methodischer Argumentationspflichten. Die Diskurse über-
lappen sich zwischen den Fächern. Interdisziplinäre Grenzüberschreitungen sind
fruchtbar, wenn sich Wissenschaftler ihres Tuns methodisch bewusst sind. Man
kann zwar philosophisch-systematisch direkt auf die Freiheitsvoraussetzung zuge-
hen, die wir alltäglich machen. Wir unterstellen einander Freiheit, um uns als Sub-
jekte unseres Denkens und Tuns zu verstehen. Aber ich bevorzuge hier die tentative
Annäherung über das gängige Wissenschaftsverständnis, um die Eigenart von Philo-
sophie im Kreis der Wissenschaften in den Blick zu nehmen. 

Wie ist Wissenschaft möglich? Das ist letztlich eine philosophische Frage. Des-
halb versteht sich Philosophie auch als »Wissenschaftslehre«, die über die Wissen-
schaftlichkeit (bzw. Unwissenschaftlichkeit, da Wandelbarkeit) der anderen befin-
det. Sie erschöpft sich dabei nicht in der Wissenschaftstheorie, d. h. in der
methodologischen Klärung der Grundbegriffe der einzelnen Wissenschaften. Das
können die einzelnen Wissenschaften heute meist besser, weshalb es ja auch eine
von Rechtsphilosophie unterschiedene Rechtstheorie als Teildisziplin der Rechts-
wissenschaft gibt. Eher besteht die Wissenschaftslehre der Philosophie in der Be-
gründung der Möglichkeit von Wissenschaft. Ein Zugang ist hier die Freiheitsvor-
aussetzung von Wahrheitsansprüchen.

Ich zitiere aus einem Lexikonartikel von Markus Willaschek: »Unstrittiger Aus-
gangspunkt der verschiedenen Wahrheitstheorien ist das sogenannte Äquivalenz-
schema: ›Es ist wahr, daß p genau dann, wenn p‹. Das bedeutet: Wenn man von einer
beliebigen Aussage behauptet, sie sei wahr, dann ist die auf diese Weise gebildete
Aussage unter denselben Umständen wahr oder falsch wie die Ausgangsaussage
selbst.«15 Daraus hat eine Redundanztheorie der Wahrheit gefolgert, »daß das Äqui-
valenzschema die Bedeutung des sprachlichen Ausdrucks ›wahr‹ vollständig erfaßt.
Zu sagen, ein bestimmter Satz sei wahr, bedeutet nicht mehr, als diesen Satz selbst
zu behaupten. [...] ›Wahr‹ ist in logischer Hinsicht kein Prädikat«. Willaschek meint
dazu: »Wenn aber der sprachliche Ausdruck ›wahr‹ lediglich Ausdruck einer beson-
deren Form des Behauptens ist, stellt sich die Frage, warum wir einige Aussagen be-
haupten und andere nicht. Die naheliegende Antwort, daß wir einige Aussagen für
wahr halten und andere nicht, steht der Redundanztheorie nicht offen.« Die All-
tagssprache kennt also eine Wahrheitsfrage und es bedarf deshalb, so Willaschek, ei-
nes »Begriffs gerechtfertigten Behauptens«, um diesen Sprachgebrauch zu klären.
Wissenschaft lässt sich als komplexes Verfahren ansehen, über die Wahrheit von Be-

15 Markus Willaschek, »Wahrheit« in: Peter Prechtl / Franz-Peter Burkard (Hg.), Metzler
Philosophie Lexikon, Stuttgart 1996, S. 561.

ZU_ZFP_03_2004  Seite 321  Mittwoch, 29. September 2004  1:28 13

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2004-3-317 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:10:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2004-3-317


Mehring · Verfassungslehre und politische Philosophie322

hauptungen zu befinden. Jede Wissenschaft strebt nach Wahrheit und definiert ihre
eigenen Wahrheitskriterien für ihre Aussagen über Objektbereiche. Eine Domäne
der Philosophie ist dabei die reflexive Wendung der Wahrheitsfrage auf den Spre-
cher, der etwas für wahr behauptet. Nach Kant spricht man dafür üblicherweise von
der eigenen erkenntnistheoretischen Aufgabe der Philosophie. Im 20. Jahrhundert
wurde sie durch die sprachanalytische Wendung noch erweitert16. Philosophie un-
terscheidet sich also von den einzelnen Wissenschaften nicht durch ihre Wahrheits-
orientierung - alle Wissenschaft geht auf Wahrheit -, sondern durch ihre eigene Auf-
gabe der Begründung jener Sprecherkompetenz, die Wahrheitsdiskurse trägt. Ein
wissenschaftlicher Diskurs, der Wahrheitsansprüche erhebt, ist nur möglich, wo
sich Menschen als freie Individuen verstehen. Menschen verstehen sich praktisch als
vernünftige, freie Individuen, wenn sie sich überhaupt verstehen und dieses Selbst-
verständnis artikulieren können. Aus der Selbstgewissheit der eigenen Freiheit be-
anspruchen sie Wahrheit für ihre Aussagen. Wo sie nicht im eigenen Namen spre-
chen, wird Wahrheit nur uneigentlich in mythischer Rede beansprucht. 

Dass Philosophie im universitären Zusammenhang der Wissenschaften die Aufga-
be hat, die individuelle Sprecherkompetenz als Möglichkeitsbedingung von Wahr-
heitsdiskursen zu begründen - und in diesem Sinne alle Wissenschaft trägt -, hat für
die Stellung und Aufgaben der politischen Philosophie - später wird genauer von
Philosophie der Politik gesprochen - große Konsequenzen. Während die Rechts-
und Sozialwissenschaften die politische Organisation von Herrschaft nur faktisch
beschreiben, ist es nämlich dann die genuine Aufgabe politischer Philosophie, eine
Freiheitsperspektivik in die Rechts- und Sozialwissenschaften einzuführen, politi-
sche Organisationen von Herrschaft auf ihre Freiheitlichkeit hin zu prüfen und
Herrschaft als Freiheit darzustellen. Dies unterscheidet politische Philosophie dann
von der juristischen Verfassungstheorie und -lehre, die methodisch nicht befähigt
ist, Herrschaft zugleich als Organisation von Freiheit aufzufassen. Dazu bedarf es
eines philosophischen Begriffs von Freiheit.

Die Freiheitspräsupposition der Wahrheitsorientierung trägt einen weiten Philoso-
phiebegriff, der die lebensweltliche Orientierung wie den wissenschaftlichen Dis-
kurs umfasst und das professionelle Philosophieren auf die praktischen Orientie-
rungsaufgaben im Alltag bezieht. Im Kernbereich der Philosophie wird nicht
gerechnet, nicht experimentiert und auch nicht exegetisch kommentiert. Der
Grundlagendiskurs der akademischen Philosophie ermittelt keine Daten und
beschäftigt sich auch nicht nur mit den logisch-grammatischen Formen des Den-
kens, sondern bezieht die Ergebnisse einzelner Wissenschaften interpretativ auf die
Selbstwahrnehmung der individuellen Freiheit. Die positiven Wissenschaften dage-
gen sind informativ. Ihre Grundlagendiskussionen sind vorwiegend methodolo-
gisch, greifen aber darüber hinaus. Deshalb haben auch sie einen philosophischen
Impetus. Eine Opposition von Philosophie und Wissenschaft oder Wissenschaft

16 Dazu vgl. Herbert Schnädelbach, »›Erkenntnis der Erkenntnis‹? - Eine Verteidigung
der Erkenntnistheorie« in: ders., Philosophie in der modernen Kultur, Frankfurt 2000, S.
163-186.

ZU_ZFP_03_2004  Seite 322  Mittwoch, 29. September 2004  1:28 13

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2004-3-317 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:10:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2004-3-317


ZfP 51. Jg. 3/2004

Mehring · Verfassungslehre und politische Philosophie 323

und Besinnung ist überspitzt. Es muss eine Kommunikation zwischen den einzel-
nen Wissenschaften und der akademischen Philosophie geben17, wenn wissenschaft-
liche Aufklärung im weiten und anspruchsvollen Sinne philosophischer Orientie-
rung überhaupt möglich sein soll. Philosophie ermöglicht diese Kommunikation
durch die Einführung der Freiheitsperspektivik in die Wissenschaften. 

Alltäglich erfolgt Orientierung praktisch mit jeder Lebensführung. Jeder
Mensch, der sein Leben meistert, hat - laut landläufiger Rede - eine einigermaßen
konsistente »Weltanschauung«. Eine Identifizierung jeder praktischen Orientierung
mit Philosophie geht aber zu weit. Philosophie muss als eigene Methodik wissen-
schaftlicher Disziplinierung des Weltanschauungsimpetus begriffen werden, der mit
der Orientierungsaufgabe gegeben ist. Sie darf dabei nicht so eng verstanden wer-
den, dass sie die praktisch gegebene Orientierungsaufgabe und -leistung für sich zu-
rückweist. Zu eng ist etwa ein Philosophiebegriff, der nur Logik und Wissenschafts-
theorie zulässt und keinen eigenen Begriff von der praktischen Aufgabe des
Philosophierens hat: wer - nach der Formel Herbert Schnädelbachs18 - die denkende
Orientierung im Bereich der Grundlagen des Denkens und des Erkennens nicht auf
das Handeln bezieht. Philosophie vermittelt mit ihren eigenen Mitteln zwischen der
Lebenswelt und den positiven Wissenschaften. Sie nimmt die Lebens- und Weltan-
schauungen des Alltags auf und rationalisiert sie synoptisch. Sie kritisiert das alltäg-
liche Orientierungswissen und formuliert eine wissenschaftlich vertretbare Gesamt-
interpretation. Wichtig ist hier: Den metaphysischen Impetus, den Griff nach der
Ganzheit und Einheit, teilt Philosophie mit den Lebens- und Weltanschauungen des
Alltags. Die kritische Wahrheitsfrage nach der Vertretbarkeit bestimmter Aussagen
aber teilt sie mit den anderen Wissenschaften.

Die heute gängige Auffassung, Philosophie habe es irgendwie mit dem »Sinn des
Lebens« zu tun, ist dafür passend. Im akademischen Jargon spricht man heute gerne
vom »gelingenden« und »guten« Leben oder von der »Lebenskunst« als Grundfra-
ge der Philosophie. Ein erstes Missverständnis betrifft dabei die Erwartung autori-
tativer Antworten auf gegebene Fragen. Dann verwechselt man Philosophie mit Of-
fenbarungsreligiosität. Der sog. »Existentialismus« verlagerte das Gewicht dagegen
auf das Fragen als »Frömmigkeit des Denkens« (M. Heidegger). Auch das ist steril
und irrig. Vom Fragen lässt sich sinnvoll nur sprechen, wo Antworten erwartet wer-
den. Die richtig gestellte Frage gibt schon die Richtung einer möglichen Antwort
vor19. Man fragt, um Antworten zu bekommen. Zur Wissenschaftlichkeit der Philo-
sophie gehört die Absicht auf Antworten. Der Verzicht auf explizite Antworten
wäre schlicht albern.

17 Dazu vgl. Oswald Schwemmer, Die Philosophie und die Wissenschaften. Zur Kritik
einer Abgrenzung, Frankfurt 1990.

18 Herbert Schnädelbach definiert das Philosophieren als »die Tätigkeit der denkenden
Orientierung im Bereich der Grundlagen unseres Denkens, Erkennens und Handelns«
(»Die Philosophie und die Wissenschaften vom Menschen« in: ders., Zur Rehabilitie-
rung des animal rationale, Frankfurt 1992, S. 130).

19 Dazu vgl. Hans-Georg Gadamer, Wahrheit und Methode. Grundzüge einer philosophi-
schen Hermeneutik, 4. Aufl. Tübingen 1975, S. 344 ff.

ZU_ZFP_03_2004  Seite 323  Mittwoch, 29. September 2004  1:28 13

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2004-3-317 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:10:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2004-3-317


Mehring · Verfassungslehre und politische Philosophie324

Philosophie fragt nicht nur nach dem »Sinn des Lebens«, sondern antwortet
auch. Frage und Antwort richten sich auf die Lebensführung des Einzelnen. Dessen
philosophisches Fragen und Antworten bezieht sich auf den Sinn seines Lebens, d.
h. auf die freiheitliche Gesamtorientierung seiner Lebensführung. Die gängige Rede
vom »Sinn des Lebens« als Grundfrage der Philosophie nimmt also die Lebensdien-
lichkeit philosophischer Lehren, deren praktische Orientierungsfunktion, an. Phi-
losophisch gehaltvoll sind solche Fragen und Antworten aber erst, wenn der eigene
Lebenssinn, die individuelle Lebensführung, wissenschaftlich diszipliniert und ver-
antwortet wird. Die Fragen müssen dafür methodisch und hinreichend komplex ge-
stellt werden. Universitäre Kommunikation perfektioniert hier nur, was alltäglich
gefordert ist. Was jedes Individuum mehr oder weniger anstrebt, eine selbst be-
stimmte und bewusste Lebensführung, gilt auch für Gesellschaften insgesamt. Beim
Makroanthropos, beim groß geschriebenen Menschen, ist das Zusammenspiel von
individueller Sinnorientierung, sprich: politischer Identitätsbildung, und Verwissen-
schaftlichung gesellschaftlicher Entscheidungsprozesse besonders deutlich.

Die Weltanschauungsphilosophie der Jahrhundertwende verschliff die Eigenart
fachphilosophischer Orientierung gegenüber den Weisheiten des Alltags. Dilthey
sprach in seiner »Weltanschauungslehre«20 formelhaft von einem Zusammenhang
von »Lebens- und Weltanschauung«, ohne das Verhältnis zwischen »Leben« und
»Welt« hinreichend zu klären. Die Erinnerung an die Freiheitsperspektivik als Aus-
gangspunkt und Aufgabe des Philosophierens ist dagegen hilfreich, die Eigenart
und Einheit von Philosophie akademisch zu bestimmen. Wissenschaft und Technik
dienen der Steigerung individueller Handlungsmöglichkeiten. Sie sind Formen der
»Befreiung« (E. Cassirer). Die Philosophie aber formuliert diese praktische Funkti-
on wissenschaftlicher Aufklärung und verweltanschaulicht die positiven Wissen-
schaften um der freiheitlichen Orientierung willen. Der Weltanschauungsimpetus
des philosophischen Diskurses resultiert aus der Einführung der Freiheitsperspekti-
vik in die Wissenschaften. Dadurch bleibt der universitäre philosophische Diskurs
an die Motive und Aufgaben lebensweltlicher Orientierung des philosophierenden
Individuums rückgebunden. Der Begründungsanspruch21 geht grundsätzlich aufs
Ganze. Eine eingehende Begründung von Freiheit ist nur im Rahmen umfassender
Gesamtdeutungen möglich.

III. Begriffsbestimmung politischer Philosophie

Wenn es die Aufgabe von Philosophie ist, eine Freiheitsperspektivik und Orientie-
rungsleistung umfassend zu begründen, hat dies erhebliche Konsequenzen für die
praktische Philosophie und das Verhältnis von Verfassungslehre und politischer Phi-

20 Wilhelm Dilthey, Weltanschauungslehre. Abhandlungen zur Philosophie der Philosophie
in: ders., Gesammelte Schriften, Bd. VII, Leipzig 1931, S. 26 ff.

21 »Begründung« meint hier nur, dass Individuen Argumentationspflichten auf sich neh-
men, weil und wenn sie im eigenen Namen sprechen.

ZU_ZFP_03_2004  Seite 324  Mittwoch, 29. September 2004  1:28 13

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2004-3-317 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:10:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2004-3-317


ZfP 51. Jg. 3/2004

Mehring · Verfassungslehre und politische Philosophie 325

losophie. Generell lässt sich - abweichend von der Begriffsgeschichte - zwischen
Theorie und Philosophie unterscheiden. Theorien müssen sich empirisch ausweisen.
Philosophie hingegen interpretiert Befunde auf die Begründung menschlicher Frei-
heit hin. Auf das Verhältnis zur Verfassungslehre angewendet: Durch ihren Bezug
auf das positive Verfassungsrecht ist die Verfassungslehre eine Theorie. Im Ausgang
von Schmitt heißt sie die verfassungstheoretische Reflexion positiven Verfassungs-
rechts in juristisch-praktisch lehrhafter Absicht. Sie gehört zur Theorie der Politik
im weitesten Sinne. Politik heißt dabei sehr allgemein das gemeinschaftliche Streben
nach herrschaftlicher (»staatlicher«) Organisation kollektiver Lebensansprüche oder
Vorstellungen22 von Freiheit. Eine politische Einheit ist eine Vergesellschaftung von
Menschen mit dem gemeinsamen Willen, Politik zu organisieren und einen »Staat«
zu bilden. Das politische System, der »Staat«, ist das rechtlich (muss nicht heißen:
positivrechtlich) integrierte institutionelle Handlungssystem einer politischen Ein-
heit. Die politische Verfassung hat die Funktion, einen Staat im Medium des Rechts
zur Handlungsfähigkeit zu integrieren. Wenn Politik kollektive Vorstellungen von
Freiheit institutionalisiert, dann lässt sich das politische System auch als Form kollek-
tiver Selbstbestimmung über gemeinsame Lebensbedingungen bezeichnen.

Nimmt man eine praktische Orientierungsfunktion von Philosophie an, wonach
die Lehre dem Leben dient und Philosophie letztlich die Lebensform des Gerechten
meint, ist jede Philosophie ein politisch-praktisches Unternehmen23. Deshalb ist es
sinnvoll, von diesem allzu weiten Begriff politischer Philosophie noch einen enge-
ren zu unterscheiden. Politische Philosophie im engeren Sinne meint die philoso-
phische Betrachtung der Politik und heißt fortan Philosophie der Politik als Teildis-
ziplin akademischer Philosophie. Sie bezieht sich auch auf die beschreibende
Theorie und die Praxis der Politik und bedarf der Kommunikation mit den Rechts-
und Sozialwissenschaften. Die Philosophie der Politik umfasst deshalb die Theorie
der Politik und beansprucht die Kompetenz zu moralischen Urteilen24 über (gute
oder böse) Politik. Eine solche Philosophie der Politik beschreibt die Regeln, Ziele
und Strategien des politischen Handelns nicht nur, sondern bewertet sie auch mora-
lisch. Sie urteilt nicht nur über technisch kluge und unkluge Politik, sondern auch
über moralisch gute und schlechte Politik. Philosophie der Politik heißt dann die
philosophisch umfassend begründete, rechts- und sozialwissenschaftlich informierte
moralische Kritik von Politik. Eine solche Teildisziplin der Philosophie übernimmt
ihre Grundlegung aus der Ethik und diskutiert das Verhältnis von Moral und Poli-
tik rechts- und sozialwissenschaftlich informiert. Man könnte sie deshalb auch als
politische Ethik im weiteren Sinne betreiben, schwächt damit aber die umfassenden
philosophischen Begründungspflichten ab. Sie ist geschichtlich, weil die Formen der
Politik sich wandeln. Schon deshalb erfordert sie ständig neue rechts- und sozial-

22 Weil die Freiheitsperspektivik zur Selbstbeschreibung politischer Akteure gehört, kann
auch die Theorie der Politik sie als Ideengeschichte beschreiben, ohne damit in den phi-
losophischen Begründungsdiskurs einzutreten.

23 Das betont jetzt Heinrich Meier, Wozu Politische Philosophie?, Stuttgart 2000.
24 Ich spreche hier nicht von praktischen Urteilen überhaupt, weil die Theorie der Politik

über Strategien politischen Handelns technisch urteilen kann.

ZU_ZFP_03_2004  Seite 325  Mittwoch, 29. September 2004  1:28 13

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2004-3-317 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:10:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2004-3-317


Mehring · Verfassungslehre und politische Philosophie326

wissenschaftlich informierte Reformulierungen. Durch ihren rechts- und sozialwis-
senschaftlichen Bezug auf die Wandlungen von Recht, Staat und Gesellschaft eröff-
net sie neue philosophische Fragestellungen. Mit der Ausdifferenzierung von Recht,
Staat und Gesellschaft entstehen Teildisziplinen wie Rechts-, Staats- oder Sozialphi-
losophie, die als politische Phänomene auch im Rahmen einer weiten Philosophie
der Politik zu behandeln sind25. Die Philosophie der Politik wird dabei als Begrün-
dungs- und Anwendungsdiskurs praktisch integral betrieben. So wird auch derjeni-
ge Philosoph einen Anwendungsdiskurs normativer Kritik von Politik (öffentlich
oder privat) pflegen, der seine Grundlegungsarbeit von solchen Anwendungsfragen
entlastet. Und Diskurse über Politik sind überhaupt nur dann philosophische Dis-
kurse, wenn sie praktische Begründungsfragen beantworten. 

IV. Politik als Form kollektiver Selbstbestimmung

Diese skizzenhaften und programmatischen Überlegungen suchten die Eigenart
von Philosophie zwischen Lebenswelt und Wissenschaft eher metaphilosophisch
von der Klärung geläufiger Vorverständnisse her zu erörtern. Es wäre aber unbefrie-
digend, keinen eigenen Ansatz zu wagen. Deshalb folgt abschließend ein Perspekti-
venwechsel und Schritt auf den Boden der Philosophie. Dabei ist weiterhin das Mi-
nimalziel im Blick, das moralische Pathos von Schmitts Rede von »politischer
Existenz« zu klären. 

Eingangs wurde gesagt, dass Schmitts Verfassungslehre die vorausgesetzte mora-
lische Identifikation von Individuen mit einer politischen Einheit (und somit die
politische Todesbereitschaft) nicht philosophisch angemessen erörtern kann. Eine
philosophische Revision müsste hier die moralische Identifikation mit Politik
ethisch diskutieren. Warum also identifizieren sich Individuen derart mit einer poli-
tischen Einheit, dass sie dafür im Ernstfall sogar zu sterben bereit sind? Faktisch
mag eine solche rein politische Todesbereitschaft selten sein. Meist handelt es sich
um den rationalen Egoismus eines Überlebenskalküls. Oder um quasireligiöse, gele-
gentlich gar das Pathologische streifende Aktionen (wie religiöse Rechtfertigungen
suizidaler Terrorakte). Aber die politische Todesbereitschaft ist doch möglich. War-
um also verstehen Individuen den Fortbestand der politischen Einheit derart als Teil
ihres moralischen Selbstverständnisses, dass sie einen erwarteten Untergang der po-
litischen Einheit um ihrer moralischen Integrität willen nicht hinnehmen und über-

25 Die Verfassungslehre ist mit ihrem weiten Verfassungsbegriff ebenfalls geeignet, den
geschichtlichen Wandel von Recht, Staat und Gesellschaft zu erörtern. Allerdings erör-
tert sie ihn nur im verfassungsgeschichtlichen Zusammenhang. Als historische Rechts-
und Sozialwissenschaft vermag sie keinen metahistorischen Geltungsanspruch zu
begründen. Schmitt erörtert den Zusammenhang insbesondere als Geschichte politi-
scher Souveränität. Es gehört hier zu seinen wichtigsten Einsichten, dass der »Ort der
Souveränität« (H. Dreier) offen ist und die Formen politischer Einheit geschichtlich
sind.

ZU_ZFP_03_2004  Seite 326  Mittwoch, 29. September 2004  1:28 13

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2004-3-317 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:10:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2004-3-317


ZfP 51. Jg. 3/2004

Mehring · Verfassungslehre und politische Philosophie 327

leben wollen? Man muss dafür philosophisch nach der Entwicklung und den
Geltungsansprüchen eines moralischen Selbstverständnisses fragen. 

Ethik heißt die Philosophie der Verantwortung des menschlichen Handelns. Ver-
antwortung meint zunächst Selbstverantwortung der eigenen, selbst gesetzten Prin-
zipien und Regeln des Handelns. Individuen handeln, weil sie sich in ihrem prakti-
schen Verhalten selbst bestimmen, d. h. Maximen ihres Handelns setzen können.
Deshalb sind sie auch Akteure und Autoren ihrer Lebensgeschichte. Sie haben eine
Lebensgeschichte hinter sich, wenn sie sich in ihrer Geschichte zu verstehen begin-
nen, und sie erzählen ihre Lebensgeschichte im Licht der Projektion und Rück-
projektion eines Selbstentwurfs. Dieser Selbstentwurf antwortet auf die Aufgabe in-
dividueller Daseinsbewältigung mit einer Idee möglichen gelingenden Lebens. Um
ihrer Selbstauffassung als Akteure willen übernehmen Individuen dann die Verant-
wortung für ihr ganzes Dasein. Sie heben dabei aus der Fülle einzelner Handlungen
bestimmte lebensgeschichtliche Einschnitte und Entscheidungen hervor. Deshalb
bezieht sich die Selbstbestimmung auf eine Identität und meint dann die Selbstauf-
fassung der eigenen Lebensgeschichte als Vollzug einer Identität. Von einer selbstbe-
stimmten Lebensführung sprechen wir schon, wenn es gelingt, eine Identität im All-
tag einigermaßen zu disponieren. Identität26 meint dann ein konstantes und
konsistentes lebensgeschichtliches Selbstverständnis. Diese moralische Identität bil-
det sich dabei in der reflexiven Aneignung einer sozialen Praxis. Gesellschaften po-
litisieren sich, wenn sie diese moralische Identifikation für ihre Zwecke mobilisie-
ren. 

Aus dem moralischen Anspruch auf Selbstbestimmung resultiert deshalb ein Inter-
esse an Politik. Nicht die nackte Daseinsbehauptung, sondern die Selbstbehauptung
im Sinne eines Anspruchs auf die Bewahrung und Entwicklung einer selbst be-
stimmten Identität stiftet ein Interesse an Politik. Weil Individuen an ihrer
Selbstbestimmung moralisch interessiert sind27, schätzen sie die Politik als Form kol-
lektiver Selbstbestimmung über ihre Lebensbedingungen. Die moralische Selbstauf-
fassung legt ihnen die Idee politischer Selbstbestimmung nahe. Der Politik wird da-
bei zugetraut, was das Individuum für sich allein nicht zu leisten vermag, um seiner
Selbstauffassung als Akteur willen aber fordert: die Macht zur Selbstbestimmung
über Lebensbedingungen. Auch die Politik ist »Kontingenzbewältigungspraxis«
(H. Lübbe)28; sie ist eine Form kollektiver Selbstbestimmung über Lebensbedingun-
gen. Es überfordert dabei die Politik, von ihr die Bewältigung aller natürlichen
Kontingenzen zu erwarten. Dann sind die Erwartungen quasireligiös überspannt29.

26 Zur analytischen Präzisierung vgl. Norbert Meuter, Narrative Identität. Das Problem
der personalen Identität im Anschluß an Ernst Tugendhat, Niklas Luhmann und Paul
Ricoeur, Stuttgart 1995; Dieter Thomä, Erzähle dich selbst. Lebensgeschichte als philoso-
phisches Problem, München 1998. 

27 Das politische Geschichtsinteresse, das Interesse an der politischen Geschichte im Sinne
der Geschichte wirkmächtiger politischer Entscheidungen, ist denn auch der Horizont
allen Geschichtsinteresses.

28 Dazu vgl. Hermann Lübbe, Religion nach der Aufklärung, Graz 1986; vgl. jetzt ders.,
Politik nach der Aufklärung. Philosophische Aufsätze, München 2001.

ZU_ZFP_03_2004  Seite 327  Mittwoch, 29. September 2004  1:28 13

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2004-3-317 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:10:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2004-3-317


Mehring · Verfassungslehre und politische Philosophie328

Andererseits sollten die Erwartungen nicht zu niedrig angesetzt sein. Denn es be-
darf hoher Ziele, um etwas politisch zu bewegen. Zwischen Politiküberforderung
und -unterforderung sind die Unsicherheiten groß. 

Zur Klarstellung: Es geht hier nicht um den sozialwissenschaftlichen Befund, ob
Politik tatsächlich eine Form kollektiver Selbstbestimmung30 über gemeinsame
Lebensbedingungen ist. Sozialwissenschaftliche Politikanalysen verweisen immer
wieder auf die geringen Handlungsspielräume und Gestaltungsmöglichkeiten der
Politik. Es geht um die verbreitete Erwartung an Politik, über kollektive Lebens-
bedingungen zu verfügen. Die Antwort lautete, dass Politik als System der Selbst-
bestimmung moralisch affirmiert wird: als Rahmen und Teil der individuellen
Selbstbestimmung und als Versuch, Lebensbedingungen gemäß gemeinsamer Vor-
stellungen von gutem Leben kollektiv zu organisieren. Daher bezieht Schmitts Rede
von »politischer Existenz« ihr appellatives Pathos und ihren moralischen Sinn.
Schmitt spricht auch deshalb von »Verfassungslehre«, um diesen normativen Appell
in positivistischen Zeiten festzuhalten. Er fragt nicht nur danach, ob die Deutschen
eine »substanzhaft« gute Rechtsverfassung haben, sondern ob sie - im Sinne
Schmitts - auch in moralisch-politisch guter Verfassung sind. Nicht zuletzt um die-
ses altüberlieferten politisch-philosophischen Sinns willen ist seine begriffsstrategi-
sche Rede von »Verfassungslehre« (statt: Staatslehre) gewählt.

Für die Revision der Verfassungslehre liegen hier einige Konsequenzen nahe: Die
Verfassung ist so zu regeln, dass sie als Versuch kollektiver Daseinsgestaltung aufge-
fasst werden kann. Die Adressaten der Politik müssen sich zugleich als deren Ak-

29 Dazu vgl. Henning Ottmann, »Politische Theologie als Begriffsgeschichte. Oder: Wie
man die politischen Begriffe der Neuzeit politisch-theologisch erklären kann« in: Vol-
ker Gerhardt (Hg.), Der Begriff der Politik, Stuttgart 1990, S. 169-188.

30 Individuelle Selbstbestimmung meint demnach (a.) die Zurechnung einer einzelnen
Handlung auf einen Akteur; (b.) die Supposition einer ganzen Lebensführung als Mög-
lichkeitsbedingung dieser Zuschreibung; (c.) die Betonung der besonderen Bedeutung
bestimmter Handlungen für das Gelingen einer Lebensführung. Übertragen wir unse-
ren Begriff der Selbstbestimmung auf politische Systeme: Politische Selbstbestimmung
meint (a.) das politische Handlungssystem als Akteur. Es unterstellt ein Subjekt der
politischen Entscheidung: einen Souverän. Die Bürgerschaft ist der Souverän, dem (b.)
alles politische Handeln als Vollzug einer Politik im Sinne einer politischen Leitlinie
oder Richtung zugerechnet werden kann. Die Bürger identifizieren sich praktisch mit
der Summe aller politischen Entscheidungen nur, wenn und weil sie diese (c.) als Ver-
such des Vollzugs einer Identität wahrnehmen. Wie geht das? Bürger übersehen die
politischen Entscheidungen nicht im Detail; sie urteilen aus der Wirkung und äußern
ihre Zustimmung zu einer Politik letztlich in Wahlen. Der Rekurs auf Wahlen deutet
Legitimität nur juristisch als Legitimation. Politische Legitimität geht aber in Legitima-
tion nicht auf. Das »politisch existierende Volk« (Schmitt) kann dem Legitimationsmo-
dus der Wahlen sein Vertrauen entziehen. In einer Normallage äußert sich die politisch
legitimierende moralische Identifikation, d. h. die Affirmation der Freiheitlichkeit eines
Systems, als das Vertrauen, dass die Bürger als Autoren der Politik in analoger Lage
ähnlich entschieden hätten. Politik wird alltäglich als eine Macht der Entscheidung über
kollektive Lebensbedingungen wahrgenommen, weil ihr die Macht zugerechnet wird,
die eigenen Lebensbedingungen zu bestimmen. Politiker werden als die Macher
gemeinsamer Lebensbedingungen angesehen.

ZU_ZFP_03_2004  Seite 328  Mittwoch, 29. September 2004  1:28 13

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2004-3-317 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:10:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2004-3-317


ZfP 51. Jg. 3/2004

Mehring · Verfassungslehre und politische Philosophie 329

teure und Autoren verstehen können. Politische Herrschaft muss aus der Perspekti-
ve der Individuen als »Verfassung der Freiheit« moralisch ernsthaft affirmierbar
sein. Eine Option für eine bestimmte Staatsform ist damit noch nicht gegeben. Alle
Staatsformen können als Organisationen von Freiheit betrachtet werden, soweit
sich die Bürger mit der Politik ihres Staates identifizieren. Die Qualität der Herr-
schaft entscheidet: Vor jedem Urteil über die Staatsform steht das Urteil über den
tyrannischen, die individuelle Freiheit tyrannisierenden Charakter der Politik. Frei-
lich liegt damit auch die Antwort des Liberalismus nahe, Herrschaft rechtlich zu be-
schränken und die individuelle Freiheit zu schützen. Eine weitere Konsequenz ist
die Demokratisierung der Gesetzgebung. Sie berechtigt und verpflichtet die Adres-
saten der Herrschaft, indem sie diese als Autoren der Gesetzgebung anerkennt. Phi-
losophische Konstruktionen affirmierbarer Verfassungen missbrauchen politische
Philosophie allerdings leicht als Legitimationsideologie. 

Die institutionellen Konsequenzen des skizzierten normativen Politikbegriffs
wären nun eingehender zu erörtern. Ein Missbrauch aber liegt jedenfalls mit
Schmitts Rede von der »Verfassung der Freiheit« vor. Die diskriminierende Rasse-
gesetzgebung der Nazis schloss es aus, dass sich die Adressaten dieser Gesetzge-
bung zugleich als deren Autoren verstehen konnten. Schmitt meinte mit hoffnungs-
vollem Unterton, dass »die Politik das Schicksal bleibt«31. Diese Formulierung ist
etwas schief. Denn Politik ist nichts absolut Unverfügbares, sondern sie organisiert
die Idee möglicher kollektiver Verfügung über gemeinsame Lebensbedingungen; sie
ist der stete Versuch, die eigenen Lebensbedingungen kollektiv zu meistern. So ist
sie eher eine Hoffnung als ein Schicksal. Die moralische Erwartung an Politik, über
kollektive Lebensbedingungen verfügen zu können, folgt der Idee moralischer
Selbstbestimmung. Individuen können ihren Anspruch auf Selbstbestimmung nur
unter Bezug auf die Idee kollektiver politischer Selbstbestimmung über Lebensbe-
dingungen sinnvoll vertreten. 

31 Carl Schmitt, Der Begriff des Politischen, Berlin 1963, S. 77.

ZU_ZFP_03_2004  Seite 329  Mittwoch, 29. September 2004  1:28 13

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2004-3-317 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:10:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2004-3-317

