
Queere Arbeiter*innen und umkämpfte Räume 

Eine intersektionale Betrachtung des Raums 

der schwul-lesbischen Bar in Stone Butch Blues und 

seiner Ein- und Ausschließungsmechanismen 

Jojo Hofmann 

Die germanistische Literaturwissenschaft tut sich bislang schwer mit intersek

tionalen Perspektiven, wodurch immer wieder Leerstellen in der Betrachtung von 
Texten entstehen. Im Rahmen dieses Beitrags wird daher der Frage nachgegangen, 
durch welche Intersektionen die Ein- und Ausschließungsmechanismen1 eines 
›queeren Raums‹ verlaufen und für wen schwul-lesbische Bars tatsächlich safer 
spaces2 darstellen. 

Diese Analysebrille will die Grenzüberschreitungen, Raumaneignungs- und 
Verteidigungsstrategien sowie Selbstermächtigungen im Kontext queerer Kämpfe 
sichtbar machen, wobei Erfahrungen von Jess, der Hauptfigur in Leslie Feinbergs 
Roman Stone Butch Blues, im Mittelpunkt stehen. Mithilfe von Michel Foucaults 
Konzept der Heterotopie sowie raumtheoretischen Ansätzen von Jurij Lotman und 
Karl Renner wird die Struktur und Konstitution queerer Räume in Stone Butch Blues 
genauer betrachtet. Judith Butlers Ausführungen zur heterosexuellen Matrix und 
zur Performance von Geschlecht bilden die Grundlage für die Analyse. 

1 Es wird bewusst anstelle des Begriffs ›Ausschlussmechanismus‹ das Wort ›Ausschließungs
mechanismus‹ verwendet, um zu betonen, dass es ein Prozess ist, der (auch) auf aktiven 
Handlungen beruht. 

2 Der Begriff safe space bezeichnet einen Raum, welcher sich durch die Abwesenheit von dis
kriminierenden Strukturen auszeichnet und somit einen gewalt- und diskriminierungsfreien 
Ort bieten möchte. Die Abänderung zu safer space verdeutlicht, dass dies eine nicht umsetz

bare Idee ist, da es sich bei gesellschaftlichen Strukturen, wie beispielsweise dem Patriarchat 
und Rassismus, um tief verwurzelte Konstrukte handelt, die nicht einfach aus einem Raum 
ausgekoppelt werden können (vgl. Carroll 2015: 37). Stattdessen kann nur versucht werden, 
diese zu reflektieren und einen diskriminierungs- und gewaltarmen Raum zu schaffen. 

https://doi.org/10.14361/9783839473351-022 - am 13.02.2026, 16:24:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473351-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


252 Teil III: (Zukunfts-)Räume (online und offline) / Part III: (Future) Spaces (Online and Offline) 

1. Raumtheorien 

Um den narrativen Raum greifen zu können, wird sich diesem nun theoretisch ge

nähert. Dazu folgen Erläuterungen zu Raum und Grenze nach Lotman und Ren

ner und zu Heterotopien nach Foucault. Im Anschluss werden diese mit Überlegun

gen zu Queerness und Raum verbunden und bilden so die Grundlage für die spätere 
Analyse. 

1.1 Raum und Grenze bei Lotman und Renner 

Jurij Lotman hält fest, dass der Mensch die Welt stets visuell wahrnimmt und somit 
auch verbale Zeichen im Kontext einer räumlichen Welt eingeordnet werden (vgl. 
Lotman 1993: 312). Dabei betont Lotman, dass Raum dem Menschen stets durch sei

nen Inhalt begreifbar wird (vgl. ebd.: 329). Hinter dieser Füllung des Raumes ist das 
System räumlicher Strukturen zu erkennen, welches über die Organisation des Rau

mes hinaus auch eine Grundlage zur Beschreibung der nichträumlichen Relationen 
bietet (vgl. ebd.: 330). Raum hat somit stets eine explizit semantische Ebene und ei

ne semiotische Qualität: Die »Raummodelle werden zum Organisationsprinzip für 
den Aufbau eines ›Weltbildes‹« (ebd.: 313) – und bilden so die Grundlage für die Be

deutsamkeit der in einem Text realisierten Räume (vgl. ebd.). 
Die Grenze versteht er hierbei als Hauptstrukturmerkmal der Raummodelle; sie 

liegt zwischen zwei Teilräumen, welche grundsätzlich unterschiedlich strukturiert 
sind (vgl. ebd.: 327). Lotman definiert: »Ein Ereignis im Text ist die Versetzung 
einer Figur über die Grenze eines semantischen Feldes« (ebd.: 332). Hier sieht Karl 
Renner die Grenzen von Lotmans Konzept, da stets zwei beschriebene (Teil-)Räume 
von Nöten sind, um eine Grenzüberschreitung diagnostizieren zu können. Renner 
erweitert Lotmans Konzept: (Bedeutungs-)Räume können, müssen jedoch nicht, 
topographisch realisiert sein; Grenzverletzungen können auch ausschließlich auf 
Normebene passieren und durch Ordnungssätze und ihre Infragestellung markiert 
werden (vgl. Renner 2004: 367–369). Hierfür beschreibt Renner die Figurenbewe

gung durch die Mengenzugehörigkeit3 zu einem bestimmten Zeitpunkt. Hinzu 
kommen die Ordnungssätze, welche die Struktur der dargestellten Welt abste

cken (vgl. ebd.: 367). In der Kombination beider kann ein Ereignis nun wie folgt 
beschrieben werden: »Ein Ereignis liegt immer dann vor, wenn zwischen einer Si

tuationsbeschreibung und einem Ordnungssatz ein Widerspruch entsteht« (ebd.). 
Entsprechend definiert Renner, dass es sich um ein Ereignis handelt, wenn zu 
einem bestimmten Augenblick der Geltungsanspruch einer dieser Ordnungssätze 

3 Renner ersetzt den Raumbegriff Lotmans durch den Begriff der ›Menge‹. Mengen können 
durch örtliche Zuschreibung oder soziale Zugehörigkeit, Religion und Nation gebildet wer
den (vgl. Renner 2004: 363–364). 

https://doi.org/10.14361/9783839473351-022 - am 13.02.2026, 16:24:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473351-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jojo Hofmann: Queere Arbeiter*innen und umkämpfte Räume 253 

hinterfragt wird. Topographisch realisiert ist dies eine Grenzüberschreitung, se

mantisch eine Regelverletzung (vgl. ebd.). Renner beruft sich weitergehend auf das 
Konsistenzprinzip: »Verletzungen semantischer Ordnungen – also Widersprüche 
zwischen Figuren und den semantischen Räumen, denen die Figuren zugeordnet 
sind – müssen im Verlauf der Geschichte behoben werden« (Renner 1983: 42–43). 

1.2 Heterotopien nach Foucault 

Ausgehend davon, dass »wir […] nicht in einem leeren, neutralen Raum« (vgl. Fou

cault 2013: 9) leben, beschreibt Michel Foucault neben Transitorten und geschlosse

nen Räumen, wie dem Zuhause, auch die vollkommen anderen Orte (vgl. ebd.: 10). 
Es sind Gegenräume, die sich durch ihre Widerständigkeit allem anderen gegen

über auszeichnen und sich durch ihre tatsächliche Existenz und Erlebbarkeit von 
Utopien unterscheiden (vgl. ebd. 10–11). Utopien zeichnen sich durch ihre Perfek

tion aus, während Heterotopien durch ihre Realisation ihre Imperfektion als Teil 
ihrer Selbst vereinnahmen (vgl. Simmons 2018: 10). Stefan Tetzlaff fasst Heteroto

pien daher als begehbare Utopien, welche als Verbindungsräume zwischen einem 
›Normalraum‹ und einer Utopie existieren (vgl. Tetzlaff 2016: 15). Heterotopien sind 
Gegenentwürfe zum Normalraum: ohne Normalraum keine Heterotopie (vgl. ebd.: 
17). Heterotopien sind, wie Gefängnisse und andere Institutionen, auch Teil des Sys

tems, zu dem sie sich als Gegenräume entwerfen und das sie zeitgleich ein- und aus

sperren. Tetzlaff versteht dieses Paradoxon als elementaren Bestandteil – als funk

tionale Paradoxie – der Heterotopie (vgl. ebd.: 15). 
Mit Rückbezug auf Lotman und Renner kann die Heterotopie als Raum verstan

den werden, in welchem die ihr eigenen Ordnungssätze grundsätzlich verschieden 
zu denen des Normalraums sind. Ein Ereignis verläuft in diesen Gegenräumen al

so über vollkommen andere Grenzen hinweg als im Normalraum; ein Ereignis im 
Normalraum muss kein Ereignis im Gegenraum sein und andersrum. 

1.3 Queering Space(s): Queertopia 

Folglich wird von einem Raum und einem Subjekt ausgegangen, welche sich stets 
erst durch Handlung(en) konstituieren müssen (vgl. Cuntz 2015: 58). Zusammenge

dacht mit der Genderperformance nach Judith Butler bietet dies einen Ansatzpunkt 
für subversive Praktiken und ihre Untersuchung, denn verschiedenste Normen kön

nen im Laufe ihrer stetigen Reproduktion nicht nur bestätigt, sondern auch unter

laufen werden (vgl. Schößler 2008: 102). Diese Normbrüche können als Regelverlet

zungen im semantischen Raum und somit als Sujets verstanden werden. Gleichzei

tig gibt es Räume, in denen bestimmte subversive Praktiken nicht als Normbrüche, 
sondern als normgerechte Handlungen verstanden werden (vgl. Weaver 2014: 86) – 
wie es beispielsweise bei Homosexualität und Drag in schwul-lesbischen Bars der 

https://doi.org/10.14361/9783839473351-022 - am 13.02.2026, 16:24:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473351-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


254 Teil III: (Zukunfts-)Räume (online und offline) / Part III: (Future) Spaces (Online and Offline) 

Fall ist. Sabine Hark betont, dass das Queeren von Raum eine Form schwul-lesbi

schen Aktivismus’ im Kampf gegen diskriminierende Strukturen und homofeind

liche Repressionen ist (vgl. Hark 2001: 95). Die Notwendigkeit des Queerens von 
Räumen verdeutlicht, »dass es Zugangsbarrieren zum öffentlichen Raum gibt, dass 
dieser entlang sexueller, geschlechtlicher und rassischer Linien strukturiert ist, die 
bestimmte Erfahrungen privilegieren und andere marginalisieren« (ebd.). Topolo

gien sind, wie hier deutlich wird, immer als umkämpft zu verstehen (vgl. Schuster 
2010: 75). In diesem Rahmen muss auch das Konzept der klaren Trennung von pri

vaten und öffentlichen Räumen kritisiert werden, in welchem Heteronormativität 
transportiert wird: Dem privaten Raum werden intime und emotionale Dinge (z.B. 
Sexualität und Familie), dem öffentlichen Raum Lohnarbeit, Politik und rationale 
Dinge zugeordnet (vgl. ebd.: 77). Dabei verschleiert diese binäre Aufteilung, dass 
heteronormative Strukturen sich durch alle Alltagsbereiche ziehen und erst diese 
strikte Trennung hervorbringen (beispielsweise in Form von privater Care-Arbeit 
und öffentlicher Lohnarbeit und ihrer Aufteilung) (vgl. ebd.: 77–78). Die Heterose

xualisierung des öffentlichen Raumes ist auch performativ zu verstehen: Überall im 
öffentlichen Raum wird die heterosexuelle Norm produziert und als angemessenes 
Verhalten markiert; durch die Abgrenzung vom als pervers markierten ›Anderen‹ 
wird diese Struktur gefestigt (vgl. ebd.: 79). 

Um dem entgegen zu wirken und explizit queere Räume zu schaffen, bedarf es 
Raumaneignungsstrategien (vgl. ebd.: 80–81). Schuster beschreibt diese als gegen

öffentliche Raumproduktion (vgl. ebd.: 92). Teil dieses Konzepts ist auch die Kri

tik an Jürgen Habermas’ Öffentlichkeitsbegriff, welcher eine vor allem bürgerliche 
und männliche Öffentlichkeit beschreibt (vgl. Fraser 1996). Stattdessen werden also 
Gegenöffentlichkeiten begründet, welche andere politische Verhaltensweisen und 
Normen ermöglichen: »In Gegenöffentlichkeiten gälten dabei eigene Regeln und al

ternative Lebensvorstellungen und Abläufe, sowie andere Vorstellungen darüber, 
was sagbar sei und was nicht« (Schuster 2010: 87). 

Schuster kritisiert in diesem Zuge auch, dass in der Diskussion queerer Raum

aneignung in der Öffentlichkeit oftmals die Ambivalenz der damit einhergehenden 
Sichtbarkeit(spolitiken) außen vor gelassen wird (vgl. ebd.: 92): Es werden wichti

ge Räume geschaffen, die gleichzeitig zum Angriffspunkt für Queerfeindlichkeit 
werden. Die Existenz von queeren und insbesondere trans* Personen ist von Dis

kriminierung und Gewalt geprägt und ist aufgrund ihrer Abweichung zur cis- 
hetero Norm am Rande der Gesellschaft verortet (vgl. ebd.: 182). Die Schaffung 
von Gegenöffentlichkeiten bringt folglich stets den Raum gefährdende Sichtbarkeit 
mit sich, welche zu gesellschaftlichen Repressionen führt. Dennoch lassen sich 
die selbstgeprägten Räume durch widerständiges Aufbegehren gegen die hege

moniale Zweigeschlechtlichkeit und durch »eigene[] Entwürfe[] von Geschlecht, 
Sexualität und sozialem Miteinander« (ebd.) charakterisieren: Hier gelten andere 
Ordnungssätze. Denn während im Normalraum heteronormative Ordnungssätze 

https://doi.org/10.14361/9783839473351-022 - am 13.02.2026, 16:24:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473351-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jojo Hofmann: Queere Arbeiter*innen und umkämpfte Räume 255 

Homosexualität und Transidentität als Sujets markieren, wirken im queeren Ge

genraum queere Ordnungssätze, durch welche Homosexualität und Transidentität 
unmarkiert bleiben und als normal verstanden werden. 

Im nächsten Schritt können nun auch Heterotopien durch eine queere Brille be

trachtet werden. So argumentiert Ashley Simmons: 

[I]magining queer futurity as heterotopia aligns with the disruptive characteris
tics of queerness. Queer heterotopias combine Foucault’s philosophy with queer 
theory to critique the functions of ›ideal‹ spaces and question to whom these 
spaces are supposed to be catered. (Simmons 2018: abstract) 

Sie definiert queere Identität als etwas sich fortlaufend aus Erfahrungen und äu

ßeren Einflüssen Konstituierendes (vgl. ebd.: 4). Folglich ergibt sich hieraus und 
daraus, dass nach Butler Queerness immer in Opposition zu einer heteronormati

ven Subjektkonstitution entsteht, dass queere Utopien gar nicht existieren können: 
Die Perfektion der Utopie würde die Notwendigkeit einer Opposition zum hegemo

nialen Cis-Heteronormativen überflüssig machen und Queerness sowie Heteronor

mativität in einer utopischen Sexualitätspolitik aufgehen lassen. In Heterotopien 
treffen jedoch die utopischen Wünsche auf die gesellschaftlichen Konventionen und 
Normen, wodurch sich im anderen Ort eine Subversion dieser realisieren zu lassen 
versucht; ein Ort, an dem innerhalb einer repressiven Gesellschaft Queerness als Ge

genentwurf existieren darf. Elizabeth Nguyen bringt Queerness mit Heterotopien 
zusammen, indem sie sie als widerständigen Akt gegen kulturelle Normalvorstel

lungen versteht, welcher in seiner Differenz an den gesellschaftlichen Rändern ge

feiert wird (vgl. Nguyen 2011). Ein Ort, an dem Queerness zelebriert werden kann, 
muss folglich zwangsläufig eine Heterotopie sein. Diese spezielle Verknüpfung soll 
im Folgenden durch die Kombination beider Begriffe zu ›Queertopia‹ deutlich ge

macht werden. 

2. Ein Blick in den Normalraum: Das Anderssein der Bars in 
Stone Butch Blues 

Was im ersten Kapitel theoretisch erläutert wurde, wird nun mit Blick auf die 
schwul-lesbischen Bars in Stone Butch Blues und ihre Abgrenzung als Gegenräume 
zum sog. Normalraum exemplarisch angewandt. Zuerst werden drei Teilräume 
des Normalraums – nämlich Familie und Zuhause; Öffentlichkeit und Polizei; 
Fabrik, Arbeit und Gewerkschaft – betrachtet, um die Differenz der Bars zu ihnen 
herauszuarbeiten. 

https://doi.org/10.14361/9783839473351-022 - am 13.02.2026, 16:24:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473351-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


256 Teil III: (Zukunfts-)Räume (online und offline) / Part III: (Future) Spaces (Online and Offline) 

2.1 Familie und Zuhause 

In Stone Butch Blues fordern die Eltern von Jess, der Hauptfigur, in wechselhafter In

tensität die ›richtige‹ Genderperformance. Zu sehen ist dies beispielsweise in ihrer 
Reaktion auf Jess’ Anprobieren des väterlichen Anzugs, wonach Jess’ Eltern Jess in 
eine psychiatrische Anstalt bringen, um Jess so durch Zwang die ›richtige‹ Gender

performance anzutrainieren. Die fehlerhafte Performance stört die Vergeschlecht

lichung von Jess und führt zu Jess’ gewaltvoller Entfernung aus dem Normalraum. 
Queerness alleine ist bereits eine Regelverletzung im Normalraum: Jess ist an 

die Ordnungssätze und Grenzen des Normalraumes gebunden, die der heterosexu

ellen Matrix entsprechen. Jess entwickelt allerdings immer weitere Eigenschaften, 
welche diesen Ordnungssätzen widersprechen: Jess ›missperformt‹ das zugewiese

ne Geschlecht und stört dadurch den Prozess der Vergeschlechtlichung. Diese Ab

weichung von den Normen ist eine Regelverletzung und die Reaktionen der Figuren, 
die Jess umgeben, sind gewaltgeprägt, was die Frage aufwirft, inwiefern eine Ord

nungswiederherstellung möglich ist. Nach Renner führt die Entwicklung der raum

fremden Eigenschaften zur Berufung in einen anderen Raum, welcher in diesem 
Fall die psychiatrische Anstalt zu sein scheint. Die Lösung ist dabei nicht die dauer

hafte Aufbewahrung, sondern die Umerziehung von Jess, damit Jess den Ordnungs

sätzen des Normalraumes entspricht und durch die heterosexuelle Matrix verge

schlechtlicht werden kann. Da eine solche Umerziehung jedoch niemals erfolgreich 
sein kann, bleibt die Möglichkeit einer Ordnungswiederherstellung fraglich. 

Hingegen fällt in der Betrachtung des Raumes eines selbstgewählten und selbst

geschaffenen Zuhauses und einer selbstgewählten Familie die große Bedeutung des 
Sicherheitsaspekts auf: »Butch[es] knew that their femme lovers created space in 
which butches could safely project their identities, heal their wounds, and survive 
in a homophobic world« (Goetz 1997: 57). Goetz betont in diesem Kontext die Rolle 
von Theresa, Jess’ Partnerin, bei Jess’ Aufbau eines Zuhauses. Durch das notwen

dige Versteckspiel wird deutlich, dass auch der private Raum gesellschaftlich stark 
sanktioniert wird. Als offizielles Paar hätten Jess und Theresa ihre Wohnung nicht 
bekommen und Jess fürchtet, den heimischen Raum jederzeit wieder zu verlieren, 
sollten die Nachbar*innen Verdacht schöpfen. Der topographische Ort ist also kei

neswegs privat, sondern im Rahmen gesellschaftlicher Sichtbarkeitspolitiken um

kämpft. 
Der semantische Raum des Zuhauses ist Ort der Verhandlung von Gegen-Pri

vatheit und Queeren des Zuhauses, da Jess und Theresa ihn als lesbisches Paar for

men. Hier erleben sie gegenseitige Fürsorge und Akzeptanz. Durch diese Eigen

schaften zeichnet sich das Zuhause als safer space aus. Gleichzeitig ist dieser Raum in 
den Möglichkeiten queeren Lebens begrenzt: Sexualität kann hier zwar gelebt, Part

ner*innen können jedoch nicht gesucht werden. Gemeinschaft mit anderen quee

ren Figuren kann nur im (gegen-)öffentlichen Raum der Bars gefunden werden, da 

https://doi.org/10.14361/9783839473351-022 - am 13.02.2026, 16:24:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473351-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jojo Hofmann: Queere Arbeiter*innen und umkämpfte Räume 257 

diese im Gegensatz zu (gegen-)privaten Räumen nicht verschlossen, sondern als Be

gegnungsräume konstituiert sind. 

2.2 Öffentlichkeit und Polizei 

Der Alltag und die Suche nach Gemeinschaft führen die Figuren also immer wie

der in den öffentlichen Raum, in welchem sich auch die schwul-lesbischen Bars als 
gegenöffentliche Räume befinden. Hier sind sie aber auch in der Eingriffssphäre 
der Polizei, die aufgrund der Verschlossenheit der (Gegen-)Privatheit und der un

terschiedlichen Sichtbarkeit der Figuren in diesen Sphären hauptsächlich in der Öf

fentlichkeit zu verorten ist. Cat Moses charakterisiert die Polizei als Hauptakteurin 
in Bezug auf die gewaltvolle Bestrafung von Gendertransgressionen und die Durch

setzung obligatorischer Heterosexualität (vgl. Moses 1999: 79), verordnet durch die 
heterosexuelle Matrix. Die queeren Figuren performen Gender nicht den hetero

normativen Ordnungssätzen des Normalraums entsprechend, wodurch bereits ih

re Existenz im Normalraum eine Regelverletzung darstellt, welche beispielsweise 
durch polizeiliche Repressionen geahndet wird. Die Polizei folgt der Markierung der 
queeren Figuren als Perverse (vgl. ebd.: 80); sie entfernt die queeren Figuren gewalt

voll aus dem öffentlichen Raum der Straße sowie aus dem gegenöffentlichen Raum 
der Bar durch Razzien und Verhaftungen. Die Polizei hat eine exekutive Funktion 
in der Aufrechterhaltung und Verteidigung der Normen des Normalraums, welche 
durch das Sujet der Queerness infrage gestellt werden. Aufgrund dessen führt die 
grenzüberschreitende Genderperformance neben der gesellschaftlichen auch zur 
staatlichen Bestrafung. 

Moses sieht dabei speziell das Arbeiter*innen-Dasein der Butches und Femmes 
als Hauptgrund für ihre extremen Gewalterfahrungen: »In a reiterated cycle of op

pression, the butches’ gender expression limits their employment opportunities, 
thus placing them in economic peril and on the margins of the working class, and 
their working-class status makes their gender expression doubly dangerous« (ebd.). 
Sie begründet dies damit, dass finanziell besser gestellte Lesben sich eher in (ge

gen-)privaten Räumen zusammenfinden und somit weniger den Repressionen in 
(gegen-)öffentlichen Räumen ausgesetzt sind (vgl. ebd.). Gerade, weil queere Arbei

ter*innen also besonders auf den öffentlichen Raum für die Zusammenkunft ange

wiesen sind, ist dieser einerseits ein Ort für Gemeinschaft, andererseits ein Raum 
von Gewalt und Diskriminierung. 

In der heteronormativen Öffentlichkeit können Lesben keine Sexualität leben 
und keine Gemeinschaft finden. Artikuliert wird dies beispielsweise in der Aussa

ge der Figur Edna zum Sterben schwul-lesbischer Bars: »I don’t know where to go 
to find the butches I love or the other femmes« (Feinberg 2014: 232). Auch in Jess’ 
Beschreibung von Einsamkeit nach der Transition und der damit einhergehenden 
Wahrnehmung als Mann im Normalraum zeigt sich dies: »The loneliness became 

https://doi.org/10.14361/9783839473351-022 - am 13.02.2026, 16:24:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473351-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


258 Teil III: (Zukunfts-)Räume (online und offline) / Part III: (Future) Spaces (Online and Offline) 

more and more unbearable. I ached to be touched. I feared I was disappearing and 
I’d cease to exist if someone didn’t touch me« (ebd.: 200). Aus dem Moment der Su

che der queeren Figuren nach einem Raum, in welchen sie hineinpassen, ergibt sich 
folglich die Raumaneignungsstrategie der Konstitution einer Gegenöffentlichkeit 
im Raum der schwul-lesbischen Bar. Sie ist ein Teilraum des öffentlichen Raumes 
und gleichzeitig ein Gegenraum – eine funktionale Paradoxie. 

2.3 Fabrik, Arbeit und Gewerkschaft 

Generell zeigt sich, dass die queeren Figuren auf Arbeit angewiesen sind. Sie kom

men aus der Arbeiter*innenschicht, haben kein Erbe und keine Ehemänner, welche 
ihnen das Leben finanzieren. Die Notwendigkeit von Arbeit ist Teil ihrer Identität: 
»All we got is the clothes we wear, the bikes we ride, and where we work, you know? 
You can ride a Honda and work in a bindery or you can ride a Harley and work at 
the steel plant« (Feinberg 2014: 108). Ihre queere und spezifisch ihre Butch-Identi

tät scheint sich hier mit ihrer Klassenidentität zu vermischen: »What else is there in 
life besides the plants and the bars?« (ebd.: 55) 

Die heteronormativen Strukturen wirken auch in den Fabriken; hier lassen 
sich unterschiedliche Erfahrungen von Femmes und Butches beobachten: Die 
Vergeschlechtlichung Theresas scheint auf den ersten Blick zu funktionieren, ih

re Sexualität wird unsichtbar gemacht. Gleichzeitig erlebt sie Repressionen in 
Form von sexualisierter Gewalt, die auf Objektifizierung und Übersexualisierung 
aufgrund ihrer spezifischen Performance von Femininität zurückgeführt werden 
können. So wird Theresa gefeuert, weil sie sich gegen einen sexuellen Übergriff 
ihres Chefs wehrt (vgl. ebd.: 2). Einzelne Femmes haben Zutritt zu klassischer Frau

enarbeit, wie Theresa an der Uni (vgl. ebd.: 133). Den meisten queeren Figuren und 
im Besonderen allen Butches ist der Zugang zu diesen Arbeitsräumen verwehrt. 
Stattdessen arbeiten Butches beispielsweise in Fabriken in klassischen Männer

bereichen. Ihre fehlschlagende heteronormative Vergeschlechtlichung führt zu 
Anfeindungen und der Aufstieg in der Fabrikhierarchie ist ihnen quasi unmöglich. 
Während der Rezession wird den Butches vorgeworfen, den Männern die Arbeits

plätze geklaut zu haben (vgl. ebd.: 152), und da nach dem Vietnamkrieg die Arbeit 
in den Fabriken als Männerarbeit gelabelt wird (Goetz 1997: 84), werden die Butches 
gesetzlich aus diesem Raum verwiesen. Dieser Verlust bringt sie in Existenznot – 
»[w]e’re gonna starve to death« (Feinberg 2014: 154) – und führt dazu, dass einige 
Butches überlegen, sich mit Perücken und Schminke zu verkleiden, um eine Chance 
auf klassische Frauenarbeitsplätze zu bekommen. Während sie also auf der einen 
Seite nicht weiblich genug performen für Frauenarbeitsräume, performen sie auf 
der anderen Seite auch nicht männlich genug, um als Mann vergeschlechtlicht zu 
werden und Zugang zu Männerarbeitsräumen zu erhalten. 

https://doi.org/10.14361/9783839473351-022 - am 13.02.2026, 16:24:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473351-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jojo Hofmann: Queere Arbeiter*innen und umkämpfte Räume 259 

Die Gewerkschaft schließt die Butches einerseits von ihren Treffen aus, be

schützt sie jedoch andererseits, was die Schaffung eines langfristig stabilen 
Arbeitsumfeldes ermöglicht: »With union protection, all the butches agreed, a 
he-she could cave out a niche, and begin earning valuable seniority« (vgl. ebd.: 
78). Die Formulierung »cave out a niche« verdeutlicht dabei, wie schwer dieses 
Raumeinnehmen ist. Zusammenfassend wird also deutlich, dass die Fabrik und 
auch die Gewerkschaft stetige Kampfplätze für die queeren Figuren sind, allen 
voran für die Butches. Fortlaufend wird über ihren Platz im Raum, ihre Bewertung 
und Vergeschlechtlichung verhandelt. Sie finden sich in einem stetigen Abhän

gigkeitsverhältnis von ihrer Duldung am Arbeitsplatz wieder. Die Akzeptanz, die 
sie erfahren, ist hart erkämpft, die heteronormativen Strukturen sind trotz allem 
die hegemonialen Ordnungssätze und markieren die Butches als ›anders‹ und 
ihre Genderperformance als Regelverletzung. Gerade im Raum der Gewerkschaft 
kommen für die Butches Arbeitskampf und Kampf gegen Homo- und Trans

feindlichkeit zusammen, die intersektionale Betroffenheit der Figuren wird hier 
besonders deutlich. 

2.4 Zwischenfazit zum Normalraum 

Der Normalraum ist ein von heteronormativen Strukturen und Normsystemen ge

prägter Raum, in welchem die queeren Personen, als Abweichungen markiert, Re

pressionen und Gewalt erleben. Dies zieht sich durch die verschiedenen Teilräu

me des Normalraumes, wie elterliches Zuhause, Fabrik und Öffentlichkeit. Zu den 
Überlebensstrategien der queeren Figuren gehören hier ähnliche Strategien wie in 
der Konstitution der Bargemeinschaften: In der Gemeinschaft finden sie Unterstüt

zung und Verständnis, mit deren Hilfe sie auch im Normalraum verbleiben können. 
Trotzdem ist bereits ihre bloße Existenz in letzterem eine Regelverletzung. Fraglich 
ist, wie die Ordnung wiederhergestellt werden kann. Das Konzept Renners stößt 
hier an seine Grenzen, denn eine Wiederherstellung ist nie vollkommen möglich, da 
Queerness nie ganz aus dem Normalraum entfernt werden kann (vgl. Renner 2004). 
Auch eine Änderung der Ordnungssätze des Normalraums scheint zumindest kurz

fristig unmöglich. Während also eine Auflösung der Ordnungsverletzungen nicht 
folgt, begründet das Konzept der Regelverletzungen und des Sujets die Gewalt, wel

che die queeren Figuren erleben. Es ist klar zu erkennen, wie sich die heterosexuelle 
Matrix in der Raumkonstitution wiederfindet – kommen wir nun zur Betrachtung 
der Bars und ihren Eigenschaften, die sie als Gegenräume zum Normalraum aus

zeichnen. 

https://doi.org/10.14361/9783839473351-022 - am 13.02.2026, 16:24:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473351-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


260 Teil III: (Zukunfts-)Räume (online und offline) / Part III: (Future) Spaces (Online and Offline) 

3. Schwul-lesbische Bars in Stone Butch Blues als Queertopia 

Nach der Betrachtung des Normalraums folgt nun die des Gegenraums der Bars. Es 
wird herausgearbeitet, was die Bars als solche Gegenräume auszeichnet und welche 
Einschließungsmechanismen dabei auf die queeren Figuren wirken. 

3.1 Gemeinschaft und Familie 

Jess beschreibt, dass lediglich ein Teil des Barraums gequeert wird: »[We] had a 
quarter of the tables and dance floor. The other three-quarters were always pushing 
against our space« (Feinberg 2014: 26). Somit ist der Raum nicht nur beengt, er 
ist auch umkämpft und muss stets verteidigt werden, zum einen gegen die nicht- 
queeren Besucher*innen, zum anderen gegen die polizeilichen Razzien. Die räum

liche Gestaltung findet kaum Erwähnung, im Vordergrund steht die Gemeinschaft, 
die die Bars bieten. Für Jess sind sie daher ein Ort der Sehnsucht; Jess hofft auf 
einen Raum, in dem andere Ordnungssätze gelten und in dem Jess sich dadurch 
zugehörig fühlen kann: »What I saw there released tears I’d held back for years […]. 
This was everything I could have hoped for in life« (ebd.: 24). Hier muss Jess sich 
nicht für die eigene Genderperformance rechtfertigen; hier sind queere (Butch/ 
Femme-)Beziehungen die Norm, anstatt als Abweichung und Perversion markiert 
zu werden, was Jess erstmals eine Zukunftsperspektive verschafft. Noch deutlicher 
wird Jess während einer Drag-Show: »You know, all our lives they’ve told us the way 
we are isn’t right. […] Well, this is our home. We’re family« (ebd.: 63). Ausgrenzungen 
und Diskriminierungen erleben die queeren Figuren auch innerhalb ihrer leiblichen 
Familien und die Erfahrung dessen verbindet sie. Statt sich also auf diese Familie zu 
berufen, finden sie in den Bars eine Wahlfamilie, welche ihnen die bedingungslose 
Akzeptanz zu geben scheint, die ihnen sonst fehlt: Für Jess ist es »the only real 
family [they’d] ever known« (ebd.: 126). Die Bars werden auch zum Fluchtort vor der 
restlichen Welt. Dementsprechend erklärt Jess Duffy, einem Arbeitskollegen, dass 
zwei Kolleginnen von ihnen keine Butches sind (sie sind mit Männern verheiratet), 
auch wenn sie so aussähen, und dass sie dies sehr viel einsamer mache als Jess und 
die queeren Figuren in den Bars: »They don’t have a place to go like we do« (ebd.: 92). 

3.2 Polizei, Razzien und Gewalt 

Auf der anderen Seite zeichnen sich die Räume der Bars auch durch gewaltvolle Ein

griffe von außen aus. So beschreibt Jess die »cops as a mortal enemy« (Feinberg 2014: 
26). Teils wird dies subtil deutlich, wie im Falle eines fotografierenden Undercover- 
Polizisten (vgl. ebd.), teils expliziter, wie bei den regelmäßigen Polizeirazzien. Die 
Gemeinschaften, die die Bars auszeichnen, sind gleichzeitig auch das, was sie zu 
angreifbaren Orten macht. Die Razzien sind ein so fester Teil des Raumes, dass Jess 

https://doi.org/10.14361/9783839473351-022 - am 13.02.2026, 16:24:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473351-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jojo Hofmann: Queere Arbeiter*innen und umkämpfte Räume 261 

diese nur die ersten Male beschreibt und es schließlich bei den Momenten davor 
und/oder kurzen Erwähnungen belässt. Auch die Aussagen der Polizisten in Bezug 
auf Jess’ Festnahme unterstützen dies: »You’ll be back« (ebd.: 35). Jess beschreibt au

ßerdem ein rotes Licht über der Theke in einer Bar, welches die Besucher*innen vor

warnt, wenn die Polizei kommt (vgl. ebd.: 64), oder auch ein Funkgerät zum Abhören 
des Polizeifunks, um sich vor den Razzien schützen zu können (vgl. ebd.: 144). Die 
stetige Gefahr ist somit nicht nur semantisch, sondern auch topographisch Teil des 
Raumes. 

Teil der Gemeinschaft ist es auch, mit dieser ständigen Bedrohung gemeinsam 
umzugehen. So versucht Butch Al Jess auf die kommende Gewalt vorzubereiten: 

It was always the same lesson: toughen up. Al never said exactly what was com

ing. It was never spelled out. But I got the feeling it was awful. I knew she was 
worried about my surviving it. I wondered if I was ready. Al’s message was: You’re 
not! (ebd.: 27) 

Butch Al weiß, was Jess erwartet, und ihr ist bewusst, dass sie Jess nicht davor schüt

zen kann und Jess sich selbst auch nicht. Die einzige Überlebensstrategie, die sie 
weitergeben kann, ist härter zu werden. Die Beziehung zwischen älteren und jün

geren Butches ist stets von dieser Hilflosigkeit und dem Versuch, sich gegenseitig 
beim Überleben zu helfen, geprägt. Als Jess verhaftet wird, gibt Jacqueline Jess die 
Worte »[t]ake care of each other« (ebd.: 33) mit auf den Weg. Allen Figuren ist be

wusst, dass sie die Gewalt nicht allein überstehen können, und sie sorgen deshalb 
füreinander. Gleichzeitig bringen die Gewalt und das Härter-Werden sie auch da

zu, sich voneinander abzuschotten: »You knew it would take you weeks again to melt 
the stone« (ebd.: 4). In diesem Sinne gefährdet die Polizeigewalt den Raum auf zwei 
Arten: durch den Eingriff und die Entfernung von Figuren aus dem Raum der Bar 
und durch emotionale Zerrüttung der Gemeinschaft durch Traumata. 

Verteidigung gegen die Polizei findet nur begrenzt statt, kann aber als Raum

erhaltungs- und Selbstermächtigungsstrategie verstanden werden. Jess beschreibt 
die Abwägung zwischen Erdulden von Gewalt und Verteidigung wie folgt: 

There are times, the old bulls told me, when it’s best to take your beating and hope 
the cops will leave you on the ground when they’re done with you. Other times 
your life may be in danger, or your sanity, and it’s worth it to try to fight back. (ebd.: 
58) 

Die Aussicht auf Erfolg hat keinen Einfluss auf die Entscheidung, sondern viel mehr, 
ob die Figuren die Erniedrigung ertragen können. Angriffe auf Einzelpersonen wer

den als Angriff auf alle verstanden; Gegenwehr ist in diesem Raum folglich genauso 
Überlebensstrategie wie Erduldung. 

https://doi.org/10.14361/9783839473351-022 - am 13.02.2026, 16:24:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473351-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


262 Teil III: (Zukunfts-)Räume (online und offline) / Part III: (Future) Spaces (Online and Offline) 

3.3 Performing Gender in Queertopia 

Die cis-heteronormativen Ordnungssätze des Normalraums verlieren in den Bars 
ihre Wirkung. Hier werden andere normative Deutungsmuster und Ordnungssät

ze produziert, welche eine andere Genderperformance zulassen: Jess beschreibt Eu

phorie beim ersten Betreten der Bar und beim Anblick von Butches mit kurzen Haa

ren, in Anzügen mit Krawatten (Feinberg 2014: 24). Jess erwähnt die (männlich kon

notierte) Art des Haare-Stylens und auch die Adjektivverwendung fällt in den Blick, 
so spricht Jess von »handsomest women«, obwohl handsome gewöhnlich für die Be

schreibung von Männern verwendet wird (vgl. Ajmal et al. 2022: 164), und auch das 
Brustabbinden der Butches wird wiederholt erwähnt (Feinberg 2014: 26, 34). Die äu

ßerliche Beschreibung und die Wortwahl machen deutlich, dass hier Maskulinität 
performt wird, welche klar von der durch die heterosexuelle Matrix von Frauen ge

forderten weiblichen Genderperformance abweicht. Die performte (gender-)que

erende Maskulinität wird in der Bar akzeptiert und in gewissem Maße auch gefor

dert. Diese Performance, die im Rahmen der heterosexuellen Matrix im Normal

raum theoretisch die Subjektwerdung stört und zu Repressionen führt, ermöglicht 
im Gegenraum die Butch-Werdung, ohne dass das Frausein dem Subjekt abgespro

chen wird. Es kann hier überlegt werden, ob es somit im queertopischen Raum eine 
queere Matrix gibt, welche durch diskursive Praktiken die von Alison Eves als »lesbi

an gender« (Eves 2004: 481) bezeichneten Geschlechtsidentitäten hervorbringt. Die 
Butch-Werdung macht im zweiten Schritt die homosexuelle Anziehung zu Femmes 
möglich, denn auch im Gegenraum der Bar gibt es klare Ordnungssätze, die besa

gen, dass Butches nur Femmes begehren können: »›Can I really buy a woman a drink 
or ask her to dance?‹ ›Sure honey,‹ she said, ›but only the femmes‹« (Feinberg 2014: 
24). Es handelt sich hierbei um eine subversive Form der Subjektkonstitution, eng 
verknüpft mit (gender-)queerer Maskulinitätsperformance, welche im Normalraum 
nicht zulässig ist und dort die Vergeschlechtlichung der Subjekte stört. 

Zusammenfassend kann hier also die Konstitution eines Gegenraumes erkannt 
werden. Er zeichnet sich durch grundlegend andere Ordnungssätze aus, denen die 
gegenseitige Akzeptanz von queeren Menschen zugrunde liegt. Gleichzeitig ist es 
kein abgekapselter Ort, auch hier wirken die cis-heteronormativen Strukturen des 
Normalraums hinein und verursachen Gewalt und Diskriminierung. Es wird deut

lich, dass es sich bei den Bars um queertopische Räume handelt. Der utopische, si

chere und willkommen heißende Raum wird vom Schatten des Normalraums über

lagert: safer space und Gewalt treffen sich im anderen Raum. 

https://doi.org/10.14361/9783839473351-022 - am 13.02.2026, 16:24:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473351-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jojo Hofmann: Queere Arbeiter*innen und umkämpfte Räume 263 

4. Grenzen queertopischer Räume 

Im Folgenden wird gezeigt, dass auch die queertopischen Bars bestimmte Grenzen 
haben, bei deren Verletzung ebenso Ausschließungsprozesse und Repressionen wir

ken. Diesen wird sich anhand der drei Kategorien Gendertransgression, race und 
Klasse genähert. 

4.1 Gendertransgression 

Bei näherer Betrachtung zeigt sich, dass auch im Gegenraum Queerness nur be

grenzte Existenzmöglichkeiten hat. Deutlich wird dies beispielsweise in zwei Ge

sprächen zwischen Jess und Frankie bei ihren Wiedersehen in der Fabrik: Frankie 
(eine Butch) erzählt Jess (nach Jess’ hormoneller und operativer Transition), dass sie 
mit einer anderen Butch zusammen ist. Das führt später zu Jess’ Frage »What makes 
you think you’re still a butch?« (Feinberg 2014: 225) und Frankies gleichformulierter 
Gegenfrage. Die queere Matrix erlaubt die Subjektwerdung nur im engen Rahmen: 
Die hormonelle und operative Veränderung von Jess’ Körper ist eine Regelverlet

zung, denn eine Person mit männlichem passing kann keine Butch sein, da Butches 
stets weiblich vergeschlechtlich werden. Ebenso ist die Butch/Butch-Beziehung von 
Frankie eine Regelverletzung: die Butch-Werdung geht erwartungsgemäß mit dem 
Begehrensmodus Butch/Femme einher: »I’m a butch because I love femmes« (ebd.: 
299). Auch in der Betrachtung von Roccos und Jess’ Gendertransgressionen wird ei

ne Regelverletzung deutlich. Als Jess Rocco kennenlernt, fragt sich Jess »what kind of 
courage was required […] to live so alone« (ebd.: 102), was impliziert, dass die Tran

sition Roccos automatisch zu Roccos Ausschluss aus der Gemeinschaft der Bar und 
zum Leben in Isolation führt. 

4.2 Race 

Ed ist die einzige Schwarze Figur.4 Neben der schwul-lesbischen Bar geht sie regel

mäßig auch in eine Schwarze Bar und begründet dies wie folgt: »I work all day with 
these old bulls at the plant. I like coming in here and spending some time with y’all. 
But I like being with my own people too, you understand?« (Feinberg 2014: 55) 

Aus dem gleichen Grund, aus dem die anderen Figuren in die schwul-lesbische 
Bar kommen, geht Ed in die Schwarze Bar. Dies liegt an rassistischen Strukturen, 
welche Weiß zur Norm und Schwarz zur Abweichung machen. Das geht aus der 

4 Das Adjektiv ›Schwarz‹ wird hier großgeschrieben, um zu verdeutlichen, dass es sich nicht um 
eine Hautfarbe, sondern um eine konstruierte Rassifizierung von Menschen handelt. Schwarz 
ist somit als marginalisierte Identität zu verstehen, während weiß (klein und kursiv) eine pri
vilegierte Position in einem rassistischen System beschreibt (vgl. Layne 2023: 275). 

https://doi.org/10.14361/9783839473351-022 - am 13.02.2026, 16:24:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473351-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


264 Teil III: (Zukunfts-)Räume (online und offline) / Part III: (Future) Spaces (Online and Offline) 

grundlegenden Konzeption von Identität hervor: Nach Stuart Hall sind Identitäten 
nur in ihrer Beziehung zum Anderen, nicht zu dieser Identität Gehörenden, be

schreibbar. Eine Identität wird in diesem Sinne als das konstruiert, was sie nicht 
ist, also im Ausschluss eines bestimmten ›Außen‹, im Falle des Weißseins durch 
das Nicht-Weißsein (vgl. Hall 2018: 171). Da in einer Gesellschaft mit rassistischen 
Strukturen der Normalraum stets weiß konstituiert wird und ein Gegenraum, wie 
im Falle der queeren Bars, sich vom Normalraum nur auf Ebene der Sexualität 
und Genderperformance abgrenzt, ist auch dieser queere Gegenraum weiß. Ed ist 
zwar aufgrund ihrer Queerness im Gegenraum eingeschlossen, aufgrund ihres 
Schwarzseins jedoch ausgeschlossen; der Gegenraum, welcher ihre intersektional 
von Diskriminierung betroffene Identität einschließt, ist somit die queerfreund

liche Schwarze Bar und nicht die schwul-lesbische weiße Bar. Deutlich wird dies, 
als Ed nach dem Tod von Malcom X einige Zeit nicht mehr in die schwul-lesbische 
weiße Bar kommt. Eds Wut und Trauer treffen in der weißen Gemeinschaft nicht auf 
das gleiche Verständnis wie in der Schwarzen Bar, weshalb sie sich aus dem queeren 
Gegenraum zurückzieht. Zudem erfährt Ed in der schwul-lesbischen weißen Bar 
Rassismus: Grant sagt einige rassistische Dinge in Bezug auf den Vietnamkrieg und 
den Tod von Martin Luther King. Ed und Grant geraten danach physisch aneinan

der, was dazu führt, dass die Barbesitzerin Schwarze Personen für einige Zeit aus 
der Bar ausschließt (Feinberg 2014: 134). Die Tatsache, dass Ed und nicht Grant die 
Konsequenzen für den Zwischenfall trägt, verdeutlicht, inwiefern Weißsein Teil der 
Konstitution des Raumes ist: Es handelt sich um keinen safer space und Gegenraum 
für von Rassismus betroffene Personen. 

4.3 Klasse 

Die Bars sind vor allem Räume für Arbeiter*innen und die Klassenzugehörig

keit der queeren Figuren bedingt ihre Gewalterfahrungen. Cat Moses erklärt mit 
Blick auf Genderperformance: Was im Normalraum als Mode gelte, würde im 
Kontext der queeren Arbeiter*innenschicht von Mittelschichts-Feministinnen als 
»mimicking and privileging heterosexual hypermasculinity« (Moses 1999:79) ver

standen. Das zeigt sich auch im Konflikt der Figuren der Bargemeinschaft mit der 
Frauenbewegung: 

One day I came home from work and found Theresa stewing in anger at the kitchen 
table. Some of the lesbians from a newly formed group on campus had mocked 
her for being a femme. They told her she was brainwashed. »I’m so bad,« Theresa 
thumped the table. »They told me that butches were male chauvinist pigs!« (Fein
berg 2014: 144) 

https://doi.org/10.14361/9783839473351-022 - am 13.02.2026, 16:24:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473351-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jojo Hofmann: Queere Arbeiter*innen und umkämpfte Räume 265 

Auch wenn es also queere Räume auf dem Campus gibt, sind diese keine safer spaces 
für die Arbeiter*innen-Butches und -Femmes, sie benötigen einen Gegenraum zu 
diesen ihnen feindlichen Deutungsmustern. Der Raum der schwul-lesbischen Bars 
schließt somit nur queere Arbeiter*innen ein. Die Klassenzugehörigkeit verbindet 
die Figuren über verschiedene Probleme wie Arbeitsverlust und -suche genauso wie 
die Gewalt auf der Straße und in den Bars: Die Bargemeinschaft konstituiert sich 
am Schnittpunkt intersektionaler Identitäten. 

In Bezug auf Sexarbeit werden die spezifischen Ausschließungsprozesse im 
Kontext von Arbeit ebenso deutlich: 

»Did it ever occur to you that I might be uncomfortable at the bar?« Milli shouted. 
[…] »Because there’s attitude towards us.« »What are you talking about? Lots of the 
women at the bar are pros.« […] »They’re hometown girls who turn tricks to pay the 
rent. They’re ashamed of what they do. They aren’t into the life in the same way as 
the rest of us. We’re different.« (ebd.: 117–118) 

Für die Sexarbeiterin Milli ist die Bar kein safer space, sondern ein sie ausschließen

der Ort. Die Ordnungssätze des Gegenraums erlauben zwar Sexarbeit, jedoch nur in 
einem engen Rahmen und in Verbindung mit der gleichzeitigen Verurteilung dieser 
Arbeit. Die Arbeit in Fabriken und Büros wird als höherwertige und wünschenswer

tere Arbeit verstanden; Sexarbeiter*innen wie Milli werden dadurch abgewertet. 

5. Fazit 

Die Räume der schwul-lesbischen Bars sind deutlich als queertopische Gegenräume 
zu erkennen. Sie erlauben subversive Subjektkonstitutionen, Genderperformances 
und alternative Begehrensmodi. Auch wenn hier die Gewalt des Normalraumes hin

einragt, können sich die queeren Figuren einen safer space schaffen und verteidigen. 
Dabei wirken sowohl Ein- als auch Ausschließungsmechanismen, die bestimmte 
marginalisierte Gruppen außen vor lassen. Da die Queertopie nicht unabhängig 
vom Normalraum, sondern zugleich in ihm und als Gegenraum zu ihm konstituiert 
ist, wirken die hegemonialen Strukturen des Normalraums – wie ein Schatten – 
auch hier hinein. Besonders betroffen sind von diesen Ausschließungsmechanis

men intersektional marginalisierte Identitäten, etwa von Rassismus betroffene 
Figuren wie Ed oder trans Figuren wie Rocco und Jess. Ihre Identitäten sind auch 
im Gegenraum ein Ereignis und sie erleben die entsprechenden Repressionen. 

Es hat sich gezeigt, dass die Konzepte von Lotman und Renner eine theoreti

sche Erweiterung benötigen, um hinsichtlich intersektionaler Positionen die volle 
Wirkmacht von Räumen und ihren Ein- und Ausschließungsmechanismen greifen 
zu können. Besonders die Betrachtung des Ereignisses als immer auflösbares Stö

https://doi.org/10.14361/9783839473351-022 - am 13.02.2026, 16:24:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473351-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


266 Teil III: (Zukunfts-)Räume (online und offline) / Part III: (Future) Spaces (Online and Offline) 

rungsmoment macht die wirkmächtigen gesellschaftlichen Strukturen unsichtbar, 
welche die Existenz bestimmter Figuren immer als Ordnungsverletzung markieren. 

Literatur 

Ajmal, M., Kumar, T., Ritonga, M. und Nukapangu, V. (2022) »A Corpus-Based Anal

ysis of the Adjectives and Synonyms Beautiful, Handsome, and Pretty«, World 
Journal of English Language 12(2), S. 159–168. https://doi.org/10.5430/wjel.v12n2p 
159. 

Carroll, M. (2015) Effects of Higher Education Policy and Planning on a Campus Women’s 
Center and the Provision of Safer Space. University of Calgary, unveröffentlichte 
Masterarbeit. 

Cuntz, M. (2015) »Deixis«, in: Dünne, J. und Mahler, A. (Hg.) Handbuch Literatur & 
Raum. Berlin/Boston: De Gruyter, S. 57–70. 

Eves, A. (2004) »Queer Theory, Butch/Femme Identities and Lesbian Space«, Sexual
ities 7(4), S. 480–496. https://doi.org/10.1177/1363460704047064. 

Feinberg, L. (2014) Stone Butch Blues. 20th Anniversary Author Edition, selbst verlegt. 
https://www.lesliefeinberg.net (letzter Zugriff am 21.08.2024). 

Foucault, M. (2013) Die Heterotopien, der utopische Körper. Zwei Radiovorträge. Berlin: 
Suhrkamp. 

Fraser, N. (1996) »Öffentlichkeit neu denken. Ein Beitrag zur Kritik real existieren

der Demokratie«, in: Scheich, E. (Hg.) Vermittelte Weiblichkeit. Feministische Wis
senschafts- und Gesellschaftstheorie. Hamburg: Hamburger Edition, S. 151–182. 

Goetz, L. E. (1997) Drowning in Loneliness and Writing the Blues. Creating Lesbian Space in 
the Novels of Radclyffe Hall and Leslie Feinberg. Cedar Falls: University of Northern 
Iowa ProQuest Dissertations Publishing. 

Hall, S. (2018) Ideologie, Identität, Repräsentation. Ausgewählte Schriften 4. Hamburg: Ar

gument. 
Hark, S. (2001) »Que(e)re Besetzungen öffentlicher Räume: Lesbisch-schwule Sub

kulturen«, in: Thabe, S. (Hg.) Raum und Sicherheit. Dortmund: Dortmunder Ver

trieb für Bau- und Planungsliteratur, S. 92–100. 
Layne, P. (2023) »Multilingualismus im Unterricht am Beispiel von Gedichten von 

Schwarzen Deutschen«, in: Fritz, T., Sorger, B., Schweiger, H. und Reitbrecht, S. 
(Hg.)   IDT 2022: *mit.sprache.teil.haben. Band 5: Sprachenpolitik und Teilhabe. Ber

lin: Schmidt, S. 275–285. 
Lotman, J. M. (1993) Die Struktur literarischer Texte. 4. Aufl. München: Fink. 
Moses, C. (1999) »Queering Class. Leslie Feinberg’s Stone Butch Blues«, Studies in the 

Novel 31(1), S. 74–97. 

https://doi.org/10.14361/9783839473351-022 - am 13.02.2026, 16:24:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5430/wjel.v12n2p159
https://doi.org/10.5430/wjel.v12n2p159
https://doi.org/10.1177/1363460704047064
https://www.lesliefeinberg.net
https://doi.org/10.14361/9783839473351-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.5430/wjel.v12n2p159
https://doi.org/10.5430/wjel.v12n2p159
https://doi.org/10.1177/1363460704047064
https://www.lesliefeinberg.net


Jojo Hofmann: Queere Arbeiter*innen und umkämpfte Räume 267 

Nguyen, E. (2011) »Sunday Sermon – The Q«, First Parish Unitarian Universalist Cam
bridge – Sermons. https://podcasts.apple.com/us/podcast/first-parish-uu-camb 
ridge-sermons/id348793111 (letzter Zugriff am 15.09.2024). 

Renner, K. N. (1983) Der Findling. Eine Erzählung von Heinrich von Kleist und ein Film von 
George Moorse. Prinzipien einer adäquaten Wiedergabe narrativer Strukturen. Mün

chen: Fink. 
––– (2004) »Grenze und Ereignis. Weiterführende Überlegungen zum Ereigniskon

zept von J. M. Lotman«, in: Frank, G. (Hg.) Norm – Grenze – Abweichung. Kulturse
miotische Studien zu Literatur, Medien und Wirtschaft. Michael Titzmann zum 60. Ge
burtstag. Passau: Stutz, S. 357–381. 

Schößler, F. (2008) Einführung in die Gender Studies. Berlin: Akademie. 
Schuster, N. (2010) Andere Räume. Soziale Praktiken der Raumproduktion von Drag Kings 

und Transgender. Bielefeld: transcript. 
Simmons, A. P. (2018) Queer Space in the Future. The Exploration of Queer Hetero-topia in 

Samuel Delany’s Science Fiction. Ann Arbor: Bowie State University ProQuest Dis

sertations Publishing. 
Tetzlaff, S. (2016) Heterotopie als Textverfahren. Erzählter Raum in Romantik und Realis

mus. Berlin: De Gruyter. 
Weaver, H. (2014) »Friction in the Interstices: Emotion and Landscape in Stone Butch 

Blues«, Emotion, Space and Society 12, S. 85–91. https://doi.org/10.1016/j.emospa.2 
013.12.007. 

https://doi.org/10.14361/9783839473351-022 - am 13.02.2026, 16:24:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://podcasts.apple.com/us/podcast/first-parish-uu-cambridge-sermons/id348793111
https://podcasts.apple.com/us/podcast/first-parish-uu-cambridge-sermons/id348793111
https://doi.org/10.1016/j.emospa.2013.12.007
https://doi.org/10.1016/j.emospa.2013.12.007
https://doi.org/10.14361/9783839473351-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://podcasts.apple.com/us/podcast/first-parish-uu-cambridge-sermons/id348793111
https://podcasts.apple.com/us/podcast/first-parish-uu-cambridge-sermons/id348793111
https://doi.org/10.1016/j.emospa.2013.12.007
https://doi.org/10.1016/j.emospa.2013.12.007


https://doi.org/10.14361/9783839473351-022 - am 13.02.2026, 16:24:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473351-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

