Religion in der Schule - Ethisch-theologische und
religionspolitische Erwagungen

Christian Polke

Die Schule ist vor allem in demokratischen Gesellschaften vielfiltigen, teils ein-
ander widersprechenden Erwartungen ausgesetzt. Die einen wiinschen eine best-
mogliche Vorbereitung auf die berufliche Laufbahn, die anderen votieren fiir ein
an den Fragen der Lebensgegenwart orientiertes kritisches Bewusstsein, welches
es zu kultivieren gilt, und wiederum andere — oder auch im Verbund mit den zu-
vor Genannten — sehen nach dem Wegfall von religiésen und anderen kulturel-
len Ligaturen die Schule in der Pflicht, einen allgemein geteilten, gleichsam zivil-
religidsen Wertekanon zu vermitteln. Alle diese Erwartungen hingen schlieRlich
mit dem Umstand zusammen, dass vielen, selbst wenn sie es nicht so formulieren
wiirden, klar ist, dass hier nicht nur die junge Generation ihre Bildung und Aus-
bildung erhilt, sondern dass damit zugleich ein Spiegel der kiinftigen Gesellschaft
in Konturen sichtbar wird. Das mag weniger am baulichen Zustand von Schulen
und gewiss nicht allein an den jeweils in Mode befindlichen Schulreformen liegen,
wohl aber am jeweils erfahrbaren Schulleben selbst, welches als eine Art von Spie-
gel oder gar >Orakel« sozialer Zukunft fungiert. Das Schulsystem stellt von daher
mehr als nur ein in institutionelle Bahnen gelenktes Funktionssystem zur sozialen
Reproduktion dar. Die Klugen unter den Gesellschaftstheoretikern, die sich die-
ser Rolle des mehr oder minder 6ffentlichen Schullebens in der Neuzeit bewusst
waren, haben dies stets gewusst. Man darf an Wilhelm von Humboldt und Fried-
rich Schleiermacher denken (dazu Polke 2017, 183-200), mehr noch aber an Emile
Durkheim und John Dewey.!

1 Anders als bei Schleiermacher und starker noch als bei Wilhelm von Humboldt riickt sowohl
bei Emile Durkheim als auch bei John Dewey die Funktion der Erziehung fiir das demokra-
tische Zusammenleben und eine entsprechend reformierte Gesellschaft in den Mittelpunkt.
Nicht umsonst haben sich beide Sozialtheoretiker auf ihre Weise aktiv in Bildungsdiskussio-
nen eingebracht: der eine, indem er selbst eine Reformschule mit begleitet hat, der andere
in seiner langjdhrigen Funktion als Professor fiir Pidagogik.

am 14.02.2026, 06:36:54,


https://doi.org/10.14361/9783839453551-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

26

Christian Polke

Blickt man von hier aus auf gegenwirtige Herausforderungen, dann fallen ei-
nem vor allem drei Stichworte ein.> Da wire zum einen die Frage nach einem
okologischen und damit zukiinftige Generationen in ihrem Gerechtigkeitsanliegen
mit einbeziehenden Lebenswandel, privat wie 6ffentlich. Klimawandel ist hier das
Stichwort. Da wire zum anderen die medientechnologische Neujustierung unseres
offentlichen Lebens, sei es in politischer Hinsicht oder auch mit Blick auf die 6ko-
nomische Infrastrukeur. Digitalisierung als ein im Grunde umfassender Medien-
wandel erstreckt sich nimlich gleichermafen auf die politische Kultur der Offent-
lichkeit wie auf die Berufsbilder, die im Hintergrund selbst eines gymnasialen Bil-
dungskanons stehen mogen; jedenfalls, wenn man an die jeweilige Fichergewich-
tung im curricularen Lehrplan denkt. Und schliefidlich dirften Fragen des inter-
kulturellen und interreligiésen Zusammenlebens zu den mafigeblich die Zukunft
mitprigenden Herausforderungen zihlen. Alle drei genannten Stichworte von Kli-
mawandel, Digitalisierung und Multikulturalitit (und -religiositit) markieren fir
den demokratischen Kontext, in dem wir iiber die Relevanz, Funktion und Auf-
gabe von Schulen und schulischer Bildung nachdenken, entscheidende Faktoren,
die iiber die Zukunftsfihigkeit unserer Gemeinwesen im Ganzen mit entscheiden.
Denn sowohl hinsichtlich ihres kiinftigen, dauerhaften Fortbestandes als auch hin-
sichtlich der notwendigen, teils sozio6konomischen, teils soziokulturellen und po-
litischen Rahmenbedingungen ist eine demokratische Kultur davon abhingig, dass
nachwachsende Generationen einen geschirften Blick auf die Voraussetzungen er-
halten, derer es bedarf, um die Errungenschaften einer Demokratie als Lebens- wie
als Regierungsform unter neuen, verinderten Lagen nicht aufs Spiel zu setzen. Al-
lein aus diesem Grund rechtfertigen sich diesbeziigliche bildungspolitische und
-ethische Auseinandersetzungen von selbst.

Mein Beitrag richtet sein Augenmerk nun, dem Ort seines Erscheinens ge-
miR, vor allem auf die dritte der genannten Herausforderungen. Dennoch soll-
te mit diesen einleitenden Bemerkungen klargemacht werden, dass >Religion in

2 In Axel Honneths gesellschaftstheoretischem Grundriss (Honneth 2011) fehlt eine eigenstén-
dige Bearbeitung des Erziehungs- und Bildungssystems. Der Autor hat dies selbstkritisch ein-
gestanden (Honneth 2018, 315) und dem in einer Skizze (Honneth 2012) abzuhelfen versucht.
In letzterer riickt er vornehmlich die beiden Probleme von Digitalisierung und kultureller He-
terogenitit in den Mittelpunkt einer demokratischen Erziehung. Dass die 6kologische Frage
(bislang) auRen vor bleibt, ebenso wie die der religiésen Signatur von kultureller Hetero-
genitdt, mag verschiedenen Grinden geschuldet sein. Jedenfalls aber diirften alle drei Her-
ausforderungen anzeigen, dass es sich bei diesen um Querschnittsthemen handelt, die auf
allen drei Ebenen der demokratischen Sittlichkeit — dem »Wir« in den personlich-familid-
ren Beziehungen, dem »Wir«der 6konomischen Sphire und dem »Wir« der demokratischen
Offentlichkeit—Beachtung finden diirften, wenngleich sie mageblich ihren Ort in Bildungs-
prozessen finden, die auf der Schnittstelle zwischen allen dreien Spharen, vor allem aber mit
Bezug auf eine lebendige demokratische Offentlichkeit liegen.

am 14.02.2026, 06:36:54,


https://doi.org/10.14361/9783839453551-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Religion in der Schule - Ethisch-theologische und religionspolitische Erwégungen

der Schule« nur eines von mehreren Themenfeldern darstellt, die unsere eingefah-
renen Denkweisen mit Blick auf die ethische Relevanz des Schullebens und die
politische Brisanz seiner institutionellen Regelungen vor nicht geringe Herausfor-
derungen stellen.? Alle drei Stichworte verweisen dariiber hinaus auf die vornehm-
lich durch Vertreter klassischer Bildungsideale verfochtene Idee der ganzheitlichen
Bildung. Zumindest in ethischer Sicht darf gelten: Was vormals unter »Herzensbil-
dung« verstanden wurde, erhilt in zeitlicher, sozialer und existentieller Hinsicht
neue Konturen. Denn durch die Dringlichkeit der kologischen Krise erstreckt sich
die Verantwortlichkeit der personalen Subjekte nunmehr nicht mehr ausschlieR-
lich auf die Zeitgenossen im engeren Sinne, sondern auf Menschen, die weit iiber
die eigene Lebensspanne hinaus in den Blick kommen. Mit Blick auf die Digita-
lisierung unserer Lebenswelten lisst sich ferner diagnostizieren, dass die soziale
Verantwortung iiber die Grenzen von face-to-face-Kommunikation und mehr noch
iiber die Grenzen der institutionell geregelten, (national-)staatlichen Verantwort-
lichkeiten hinausreicht. Und mit Blick auf das, was Religionssoziologen Individua-
lisierung nennen, lisst sich behaupten, nicht so sehr das Schwinden religiéser Ge-
meinschaftlichkeit ist deren Signatur, als vielmehr die Erwartung einer persona-
len Unvertretbarkeit hinsichtlich der sletzten Dinges, deren holistische, das Ganze
des Lebens von der Geburt bis zum Tod inkludierende Struktur irreduzibel an die
Authentizitit der einzelnen Lebensfithrung riickgebunden wird.* Die Bildung des
ganzen Menschen als eine Person erstreckt sich in umfassender, gleichwohl ver-
inderter Weise sowohl auf seine zeitliche als auch seine soziale wie existentielle
Dimension.

3 Aus diesem Grund habe ich in meiner Gottinger Antrittsvorlesung unter dem Stichwort
»Schule als Lebensform« von einer paradigmatischen Bedeutung der Bildungsethik fiir die
Sozialethik gesprochen. Oder schlichter: von dem nach wie vor zu wenig beachteten prinzi-
piellen Zusammenhang zwischen (dem kinftigen Stand) demokratischer Gesellschaftsform
und den in ihr sich abspielenden Erziehungs- und Bildungsprozessen (Polke 2018).

4 Mit dem Ideal einer authentisch-existentiell geforderten Lebensfithrung ist kein Pladoyer
fiir einen zeitgemafen Existentialismus anvisiert. Auch deckt sich dies nicht mit den von
verschiedenen Religionssoziologen ins Auge gefassten Prozess einer (hybriden) religiésen
Individualisierung. Vielmehr und bescheidener soll damit dem Faktum Rechnung getragen
werden, dass eine religiése Glaubenshaltung (als Option) unter gegenwartigen Bedingungen
ebenfalls unter dem normativen Gebot der Authentizitit in der Offentlichkeit steht. Dies
scheint mir das berechtigte Anliegen der religiésen Zeitdiagnose von Charles Taylor zu sein,
wie er sie erstmals in Taylor 2002 (v.a. 71ff.) vorgelegt hat. — Bei Taylor geraten allerdings die
vielen neuen sozialen Formen des Religidsen zu stark in den Hintergrund, woraus sich dann
zum Teil die Scharfe seiner entsprechenden Kritik erklart.

am 14.02.2026, 06:36:54,

27


https://doi.org/10.14361/9783839453551-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

28

Christian Polke

Religion in der (6ffentlichen) Schule kann nun in vielfacher Gestalt in Erscheinung
treten: zum einen durch das religiése Agieren von Schiiler*innen und Lehrkrif-
ten, zum anderen durch offizielle (Sonder-)Veranstaltungen mit religiosem Be-
zug, und mafigeblich sicherlich auch durch die in Deutschland verfassungsrecht-
lich verbriefte Verankerung des Religionsunterrichts im offiziellen Ficherkanon.
Um letzteren soll es in meinen Ausfithrungen vornehmlich gehen. Dabei ist aller-
dings zu beachten, dass trotz aller — wiederum verfassungsrechtlicher — Fokus-
sierung des Religionsunterrichts auf die Vermittlung von bekenntnisgebundenen
Inhalten dieses Unterrichtsfach nicht abseits seiner gesellschaftlichen und darin
eben schulischen Rahmung betrachtet werden kann. Ein einfaches Beispiel hierfir
ist die selbst in Siiddeutschland in den letzten Jahren massiv weggebrochene bi-
konfessionelle >Normalstruktur< der Schiiler*innenschaft. Die allgemeine Tendenz
zu einer Entkonfessionalisierung, auch und gerade innerhalb des Einflussberei-
ches der beiden groflen christlichen Kirchen hierzulande, wirkt sich mehr oder
minder offensichtlich auf die unter anderen geschichtlichen Bedingungen ent-
standenen Rahmenstrukturen des konfessionellen Religionsunterrichts als schu-
lisches Pflichtfach aus. In anderen Gebieten Deutschlands ist dies schon viel lin-
ger der Fall. Man muss noch nicht einmal die gestiegene religiose Pluralisierung
in Deutschland bemithen, um sich die massiven Verinderungen auf dem »religio-
sen Feld« unserer Gesellschaft vor Augen zu fithren. Wiederum nur als Beispiel: In
einer bundesdeutschen Grof3stadt wie Hamburg, in der der Anteil der Mitglieder
einer christlichen Kirche mittlerweile bei unter 40 Prozent der Gesamtbevdlkerung
liegt, wichst Beobachtern zufolge innerhalb des christlichen Spektrums zugleich
der Anteil der Christ*innen aus Migrationskirchen enorm, wohingegen die Mit-
gliederzahlen der beiden grofien christlichen Konfessionen, evangelisch-lutherisch
und romisch-katholisch, stagnieren bzw. im Schwinden begriffen sind. In gewisser
Weise spiegelt sich in diesem Trend, der auch andernorts zu beobachten ist, das
wider, was der Soziologie Hans Joas einmal spitz in die Bemerkung gepackt hat,
das Christentum wandere nicht aus Europa aus, sondern vielmehr in vielfach neu-
er Weise nach Europa ein (Joas 2012, 198ff.). Nur entsprechen die damit verbunde-
nen Gestalten des Christentums eben kaum bis wenig denjenigen Formationen, die
wir traditionell als westliche Christentiimer europiischer Provenienz bezeichnen
wiirden. Damit einher gehen andere Formen von Spiritualitit, Frommigkeitspra-
xis, moralischen Grundmustern, sozialen Gemeinschaftsformen und Lernkultu-
ren. Dieses alles schlicht iiber die Unterscheidung von sliberalc und >konservativs,
wenn nicht gar »fundamentalistisch¢, zu sortieren, wiirde gerade den Punkt ver-
fehlen, um den es hier geht. Denn die Zielgruppen eines christlichen Religionsun-
terrichts werden schon allein durch die Pluralisierung innerhalb des christlichen
Spektrums des religiosen Feldes ebenfalls heterogener. Man kann hier beobach-

am 14.02.2026, 06:36:54,


https://doi.org/10.14361/9783839453551-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Religion in der Schule - Ethisch-theologische und religionspolitische Erwégungen

ten, wie sehr die religionskulturelle Lage selbst zum Spiegelbild einer gesamtge-
sellschaftlichen Situation wird. Die gerne von Bildungspolitikern — jedenfalls sol-
chen, die dem Christentum und der Institution des Religionsunterrichts positiv
gestimmt gegeniiberstehen — bemithte Identifikation kultureller Werte mit ihren
(judisch-)christlichen Wurzeln gerit dabei ebenfalls ins Schwanken. Wobei nicht zu
tibersehen ist, dass selbst in konservativen Kreisen der Bezug auf das Christentum
bzw. die christlichen Werte immer stirker rein kultureller, wenn nicht gar natio-
naler Natur ist. Fiir das Ansinnen, einen analogen islamischen Religionsunterricht
zu installieren, wird die Lage dadurch noch prekirer.” Mit dem verfassungsrecht-
lichen Verstindnis, wonach der Religionsunterricht seine Sonderrolle gemif Art
7 (3) GG allein dadurch erhilt, dass sein Ziel darin besteht, den »Bekenntnisge-
halt, namlich die Glaubenssitze der jeweiligen Religionsgemeinschaft [...] als be-
stehende Wahrheiten zu vermitteln« (BVerfGE 74, 244 (252)), hat dies kaum mehr
etwas zu tun; selbst ungeachtet der Nichteinbeziehung entsprechender Ansprech-
partner von nicht mit offiziellen Reprisentanzorganen ausgestatteten Religions-
gemeinschaften. Denn aus juristisch wie ethisch itberzeugender Sicht hingt die
Sonderrolle des Religionsunterrichts an der mit ihm verbundenen materialen Ei-

5 Musterbeispiel ist hierfiir das Bundesland Bayern. Hier wird seitens der zustandigen Staats-
regierung der »lslamische Unterricht« als ein nicht »konfessionell gebundener« Unterricht
dargestellt und als dezidierte Alternative zum Ethikunterricht begriffen. Zwar werden auch
Inhalte des muslimischen Glaubens vermittelt, aber gleichwohl liegt der Fokus von Anfang
anvornehmlich auf Integrationszielen. So heifst es in der paradigmatisch fiir alle Schultypen
kennzeichnenden offiziellen Sprachregelung: »Der Islamunterricht leistet auf der Basis der
Verfassung des Freistaats Bayern und des Grundgesetzes der Bundesrepublik Deutschland
einen erzieherischen Beitrag fir die Integration der muslimischen Schiilerinnen und Schii-
ler in ihr schulisches und auflerschulisches Umfeld.« Und weiter lautet es in der Praambel:
»Der vorliegende Lehrplan fiir den Islamunterricht an der Hauptschule folgt dem allgemei-
nen Unterrichts- und Erziehungsauftrag der Hauptschule. Er dient der Wertorientierung der
muslimischen Schiilerinnen und Schiiler und soll ihnen dabei helfen, sich sowohl hinsicht-
lich der eigenen Religion als auch der Gesellschaft zu positionieren. In ihm werden Kennt-
nisse iber den Islam als Religion und Lebensweise sowie iber muslimisch gepragte Kultu-
ren vermittelt, aber auch Haltungen angebahnt und gutes Verhalten als Muslime eingeiibt.«
(Online: https://www.isb.bayern.de/download/12717/islamunterricht_hs.pdf [letzter Zugriff:
August 2019]. Diese Handreichung zum Modellversuch aus dem Jahr 2006 (entsprechend fiir
die Grundschulen aus demJahr 2010) gilt dank derim Jahr 2019 beschlossenen Verlangerung
weiterhin.—Man muss nicht boshaft sein, um darin einen Wertekundeunterricht mit islami-
schen Beziigen zu erkennen und ergo eine forcierte Kulturalisierung einer religiosen Glau-
benstradition. Die Kirchen sollten sich hiiten, allein aufgrund ihrer staatskirchenrechtlichen
Vertrige, diese Tendenz mit Blick auf den Islam nicht auch mit Blick auf ihren Religionsun-
terricht sorgenvoll und skeptisch zu betrachten. Dies gilt, zumal es ernsthafte Bestrebungen
zur Einrichtung von Lehrstiihlen fiir »islamische Werte und Normen« fiir die Ausbildung von
entsprechenden Lehrkraften gibt.

am 14.02.2026, 06:36:54,

29


https://www.isb.bayern.de/download/12717/islamunterricht_hs.pdf
https://www.isb.bayern.de/download/12717/islamunterricht_hs.pdf
https://www.isb.bayern.de/download/12717/islamunterricht_hs.pdf
https://www.isb.bayern.de/download/12717/islamunterricht_hs.pdf
https://www.isb.bayern.de/download/12717/islamunterricht_hs.pdf
https://www.isb.bayern.de/download/12717/islamunterricht_hs.pdf
https://www.isb.bayern.de/download/12717/islamunterricht_hs.pdf
https://www.isb.bayern.de/download/12717/islamunterricht_hs.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839453551-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.isb.bayern.de/download/12717/islamunterricht_hs.pdf
https://www.isb.bayern.de/download/12717/islamunterricht_hs.pdf
https://www.isb.bayern.de/download/12717/islamunterricht_hs.pdf
https://www.isb.bayern.de/download/12717/islamunterricht_hs.pdf
https://www.isb.bayern.de/download/12717/islamunterricht_hs.pdf
https://www.isb.bayern.de/download/12717/islamunterricht_hs.pdf
https://www.isb.bayern.de/download/12717/islamunterricht_hs.pdf
https://www.isb.bayern.de/download/12717/islamunterricht_hs.pdf

30

Christian Polke

genart religioser Bildung und nicht an irgendwelchen integrationspolitischen Ziel-
setzungen, so l6blich sie auch erscheinen mégen.

Nun resultiert dieser Fokus auf Wertevermittlung hinsichtlich der Zielbestim-
mung religiéser Bildung in der Schule nicht zuletzt aus dem gesellschaftspoliti-
schen Kontext, in den der Religionsunterricht stets eingelassen ist. Positiv gewen-
det hat der Praktische Theologe und Religionspidagoge Rolf Schieder schon vor
bald zwanzig Jahren in der Debatte um LER sowie der Forderung nach einem Is-
lamunterricht daraufverwiesen, dass »Interkulturalitit ohne Interreligiositit nicht
zu verwirklichen ist [...]. Ein staatseigener Zivilreligionsunterricht ist von der Ver-
fassung nicht vorgesehen. Vielmehr vertraut der Staat darauf, daf$ die Religions-
gemeinschaften ihre je eigene Version vom religiosen Sinn des Gemeinwesens tra-
dieren. Insofern ist der Schutz der Religionsfreiheit ein wesentlicher Beitrag des
Staates zur Werteerziehung, denn nur auf dem Umweg iiber die Pluralitit positi-
ver Religionen und Weltanschauungen kann der Staat zivilreligiése Zustimmung
beanspruchen«, d.h. eine qua Wertiiberzeugung getragene Zustimmung zu sei-
ner freiheitlich-demokratischen Grundordnung (Schieder 2001, 170).¢ Diese Uber-
legungen werden durch die jiilngsten empirischen Untersuchungen des Religions-
monitors zum Verhiltnis von weltanschaulicher Vielfalt und Demokratie bestitigt
(Pickel 2019). Darin weisen die Autoren auf, dass religiése Vielfalt per se keines-
wegs als demokratiegefihrdend eingeschitzt wird; auch bleibt die Zustimmung
der Menschen zur Demokratie in Deutschland weitgehend stabil, und dies durch
alle religiésen und weltanschaulichen Gruppen hindurch.” Negativ im Sinne einer

6 Dahinter steht der Gedanke, dass durch interne Bildung und Aufklarung eine Religionstra-
dition sich selbst zivilisieren kann. Uber diesen Weg lasst sich dann auch indirekt eine das
gesellschaftliche Zusammenleben heilsam beférdernde Wirkung von Religiositat und reli-
giésem Clauben identifizieren: »Denn erst Bildung verhilft dem Menschen zu der Erkenntnis,
dass er>fiir die Ewigkeit bestimmtcist. Die Bestimmung des Menschen liegt jenseits seiner
biologischen Vorfindlichkeit, auch jenseits seiner gesellschaftlichen Verzweckung und auch
jenseits seiner moglichen destruktiven Selbstkonzepte. Das Ziel der Bildung besteht in der
Einsicht, dass die Anerkennung der eigenen Endlichkeit dann keine heroische oder resigna-
tive Geste ist, wenn diese Einsicht so gebildet ist, dass die eigene Endlichkeit als Moment
eines Unendlichen gewusst wird.« (Schieder 2008, 275).

7 »Korrelationen zwischen der Akzeptanz fiir Demokratie und Religiositdt sowie der Bedeu-
tung religioser Gebote fallen geringer aus und verschwinden vollstindig, wenn man dieje-
nigen Befragten, die eine dogmatische beziehungsweise ausgrenzende Haltung vertreten,
aufden vorldsst. Das heifdt, dass es unter glaubigen Menschen zwar kleine Minderheiten mit
rigideren Positionen gibt, die mit demokratischen Grundprinzipien in Konflikt geraten kéon-
nen. Diese ausgenommen, stellen Religion und religiése Praxis als solches aber keine Bedro-
hung fiir Demokratien dar. Insgesamt bleibt festzuhalten, dass Religion nur dann proble-
matisch fiir Demokratien sein kann, wenn damit dogmatische oder exklusivistische Vorstel-
lungen verkniipft sind, die anderen religiésen Vorstellungen und Glaubensgruppen keinen
Raum zugestehen. Diese Korrelationen finden sich iiber alle Religionsgemeinschaften hin-
weg in gleicher Weise«. (Pickel 2019, 62) — Wichtig ist hingegen, dass es vornehmlich von der

am 14.02.2026, 06:36:54,


https://doi.org/10.14361/9783839453551-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Religion in der Schule - Ethisch-theologische und religionspolitische Erwégungen

demokratieskeptischen Haltung erweisen sich vielmehr sowohl festgesetzte Vor-
urteile, bspw. gegeniiber dem Islam, als auch anti-plurale — die Autoren sprechen
zumeist von »dogmatischen« — Formen von Religion. Insofern korreliert einer an-
tidemokratischen Einstellung ein prinzipieller Vorbehalt gegeniiber Pluralismus
und gesellschaftlicher Pluralitit und umgekehrt. Dariiber hinaus helfen vermehr-
tes Wissen tiber Religion und mehr noch soziale Kontakte mit anders religiésen
Menschen dazu, Vorurteile abzubauen und fordern somit indirekt das Vertrauen
in eine die gesellschaftliche Vielfalt integrierende demokratische Kultur.

Vor diesem Hintergrund l4sst sich aus ethischer Sicht nochmals anders nach
der Rolle und Funktion des Religionsunterrichts an der (6ffentlichen) Schule fra-
gen. Denn wenn gilt, dass Erfahrungen religiéser Vielfalt und soziale Kontakte
ausschlaggebend sind fiir eine positive Haltung zum religiésen Pluralismus so-
wie zum soziokulturellen Rahmenkontext, in dem eine freiheitliche Demokratie
gedeiht, dann stellt sich die Frage, inwiefern religiése Bildung selbst ein Beitrag
zur interreligiésen Verstindigung bieten kann. Allerdings gilt ebenso: Gerade, weil
Religion keineswegs die exklusive und zumeist gar nicht die wichtigste Quelle von
Wertiiberzeugungen darstellt (Pickel 2019, 18),® muss der auf ihre Vermittlung aus-
gerichtete Unterricht auch nicht allein fiir die Wertevermittlung herhalten. Das
wird gemeinhin iibersehen. Zwischen diesen Anspriichen und Erwartungen — zwi-
schen Wertevermittlung und interreligios-kultureller Verstindigung auf der einen
und religiéser Wissensvermittlung und Bildung auf der anderen Seite — changie-
ren mit jeweils unterschiedlichen Schwerpunktsetzungen diejenigen Modelle von
Religionsunterricht, die sich als zeitgemifie Alternativen oder Erginzungen zum
konfessionell ausgerichteten Unterricht nach Art. 7 (3) GG verstehen. An einem be-
sonders umstrittenen, dem sog. Hamburger Modell eines »Religionsunterrichts fiir
Alle« mochte ich im Folgenden die ethischen und religionspolitischen Dilemmata
im Zusammenhang religiéser Bildung am Ort der Schule angesichts gegenwartiger
gesellschaftlicher Herausforderungen etwas genauer skizzieren.

»Wahrnehmung der praktizierten Demokratie« (Pickel 2019, 17) abhangt, ob die Demokratie
als zustimmungsfihig erachtet und positiv bewertet wird.

8 Es ldsst sich damit auch nicht pauschal behaupten, dass Muslime durch ihren Glauben bzw.
ihre Religion der Demokratie starker skeptisch oder ablehnend gegeniiberstiinden (Pickel
2019, 44). Wenn (iberhaupt, dann ist es eine in allen Religionsgruppen vorkommende exklu-
sivistische Haltung, die hier einen negativen Einfluss ausiibt. Selbst der andernorts diagnos-
tizierte stirkere Hang zu einer »starken Hand« in der Politik unter sehr glaubigen Personen
darf nicht als latente Neigung zu autokratischen Regierungsformen fehlinterpretiert wer-
den.

am 14.02.2026, 06:36:54,

31


https://doi.org/10.14361/9783839453551-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

32

Christian Polke

Den verfassungsrechtlichen Rahmen fiir den Religionsunterricht als ordentliches
Fach an offentlichen Schulen in Deutschland bildet Art. 7 (3) GG (Heinig 2014,
338; 351). Darin wird nicht nur sein Status als ordentliches Lehrfach festgehal-
ten, sondern mehr noch - in Absicherung der weltanschaulichen Neutralitit des
Staates und der (positiven) Religionsfreiheit — den Religionsgemeinschaften das
Recht zugestanden, die inhaltlichen Grundsitze des Religionsunterrichts (inner-
halb der freiheitlich-demokratischen Grundordnung) festzulegen. Auch das Bun-
desverfassungsgericht hat darin seinen eigentlichen, materialrechtlichen Kern ge-
sehen: »Seine [sc. des Religionsunterrichts; C.P.] Ausrichtung an den Glaubenssit-
zen der jeweiligen Konfession ist der unverinderliche Rahmen, den die Verfassung
vorgibt.« (BVerfGE 74,244 (253)) Eingebettet wiederum sind diese Bestimmungen
in die prinzipielle, d.h. umfassende Schulaufsicht des Staates (Art. 7 [1] GG),’ sowie
in die elterlichen Erziehungsrechte, zu denen bis zur Religionsmiindigkeit des Kin-
des (i.d.R. ab dem 14. Lebensjahr) auch die Entscheidung iiber die Teilnahme am
Religionsunterricht gehort. Grundrechtsdogmatisch kommt ferner sowohl die Ab-
meldemdglichkeit vom Religionsunterricht als auch die Verweigerungspflicht sei-
tens der Lehrenden als Ausfliisse der (negativen) Religionsfreiheit hinzu. Jedoch:
Schon die Tatsache, dass einem einzelnen Unterrichtsfach eine derart umfassende
verfassungsrechtliche Garantie zukommt,* ist beachtlich; noch dazu, wenn man
bedenkt, dass dies auf der Ebene der Bundesverfassung geschieht, und zwar fir
einen Bereich, der iiblicherweise strictissime unter die Kultushoheit, also in den
Zustindigkeitsbereich der Linder fillt." Aber sie deutet auch darauf hin, dass fiir

9 In Deutschland besteht anders als in vielen anderen Landern der westlichen Welt nicht nur
eine Unterrichts-, sondern dezidiert eine Schulpflicht; was wiederum auf die starke Rolle des
Staates als wichtigen Akteur verweist.

10 Als kleine historische Notiz sei erwahnt, dass die Weimarer Reichsverfassung — neben dem
Religionsunterricht (Art. 149 WRV) —auch noch Staatsburgerkunde und Arbeitslehre (Art. 148
WRV) als obligatorische Schulfacher erwihnt hat.

11 Von daher ergibt sich (ibrigens eine in der Realitat weitaus vielféltigere Praxis der Handha-
bung, Organisation und Struktur des Religionsunterrichts im Rahmen von Art. 7 (3) GG, als
dies meistin der Literaturangenommen wird. Zwar ist der Staat lediglich»Unternehmer«des
Religionsunterrichts, insofern er die dafiir notwendigen infrastrukturellen und finanziellen
Ressourcen aufzubringen hat, aber er kann doch —vornehmlich iiber Lindergesetzgebung —
sehr unterschiedliche rechtliche Rahmenbedingungen fiir das konkrete Angebot von Religi-
onsunterricht geben. So obliegt es in manchen Bundeslandern weitgehend den Schulbezir-
ken oder fallt gar in das Ermessen des einzelnen Schulleiters festzulegen, wie sich der Religi-
onsunterricht in den Ficherkanon und Unterrichtsplan einfiigt; zum Teil auch bedingt durch
die ebenfalls lokal getroffene Entscheidung, welche Lehrkrafte eingestellt werden. Hinzu
kommt, dass z.B. im Land Niedersachsen auf Antrag auch die Moglichkeit eines konfessions-
Ubergreifenden Religionsunterrichts gegeben ist. Dies alles gilt es nur deshalb hier zu notie-

am 14.02.2026, 06:36:54,


https://doi.org/10.14361/9783839453551-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Religion in der Schule - Ethisch-theologische und religionspolitische Erwégungen

den Religionsunterricht besondere Konditionen gelten miissen, ohne die sein Sta-
tus am Ort der 6ffentlichen Schule nicht gerechtfertigt wire. Diese spezifischen
Bedingungen sind nun aber rechtsdogmatischer Natur, wie Hinnerk Wifmann be-
tont: Es lisst sich

»verfassungsdogmatisch [..] anfithren, dass es sich bei den Inhalten des Religi-
onsunterrichts um eine Enklave im demokratischen verantworteten Schulmandat des
Staates handelt. Eine solche Ausnahme ist eben nicht gerechtfertigt wegen all-
gemeiner Mitbestimmungsanspriiche gesellschaftlicher Grofimichte, wie sie die
Religionsgemeinschaften neben anderen darstellen, und erst recht nicht wegen
einer (religions-)padagogischen Eigenposition, die sonst selbstredend auch fiir
jedes andere Fach angefiihrt werden kdonnte. Erst und nur der die ganze Person er-
greifende Wahrheitsanspruch der Religion, der durch die Religionsgemeinschaften verant-
wortet wird, rechtfertigt im religios neutralen Staat, dass dieser Platz in der Schule von
der Religion selbst ausgefiillt wird.« (Wilmann 2019, 55)"*

Nun gibt es im Bundesland Hamburg seit Jahren ein Sondermodell des Religi-
onsunterrichts, den sog. »Religionsunterricht fir alle« (RUfa), der strenggenom-
men nicht einfach nach Art. 7 (3) GG erteilt wird, wohl aber innerhalb von des-
sen Rahmen. Dabei liegt die Besonderheit zunichst einmal darin, dass der Religi-
onsunterricht in der Grund- und Sekundarstufe I in gemischtkonfessionellen bzw.
gemischtreligiésen Klassenverbinden erteilt wird. »Fiir alle« heif3t also zunichst,
dass hier keine Aufteilung in unterschiedliche konfessions- bzw. religionsbezogene
Klassenverbiinde erfolgt. Dahinter steht als religionsdidaktische Leitmaxime die
Idee eines dialogischen Religionsunterrichts (Weif3e 2014, 66-80), wohingegen von
Seiten des Staates, also religionspolitisch, vor allem das Interesse an der Einiibung
von Schiller*innen in eine interkulturell wie interreligids sensible Toleranzkompe-
tenz itberwiegen diirfte.” Die gegenwirtig sich abzeichnenden Verinderungen, zu
denen u.a. die schon linger dringliche Ablgsung der bisherigen Alleinzustindigkeit
der evangelischen Kirche (»RUfa in evangelischer Verantwortung«) zugunsten einer
pluralen Verantwortungstrigerschaft gehort, stehen dabei vor einer ganzen Reihe
von Herausforderungen: Zunichst gilt es, die bislang nicht immer ausreichend ge-
wichtete Kompetenz der Vermittlung von religious literacy, d.h. eines elementaren
religiésen Grundwissens in der jeweils eigenen Religion bzw. Konfession stirker

ren, um sich zu vergegenwartigen, dass schon jetzt der verfassungsrechtliche Spielraum mit
Blick auf die jeweiligen gesellschaftlichen Lagen unterschiedlich ausgetestet wird.

12 Im Ubrigen sind es auch nur diese Griinde, die jene Grundrechtsnorm rechtfertigen, wonach
unter keinen Umstanden Lehrkrifte gegen ihren Willen zur Ubernahme von Religionsunter-
richt verpflichtet werden diirfen.

13 Wennauchin allgemeiner Hinsicht mit Blick auf die Vertrdge mit anderen Religionsgemein-
schaften formuliert, diirften die Uberlegungen des damaligen Ersten Biirgermeisters Olaf
Scholz auch fiir das Hamburger Modell von Religionsunterricht gelten (Scholz 2016, 19-28).

am 14.02.2026, 06:36:54,

33


https://doi.org/10.14361/9783839453551-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

34

Christian Polke

zu betonen. Sodann wird mit der Einbeziehung anderer religiéser Verbinde und
Gemeinschaften, v.a. islamischer Provenienz, die Frage nach der Ausgestaltung der
nunmehr pluralen Verantwortungstrigerschaft akut. Schliefilich bleibt die Frage,
wie es mit Blick auf den RUfa mit der Entscheidungsfreiheit (der Eltern und ggf.
Schiiler) bestellt ist. Die bisherige Praxis sieht eine solche Abmeldeméglichkeit zu-
meist gar nicht vor, anders als etwa in Bundeslindern, in denen Ethikunterricht
als obligatorisches Ersatzfach von Anfang an festgeschrieben ist. Und bei alledem
bleibt kontrovers, ob und inwiefern ein verbessertes Modell des RUfa sich im Rah-
men von Art. 7 (3) GG bewegt."*

Worum es mir bei dieser Skizze geht, ist weniger eine Erdrterung der Sinnhaf-
tigkeit und verfassungsrechtlichen Legitimitit des Hamburger Modells, sondern
mehr die in ihm paradigmatisch zum Vorschein kommenden Spannungen oder gar
Dilemmata, die sich zwischen den religionsrechtlichen, religionspolitischen, reli-
gionsdidaktischen und bildungsethischen Perspektiven auf die Zukunft religioser
Bildung am Ort der 6ffentlichen Schule einstellen. Zunichst darf man nicht iiber-
sehen, dass die verfassungsrechtlichen Vorgaben fiir den Religionsunterricht kei-
ner Privilegierung der (christlichen) Kirchen das Wort reden. Ja, sie verdanken sich
noch nicht einmal der Bevorzugung von Religion als einem besonders wichtigen
Aspekt des Menschseins. Vielmehr wurzeln sie allein in der doppelten Sonderstel-
lung von Religion als existentieller, mit Letztbedeutung versehenen Lebensorien-
tierungsgrofe einerseits und der darin schon angedeuteten personalen Unvertret-
barkeit der individuellen Grundrechtstriger andererseits. Von hier aus rechtfer-

14 Das oben genannte Gutachten von Wifimann bleibt in seinem Fazit widerspriichlich. Einer-
seits beharrt der Verfassungsjurist darauf, dass sich die Sonderrolle des Religionsunterrichts
gemafd BVerfGE nur durch seinen am positiven Glaubens- als Wahrheitsgehalt orientierten
Inhalt und dessen institutionell-organisatorische Verbiirgung durch entsprechende Religi-
onsgemeinschaften rechtfertigen ldsst. Andererseits sieht er in dem weiterhin im gemein-
schaftlichen Klassenverband erteilten RUfa als »religionsiibergreifend-tragerpluralen« Un-
terricht einen Vorschlag zu einer »bewusste[n], rechtsgestaltende[n] Neudeutung des Art. 7
Abs. 3 GG« (WifSmann 2019, 82) und sieht diesen von daher als grundgesetzkonform an. Da-
bei aber fiihrt er folgendes, vor dem Hintergrund des zuvor von ihm Ausgefiihrten, reichlich
merkwirdige Argument an: »Die[] materielle Grundausrichtung [i.S. des Unterrichts nach
den Grundsétzen der Religionsgemeinschaft; C.P] ist [...] aber nicht mit einer organisatori-
schen Trennung gleichzusetzen.« (Ebd.) — Das ist zwar prinzipiell richtig, aber solange der
Gesetzgeber eine Instanz braucht, die fiir die Triftigkeit der jeweils zu vermittelnden Glau-
bensiiberzeugungen einzustehen bereitist, kann man dies nicht auf die einzelnen Lehrkrifte
jesituativ libertragen. Man konnte daher hochstens das Modell eines kooperativen RUfa ver-
treten, in der Lehrkrifte verschiedener Religionszugehorigkeit gemeinsam abwechselnd in
verschiedenen Rollen als Verantwortliche und mit Gastrecht Kooperierende auftreten und
Unterricht erteilen. Wohl gemerkt, meine Kritik an Wifmann, die ich mit Wilfried Harle
(Héarle 2019, 36ff.) teile, zielt auf die juristischen Probleme, nicht auf die méglichen Chan-
cen bestimmter alternativer Modelle von Religionsunterricht und ihrer bildungsethischen
Ideale.

am 14.02.2026, 06:36:54,


https://doi.org/10.14361/9783839453551-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Religion in der Schule - Ethisch-theologische und religionspolitische Erwégungen

tigt sich die strikte Zuriickhaltung des Staates hinsichtlich der inhaltlichen Aus-
gestaltung des Religionsunterrichts, und von diesem Standpunkt aus ist religiose
Bildung am Ort der Schule eine positive Ausgestaltungsmoglichkeit von Religions-
freiheit in Form eines pluralen Angebots durch unterschiedliche Religionsgemein-
schaften. Nicht also der historische Kontext der christlichen Bikonfessionalitit soll
im sog. konfessionellen Religionsunterricht verteidigt werden; schon die Tatsache,
dass in vielen Gegenden mittlerweile ein interkonfessionell-kooperativer Religi-
onsunterricht ausgerichtet wird, spricht dagegen. Wohl aber die selbst noch in
diesem Modell vorausgesetzte Ubereinstimmung in den wesentlichen Wahrheits-
iberzeugungen des christlichen Glaubens, die es zu vermitteln gilt, ist die Basis fiir
die Besonderheit des Religionsunterrichts. Anders gesagt: Religion als besonderer
Gegenstand von Wissen rechtfertigt iiberhaupt keine Sonderbehandlung am Ort
der Schule. Lediglich ihrer Eigenart als existentiell unbedingte Lebensgewissheit
sowie dem Modus ihrer Vermittlung ist es in rechtstheoretischer wie in rechtsethi-
scher Hinsicht geschuldet, hier eine Ausnahmeregelung vorzusehen. Hinzu mag
man noch die Ideologieanfilligkeit des Staates als weiteren Abwehrgrund ansehen,
doch ist sie in diesem Fall eher als nachgeordnet zu betrachten.

Rechtsethisch im Sinne einer liberalen Demokratie kann also nur dann ein
gesonderter Religionsunterricht am Ort des unter staatlicher Aufsicht stehenden
Schulwesens gerechtfertigt werden, wenn er genau dem nicht zuvorderst verpflich-
tet ist, was ihn wiederum religions-, bildungs- und integrationspolitisch inter-
essant macht: seinem Religionen iibergreifenden und in dialogischen Austausch
bringenden Charakter. Im Gegenteil: Allein die religionsspezifische, und dabei so-
gar — laut manchen Autoren schirfer noch - allein die konfessionsspezifische Aus-
richtung l4sst seinen Sondercharakter zu. Diese strikte Begriindung ist aus demo-
kratietheoretischen Gesichtspunkten schon deshalb zu begriifien, weil sie konse-
quent an der weltanschaulichen Neutralitit des Staates festhilt, zu der auch ge-
hort, dass dieser nicht selbst substantiell bestimmte Lebensbereiche hoher fiir die
Bildungsaufgabe von jungen Menschen bewertet als andere.

Dessen ungeachtet darf man nicht verkennen, dass kaum ein anderes Unter-
richtsfach sich thematisch so stark sowohl mit existentiellen als auch mit ethisch-
lebenspraktischen Fragen beschiftigt wie der Religions- und Ethikunterricht.
Schon aus diesem curricularen Fokus, verbunden mit der gesellschaftlichen Wahr-
nehmung von Religionsgemeinschaften als wichtige zivilgesellschaftliche Grofen,
resultiert die von vielen Bildungspolitikern und -theoretikern vertretene Idee eines
vornehmlich am Dialog und an der interreligiosen wie interkulturellen Verstin-
digung ausgerichteten Religionsunterricht. Er wird damit zum aktiven sozialen
Experimentierraum fir sensiblere und zugleich konstruktivere Umgangsweisen
mit Pluralismus und Multikulturalitit. Darin liegt das genuin demokratische In-
teresse, welches sowohl der Staat als auch seine Biirger*innen an einem dergestalt
ausgerichteten Religionsunterricht, unter Umstinden, »fiir alle«, hegen (diirfen).

am 14.02.2026, 06:36:54,

35


https://doi.org/10.14361/9783839453551-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

36

Christian Polke

Wenn stimmt, was ich weiter oben (unter I. und IL.) iiber die entscheidenden
Herausforderungen fiir ein gelingendes Zusammenleben in unserer Gesellschaft
gesagt habe, dann gehort in der Tat eine gemeinsam erarbeitete religiése Grund-
bildung mit Wissen iiber alle relevanten religiésen Krifte in einer Gesellschaft zu
den elementaren Bausteinen, die es schulisch zu vermitteln gilt, und zwar nicht
nur mit Blick auf entsprechende kognitive Wissensgehalte, sondern mehr noch
mit Blick auf diesem Anliegen angemessene didaktische Unterrichtskonzepte und
-formationen. Man muss das Modell eines konfessionellen Religionsunterrichts
nicht fiir ein Auslaufmodell halten, um gleichwohl zu konstatieren, dass er in
vielen Gegenden gesellschaftlich bereits kaum mehr plausibel erscheint, und dass
er dariiber hinaus dem bildungsethischen Anliegen einer religiésen Elementarbil-
dung (religious literacy) im Verbund mit der Kultivierung religiéser Urteilskraft wie
Toleranz nur bedingt entspricht; zumal, wenn viele Schiiler*innen muslimischen
Glaubens oder Herkunft gar nicht hinreichend beim schulischen Angebot von
Religionsunterricht beriicksichtigt werden konnen.

Gleichwohl bleibt selbst noch hier eine Spannung zwischen den in ihren An-
liegen scheinbar restlos iibereinkommenden religionspolitischen und religionsdi-
daktisch-bildungsethischen Perspektiven auf den Ort von Religion und ihrer Ver-
mittlung in der Schule bestehen. Denn vor allem in politischer Hinsicht ist zu kon-
statieren, dass der Religionsunterricht zunehmend seine Berechtigung durch sei-
ne Wahrnehmung als paradigmatischer wie exemplarischer Ort der Wertevermitt-
lung erhilt.” Zugespitzt formuliert plausibilisiert er sich im Grunde vom Gehalt
des Ethikunterrichts her, wie nicht zuletzt die Auseinandersetzungen um LER in
Brandenburg und die Debatte um den Religionsunterricht in Berlin gezeigt ha-
ben (Grib & Thieme 2011). Selbst Befiirworter des klassischen Religionsunterrichts
greifen auf solche Argumentationsmuster zuriick; etwa, wenn sie das zusdtzliche
Argument anfithren, der Religionsunterricht gefihrde im Unterschied zu dem als
Ersatzfach angebotenen oder fiir alle verpflichtenden Unterricht in »Werte und
Normen«, wie Ethik bspw. in Niedersachsen heif3t, die weltanschauliche Neutra-
litit des Staates weniger stark.’ Denn der Staat hilt sich durch die im Rahmen

15 Zu den Gefahren und Problemen, Religionsunterricht (primar) auf Wertevermittlung hin
auszurichten, siehe auch Dressler 22019, 153ff.; sowie ders. 2002, 256-269.

16  Zudiesen muss ich mich selbst partiell rechnen, wennich das Interesse des Staates am Ethik-
unterricht seinerzeit so beschrieben habe, dass »seine kiinftigen Vollburger die Werte ken-
nen und akzeptieren lernen, die ihn selbst und seine Verfassung stiitzen und die zugleich das
gesellschaftliche Zusammenleben garantieren.«(Polke 2009, 278) Auch wenn ich dabei die
Differenz zur Verfassungskunde strikt im Auge hatte (Polke 2009, 278), so mussen die Zweifel
an einer derart sozialmoralischen Funktionalisierung des Ethik- und dariiber indirekt dann
auch des Religionsunterrichtes doch stéarker ins Gewicht fallen. Jedenfalls gilt aus heutiger
Sicht, dass alles Ansinnen eines Ethikunterrichts, der gleichsam als Einfiihrung in die sog.
Grundwerte unserer Verfassung dienen soll, schon von vornherein in bildungstheoretischer

am 14.02.2026, 06:36:54,


https://doi.org/10.14361/9783839453551-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Religion in der Schule - Ethisch-theologische und religionspolitische Erwégungen

von Art. 7 (3) GG gegebenen Moglichkeiten inhaltlich gerade aus der spezifischen
weltanschaulichen und darin stets auch ethischen Perspektivierung auf die Lebens-
wirklichkeit als Ganze heraus. Aber aus bildungsethischer Perspektive ist diese un-
mittelbare Abzweckung des Religions- wie im Ubrigen auch des Ethikunterrichts
als zutiefst problematisch zu begreifen. In Ubereinstimmung mit dem religions-
rechtlichen Argument sollte somit an der Eigenart von Religionsunterricht und
Ethikunterricht unbedingt festgehalten werden: weder die Vermittlung religioser
Glaubenswahrheiten noch der stets nur persénlich zu verantwortende Umgang mit
Lebenssinn- und Lebensfithrungsfragen diirfen vorschnell sozialintegrativen Ab-
sichten zugefithrt werden. Religiése Bildung muss jedenfalls da, wo sie ihrem eige-
nen Anspruch gerecht werden will, sowohl auf religiose Wissensvermittlung, mehr
noch aber auf die Kultivierung einer kritischen religiésen Urteilskraft ausgerichtet
sein (Polke 2018b, 15-35). Dabei sollte man aber vermeiden, die aus den Debatten
um LER bekannte Entgegensetzung von religionskundlicher und bekenntnisori-
entierter Bildung einfach fortzuschreiben. Abgesehen davon, dass zumindest mit
Blick auf andere Religionen und Weltanschauungen auch der konfessionelle Re-
ligionsunterricht >religionskundlich« verfihrt, zeigt ein Blick in die gegenwirtige
gesellschaftliche Lage, dass es selbst bei formell einer Religionsgemeinschaft an-
gehorenden Schiilergruppen iiberhaupt erst einmal darum gehen muss, religioses
Wissen zu vermitteln. Damit eriibrigt sich nicht, dass beide Unterrichtsmodel-
le mit Blick auf ihren didaktischen Rahmen hinreichend unterschieden gehalten
werden miissen. Fiir die gegeniiber dem klassischen konfessionellen Religionsun-
terricht im Rahmen von Art. 7 (3) GG abweichenden Varianten religiser Bildung ist
von daher eine hohere Ausweispflicht hinsichtlich ihrer nicht nur religionskundlich
agierenden Religionsdidaktik konzeptionell wie curricular gegeben. Gleichwohl hat
Arnulf von Scheliha zu Recht in der »Perspektive meines Faches, der theologischen
Ethik, [...] die grof3e gesellschaftliche und religionspidagogische Herausforderung
in einem Doppelten« gesehen:

»Einmal geht es um die Bewiltigung des verbreiteten Nicht-Wissens iiber die Reli-
gion, um in den gesellschaftspolitischen und ethischen Diskursen eine Sensibili-
tat fir religiose Einstellungen und Denkmuster zu erhalten bzw. neu aufzubauen.
Dieser Aspekt erhoht den religionskundlichen Anteil am Stoff. Sodann wéare auf
den im Geist der Religionen selbst verankerten toleranten Umgang mit der religio-
sen Pluralitit hinzuwirken. Die aktuellen Diskurse um die Zukunft des Religions-
unterrichts laufen inhaltlich ins Leere, wenn mit dem Religionsunterricht [..] nicht
zugleich das produktive Miteinander der Religionen thematisiert und diese Aufgabe
schulisch bewaltigt wird.« (Scheliha 2018, 338)

Hinsicht als verfehlt zu werten ist. Sein angeblich integrationspolitischer Erfolg diirfte eben-
falls stark anzuzweifeln sein. Solche Uberlegungen kommen nicht nur von Seiten der linken
Parteien immer wieder auf.

am 14.02.2026, 06:36:54,

37


https://doi.org/10.14361/9783839453551-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

38

Christian Polke

Es ist nun wichtig zu sehen, dass insbesondere diese Einiibung in Toleranz und
einen konstruktiven Umgang mit Pluralitit mehr und anderes meint als die Ver-
mittlung abstrakter Werte oder Weltansichten. Hierin liegt wenigstens kategorial
die grofe Stirke des konfessionell — im Sinne einer positiven Bekenntnisbindung
— ausgerichteten Religionsunterrichts. Denn Toleranz als Haltung und Einstellung
muss exemplarisch eingeiibt werden, und zwar sowohl hinsichtlich ihrer Respekts-
als auch ihrer Ablehnungskomponente: Dies wiederum basiert dann eben auf ei-
nem stirker am Dissens orientierten, d.h. auch Konflikte konstruktiv austragen-
den Modell von religiéser Bildung und Verstindigung." In diesem Sinne darf man
mit Jirgen Habermas daran erinnern, dass es bei religiéser Toleranz eben stets
auch um einander partiell widersprechende Wahrheitsanspriiche und nicht nur
um unterschiedliche Wertfragen geht (Habermas 2005, 258-278)."® Genau hierin
kommt der Religionsunterricht zu jenen bildungs- und integrationspolitischen An-
liegen aber quer zu stehen.

IV.

Die Beschiftigung mit dem Hamburger Modell eines Religionsunterrichts fiir alle
hat mir vornehmlich dazu gedient, zentrale Spannungen ausfindig zu machen, die
sich dem Ethiker beim Thema religioser Bildung am Ort der Schule stellen. Als die
beiden wichtigsten haben sich dabei herausgestellt: zum einen diejenige zwischen
dem rechtsethisch wie religionsverfassungsrechtlich verbiirgten Sonderstellungs-
merkmal des Religionsunterrichts qua religioser Bekenntnis- und Wahrheitsbin-
dung und dem gleichermafien religionspolitisch wie demokratietheoretisch ein-
leuchtenden Gebot der interreligidsen Verstindigung bzw. der gemeinsamen Wer-
tevermittlung. Sodann und zum anderen die Spannung zwischen der Notwendig-
keit, bildungstheoretisch wie bildungsethisch religiése Bildung in exemplarischer
wie auf paradigmatische Weise positionsbezogen zu erméglichen, und dem Anlie-
gen, vor allem den Umgang mit religioser Pluralitit konstruktiv bewerkstelligen zu

17 Indieserniichterneren Haltung gegeniiber interreligioser Verstindigung und Dialog stimme
ich Wilfried Harle in seinen Ausfihrungen zu (Harle 2019, v.a. 113-120).

18 Strukturell liegt Habermas genau richtig, wenn er fiir unterschiedliche religiése Traditionen
wie fiir umfassende Ethosgestalten konstatiert: »Wenn das fremde Ethos nicht nur eine Fra-
gederrelativierbaren Wertschitzung, sondern eine Frage von Wahrheit oder Unwahrheitist,
bedeutet die Forderung, jedem Biirger unangesehen seines ethischen Selbstverstindnisses
und seiner Lebensfiihrung die gleiche Achtung entgegenzubringen, eine Zumutung. Anders
als die Konkurrenz von Werten nétigt deshalb der Widerspruch zwischen ethischen Wahrhei-
ten zur Toleranz.« (Habermas 2005, 271) Mit der Einsicht in die Differenz von Wahrheitsan-
spriichen und Wertiiberzeugungen ist keineswegs deren strukturelle, moglicherweise sogar
als Konstitutionszusammenhang zu beschreibende, Relation geleugnet.

am 14.02.2026, 06:36:54,


https://doi.org/10.14361/9783839453551-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Religion in der Schule - Ethisch-theologische und religionspolitische Erwégungen

konnen. Hierin macht sich dariiber hinaus die Spannung zwischen stirker religi-
onskundlichen und bekenntnisbezogenen Elementen bemerkbar.

Vor diesem Hintergrund will ich abschliefend, mit Blick auf die gesellschaftli-
chen und politischen Herausforderungen, denen gegeniiber sich die Praxis des Re-
ligionsunterrichts gegenwirtig und in naher Zukunft aus verschiedenen Griinden
- die Einfithrung eines islamischen Modells fiir den Religionsunterricht ist nur das
prominenteste Beispiel — bewihren und denen sich der Religionsunterricht stellen
muss, einige Orientierungspunkte benennen. Als deren Adressaten kommen da-
bei primir sowohl der Staat als auch die Religionsgemeinschaften infrage, denn
es handelt sich um Rahmenbedingungen fiir das Gelingen religiéser Bildung am
Ort der Schule und unter der Mafigabe, dass sich am Gelingen schulischen Zusam-
menlebens viel iiber die kiinftige Gestalt unserer Gesellschaft lernen lisst. Damit
sind weder die Verantwortlichkeiten von Eltern noch diejenigen von Lehrkriften
fir das Gelingen und Zustandekommen von religiosen Bildungsprozessen an der
Schule geleugnet. Sie bediirften eher einer gesonderten und umfinglicheren Er-
orterung, nicht nur, aber vor allem von Seiten der professionellen Religionspid-
agogik. Schon aus Griitnden mangelnder hinreichender Kompetenz beschrinke ich
mich von daher auf die stirker institutionellen Verantwortungstriger.

Erstens: In einer liberaldemokratischen Grundordnung und unter Wahrung ei-
nes Religionsverfassungsrechtes, das sich an der Ordnung einer positiv wie negativ
zu handhabenden Freiheit ausrichtet, ist ungeachtet aller pidagogischen und po-
litischen Gesichtspunkte darauf zu achten, dass dem Faktor Religion nur der ihm
auch legitim zustehende Sonderstatus zukommt. Das spricht nicht zwingend und
exklusiv fiir das klassisch bikonfessionell geprigte Modell des Religionsunterrichts.
Aber dieses Argument stellt mehr als eine historische Reminiszenz dar, insofern
das BVerfGE zu Recht darauf Wert gelegt hat, dass der verfassungsrechtliche Rah-
men fir den Religionsunterricht — und alle seine Modelle — »keine itberkonfes-
sionelle vergleichende Betrachtung religiéser Lehren, nicht blofie Morallehre, Sit-
tenunterricht, historisierende und relativierende Religionskunde, Religions- oder
Bibelgeschichte« meint, sondern eben wirklich auf einem positiv-religiésen Wahr-
heitsanspruch fiir die ganze Lebensfithrung basiert (BVerfGE 74, 244 (252)).” Wer
daran riittelt, iiberbetont den inhaltlichen Gesichtspunkt der Religion auf Kosten
anderer moglicher Lehrgehalte, was an sich schon eine substantielle Einengung der
schulpolitischen Entscheidungsspielriume bedeuten wiirde. Zugleich missachtet
er die allein auf der modalen Eigenart beruhende Sonderstellung von Religion, die

19 Nicht ausgeschlossen werden damit 6kumenisch-kooperative Formen des Religionsunter-
richts, insofern es sich dabei nicht ausschlielich um einen konfessionsvergleichenden Un-
terricht mit Uberblickscharakter handelt.

am 14.02.2026, 06:36:54,

39


https://doi.org/10.14361/9783839453551-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

40

Christian Polke

eben gerade juristisch gesehen nichts mit der besonderen Relevanz von religiésem
Wissen per se zu tun hat.*

Zweitens: Religionen sind, wie ich gerne mit George Santayana sage, wie Spra-
chen. Sie miissen einzeln erlernt werden. Mehrsprachigkeit setzt sinnvollerweise,
wenn auch nicht exklusiv, das Erlernen einer (oder zweier) Muttersprachen« vor-
aus. Schon dieser Umstand spricht fir einen positiv-bekenntnisgebundenen Re-
ligionsunterricht als Ausgangspunkt. Allerdings wird nicht erst in der Schule die
Muttersprache gelernt, und so kann selbst der Religionsunterricht nicht das erset-
zen, was Aufgabe religioser Bildung in Familien und (kirchlichen bzw. religiésen)
Gemeinden ist. Viele Uberforderungen des Religionsunterrichts heutzutage resul-
tieren auch daraus, dass eine elementare religiose Grundbildung und Vorvertraut-
heit mit religiésen Kontexten schlicht deswegen fehlt, weil keinerlei Partizipation
am Gemeindeleben oder durch religiése Rituale innerhalb der Familie gewihrleis-
tet ist. Schleiermacher und andere hatten von daher prinzipiell Recht, wenn sie
meinten, dass die religiose Bildungsaufgabe vor allem in Familie und Kirchgemein-
den anzusetzen hitte.”” Entsprechende Hilfen und Begleitungen fiir religiése Fa-
milienerziehung fielen ebenfalls in den gemeindlichen und pastoralen Verantwor-
tungsbereich. Gleichwohl kann dies alles religiose Bildung am Ort der Schule nicht
ersetzen. Denn allererst hier treffen im besten Fall die pluralen Milieus und Her-
kiinfte, Familienprigungen und Sozialschichten aufeinander und begegnen sich in
einem gemeinsam zu gestaltenden Erfahrungsraum. Das verdndert nicht nur den
Rahmen, sondern auch die Perspektive, mit der u.a. religiése Themen besprochen
und diskutiert werden. Anders gesagt: Kritische religiose Urteilskraft kann dort

20 Im Ubrigen ist seit geraumer Zeit auch dieser Umstand Teil einer umfassenden Kontrover-
se unter Rechtsphilosophen und Juristen. Im Zentrum steht die Frage, ob angesichts der
Pluralisierungs- und Individualisierungstendenzen eine liberaldemokratische Rechts- und
Verfassungskultur gut daran tut, die individuellen Grundrechte nach materialbestandlichen
Gesichtspunkten auszudifferenzieren. Kritisch gegeniiber einem allzu starken Zutrauen zu
solchen Differenzierungen, die dann stets zu gerichtlichen Basaldefinitionen von Religion,
Kunst etc. fithren, ist Méllers (2014, 115-140). — Rechtsphilosophisch konsequent streitet z.B.
ein Denker wie Ronald Dworkin fiir die Aufgabe des spezielleren Rechts auf Religionsfrei-
heit und seine Uberfiihrung (und darin Sicherung) in ein umfassenderes »Recht auf ethische
Unabhingigkeit«. (Dworkin 2012, 624ff.; Dworkin 2014, 115ff.) Diese Uberlegungen sind in-
sofern fiir den Religionsunterricht von Bedeutung, weil die vom BVerfG selbst fiir den Religi-
onsunterricht betonte »besondere[] Pragung, also in seinem verfassungsrechtlich bestimm-
ten Kern« (BVerfGE 74, 244 (253)) mit einer solchen Uberlegung prinzipiell hinfillig werden
wiirde. Dann aber bleibt nur noch der Verweis auf die institutionellen Garanten religioser
Traditionen, somit auf die Religionsgemeinschaften.

21 Schleiermachers vorsichtiges Schwanken hinsichtlich seiner Haltung zum Religionsunter-
richt an der 6ffentlichen Schule, also unter Obhut des Staates, geht sehr schon aus zwei Skiz-
zen bzw. Entwiirfen aus dem Jahre 1810 hervor (Schleiermacher 2000, 168-172).

am 14.02.2026, 06:36:54,


https://doi.org/10.14361/9783839453551-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Religion in der Schule - Ethisch-theologische und religionspolitische Erwégungen

am besten gedeihen, wo die Auseinandersetzung mit anders geprigten Gleichalt-
rigen von Anfang an strukturell gegeben ist; gleiches liefRe sich fiir das Erlernen
religiéser und kultureller Toleranz behaupten. Deshalb widerspricht ein koopera-
tiv 6kumenischer Religionsunterricht weder der Verfassung, weil die Einigkeit im
positiv-religiosen Wahrheitsanspruch grof® genug ist, noch ist er lediglich als No-
tumstand zu begreifen. SchlieRlich spiegelt er am Ort der Schule die gesellschaft-
liche Signatur unseres Christentums hierzulande gut wider, bei dem man von der
»Herausbildung eines iiberkonfessionellen Milieus« (Joas 2012, 187fF.)** sprechen
kann.

Drittens: Aus bildungspolitischer und -ethischer Perspektive ist es von Néten,
dass sich die curricularen Bestimmungen wie im Ubrigen auch das Anforderungs-
profil fiir Lehrkrifte an folgenden beiden Doppelperspektiven orientieren: Einmal
dem zeitlich zunichst aufeinanderfolgenden und spiterhin zeitgleich zu vermit-
telnden Dual aus religionsspezifischen und Religionen iibergreifenden Themenbe-
stinden. Sodann an der ebenfalls zunichst erforderlichen religious literacy als Ele-
mentarbildung sowie an der Kultivierung einer kritisch-selbstreflexiven religiésen
Urteilskraft, und zwar in Auseinandersetzung mit eigenen wie mit fremden Glau-
bensansichten. Daher setzt dies voraus, dass das Angebot zur Selbstpositionierung
wie zur Selbstkritik im Rahmen religiéser Bildung nicht priméir von der personli-
chen Authentizitit der Lehrkraft fir die Schiiler abhingig gemacht wird; entspre-
chende Forderungen nach Authentizitit in Bildungsplinen sind zumeist tiberzo-
gen (formuliert). Vielmehr resultiert die religiése Individualitit aus dem gemein-
sam zu erarbeitenden Bezug auf eine religiose Tradition, und zwar in individuell
eingeiibter Einstimmung, Kritik und Fortschreibung (Variation). Von hier aus las-
sen sich dann Unterrichtsformen integrieren, die sich dem interreligiésen Dialog

22 Man muss nicht gleich, wie WifSmann das tut (vgl. WifSmann, Religionsunterricht, 52ff.), von
»notwendigen Unschirfen«hinsichtlich der konfessionellen Ausrichtung des Religionsunter-
richts reden. Jedenfalls dann nicht, wenn man den konfessionellen Bezug des Religionsunter-
richt nichtals statisch-zeitinvariantan die klassische Konfessionsbildung innerhalb des euro-
paischen Christentums gebunden begreift. Es ist nach wie vorjuristisch plausibel wie griffig,
einen 6kumenisch ausgerichteten christlichen Religionsunterricht verschiedener christlicher
Konfessionen kategorial von einem kein eindeutiges Wahrheitsprofil mehr zulassenden, von
vornherein interreligios aufgestellten Religionsunterricht zu unterscheiden. Insoweit ndm-
lich verschiedene Konfessionen festhalten, und das kénnte auch fiir Schiiten und Sunniten
gelten, dass ihnen ein hinreichend gemeinsamer Wahrheitsbezug in religiosen Ansichten
gemein ist, der es ermoglicht, am Ort der Schule religiose Bildungsanstrengungen gemein-
sam vorzunehmen, bleibt der konfessionelle Charakter, d.h. die Bekenntnisbindung, prinzi-
piell gewahrt. An dieser Stelle zeigt sich allerdings erneut, wie eng die materiale Eigenart
des Religionsunterrichts mit seiner tragerbezogenen, d.h. institutionell verorteten Verant-
wortungszustindigkeit zusammenhangt. Denn nur diese kdnnen eine solche Ubereinkunft
offiziell feststellen, und zwar so, dass der Staat sich dann darauf beziehen kann.

am 14.02.2026, 06:36:54,

4


https://doi.org/10.14361/9783839453551-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

42

Christian Polke

- iibrigens auch mit nichtreligiésen Positionen® — widmen und sich die Einitbung
von Toleranz und wechselseitiger (Selbst-)Kritikfihigkeit als Ziel gesetzt haben.
Gleichwohl setzt gerade dies eine eigene Sprachfihigkeit und Sprechfertigkeit so-
wohl bei Lehrenden als auch bei Schiiler*innen voraus, die das exemplarische wie
paradigmatische Einiiben in eine bzw. die wissenschaftlich-theologische Ausbil-
dung® in einer spezifische(n) Religionstradition weiterhin erforderlich machen.
Insofern miissen Staat wie Religionsgemeinschaften, die fiir den Religionsunter-
richt verantwortlich zeichnen (wollen), an dieser doppelten Bildungsaufgabe nicht
nur interessiert sein, sondern auch rechtlich dafiir verantwortlich zeichnen. Von
diesen bildungsethischen und religionstheoretischen Betrachtungen bleibt aller-
dings die Frage unterschieden, wie sich diese positionell gebundene, exemplari-
sche Einiibung in ein religiéses Bekenntnis am Ort der Schule institutionell und
organisatorisch gestalten lisst. Hierbei ist jedenfalls nicht allein an den konfessio-
nellen Religionsunterricht zu denken.

Viertens: Wie jedes Fach, ist auch der Religionsunterricht eingebettet in einen
grofieren Kontext. Er erschépft sich nicht in seinem inhaltlichen Fokus. >Religion«
stellt ebenso ein Querschnittsthema dar, das sich auch in anderen Fichern the-
matisieren lisst. Mehr noch aber sind es andere Foren und Formen der Ausiibung
von Religionsfreiheit und -kritik am Ort der Schule, die den insbesondere von der
Politik gewiinschten, wenngleich nur indirekt zu leistenden Beitrag zum Dialog
und zur gemeinsamen Wertevermittlung erméglichen kénnten. Kooperativer Reli-
gionsunterricht, auch unterschiedliche Religionen inkludierend, kann eine, wenn-
gleich nicht ausschliefiliche Gestalt von Religionsunterricht sein. Dabei muss ein
solcher die jeweiligen institutionellen und individuellen Verantwortlichkeiten klar
transparent machen und halten. Uberhaupt lisst sich religiése Vielfalt, inklusive
ihrer Eigenarten und ihren Konflikthaftigkeiten, am Ort der Schule zu allererst
dadurch thematisch sichtbar und gemeinsam kritisch reflektierbar machen, wenn
auch religiése Handlungsformen, wie etwa Schulgebete und Schulgottesdienste,
nicht prinzipiell untersagt sind. Unter Wahrung der religiésen Freiwilligkeit und
in Achtung der negativen Religionsfreiheit scheint es gleichwohl sinnvoll, »religios
gestimmte Erfahrungsriume«® als Angebote zu erméglichen, die als Lernorte fiir

23 Vgl. dazu den Beitrag von Willems in diesem Band.

24 Insofern sind die grundsitzlichen Uberlegungen von Eilert Herms zur theologischen Sprach-
fahigkeit (Herms 2014, 151-165) auch fiir die religionspddagogische Ausbildung giiltig und
missten ndherhin spezifiziert werden. Im Unterschied zu Herms unterscheide ich (deutli-
cher) zwischen Sprachfiahigkeit und Sprechfertigkeit. Das erstere steht fiir das Erlernen einer
Sprache einschlieflich ihrer verschiedenen Kommunikationsformen und Argumentations-
modi, das zweite fiir die nétige Ubung, das Sprachtraining, ohne welche auch die individu-
ellen Ausdrucks- und Variationsoptionen gering bleiben.

25  Diese Formel habe ich in Anspielung an entsprechende Uberlegungen am Schluss der EKD-
Denkschrift »Religiose Orientierung gewinnen« gewéhlt (EKD 2014, 166ff.).

am 14.02.2026, 06:36:54,


https://doi.org/10.14361/9783839453551-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Religion in der Schule - Ethisch-theologische und religionspolitische Erwégungen

das Verstehen des Religiosen in der Vielfalt seiner Gestalten dienen kénnen. Anlass-
bezogene Gottesdienste und — so moglich — interreligiése Feiern zihlen hierunter
ebenso wie projektbezogene Aktivititen. Vor allem sollten die Verantwortungstri-
ger fir die verschiedenen Religionsunterrichte sich ebenso um den 6ffentlichen
Diskurs, d.h. wesentlich um den Austausch sowie um das Austragen der Konflikte
zwischen unterschiedlichen Einstellungen, Haltungen und Uberzeugungen bemii-
hen. Interreligiéses Lernen muss ergebnisoffen sein und bleiben. Insofern kann
kein (gar politisch vorgegebenes) Wunschideal Ziel von Unterrichtsbemithungen
sein. Ethisch konnte man in diesem Zusammenhang sogar einer >moralischen Ab-
riisstung« hinsichtlich (inter-)religiéser und ethischer Bildungsanstrengungen das
Wort reden. Nicht um restlose Verstindigung oder gar um Vergleichgiltigung der
Differenzen kann es gehen, sondern womdoglich bisweilen nur um die Dissenspfle-
ge in gewaltlosen Formen. Wo jedenfalls der Andere nicht schon als die eigene
Identitit gefihrdend wahrgenommen wird, bleibt zumindest der Dialog moglich,
und die Bereitschaft zu ihm hingt eher von den Umstinden und der richtigen Si-
tuation ab. Jedenfalls kann kein Unterrichtsfach dafiir einstehen, was allein durch
das Zusammenspiel der einzelnen Subjekte durch das Bewusstsein gemeinsamer
Verantwortlichkeiten zur Geltung kommt. Insofern ist eher das Schulleben als Gan-
zes und weniger ein einzelnes Fach als Spiegelbild des Gelingens oder Misslingens
derjenigen Werte zu sehen, die wir in bildungspolitischer Hinsicht gerne unter den
Jungeren gestirkt und als fiir deren und unsere Zukunft lebendig erhalten haben
mochten.

Die aufgezeigten Spannungen, wie sie sich aus unterschiedlichen Perspektiven
mit berechtigten Erwartungen und inneren Orientierungsnormen ergeben, lassen
sich nicht einfach in ein harmonisches Konzept iiberfithren. Dies wire nur mog-
lich, indem man die weitgehende Offenheit, wie sie schon das Grundgesetz fiir den
Religionsunterricht vorgibt, eher reduziert und verkiirzt. Von daher bleibt ein Wort
von Ernst Troeltsch, geschrieben vor hundert Jahren im Zuge des sog. Weimarer
Schulkompromisses und mit Blick auf die Trennung von Staat und Kirchen, auch
fiir die Zukunft des Religionsunterrichts und seine konkrete Ausgestaltung unter
ganz anderen Bedingungen giiltig: »Es beginnt nicht eine Periode endlich klarer
und radikaler Doktrinen und Ordnungen, sondern eine solche des Experiments«
(Troeltsch 2002, 145).

Literatur

Dressler, Bernhard (2002): Religionsunterricht als Wertevermittlung? Eine Pro-
blemanzeige. In: ZEE 46 (2002), 256-269.

Dressler, Bernhard (*2019): Religionsunterricht. Bildungstheoretische Grundlegun-
gen. Leipzig.

am 14.02.2026, 06:36:54,

43


https://doi.org/10.14361/9783839453551-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

44

Christian Polke

Dworkin, Ronald (2012): Gerechtigkeit fiir Igel. Berlin.

Dworkin, Ronald (2014): Religion ohne Gott. Berlin.

Evangelische Kirche Deutschland (EKD) (2014): Religiése Orientierung gewinnen.
Evangelischer Religionsunterricht als Beitrag zu einer pluralititsfihigen Schu-
le. Eine Denkschrift des Rates der Evangelischen Kirche in Deutschland. (2.
Aufl.) Hannover/Giitersloh 2014.

Grib, Wilhelm & Thieme, Thomas (2011): Religion oder Ethik? Die Auseinanderset-
zung um den Ethik- und Religionsunterricht in Berlin. Gottingen.

Habermas, Jiirgen (2005): Religise Toleranz als Schrittmacher kultureller Rech-
te. In: Ders.: Zwischen Naturalismus und Religion. Philosophische Aufsitze.
Frankfurt a.M., 258-278.

Hirle, Wilfried (2019): Religionsunterricht unter pluralistischen Bedingungen. Eine
kritische Sichtung des Hamburger Modells. Leipzig.

Heinig, Hans Michael (2014): Religionsunterricht nach Art. 7 Abs. 3 GG — Rechtslage
und Spielrdume. In: Ders.: Die Verfassung der Religion. Beitrige zum Religi-
onsverfassungsrecht. Tiibingen, 338-351.

Herms, Eilert (2014): Theologische Sprachfihigkeit in nichtchristlichen Kontexten.
In: Elisabeth Grib-Schmidt & Reiner Preul (Hg.): Marburger Jahrbuch Theolo-
gie XXVI: Gemeinwohl. Leipzig, 151-165.

Honneth, Axel (2011): Das Recht der Freiheit. Berlin.

Honneth, Axel (2018): Erwiderung. In: Magnus Schlette (Hg.): Ist Selbstverwirkli-
chung institutionalisierbar? Axel Honneths Freiheitstheorie in der Diskussion.
Frankfurt/New York, 313-337.

Honneth, Axel (2012): Erziehung und demokratische Offentlichkeit. Ein vernach-
lassigtes Kapitel der politischen Philosophie. In: Zeitschrift fiir Erziehungswis-
senschaft 15 (2012), 429-442..

Joas, Hans (2012): Glaube als Option. Die Zukunftsmdoglichkeiten des Christen-
tums. Freiburg i.Br. u.a.

Mollers, Christoph: Grenzen der Ausdifferenzierung. Autonomie der Religion aus
verfassungstheoretischer Perspektive. In: Zeitschrift fir evangelisches Kir-
chenrecht 59 (2014), 115-140.

Pickel, Gerd: Weltanschauliche Vielfalt und Demokratie. Wie sich religiose Plurali-
tit auf die politische Kultur auswirkt. Online: https://www.bertelsmann-
stiftung.de/fileadmin/files/BSt/Publikationen/GrauePublikationen/
Religionsmonitor, Vielfalt_und_Demokratie_7_2019.pdf  [letzter Zugriff:
August 2019].

Polke, Christian (2017): Bildung — eine Angelegenheit des Menschen nach Schlei-
ermacher. In: Jorg Dierken & Arnulf von Scheliha (Hg.): Der Mensch und sei-
ne Seele. Bildung - Frommigkeit — Asthetik (Schleiermacher-Kongress 2015 in
Miinster). Berlin/Boston, 183-200.

am 14.02.2026, 06:36:54,


https://www.bertelsmann-stiftung.de/fileadmin/files/BSt/Publikationen/GrauePublikationen/Religionsmonitor_Vielfalt_und_Demokratie_7_2019.pdf
https://www.bertelsmann-stiftung.de/fileadmin/files/BSt/Publikationen/GrauePublikationen/Religionsmonitor_Vielfalt_und_Demokratie_7_2019.pdf
https://www.bertelsmann-stiftung.de/fileadmin/files/BSt/Publikationen/GrauePublikationen/Religionsmonitor_Vielfalt_und_Demokratie_7_2019.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839453551-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.bertelsmann-stiftung.de/fileadmin/files/BSt/Publikationen/GrauePublikationen/Religionsmonitor_Vielfalt_und_Demokratie_7_2019.pdf
https://www.bertelsmann-stiftung.de/fileadmin/files/BSt/Publikationen/GrauePublikationen/Religionsmonitor_Vielfalt_und_Demokratie_7_2019.pdf
https://www.bertelsmann-stiftung.de/fileadmin/files/BSt/Publikationen/GrauePublikationen/Religionsmonitor_Vielfalt_und_Demokratie_7_2019.pdf

Religion in der Schule - Ethisch-theologische und religionspolitische Erwégungen

Polke, Christian (2018): Lebensformen — Vom »Stoff« der Ethik. In: Zeitschrift fiir
Theologie und Kirche 115 (2018), 329-360.

Polke, Christian (2018b): Ein Zeitalter gesteigerter ethischer und religioser Refle-
xivitit? Ethische und religiése Bildung in pluraler Schule und Gesellschaft. In:
Bernd Schroder & Moritz Emmelmann: Religions- und Ethikunterricht zwi-
schen Konkurrenz und Kooperation. Géttingen, 15-35.

Polke, Christian (2009): Offentliche Religion in der Demokratie. Eine Untersuchung
zur weltanschaulichen Neutralitit des Staates. Leipzig.

von Scheliha, Arnulf (2018): Europiische Konvergenzen in Sachen Religionsunter-
richt? Beobachtungen und ein Vorschlag. In: Ders.: Religionspolitik. Beitrige
zur politischen Ethik und zur politischen Dimension des religiésen Pluralis-
mus. Titbingen, 334-340.

Schieder, Rolf (2001): Wieviel Religion vertrigt Deutschland?. Frankfurt a.M.

Schieder, Rolf (2008): Sind Religionen gefihrlich?. Berlin.

Schleiermacher, Friedrich (2000): Zum Religionsunterricht an gelehrten Schulen
(1810). In: Michael Winkler & Jens Brachmann (Hg.): Friedrich Schleiermacher:
Texte zur Pidagogik. Kommentierte Studienausgabe Bd. 1. Frankfurta.M., 168-
172.

Scholz, Olaf (2016): Institutionalisierte Religionen im sikularen Staat. Die Ham-
burger Vertrige und das Recht auf Weltanschauungsfreiheit. In: Wolfram Wei-
Re (Hg.): Religivse Vielfalt und Sikularitit. Die Vertrige zwischen Staat und
Religionsgemeinschaften in Hamburg. Miinster/New York, 19-28.

Taylor, Charles (2002): Die religiésen Formen in der Gegenwart. Frankfurt a.M.

Troeltsch, Ernst (2002): Der Religionsunterricht und die Trennung von Staat und
Kirchen (1919). In: Gangolf Hiibinger (Hg.), unter Mitwirkung von Johannes
Mikuteit: Ernst Troeltsch: Kritische Gesamtausgabe. Bd. 15: Schriften zur Poli-
tik und Kulturphilosophie (1918-1923). Berlin/New York, 123-146.

Weifle, Wolfram (2014): Der Hamburger Weg eines dialogischen »Religionsunter-
richts fir alle« Religionspidagogische Konzeption, theologische Fundierung,
Weiterentwicklung und Einordnung in Europa. In: Okumenische Rundschau
63 (2014), 66-80.

Wifimann, Hinnerk (2019): Religionsunterricht fir alle? Zum Beitrag des Religi-
onsverfassungsrechts fir die pluralistische Gesellschaft. Tibingen.

am 14.02.2026, 06:36:54,

45


https://doi.org/10.14361/9783839453551-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

am 14.02.2026, 06:36:54,


https://doi.org/10.14361/9783839453551-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

