
Religion in der Schule – Ethisch-theologische und

religionspolitische Erwägungen

Christian Polke

I.

Die Schule ist vor allem in demokratischen Gesellschaften vielfältigen, teils ein-

ander widersprechenden Erwartungen ausgesetzt. Die einen wünschen eine best-

mögliche Vorbereitung auf die berufliche Laufbahn, die anderen votieren für ein

an den Fragen der Lebensgegenwart orientiertes kritisches Bewusstsein, welches

es zu kultivieren gilt, und wiederum andere – oder auch im Verbund mit den zu-

vor Genannten – sehen nach dem Wegfall von religiösen und anderen kulturel-

len Ligaturen die Schule in der Pflicht, einen allgemein geteilten, gleichsam zivil-

religiösen Wertekanon zu vermitteln. Alle diese Erwartungen hängen schließlich

mit dem Umstand zusammen, dass vielen, selbst wenn sie es nicht so formulieren

würden, klar ist, dass hier nicht nur die junge Generation ihre Bildung und Aus-

bildung erhält, sondern dass damit zugleich ein Spiegel der künftigen Gesellschaft

in Konturen sichtbar wird. Das mag weniger am baulichen Zustand von Schulen

und gewiss nicht allein an den jeweils in Mode befindlichen Schulreformen liegen,

wohl aber am jeweils erfahrbaren Schulleben selbst, welches als eine Art von Spie-

gel oder gar ›Orakel‹ sozialer Zukunft fungiert. Das Schulsystem stellt von daher

mehr als nur ein in institutionelle Bahnen gelenktes Funktionssystem zur sozialen

Reproduktion dar. Die Klugen unter den Gesellschaftstheoretikern, die sich die-

ser Rolle des mehr oder minder öffentlichen Schullebens in der Neuzeit bewusst

waren, haben dies stets gewusst. Man darf an Wilhelm von Humboldt und Fried-

rich Schleiermacher denken (dazu Polke 2017, 183-200), mehr noch aber an Émile

Durkheim und John Dewey.1

1 Anders als bei Schleiermacher und stärker noch als bei Wilhelm von Humboldt rückt sowohl

bei Émile Durkheim als auch bei John Dewey die Funktion der Erziehung für das demokra-

tische Zusammenleben und eine entsprechend reformierte Gesellschaft in den Mittelpunkt.

Nicht umsonst haben sich beide Sozialtheoretiker auf ihreWeise aktiv in Bildungsdiskussio-

nen eingebracht: der eine, indem er selbst eine Reformschule mit begleitet hat, der andere

in seiner langjährigen Funktion als Professor für Pädagogik.

https://doi.org/10.14361/9783839453551-002 - am 14.02.2026, 06:36:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


26 Christian Polke

Blickt man von hier aus auf gegenwärtige Herausforderungen, dann fallen ei-

nem vor allem drei Stichworte ein.2 Da wäre zum einen die Frage nach einem

ökologischen und damit zukünftige Generationen in ihrem Gerechtigkeitsanliegen

mit einbeziehenden Lebenswandel, privat wie öffentlich. Klimawandel ist hier das

Stichwort.Dawäre zum anderen diemedientechnologische Neujustierung unseres

öffentlichen Lebens, sei es in politischer Hinsicht oder auch mit Blick auf die öko-

nomische Infrastruktur. Digitalisierung als ein im Grunde umfassender Medien-

wandel erstreckt sich nämlich gleichermaßen auf die politische Kultur der Öffent-

lichkeit wie auf die Berufsbilder, die im Hintergrund selbst eines gymnasialen Bil-

dungskanons stehen mögen; jedenfalls, wenn man an die jeweilige Fächergewich-

tung im curricularen Lehrplan denkt. Und schließlich dürften Fragen des inter-

kulturellen und interreligiösen Zusammenlebens zu den maßgeblich die Zukunft

mitprägenden Herausforderungen zählen. Alle drei genannten Stichworte von Kli-

mawandel, Digitalisierung und Multikulturalität (und -religiosität) markieren für

den demokratischen Kontext, in dem wir über die Relevanz, Funktion und Auf-

gabe von Schulen und schulischer Bildung nachdenken, entscheidende Faktoren,

die über die Zukunftsfähigkeit unserer Gemeinwesen im Ganzen mit entscheiden.

Denn sowohl hinsichtlich ihres künftigen, dauerhaften Fortbestandes als auch hin-

sichtlich der notwendigen, teils sozioökonomischen, teils soziokulturellen und po-

litischen Rahmenbedingungen ist eine demokratische Kultur davon abhängig, dass

nachwachsende Generationen einen geschärften Blick auf die Voraussetzungen er-

halten, derer es bedarf, um die Errungenschaften einer Demokratie als Lebens-wie

als Regierungsform unter neuen, veränderten Lagen nicht aufs Spiel zu setzen. Al-

lein aus diesem Grund rechtfertigen sich diesbezügliche bildungspolitische und

-ethische Auseinandersetzungen von selbst.

Mein Beitrag richtet sein Augenmerk nun, dem Ort seines Erscheinens ge-

mäß, vor allem auf die dritte der genannten Herausforderungen. Dennoch soll-

te mit diesen einleitenden Bemerkungen klargemacht werden, dass ›Religion in

2 InAxelHonneths gesellschaftstheoretischemGrundriss (Honneth 2011) fehlt eine eigenstän-

digeBearbeitungdes Erziehungs- undBildungssystems.DerAutor hat dies selbstkritisch ein-

gestanden (Honneth 2018, 315) und dem in einer Skizze (Honneth 2012) abzuhelfen versucht.

In letzterer rückt er vornehmlich die beidenProbleme vonDigitalisierungund kulturellerHe-

terogenität in denMittelpunkt einer demokratischen Erziehung. Dass die ökologische Frage

(bislang) außen vor bleibt, ebenso wie die der religiösen Signatur von kultureller Hetero-

genität, mag verschiedenen Gründen geschuldet sein. Jedenfalls aber dürften alle drei Her-

ausforderungen anzeigen, dass es sich bei diesen um Querschnittsthemen handelt, die auf

allen drei Ebenen der demokratischen Sittlichkeit – dem »Wir« in den persönlich-familiä-

ren Beziehungen, dem »Wir« der ökonomischen Sphäre und dem »Wir« der demokratischen

Öffentlichkeit – Beachtungfinden dürften, wenngleich siemaßgeblich ihrenOrt in Bildungs-

prozessen finden, die auf der Schnittstelle zwischen allen dreien Sphären, vor allem abermit

Bezug auf eine lebendige demokratische Öffentlichkeit liegen.

https://doi.org/10.14361/9783839453551-002 - am 14.02.2026, 06:36:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Religion in der Schule – Ethisch-theologische und religionspolitische Erwägungen 27

der Schule‹ nur eines von mehreren Themenfeldern darstellt, die unsere eingefah-

renen Denkweisen mit Blick auf die ethische Relevanz des Schullebens und die

politische Brisanz seiner institutionellen Regelungen vor nicht geringe Herausfor-

derungen stellen.3 Alle drei Stichworte verweisen darüber hinaus auf die vornehm-

lich durch Vertreter klassischer Bildungsideale verfochtene Idee der ganzheitlichen

Bildung. Zumindest in ethischer Sicht darf gelten:Was vormals unter »Herzensbil-

dung« verstanden wurde, erhält in zeitlicher, sozialer und existentieller Hinsicht

neue Konturen. Denn durch die Dringlichkeit der ökologischen Krise erstreckt sich

die Verantwortlichkeit der personalen Subjekte nunmehr nicht mehr ausschließ-

lich auf die Zeitgenossen im engeren Sinne, sondern auf Menschen, die weit über

die eigene Lebensspanne hinaus in den Blick kommen. Mit Blick auf die Digita-

lisierung unserer Lebenswelten lässt sich ferner diagnostizieren, dass die soziale

Verantwortung über die Grenzen von face-to-face-Kommunikation undmehr noch

über die Grenzen der institutionell geregelten, (national-)staatlichen Verantwort-

lichkeiten hinausreicht. Undmit Blick auf das, was Religionssoziologen Individua-

lisierung nennen, lässt sich behaupten, nicht so sehr das Schwinden religiöser Ge-

meinschaftlichkeit ist deren Signatur, als vielmehr die Erwartung einer persona-

len Unvertretbarkeit hinsichtlich der ›letzten Dinge‹, deren holistische, das Ganze

des Lebens von der Geburt bis zum Tod inkludierende Struktur irreduzibel an die

Authentizität der einzelnen Lebensführung rückgebunden wird.4 Die Bildung des

ganzen Menschen als eine Person erstreckt sich in umfassender, gleichwohl ver-

änderter Weise sowohl auf seine zeitliche als auch seine soziale wie existentielle

Dimension.

3 Aus diesem Grund habe ich in meiner Göttinger Antrittsvorlesung unter dem Stichwort

»Schule als Lebensform« von einer paradigmatischen Bedeutung der Bildungsethik für die

Sozialethik gesprochen. Oder schlichter: von dem nach wie vor zu wenig beachteten prinzi-

piellen Zusammenhang zwischen (dem künftigen Stand) demokratischer Gesellschaftsform

und den in ihr sich abspielenden Erziehungs- und Bildungsprozessen (Polke 2018).

4 Mit dem Ideal einer authentisch-existentiell geforderten Lebensführung ist kein Plädoyer

für einen zeitgemäßen Existentialismus anvisiert. Auch deckt sich dies nicht mit den von

verschiedenen Religionssoziologen ins Auge gefassten Prozess einer (hybriden) religiösen

Individualisierung. Vielmehr und bescheidener soll damit dem Faktum Rechnung getragen

werden, dass eine religiöseGlaubenshaltung (alsOption) unter gegenwärtigenBedingungen

ebenfalls unter dem normativen Gebot der Authentizität in der Öffentlichkeit steht. Dies

scheint mir das berechtigte Anliegen der religiösen Zeitdiagnose von Charles Taylor zu sein,

wie er sie erstmals in Taylor 2002 (v.a. 71ff.) vorgelegt hat. – Bei Taylor geraten allerdings die

vielen neuen sozialen Formen des Religiösen zu stark in den Hintergrund, woraus sich dann

zum Teil die Schärfe seiner entsprechenden Kritik erklärt.

https://doi.org/10.14361/9783839453551-002 - am 14.02.2026, 06:36:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


28 Christian Polke

II.

Religion in der (öffentlichen) Schule kann nun in vielfacher Gestalt in Erscheinung

treten: zum einen durch das religiöse Agieren von Schüler*innen und Lehrkräf-

ten, zum anderen durch offizielle (Sonder-)Veranstaltungen mit religiösem Be-

zug, und maßgeblich sicherlich auch durch die in Deutschland verfassungsrecht-

lich verbriefte Verankerung des Religionsunterrichts im offiziellen Fächerkanon.

Um letzteren soll es in meinen Ausführungen vornehmlich gehen. Dabei ist aller-

dings zu beachten, dass trotz aller – wiederum verfassungsrechtlicher – Fokus-

sierung des Religionsunterrichts auf die Vermittlung von bekenntnisgebundenen

Inhalten dieses Unterrichtsfach nicht abseits seiner gesellschaftlichen und darin

eben schulischen Rahmung betrachtet werden kann. Ein einfaches Beispiel hierfür

ist die selbst in Süddeutschland in den letzten Jahren massiv weggebrochene bi-

konfessionelle ›Normalstruktur‹ der Schüler*innenschaft. Die allgemeine Tendenz

zu einer Entkonfessionalisierung, auch und gerade innerhalb des Einflussberei-

ches der beiden großen christlichen Kirchen hierzulande, wirkt sich mehr oder

minder offensichtlich auf die unter anderen geschichtlichen Bedingungen ent-

standenen Rahmenstrukturen des konfessionellen Religionsunterrichts als schu-

lisches Pflichtfach aus. In anderen Gebieten Deutschlands ist dies schon viel län-

ger der Fall. Man muss noch nicht einmal die gestiegene religiöse Pluralisierung

in Deutschland bemühen, um sich die massiven Veränderungen auf dem ›religiö-

sen Feld‹ unserer Gesellschaft vor Augen zu führen. Wiederum nur als Beispiel: In

einer bundesdeutschen Großstadt wie Hamburg, in der der Anteil der Mitglieder

einer christlichen Kirche mittlerweile bei unter 40 Prozent der Gesamtbevölkerung

liegt, wächst Beobachtern zufolge innerhalb des christlichen Spektrums zugleich

der Anteil der Christ*innen aus Migrationskirchen enorm, wohingegen die Mit-

gliederzahlen der beiden großen christlichen Konfessionen, evangelisch-lutherisch

und römisch-katholisch, stagnieren bzw. im Schwinden begriffen sind. In gewisser

Weise spiegelt sich in diesem Trend, der auch andernorts zu beobachten ist, das

wider, was der Soziologie Hans Joas einmal spitz in die Bemerkung gepackt hat,

das Christentum wandere nicht aus Europa aus, sondern vielmehr in vielfach neu-

er Weise nach Europa ein (Joas 2012, 198ff.). Nur entsprechen die damit verbunde-

nen Gestalten des Christentums eben kaum bis wenig denjenigen Formationen, die

wir traditionell als westliche Christentümer europäischer Provenienz bezeichnen

würden. Damit einher gehen andere Formen von Spiritualität, Frömmigkeitspra-

xis, moralischen Grundmustern, sozialen Gemeinschaftsformen und Lernkultu-

ren. Dieses alles schlicht über die Unterscheidung von ›liberal‹ und ›konservativ‹,

wenn nicht gar ›fundamentalistisch‹, zu sortieren, würde gerade den Punkt ver-

fehlen, um den es hier geht. Denn die Zielgruppen eines christlichen Religionsun-

terrichts werden schon allein durch die Pluralisierung innerhalb des christlichen

Spektrums des religiösen Feldes ebenfalls heterogener. Man kann hier beobach-

https://doi.org/10.14361/9783839453551-002 - am 14.02.2026, 06:36:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Religion in der Schule – Ethisch-theologische und religionspolitische Erwägungen 29

ten, wie sehr die religionskulturelle Lage selbst zum Spiegelbild einer gesamtge-

sellschaftlichen Situation wird. Die gerne von Bildungspolitikern – jedenfalls sol-

chen, die dem Christentum und der Institution des Religionsunterrichts positiv

gestimmt gegenüberstehen – bemühte Identifikation kultureller Werte mit ihren

(jüdisch-)christlichenWurzeln gerät dabei ebenfalls ins Schwanken.Wobei nicht zu

übersehen ist, dass selbst in konservativen Kreisen der Bezug auf das Christentum

bzw. die christlichen Werte immer stärker rein kultureller, wenn nicht gar natio-

naler Natur ist. Für das Ansinnen, einen analogen islamischen Religionsunterricht

zu installieren, wird die Lage dadurch noch prekärer.5 Mit dem verfassungsrecht-

lichen Verständnis, wonach der Religionsunterricht seine Sonderrolle gemäß Art

7 (3) GG allein dadurch erhält, dass sein Ziel darin besteht, den »Bekenntnisge-

halt, nämlich die Glaubenssätze der jeweiligen Religionsgemeinschaft […] als be-

stehende Wahrheiten zu vermitteln« (BVerfGE 74, 244 (252)), hat dies kaum mehr

etwas zu tun; selbst ungeachtet der Nichteinbeziehung entsprechender Ansprech-

partner von nicht mit offiziellen Repräsentanzorganen ausgestatteten Religions-

gemeinschaften. Denn aus juristisch wie ethisch überzeugender Sicht hängt die

Sonderrolle des Religionsunterrichts an der mit ihm verbundenen materialen Ei-

5 Musterbeispiel ist hierfür das Bundesland Bayern. Hier wird seitens der zuständigen Staats-

regierung der »Islamische Unterricht« als ein nicht »konfessionell gebundener« Unterricht

dargestellt und als dezidierte Alternative zum Ethikunterricht begriffen. Zwar werden auch

Inhalte des muslimischen Glaubens vermittelt, aber gleichwohl liegt der Fokus von Anfang

an vornehmlich auf Integrationszielen. So heißt es in der paradigmatisch für alle Schultypen

kennzeichnenden offiziellen Sprachregelung: »Der Islamunterricht leistet auf der Basis der

Verfassung des Freistaats Bayern und des Grundgesetzes der Bundesrepublik Deutschland

einen erzieherischen Beitrag für die Integration der muslimischen Schülerinnen und Schü-

ler in ihr schulisches und außerschulisches Umfeld.« Und weiter lautet es in der Präambel:

»Der vorliegende Lehrplan für den Islamunterricht an der Hauptschule folgt dem allgemei-

nen Unterrichts- und Erziehungsauftrag der Hauptschule. Er dient derWertorientierung der

muslimischen Schülerinnen und Schüler und soll ihnen dabei helfen, sich sowohl hinsicht-

lich der eigenen Religion als auch der Gesellschaft zu positionieren. In ihm werden Kennt-

nisse über den Islam als Religion und Lebensweise sowie über muslimisch geprägte Kultu-

ren vermittelt, aber auch Haltungen angebahnt und gutes Verhalten als Muslime eingeübt.«

(Online: https://www.isb.bayern.de/download/12717/islamunterricht_hs.pdf [letzter Zugriff:

August 2019]. Diese Handreichung zumModellversuch aus dem Jahr 2006 (entsprechend für

die Grundschulen aus dem Jahr 2010) gilt dank der im Jahr 2019 beschlossenen Verlängerung

weiterhin. – Manmuss nicht boshaft sein, um darin einenWertekundeunterricht mit islami-

schen Bezügen zu erkennen und ergo eine forcierte Kulturalisierung einer religiösen Glau-

benstradition. Die Kirchen sollten sich hüten, allein aufgrund ihrer staatskirchenrechtlichen

Verträge, diese Tendenz mit Blick auf den Islam nicht auch mit Blick auf ihren Religionsun-

terricht sorgenvoll und skeptisch zu betrachten. Dies gilt, zumal es ernsthafte Bestrebungen

zur Einrichtung von Lehrstühlen für »islamischeWerte und Normen« für die Ausbildung von

entsprechenden Lehrkräften gibt.

https://doi.org/10.14361/9783839453551-002 - am 14.02.2026, 06:36:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.isb.bayern.de/download/12717/islamunterricht_hs.pdf
https://www.isb.bayern.de/download/12717/islamunterricht_hs.pdf
https://www.isb.bayern.de/download/12717/islamunterricht_hs.pdf
https://www.isb.bayern.de/download/12717/islamunterricht_hs.pdf
https://www.isb.bayern.de/download/12717/islamunterricht_hs.pdf
https://www.isb.bayern.de/download/12717/islamunterricht_hs.pdf
https://www.isb.bayern.de/download/12717/islamunterricht_hs.pdf
https://www.isb.bayern.de/download/12717/islamunterricht_hs.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839453551-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.isb.bayern.de/download/12717/islamunterricht_hs.pdf
https://www.isb.bayern.de/download/12717/islamunterricht_hs.pdf
https://www.isb.bayern.de/download/12717/islamunterricht_hs.pdf
https://www.isb.bayern.de/download/12717/islamunterricht_hs.pdf
https://www.isb.bayern.de/download/12717/islamunterricht_hs.pdf
https://www.isb.bayern.de/download/12717/islamunterricht_hs.pdf
https://www.isb.bayern.de/download/12717/islamunterricht_hs.pdf
https://www.isb.bayern.de/download/12717/islamunterricht_hs.pdf


30 Christian Polke

genart religiöser Bildung und nicht an irgendwelchen integrationspolitischen Ziel-

setzungen, so löblich sie auch erscheinen mögen.

Nun resultiert dieser Fokus auf Wertevermittlung hinsichtlich der Zielbestim-

mung religiöser Bildung in der Schule nicht zuletzt aus dem gesellschaftspoliti-

schen Kontext, in den der Religionsunterricht stets eingelassen ist. Positiv gewen-

det hat der Praktische Theologe und Religionspädagoge Rolf Schieder schon vor

bald zwanzig Jahren in der Debatte um LER sowie der Forderung nach einem Is-

lamunterricht darauf verwiesen, dass »Interkulturalität ohne Interreligiosität nicht

zu verwirklichen ist […]. Ein staatseigener Zivilreligionsunterricht ist von der Ver-

fassung nicht vorgesehen. Vielmehr vertraut der Staat darauf, daß die Religions-

gemeinschaften ihre je eigene Version vom religiösen Sinn des Gemeinwesens tra-

dieren. Insofern ist der Schutz der Religionsfreiheit ein wesentlicher Beitrag des

Staates zur Werteerziehung, denn nur auf dem Umweg über die Pluralität positi-

ver Religionen und Weltanschauungen kann der Staat zivilreligiöse Zustimmung

beanspruchen«, d.h. eine qua Wertüberzeugung getragene Zustimmung zu sei-

ner freiheitlich-demokratischen Grundordnung (Schieder 2001, 170).6 Diese Über-

legungen werden durch die jüngsten empirischen Untersuchungen des Religions-

monitors zum Verhältnis von weltanschaulicher Vielfalt und Demokratie bestätigt

(Pickel 2019). Darin weisen die Autoren auf, dass religiöse Vielfalt per se keines-

wegs als demokratiegefährdend eingeschätzt wird; auch bleibt die Zustimmung

der Menschen zur Demokratie in Deutschland weitgehend stabil, und dies durch

alle religiösen und weltanschaulichen Gruppen hindurch.7 Negativ im Sinne einer

6 Dahinter steht der Gedanke, dass durch interne Bildung und Aufklärung eine Religionstra-

dition sich selbst zivilisieren kann. Über diesen Weg lässt sich dann auch indirekt eine das

gesellschaftliche Zusammenleben heilsam befördernde Wirkung von Religiosität und reli-

giösemGlauben identifizieren: »Denn erst Bildung verhilft demMenschen zuder Erkenntnis,

dass er ›für die Ewigkeit bestimmt‹ ist. Die Bestimmung des Menschen liegt jenseits seiner

biologischen Vorfindlichkeit, auch jenseits seiner gesellschaftlichen Verzweckung und auch

jenseits seiner möglichen destruktiven Selbstkonzepte. Das Ziel der Bildung besteht in der

Einsicht, dass die Anerkennung der eigenen Endlichkeit dann keine heroische oder resigna-

tive Geste ist, wenn diese Einsicht so gebildet ist, dass die eigene Endlichkeit als Moment

eines Unendlichen gewusst wird.« (Schieder 2008, 275).

7 »Korrelationen zwischen der Akzeptanz für Demokratie und Religiosität sowie der Bedeu-

tung religiöser Gebote fallen geringer aus und verschwinden vollständig, wenn man dieje-

nigen Befragten, die eine dogmatische beziehungsweise ausgrenzende Haltung vertreten,

außen vorlässt. Das heißt, dass es unter gläubigen Menschen zwar kleine Minderheiten mit

rigideren Positionen gibt, die mit demokratischen Grundprinzipien in Konflikt geraten kön-

nen. Diese ausgenommen, stellen Religion und religiöse Praxis als solches aber keine Bedro-

hung für Demokratien dar. Insgesamt bleibt festzuhalten, dass Religion nur dann proble-

matisch für Demokratien sein kann, wenn damit dogmatische oder exklusivistische Vorstel-

lungen verknüpft sind, die anderen religiösen Vorstellungen und Glaubensgruppen keinen

Raum zugestehen. Diese Korrelationen finden sich über alle Religionsgemeinschaften hin-

weg in gleicherWeise«. (Pickel 2019, 62) –Wichtig ist hingegen, dass es vornehmlich von der

https://doi.org/10.14361/9783839453551-002 - am 14.02.2026, 06:36:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Religion in der Schule – Ethisch-theologische und religionspolitische Erwägungen 31

demokratieskeptischen Haltung erweisen sich vielmehr sowohl festgesetzte Vor-

urteile, bspw. gegenüber dem Islam, als auch anti-plurale – die Autoren sprechen

zumeist von »dogmatischen« – Formen von Religion. Insofern korreliert einer an-

tidemokratischen Einstellung ein prinzipieller Vorbehalt gegenüber Pluralismus

und gesellschaftlicher Pluralität und umgekehrt. Darüber hinaus helfen vermehr-

tes Wissen über Religion und mehr noch soziale Kontakte mit anders religiösen

Menschen dazu, Vorurteile abzubauen und fördern somit indirekt das Vertrauen

in eine die gesellschaftliche Vielfalt integrierende demokratische Kultur.

Vor diesem Hintergrund lässt sich aus ethischer Sicht nochmals anders nach

der Rolle und Funktion des Religionsunterrichts an der (öffentlichen) Schule fra-

gen. Denn wenn gilt, dass Erfahrungen religiöser Vielfalt und soziale Kontakte

ausschlaggebend sind für eine positive Haltung zum religiösen Pluralismus so-

wie zum soziokulturellen Rahmenkontext, in dem eine freiheitliche Demokratie

gedeiht, dann stellt sich die Frage, inwiefern religiöse Bildung selbst ein Beitrag

zur interreligiösen Verständigung bieten kann. Allerdings gilt ebenso: Gerade, weil

Religion keineswegs die exklusive und zumeist gar nicht die wichtigste Quelle von

Wertüberzeugungen darstellt (Pickel 2019, 18),8muss der auf ihre Vermittlung aus-

gerichtete Unterricht auch nicht allein für die Wertevermittlung herhalten. Das

wird gemeinhin übersehen. Zwischen diesen Ansprüchen und Erwartungen – zwi-

schen Wertevermittlung und interreligiös-kultureller Verständigung auf der einen

und religiöser Wissensvermittlung und Bildung auf der anderen Seite – changie-

ren mit jeweils unterschiedlichen Schwerpunktsetzungen diejenigen Modelle von

Religionsunterricht, die sich als zeitgemäße Alternativen oder Ergänzungen zum

konfessionell ausgerichteten Unterricht nach Art. 7 (3) GG verstehen. An einem be-

sonders umstrittenen, dem sog.HamburgerModell eines »Religionsunterrichts für

Alle« möchte ich im Folgenden die ethischen und religionspolitischen Dilemmata

im Zusammenhang religiöser Bildung amOrt der Schule angesichts gegenwärtiger

gesellschaftlicher Herausforderungen etwas genauer skizzieren.

»Wahrnehmung der praktizierten Demokratie« (Pickel 2019, 17) abhängt, ob die Demokratie

als zustimmungsfähig erachtet und positiv bewertet wird.

8 Es lässt sich damit auch nicht pauschal behaupten, dass Muslime durch ihren Glauben bzw.

ihre Religion der Demokratie stärker skeptisch oder ablehnend gegenüberstünden (Pickel

2019, 44). Wenn überhaupt, dann ist es eine in allen Religionsgruppen vorkommende exklu-

sivistische Haltung, die hier einen negativen Einfluss ausübt. Selbst der andernorts diagnos-

tizierte stärkere Hang zu einer »starken Hand« in der Politik unter sehr gläubigen Personen

darf nicht als latente Neigung zu autokratischen Regierungsformen fehlinterpretiert wer-

den.

https://doi.org/10.14361/9783839453551-002 - am 14.02.2026, 06:36:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


32 Christian Polke

III.

Den verfassungsrechtlichen Rahmen für den Religionsunterricht als ordentliches

Fach an öffentlichen Schulen in Deutschland bildet Art. 7 (3) GG (Heinig 2014,

338; 351). Darin wird nicht nur sein Status als ordentliches Lehrfach festgehal-

ten, sondern mehr noch – in Absicherung der weltanschaulichen Neutralität des

Staates und der (positiven) Religionsfreiheit – den Religionsgemeinschaften das

Recht zugestanden, die inhaltlichen Grundsätze des Religionsunterrichts (inner-

halb der freiheitlich-demokratischen Grundordnung) festzulegen. Auch das Bun-

desverfassungsgericht hat darin seinen eigentlichen, materialrechtlichen Kern ge-

sehen: »Seine [sc. des Religionsunterrichts; C.P.] Ausrichtung an den Glaubenssät-

zen der jeweiligen Konfession ist der unveränderliche Rahmen, den die Verfassung

vorgibt.« (BVerfGE 74,244 (253)) Eingebettet wiederum sind diese Bestimmungen

in die prinzipielle, d.h. umfassende Schulaufsicht des Staates (Art. 7 [1] GG),9 sowie

in die elterlichen Erziehungsrechte, zu denen bis zur Religionsmündigkeit des Kin-

des (i.d.R. ab dem 14. Lebensjahr) auch die Entscheidung über die Teilnahme am

Religionsunterricht gehört. Grundrechtsdogmatisch kommt ferner sowohl die Ab-

meldemöglichkeit vom Religionsunterricht als auch die Verweigerungspflicht sei-

tens der Lehrenden als Ausflüsse der (negativen) Religionsfreiheit hinzu. Jedoch:

Schon die Tatsache, dass einem einzelnen Unterrichtsfach eine derart umfassende

verfassungsrechtliche Garantie zukommt,10 ist beachtlich; noch dazu, wenn man

bedenkt, dass dies auf der Ebene der Bundesverfassung geschieht, und zwar für

einen Bereich, der üblicherweise strictissime unter die Kultushoheit, also in den

Zuständigkeitsbereich der Länder fällt.11 Aber sie deutet auch darauf hin, dass für

9 In Deutschland besteht anders als in vielen anderen Ländern der westlichen Welt nicht nur

eine Unterrichts-, sondern dezidiert eine Schulpflicht; was wiederum auf die starke Rolle des

Staates als wichtigen Akteur verweist.

10 Als kleine historische Notiz sei erwähnt, dass die Weimarer Reichsverfassung – neben dem

Religionsunterricht (Art. 149WRV) – auch noch Staatsbürgerkunde undArbeitslehre (Art. 148

WRV) als obligatorische Schulfächer erwähnt hat.

11 Von daher ergibt sich übrigens eine in der Realität weitaus vielfältigere Praxis der Handha-

bung, Organisation und Struktur des Religionsunterrichts im Rahmen von Art. 7 (3) GG, als

diesmeist in der Literatur angenommenwird. Zwar ist der Staat lediglich »Unternehmer« des

Religionsunterrichts, insofern er die dafür notwendigen infrastrukturellen und finanziellen

Ressourcen aufzubringen hat, aber er kann doch – vornehmlich über Ländergesetzgebung –

sehr unterschiedliche rechtliche Rahmenbedingungen für das konkrete Angebot von Religi-

onsunterricht geben. So obliegt es in manchen Bundesländern weitgehend den Schulbezir-

ken oder fällt gar in das Ermessen des einzelnen Schulleiters festzulegen, wie sich der Religi-

onsunterricht in den Fächerkanon und Unterrichtsplan einfügt; zum Teil auch bedingt durch

die ebenfalls lokal getroffene Entscheidung, welche Lehrkräfte eingestellt werden. Hinzu

kommt, dass z.B. im Land Niedersachsen auf Antrag auch die Möglichkeit eines konfessions-

übergreifenden Religionsunterrichts gegeben ist. Dies alles gilt es nur deshalb hier zu notie-

https://doi.org/10.14361/9783839453551-002 - am 14.02.2026, 06:36:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Religion in der Schule – Ethisch-theologische und religionspolitische Erwägungen 33

den Religionsunterricht besondere Konditionen gelten müssen, ohne die sein Sta-

tus am Ort der öffentlichen Schule nicht gerechtfertigt wäre. Diese spezifischen

Bedingungen sind nun aber rechtsdogmatischer Natur, wie HinnerkWißmann be-

tont: Es lässt sich

»verfassungsdogmatisch […] anführen, dass es sich bei den Inhalten des Religi-

onsunterrichts um eine Enklave im demokratischen verantworteten Schulmandat des

Staates handelt. Eine solche Ausnahme ist eben nicht gerechtfertigt wegen all-

gemeiner Mitbestimmungsansprüche gesellschaftlicher Großmächte, wie sie die

Religionsgemeinschaften neben anderen darstellen, und erst recht nicht wegen

einer (religions-)pädagogischen Eigenposition, die sonst selbstredend auch für

jedes andere Fach angeführt werden könnte. Erst und nur der die ganze Person er-

greifendeWahrheitsanspruch derReligion,der durch die Religionsgemeinschaften verant-

wortet wird, rechtfertigt im religiös neutralen Staat, dass dieser Platz in der Schule von

der Religion selbst ausgefüllt wird.« (Wißmann 2019, 55)12

Nun gibt es im Bundesland Hamburg seit Jahren ein Sondermodell des Religi-

onsunterrichts, den sog. »Religionsunterricht für alle« (RUfa), der strenggenom-

men nicht einfach nach Art. 7 (3) GG erteilt wird, wohl aber innerhalb von des-

sen Rahmen. Dabei liegt die Besonderheit zunächst einmal darin, dass der Religi-

onsunterricht in der Grund- und Sekundarstufe I in gemischtkonfessionellen bzw.

gemischtreligiösen Klassenverbänden erteilt wird. »Für alle« heißt also zunächst,

dass hier keine Aufteilung in unterschiedliche konfessions- bzw. religionsbezogene

Klassenverbünde erfolgt. Dahinter steht als religionsdidaktische Leitmaxime die

Idee eines dialogischen Religionsunterrichts (Weiße 2014, 66-80), wohingegen von

Seiten des Staates, also religionspolitisch, vor allem das Interesse an der Einübung

von Schüler*innen in eine interkulturell wie interreligiös sensible Toleranzkompe-

tenz überwiegen dürfte.13 Die gegenwärtig sich abzeichnenden Veränderungen, zu

denen u.a. die schon länger dringliche Ablösung der bisherigen Alleinzuständigkeit

der evangelischenKirche (»RUfa in evangelischer Verantwortung«) zugunsten einer

pluralen Verantwortungsträgerschaft gehört, stehen dabei vor einer ganzen Reihe

von Herausforderungen: Zunächst gilt es, die bislang nicht immer ausreichend ge-

wichtete Kompetenz der Vermittlung von religious literacy, d.h. eines elementaren

religiösen Grundwissens in der jeweils eigenen Religion bzw. Konfession stärker

ren, um sich zu vergegenwärtigen, dass schon jetzt der verfassungsrechtliche Spielraummit

Blick auf die jeweiligen gesellschaftlichen Lagen unterschiedlich ausgetestet wird.

12 Im Übrigen sind es auch nur diese Gründe, die jene Grundrechtsnorm rechtfertigen, wonach

unter keinen Umständen Lehrkräfte gegen ihrenWillen zur Übernahme von Religionsunter-

richt verpflichtet werden dürfen.

13 Wenn auch in allgemeiner Hinsichtmit Blick auf die Verträgemit anderen Religionsgemein-

schaften formuliert, dürften die Überlegungen des damaligen Ersten Bürgermeisters Olaf

Scholz auch für das Hamburger Modell von Religionsunterricht gelten (Scholz 2016, 19-28).

https://doi.org/10.14361/9783839453551-002 - am 14.02.2026, 06:36:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


34 Christian Polke

zu betonen. Sodann wird mit der Einbeziehung anderer religiöser Verbände und

Gemeinschaften, v.a. islamischer Provenienz, die Frage nach der Ausgestaltung der

nunmehr pluralen Verantwortungsträgerschaft akut. Schließlich bleibt die Frage,

wie es mit Blick auf den RUfa mit der Entscheidungsfreiheit (der Eltern und ggf.

Schüler) bestellt ist. Die bisherige Praxis sieht eine solche Abmeldemöglichkeit zu-

meist gar nicht vor, anders als etwa in Bundesländern, in denen Ethikunterricht

als obligatorisches Ersatzfach von Anfang an festgeschrieben ist. Und bei alledem

bleibt kontrovers, ob und inwiefern ein verbessertes Modell des RUfa sich im Rah-

men von Art. 7 (3) GG bewegt.14

Worum es mir bei dieser Skizze geht, ist weniger eine Erörterung der Sinnhaf-

tigkeit und verfassungsrechtlichen Legitimität des Hamburger Modells, sondern

mehr die in ihm paradigmatisch zumVorschein kommenden Spannungen oder gar

Dilemmata, die sich zwischen den religionsrechtlichen, religionspolitischen, reli-

gionsdidaktischen und bildungsethischen Perspektiven auf die Zukunft religiöser

Bildung am Ort der öffentlichen Schule einstellen. Zunächst darf man nicht über-

sehen, dass die verfassungsrechtlichen Vorgaben für den Religionsunterricht kei-

ner Privilegierung der (christlichen) Kirchen dasWort reden. Ja, sie verdanken sich

noch nicht einmal der Bevorzugung von Religion als einem besonders wichtigen

Aspekt des Menschseins. Vielmehr wurzeln sie allein in der doppelten Sonderstel-

lung von Religion als existentieller, mit Letztbedeutung versehenen Lebensorien-

tierungsgröße einerseits und der darin schon angedeuteten personalen Unvertret-

barkeit der individuellen Grundrechtsträger andererseits. Von hier aus rechtfer-

14 Das oben genannte Gutachten von Wißmann bleibt in seinem Fazit widersprüchlich. Einer-

seits beharrt der Verfassungsjurist darauf, dass sich die Sonderrolle des Religionsunterrichts

gemäß BVerfGE nur durch seinen am positiven Glaubens- als Wahrheitsgehalt orientierten

Inhalt und dessen institutionell-organisatorische Verbürgung durch entsprechende Religi-

onsgemeinschaften rechtfertigen lässt. Andererseits sieht er in dem weiterhin im gemein-

schaftlichen Klassenverband erteilten RUfa als »religionsübergreifend-trägerpluralen« Un-

terricht einen Vorschlag zu einer »bewusste[n], rechtsgestaltende[n] Neudeutung des Art. 7

Abs. 3 GG« (Wißmann 2019, 82) und sieht diesen von daher als grundgesetzkonform an. Da-

bei aber führt er folgendes, vor dem Hintergrund des zuvor von ihm Ausgeführten, reichlich

merkwürdige Argument an: »Die[] materielle Grundausrichtung [i.S. des Unterrichts nach

den Grundsätzen der Religionsgemeinschaft; C.P.] ist […] aber nicht mit einer organisatori-

schen Trennung gleichzusetzen.« (Ebd.) – Das ist zwar prinzipiell richtig, aber solange der

Gesetzgeber eine Instanz braucht, die für die Triftigkeit der jeweils zu vermittelnden Glau-

bensüberzeugungen einzustehen bereit ist, kannman dies nicht auf die einzelnen Lehrkräfte

je situativ übertragen.Man könnte daher höchstens dasModell eines kooperativen RUfa ver-

treten, in der Lehrkräfte verschiedener Religionszugehörigkeit gemeinsam abwechselnd in

verschiedenen Rollen als Verantwortliche und mit Gastrecht Kooperierende auftreten und

Unterricht erteilen. Wohl gemerkt, meine Kritik an Wißmann, die ich mit Wilfried Härle

(Härle 2019, 36ff.) teile, zielt auf die juristischen Probleme, nicht auf die möglichen Chan-

cen bestimmter alternativer Modelle von Religionsunterricht und ihrer bildungsethischen

Ideale.

https://doi.org/10.14361/9783839453551-002 - am 14.02.2026, 06:36:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Religion in der Schule – Ethisch-theologische und religionspolitische Erwägungen 35

tigt sich die strikte Zurückhaltung des Staates hinsichtlich der inhaltlichen Aus-

gestaltung des Religionsunterrichts, und von diesem Standpunkt aus ist religiöse

Bildung am Ort der Schule eine positive Ausgestaltungsmöglichkeit von Religions-

freiheit in Form eines pluralen Angebots durch unterschiedliche Religionsgemein-

schaften. Nicht also der historische Kontext der christlichen Bikonfessionalität soll

im sog. konfessionellen Religionsunterricht verteidigt werden; schon die Tatsache,

dass in vielen Gegenden mittlerweile ein interkonfessionell-kooperativer Religi-

onsunterricht ausgerichtet wird, spricht dagegen. Wohl aber die selbst noch in

diesem Modell vorausgesetzte Übereinstimmung in den wesentlichen Wahrheits-

überzeugungen des christlichen Glaubens, die es zu vermitteln gilt, ist die Basis für

die Besonderheit des Religionsunterrichts. Anders gesagt: Religion als besonderer

Gegenstand von Wissen rechtfertigt überhaupt keine Sonderbehandlung am Ort

der Schule. Lediglich ihrer Eigenart als existentiell unbedingte Lebensgewissheit

sowie demModus ihrer Vermittlung ist es in rechtstheoretischer wie in rechtsethi-

scher Hinsicht geschuldet, hier eine Ausnahmeregelung vorzusehen. Hinzu mag

man noch die Ideologieanfälligkeit des Staates als weiteren Abwehrgrund ansehen,

doch ist sie in diesem Fall eher als nachgeordnet zu betrachten.

Rechtsethisch im Sinne einer liberalen Demokratie kann also nur dann ein

gesonderter Religionsunterricht am Ort des unter staatlicher Aufsicht stehenden

Schulwesens gerechtfertigt werden,wenn er genau demnicht zuvorderst verpflich-

tet ist, was ihn wiederum religions-, bildungs- und integrationspolitisch inter-

essant macht: seinem Religionen übergreifenden und in dialogischen Austausch

bringenden Charakter. Im Gegenteil: Allein die religionsspezifische, und dabei so-

gar – laut manchen Autoren schärfer noch – allein die konfessionsspezifische Aus-

richtung lässt seinen Sondercharakter zu. Diese strikte Begründung ist aus demo-

kratietheoretischen Gesichtspunkten schon deshalb zu begrüßen, weil sie konse-

quent an der weltanschaulichen Neutralität des Staates festhält, zu der auch ge-

hört, dass dieser nicht selbst substantiell bestimmte Lebensbereiche höher für die

Bildungsaufgabe von jungen Menschen bewertet als andere.

Dessen ungeachtet darf man nicht verkennen, dass kaum ein anderes Unter-

richtsfach sich thematisch so stark sowohl mit existentiellen als auch mit ethisch-

lebenspraktischen Fragen beschäftigt wie der Religions- und Ethikunterricht.

Schon aus diesem curricularen Fokus, verbunden mit der gesellschaftlichen Wahr-

nehmung von Religionsgemeinschaften als wichtige zivilgesellschaftliche Größen,

resultiert die von vielen Bildungspolitikern und -theoretikern vertretene Idee eines

vornehmlich am Dialog und an der interreligiösen wie interkulturellen Verstän-

digung ausgerichteten Religionsunterricht. Er wird damit zum aktiven sozialen

Experimentierraum für sensiblere und zugleich konstruktivere Umgangsweisen

mit Pluralismus und Multikulturalität. Darin liegt das genuin demokratische In-

teresse, welches sowohl der Staat als auch seine Bürger*innen an einem dergestalt

ausgerichteten Religionsunterricht, unter Umständen, »für alle«, hegen (dürfen).

https://doi.org/10.14361/9783839453551-002 - am 14.02.2026, 06:36:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


36 Christian Polke

Wenn stimmt, was ich weiter oben (unter I. und II.) über die entscheidenden

Herausforderungen für ein gelingendes Zusammenleben in unserer Gesellschaft

gesagt habe, dann gehört in der Tat eine gemeinsam erarbeitete religiöse Grund-

bildung mit Wissen über alle relevanten religiösen Kräfte in einer Gesellschaft zu

den elementaren Bausteinen, die es schulisch zu vermitteln gilt, und zwar nicht

nur mit Blick auf entsprechende kognitive Wissensgehalte, sondern mehr noch

mit Blick auf diesem Anliegen angemessene didaktische Unterrichtskonzepte und

-formationen. Man muss das Modell eines konfessionellen Religionsunterrichts

nicht für ein Auslaufmodell halten, um gleichwohl zu konstatieren, dass er in

vielen Gegenden gesellschaftlich bereits kaum mehr plausibel erscheint, und dass

er darüber hinaus dem bildungsethischen Anliegen einer religiösen Elementarbil-

dung (religious literacy) im Verbund mit der Kultivierung religiöser Urteilskraft wie

Toleranz nur bedingt entspricht; zumal, wenn viele Schüler*innen muslimischen

Glaubens oder Herkunft gar nicht hinreichend beim schulischen Angebot von

Religionsunterricht berücksichtigt werden können.

Gleichwohl bleibt selbst noch hier eine Spannung zwischen den in ihren An-

liegen scheinbar restlos übereinkommenden religionspolitischen und religionsdi-

daktisch-bildungsethischen Perspektiven auf den Ort von Religion und ihrer Ver-

mittlung in der Schule bestehen. Denn vor allem in politischer Hinsicht ist zu kon-

statieren, dass der Religionsunterricht zunehmend seine Berechtigung durch sei-

ne Wahrnehmung als paradigmatischer wie exemplarischer Ort der Wertevermitt-

lung erhält.15 Zugespitzt formuliert plausibilisiert er sich im Grunde vom Gehalt

des Ethikunterrichts her, wie nicht zuletzt die Auseinandersetzungen um LER in

Brandenburg und die Debatte um den Religionsunterricht in Berlin gezeigt ha-

ben (Gräb &Thieme 2011). Selbst Befürworter des klassischen Religionsunterrichts

greifen auf solche Argumentationsmuster zurück; etwa, wenn sie das zusätzliche

Argument anführen, der Religionsunterricht gefährde im Unterschied zu dem als

Ersatzfach angebotenen oder für alle verpflichtenden Unterricht in »Werte und

Normen«, wie Ethik bspw. in Niedersachsen heißt, die weltanschauliche Neutra-

lität des Staates weniger stark.16 Denn der Staat hält sich durch die im Rahmen

15 Zu den Gefahren und Problemen, Religionsunterricht (primär) auf Wertevermittlung hin

auszurichten, siehe auch Dressler 22019, 153ff.; sowie ders. 2002, 256-269.

16 Zu diesenmuss ichmich selbst partiell rechnen, wenn ich das Interesse des Staates am Ethik-

unterricht seinerzeit so beschrieben habe, dass »seine künftigen Vollbürger die Werte ken-

nen und akzeptieren lernen, die ihn selbst und seine Verfassung stützen und die zugleich das

gesellschaftliche Zusammenleben garantieren.«(Polke 2009, 278) Auch wenn ich dabei die

Differenz zur Verfassungskunde strikt imAugehatte (Polke 2009, 278), somüssendie Zweifel

an einer derart sozialmoralischen Funktionalisierung des Ethik- und darüber indirekt dann

auch des Religionsunterrichtes doch stärker ins Gewicht fallen. Jedenfalls gilt aus heutiger

Sicht, dass alles Ansinnen eines Ethikunterrichts, der gleichsam als Einführung in die sog.

Grundwerte unserer Verfassung dienen soll, schon von vornherein in bildungstheoretischer

https://doi.org/10.14361/9783839453551-002 - am 14.02.2026, 06:36:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Religion in der Schule – Ethisch-theologische und religionspolitische Erwägungen 37

von Art. 7 (3) GG gegebenen Möglichkeiten inhaltlich gerade aus der spezifischen

weltanschaulichen und darin stets auch ethischen Perspektivierung auf die Lebens-

wirklichkeit als Ganze heraus. Aber aus bildungsethischer Perspektive ist diese un-

mittelbare Abzweckung des Religions- wie im Übrigen auch des Ethikunterrichts

als zutiefst problematisch zu begreifen. In Übereinstimmung mit dem religions-

rechtlichen Argument sollte somit an der Eigenart von Religionsunterricht und

Ethikunterricht unbedingt festgehalten werden: weder die Vermittlung religiöser

Glaubenswahrheiten noch der stets nur persönlich zu verantwortende Umgangmit

Lebenssinn- und Lebensführungsfragen dürfen vorschnell sozialintegrativen Ab-

sichten zugeführt werden. Religiöse Bildungmuss jedenfalls da, wo sie ihrem eige-

nen Anspruch gerecht werden will, sowohl auf religiöse Wissensvermittlung, mehr

noch aber auf die Kultivierung einer kritischen religiösen Urteilskraft ausgerichtet

sein (Polke 2018b, 15-35). Dabei sollte man aber vermeiden, die aus den Debatten

um LER bekannte Entgegensetzung von religionskundlicher und bekenntnisori-

entierter Bildung einfach fortzuschreiben. Abgesehen davon, dass zumindest mit

Blick auf andere Religionen und Weltanschauungen auch der konfessionelle Re-

ligionsunterricht ›religionskundlich‹ verfährt, zeigt ein Blick in die gegenwärtige

gesellschaftliche Lage, dass es selbst bei formell einer Religionsgemeinschaft an-

gehörenden Schülergruppen überhaupt erst einmal darum gehen muss, religiöses

Wissen zu vermitteln. Damit erübrigt sich nicht, dass beide Unterrichtsmodel-

le mit Blick auf ihren didaktischen Rahmen hinreichend unterschieden gehalten

werden müssen. Für die gegenüber dem klassischen konfessionellen Religionsun-

terricht im Rahmen von Art. 7 (3) GG abweichenden Varianten religiöser Bildung ist

von daher eine höhere Ausweispflicht hinsichtlich ihrer nicht nur religionskundlich

agierendenReligionsdidaktik konzeptionell wie curricular gegeben.Gleichwohl hat

Arnulf von Scheliha zu Recht in der »Perspektive meines Faches, der theologischen

Ethik, […] die große gesellschaftliche und religionspädagogische Herausforderung

in einem Doppelten« gesehen:

»Einmal geht es um die Bewältigung des verbreiteten Nicht-Wissens über die Reli-

gion, um in den gesellschaftspolitischen und ethischen Diskursen eine Sensibili-

tät für religiöse Einstellungen und Denkmuster zu erhalten bzw. neu aufzubauen.

Dieser Aspekt erhöht den religionskundlichen Anteil am Stoff. Sodann wäre auf

den im Geist der Religionen selbst verankerten toleranten Umgang mit der religiö-

sen Pluralität hinzuwirken. Die aktuellen Diskurse um die Zukunft des Religions-

unterrichts laufen inhaltlich ins Leere, wenn mit dem Religionsunterricht […] nicht

zugleich das produktiveMiteinander der Religionen thematisiert und diese Aufgabe

schulisch bewältigt wird.« (Scheliha 2018, 338)

Hinsicht als verfehlt zu werten ist. Sein angeblich integrationspolitischer Erfolg dürfte eben-

falls stark anzuzweifeln sein. Solche Überlegungen kommen nicht nur von Seiten der linken

Parteien immer wieder auf.

https://doi.org/10.14361/9783839453551-002 - am 14.02.2026, 06:36:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


38 Christian Polke

Es ist nun wichtig zu sehen, dass insbesondere diese Einübung in Toleranz und

einen konstruktiven Umgang mit Pluralität mehr und anderes meint als die Ver-

mittlung abstrakter Werte oder Weltansichten. Hierin liegt wenigstens kategorial

die große Stärke des konfessionell – im Sinne einer positiven Bekenntnisbindung

– ausgerichteten Religionsunterrichts. Denn Toleranz als Haltung und Einstellung

muss exemplarisch eingeübt werden, und zwar sowohl hinsichtlich ihrer Respekts-

als auch ihrer Ablehnungskomponente: Dies wiederum basiert dann eben auf ei-

nem stärker am Dissens orientierten, d.h. auch Konflikte konstruktiv austragen-

den Modell von religiöser Bildung und Verständigung.17 In diesem Sinne darf man

mit Jürgen Habermas daran erinnern, dass es bei religiöser Toleranz eben stets

auch um einander partiell widersprechende Wahrheitsansprüche und nicht nur

um unterschiedliche Wertfragen geht (Habermas 2005, 258-278).18 Genau hierin

kommt der Religionsunterricht zu jenen bildungs- und integrationspolitischen An-

liegen aber quer zu stehen.

IV.

Die Beschäftigung mit dem Hamburger Modell eines Religionsunterrichts für alle

hat mir vornehmlich dazu gedient, zentrale Spannungen ausfindig zu machen, die

sich dem Ethiker beimThema religiöser Bildung am Ort der Schule stellen. Als die

beiden wichtigsten haben sich dabei herausgestellt: zum einen diejenige zwischen

dem rechtsethisch wie religionsverfassungsrechtlich verbürgten Sonderstellungs-

merkmal des Religionsunterrichts qua religiöser Bekenntnis- und Wahrheitsbin-

dung und dem gleichermaßen religionspolitisch wie demokratietheoretisch ein-

leuchtenden Gebot der interreligiösen Verständigung bzw. der gemeinsamenWer-

tevermittlung. Sodann und zum anderen die Spannung zwischen der Notwendig-

keit, bildungstheoretisch wie bildungsethisch religiöse Bildung in exemplarischer

wie auf paradigmatische Weise positionsbezogen zu ermöglichen, und dem Anlie-

gen, vor allem den Umgangmit religiöser Pluralität konstruktiv bewerkstelligen zu

17 In dieser nüchternerenHaltung gegenüber interreligiöser Verständigung undDialog stimme

ich Wilfried Härle in seinen Ausführungen zu (Härle 2019, v.a. 113-120).

18 Strukturell liegt Habermas genau richtig, wenn er für unterschiedliche religiöse Traditionen

wie für umfassende Ethosgestalten konstatiert: »Wenn das fremde Ethos nicht nur eine Fra-

ge der relativierbarenWertschätzung, sondern eine Frage vonWahrheit oder Unwahrheit ist,

bedeutet die Forderung, jedem Bürger unangesehen seines ethischen Selbstverständnisses

und seiner Lebensführung die gleiche Achtung entgegenzubringen, eine Zumutung. Anders

als dieKonkurrenz vonWertennötigt deshalbderWiderspruch zwischenethischenWahrhei-

ten zur Toleranz.« (Habermas 2005, 271) Mit der Einsicht in die Differenz von Wahrheitsan-

sprüchen undWertüberzeugungen ist keineswegs deren strukturelle, möglicherweise sogar

als Konstitutionszusammenhang zu beschreibende, Relation geleugnet.

https://doi.org/10.14361/9783839453551-002 - am 14.02.2026, 06:36:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Religion in der Schule – Ethisch-theologische und religionspolitische Erwägungen 39

können. Hierin macht sich darüber hinaus die Spannung zwischen stärker religi-

onskundlichen und bekenntnisbezogenen Elementen bemerkbar.

Vor diesem Hintergrund will ich abschließend, mit Blick auf die gesellschaftli-

chen und politischen Herausforderungen, denen gegenüber sich die Praxis des Re-

ligionsunterrichts gegenwärtig und in naher Zukunft aus verschiedenen Gründen

– die Einführung eines islamischenModells für den Religionsunterricht ist nur das

prominenteste Beispiel – bewähren und denen sich der Religionsunterricht stellen

muss, einige Orientierungspunkte benennen. Als deren Adressaten kommen da-

bei primär sowohl der Staat als auch die Religionsgemeinschaften infrage, denn

es handelt sich um Rahmenbedingungen für das Gelingen religiöser Bildung am

Ort der Schule und unter der Maßgabe, dass sich am Gelingen schulischen Zusam-

menlebens viel über die künftige Gestalt unserer Gesellschaft lernen lässt. Damit

sind weder die Verantwortlichkeiten von Eltern noch diejenigen von Lehrkräften

für das Gelingen und Zustandekommen von religiösen Bildungsprozessen an der

Schule geleugnet. Sie bedürften eher einer gesonderten und umfänglicheren Er-

örterung, nicht nur, aber vor allem von Seiten der professionellen Religionspäd-

agogik. Schon aus Gründen mangelnder hinreichender Kompetenz beschränke ich

mich von daher auf die stärker institutionellen Verantwortungsträger.

Erstens: In einer liberaldemokratischen Grundordnung und unter Wahrung ei-

nes Religionsverfassungsrechtes, das sich an der Ordnung einer positiv wie negativ

zu handhabenden Freiheit ausrichtet, ist ungeachtet aller pädagogischen und po-

litischen Gesichtspunkte darauf zu achten, dass dem Faktor Religion nur der ihm

auch legitim zustehende Sonderstatus zukommt. Das spricht nicht zwingend und

exklusiv für das klassisch bikonfessionell geprägteModell des Religionsunterrichts.

Aber dieses Argument stellt mehr als eine historische Reminiszenz dar, insofern

das BVerfGE zu Recht darauf Wert gelegt hat, dass der verfassungsrechtliche Rah-

men für den Religionsunterricht – und alle seine Modelle – »keine überkonfes-

sionelle vergleichende Betrachtung religiöser Lehren, nicht bloße Morallehre, Sit-

tenunterricht, historisierende und relativierende Religionskunde, Religions- oder

Bibelgeschichte« meint, sondern eben wirklich auf einem positiv-religiösen Wahr-

heitsanspruch für die ganze Lebensführung basiert (BVerfGE 74, 244 (252)).19 Wer

daran rüttelt, überbetont den inhaltlichen Gesichtspunkt der Religion auf Kosten

anderermöglicher Lehrgehalte,was an sich schon eine substantielle Einengung der

schulpolitischen Entscheidungsspielräume bedeuten würde. Zugleich missachtet

er die allein auf der modalen Eigenart beruhende Sonderstellung von Religion, die

19 Nicht ausgeschlossen werden damit ökumenisch-kooperative Formen des Religionsunter-

richts, insofern es sich dabei nicht ausschließlich um einen konfessionsvergleichenden Un-

terricht mit Überblickscharakter handelt.

https://doi.org/10.14361/9783839453551-002 - am 14.02.2026, 06:36:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


40 Christian Polke

eben gerade juristisch gesehen nichts mit der besonderen Relevanz von religiösem

Wissen per se zu tun hat.20

Zweitens: Religionen sind, wie ich gerne mit George Santayana sage, wie Spra-

chen. Sie müssen einzeln erlernt werden. Mehrsprachigkeit setzt sinnvollerweise,

wenn auch nicht exklusiv, das Erlernen einer (oder zweier) ›Muttersprachen‹ vor-

aus. Schon dieser Umstand spricht für einen positiv-bekenntnisgebundenen Re-

ligionsunterricht als Ausgangspunkt. Allerdings wird nicht erst in der Schule die

Muttersprache gelernt, und so kann selbst der Religionsunterricht nicht das erset-

zen, was Aufgabe religiöser Bildung in Familien und (kirchlichen bzw. religiösen)

Gemeinden ist. Viele Überforderungen des Religionsunterrichts heutzutage resul-

tieren auch daraus, dass eine elementare religiöse Grundbildung und Vorvertraut-

heit mit religiösen Kontexten schlicht deswegen fehlt, weil keinerlei Partizipation

am Gemeindeleben oder durch religiöse Rituale innerhalb der Familie gewährleis-

tet ist. Schleiermacher und andere hatten von daher prinzipiell Recht, wenn sie

meinten, dass die religiöse Bildungsaufgabe vor allem in Familie und Kirchgemein-

den anzusetzen hätte.21 Entsprechende Hilfen und Begleitungen für religiöse Fa-

milienerziehung fielen ebenfalls in den gemeindlichen und pastoralen Verantwor-

tungsbereich. Gleichwohl kann dies alles religiöse Bildung am Ort der Schule nicht

ersetzen. Denn allererst hier treffen im besten Fall die pluralen Milieus und Her-

künfte, Familienprägungen und Sozialschichten aufeinander und begegnen sich in

einem gemeinsam zu gestaltenden Erfahrungsraum. Das verändert nicht nur den

Rahmen, sondern auch die Perspektive, mit der u.a. religiöse Themen besprochen

und diskutiert werden. Anders gesagt: Kritische religiöse Urteilskraft kann dort

20 Im Übrigen ist seit geraumer Zeit auch dieser Umstand Teil einer umfassenden Kontrover-

se unter Rechtsphilosophen und Juristen. Im Zentrum steht die Frage, ob angesichts der

Pluralisierungs- und Individualisierungstendenzen eine liberaldemokratische Rechts- und

Verfassungskultur gut daran tut, die individuellen Grundrechte nach materialbestandlichen

Gesichtspunkten auszudifferenzieren. Kritisch gegenüber einem allzu starken Zutrauen zu

solchen Differenzierungen, die dann stets zu gerichtlichen Basaldefinitionen von Religion,

Kunst etc. führen, ist Möllers (2014, 115-140). – Rechtsphilosophisch konsequent streitet z.B.

ein Denker wie Ronald Dworkin für die Aufgabe des spezielleren Rechts auf Religionsfrei-

heit und seine Überführung (und darin Sicherung) in ein umfassenderes »Recht auf ethische

Unabhängigkeit«. (Dworkin 2012, 624ff.; Dworkin 2014, 115ff.) Diese Überlegungen sind in-

sofern für den Religionsunterricht von Bedeutung, weil die vom BVerfG selbst für den Religi-

onsunterricht betonte »besondere[] Prägung, also in seinem verfassungsrechtlich bestimm-

ten Kern« (BVerfGE 74, 244 (253)) mit einer solchen Überlegung prinzipiell hinfällig werden

würde. Dann aber bleibt nur noch der Verweis auf die institutionellen Garanten religiöser

Traditionen, somit auf die Religionsgemeinschaften.

21 Schleiermachers vorsichtiges Schwanken hinsichtlich seiner Haltung zum Religionsunter-

richt an der öffentlichen Schule, also unter Obhut des Staates, geht sehr schön aus zwei Skiz-

zen bzw. Entwürfen aus dem Jahre 1810 hervor (Schleiermacher 2000, 168-172).

https://doi.org/10.14361/9783839453551-002 - am 14.02.2026, 06:36:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Religion in der Schule – Ethisch-theologische und religionspolitische Erwägungen 41

am besten gedeihen, wo die Auseinandersetzung mit anders geprägten Gleichalt-

rigen von Anfang an strukturell gegeben ist; gleiches ließe sich für das Erlernen

religiöser und kultureller Toleranz behaupten. Deshalb widerspricht ein koopera-

tiv ökumenischer Religionsunterricht weder der Verfassung, weil die Einigkeit im

positiv-religiösen Wahrheitsanspruch groß genug ist, noch ist er lediglich als No-

tumstand zu begreifen. Schließlich spiegelt er am Ort der Schule die gesellschaft-

liche Signatur unseres Christentums hierzulande gut wider, bei dem man von der

»Herausbildung eines überkonfessionellen Milieus« (Joas 2012, 187ff.)22 sprechen

kann.

Drittens: Aus bildungspolitischer und -ethischer Perspektive ist es von Nöten,

dass sich die curricularen Bestimmungen wie im Übrigen auch das Anforderungs-

profil für Lehrkräfte an folgenden beiden Doppelperspektiven orientieren: Einmal

dem zeitlich zunächst aufeinanderfolgenden und späterhin zeitgleich zu vermit-

telnden Dual aus religionsspezifischen und Religionen übergreifendenThemenbe-

ständen. Sodann an der ebenfalls zunächst erforderlichen religious literacy als Ele-

mentarbildung sowie an der Kultivierung einer kritisch-selbstreflexiven religiösen

Urteilskraft, und zwar in Auseinandersetzung mit eigenen wie mit fremden Glau-

bensansichten. Daher setzt dies voraus, dass das Angebot zur Selbstpositionierung

wie zur Selbstkritik im Rahmen religiöser Bildung nicht primär von der persönli-

chen Authentizität der Lehrkraft für die Schüler abhängig gemacht wird; entspre-

chende Forderungen nach Authentizität in Bildungsplänen sind zumeist überzo-

gen (formuliert). Vielmehr resultiert die religiöse Individualität aus dem gemein-

sam zu erarbeitenden Bezug auf eine religiöse Tradition, und zwar in individuell

eingeübter Einstimmung, Kritik und Fortschreibung (Variation). Von hier aus las-

sen sich dann Unterrichtsformen integrieren, die sich dem interreligiösen Dialog

22 Manmuss nicht gleich, wieWißmann das tut (vgl. Wißmann, Religionsunterricht, 52ff.), von

»notwendigenUnschärfen« hinsichtlich der konfessionellen Ausrichtung des Religionsunter-

richts reden. Jedenfalls dannnicht,wennmanden konfessionellen Bezugdes Religionsunter-

richt nicht als statisch-zeitinvariant an die klassische Konfessionsbildung innerhalb des euro-

päischen Christentums gebunden begreift. Es ist nach wie vor juristisch plausibel wie griffig,

einen ökumenisch ausgerichteten christlichenReligionsunterricht verschiedener christlicher

Konfessionen kategorial von einem kein eindeutigesWahrheitsprofilmehr zulassenden, von

vornherein interreligiös aufgestellten Religionsunterricht zu unterscheiden. Insoweit näm-

lich verschiedene Konfessionen festhalten, und das könnte auch für Schiiten und Sunniten

gelten, dass ihnen ein hinreichend gemeinsamer Wahrheitsbezug in religiösen Ansichten

gemein ist, der es ermöglicht, am Ort der Schule religiöse Bildungsanstrengungen gemein-

sam vorzunehmen, bleibt der konfessionelle Charakter, d.h. die Bekenntnisbindung, prinzi-

piell gewahrt. An dieser Stelle zeigt sich allerdings erneut, wie eng die materiale Eigenart

des Religionsunterrichts mit seiner trägerbezogenen, d.h. institutionell verorteten Verant-

wortungszuständigkeit zusammenhängt. Denn nur diese können eine solche Übereinkunft

offiziell feststellen, und zwar so, dass der Staat sich dann darauf beziehen kann.

https://doi.org/10.14361/9783839453551-002 - am 14.02.2026, 06:36:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


42 Christian Polke

– übrigens auch mit nichtreligiösen Positionen23 –widmen und sich die Einübung

von Toleranz und wechselseitiger (Selbst-)Kritikfähigkeit als Ziel gesetzt haben.

Gleichwohl setzt gerade dies eine eigene Sprachfähigkeit und Sprechfertigkeit so-

wohl bei Lehrenden als auch bei Schüler*innen voraus, die das exemplarische wie

paradigmatische Einüben in eine bzw. die wissenschaftlich-theologische Ausbil-

dung24 in einer spezifische(n) Religionstradition weiterhin erforderlich machen.

Insofern müssen Staat wie Religionsgemeinschaften, die für den Religionsunter-

richt verantwortlich zeichnen (wollen), an dieser doppelten Bildungsaufgabe nicht

nur interessiert sein, sondern auch rechtlich dafür verantwortlich zeichnen. Von

diesen bildungsethischen und religionstheoretischen Betrachtungen bleibt aller-

dings die Frage unterschieden, wie sich diese positionell gebundene, exemplari-

sche Einübung in ein religiöses Bekenntnis am Ort der Schule institutionell und

organisatorisch gestalten lässt. Hierbei ist jedenfalls nicht allein an den konfessio-

nellen Religionsunterricht zu denken.

Viertens: Wie jedes Fach, ist auch der Religionsunterricht eingebettet in einen

größeren Kontext. Er erschöpft sich nicht in seinem inhaltlichen Fokus. ›Religion‹

stellt ebenso ein Querschnittsthema dar, das sich auch in anderen Fächern the-

matisieren lässt. Mehr noch aber sind es andere Foren und Formen der Ausübung

von Religionsfreiheit und -kritik am Ort der Schule, die den insbesondere von der

Politik gewünschten, wenngleich nur indirekt zu leistenden Beitrag zum Dialog

und zur gemeinsamenWertevermittlung ermöglichen könnten. Kooperativer Reli-

gionsunterricht, auch unterschiedliche Religionen inkludierend, kann eine, wenn-

gleich nicht ausschließliche Gestalt von Religionsunterricht sein. Dabei muss ein

solcher die jeweiligen institutionellen und individuellen Verantwortlichkeiten klar

transparent machen und halten. Überhaupt lässt sich religiöse Vielfalt, inklusive

ihrer Eigenarten und ihren Konflikthaftigkeiten, am Ort der Schule zu allererst

dadurch thematisch sichtbar und gemeinsam kritisch reflektierbar machen, wenn

auch religiöse Handlungsformen, wie etwa Schulgebete und Schulgottesdienste,

nicht prinzipiell untersagt sind. Unter Wahrung der religiösen Freiwilligkeit und

in Achtung der negativen Religionsfreiheit scheint es gleichwohl sinnvoll, »religiös

gestimmte Erfahrungsräume«25 als Angebote zu ermöglichen, die als Lernorte für

23 Vgl. dazu den Beitrag von Willems in diesem Band.

24 Insofern sind die grundsätzlichen Überlegungen von Eilert Herms zur theologischen Sprach-

fähigkeit (Herms 2014, 151-165) auch für die religionspädagogische Ausbildung gültig und

müssten näherhin spezifiziert werden. Im Unterschied zu Herms unterscheide ich (deutli-

cher) zwischen Sprachfähigkeit und Sprechfertigkeit. Das erstere steht für das Erlernen einer

Sprache einschließlich ihrer verschiedenen Kommunikationsformen und Argumentations-

modi, das zweite für die nötige Übung, das Sprachtraining, ohne welche auch die individu-

ellen Ausdrucks- und Variationsoptionen gering bleiben.

25 Diese Formel habe ich in Anspielung an entsprechende Überlegungen am Schluss der EKD-

Denkschrift »Religiöse Orientierung gewinnen« gewählt (EKD 2014, 166ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839453551-002 - am 14.02.2026, 06:36:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Religion in der Schule – Ethisch-theologische und religionspolitische Erwägungen 43

das Verstehen des Religiösen in der Vielfalt seiner Gestalten dienen können.Anlass-

bezogene Gottesdienste und – so möglich – interreligiöse Feiern zählen hierunter

ebenso wie projektbezogene Aktivitäten. Vor allem sollten die Verantwortungsträ-

ger für die verschiedenen Religionsunterrichte sich ebenso um den öffentlichen

Diskurs, d.h. wesentlich um den Austausch sowie um das Austragen der Konflikte

zwischen unterschiedlichen Einstellungen, Haltungen und Überzeugungen bemü-

hen. Interreligiöses Lernen muss ergebnisoffen sein und bleiben. Insofern kann

kein (gar politisch vorgegebenes) Wunschideal Ziel von Unterrichtsbemühungen

sein. Ethisch könnte man in diesem Zusammenhang sogar einer ›moralischen Ab-

rüstung‹ hinsichtlich (inter-)religiöser und ethischer Bildungsanstrengungen das

Wort reden. Nicht um restlose Verständigung oder gar um Vergleichgültigung der

Differenzen kann es gehen, sondern womöglich bisweilen nur um die Dissenspfle-

ge in gewaltlosen Formen. Wo jedenfalls der Andere nicht schon als die eigene

Identität gefährdend wahrgenommen wird, bleibt zumindest der Dialog möglich,

und die Bereitschaft zu ihm hängt eher von den Umständen und der richtigen Si-

tuation ab. Jedenfalls kann kein Unterrichtsfach dafür einstehen, was allein durch

das Zusammenspiel der einzelnen Subjekte durch das Bewusstsein gemeinsamer

Verantwortlichkeiten zur Geltung kommt. Insofern ist eher das Schulleben als Gan-

zes und weniger ein einzelnes Fach als Spiegelbild des Gelingens oder Misslingens

derjenigenWerte zu sehen, die wir in bildungspolitischer Hinsicht gerne unter den

Jüngeren gestärkt und als für deren und unsere Zukunft lebendig erhalten haben

möchten.

Die aufgezeigten Spannungen, wie sie sich aus unterschiedlichen Perspektiven

mit berechtigten Erwartungen und inneren Orientierungsnormen ergeben, lassen

sich nicht einfach in ein harmonisches Konzept überführen. Dies wäre nur mög-

lich, indemman die weitgehende Offenheit, wie sie schon das Grundgesetz für den

Religionsunterricht vorgibt, eher reduziert und verkürzt. Von daher bleibt einWort

von Ernst Troeltsch, geschrieben vor hundert Jahren im Zuge des sog. Weimarer

Schulkompromisses und mit Blick auf die Trennung von Staat und Kirchen, auch

für die Zukunft des Religionsunterrichts und seine konkrete Ausgestaltung unter

ganz anderen Bedingungen gültig: »Es beginnt nicht eine Periode endlich klarer

und radikaler Doktrinen und Ordnungen, sondern eine solche des Experiments«

(Troeltsch 2002, 145).

Literatur

Dressler, Bernhard (2002): Religionsunterricht als Wertevermittlung? Eine Pro-

blemanzeige. In: ZEE 46 (2002), 256-269.

Dressler, Bernhard (22019): Religionsunterricht. Bildungstheoretische Grundlegun-

gen. Leipzig.

https://doi.org/10.14361/9783839453551-002 - am 14.02.2026, 06:36:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


44 Christian Polke

Dworkin, Ronald (2012): Gerechtigkeit für Igel. Berlin.

Dworkin, Ronald (2014): Religion ohne Gott. Berlin.

Evangelische Kirche Deutschland (EKD) (2014): Religiöse Orientierung gewinnen.

Evangelischer Religionsunterricht als Beitrag zu einer pluralitätsfähigen Schu-

le. Eine Denkschrift des Rates der Evangelischen Kirche in Deutschland. (2.

Aufl.) Hannover/Gütersloh 2014.

Gräb, Wilhelm &Thieme,Thomas (2011): Religion oder Ethik? Die Auseinanderset-

zung um den Ethik- und Religionsunterricht in Berlin. Göttingen.

Habermas, Jürgen (2005): Religiöse Toleranz als Schrittmacher kultureller Rech-

te. In: Ders.: Zwischen Naturalismus und Religion. Philosophische Aufsätze.

Frankfurt a.M., 258-278.

Härle,Wilfried (2019): Religionsunterricht unter pluralistischen Bedingungen.Eine

kritische Sichtung des Hamburger Modells. Leipzig.

Heinig,HansMichael (2014): Religionsunterricht nach Art. 7 Abs. 3 GG–Rechtslage

und Spielräume. In: Ders.: Die Verfassung der Religion. Beiträge zum Religi-

onsverfassungsrecht. Tübingen, 338-351.

Herms, Eilert (2014): Theologische Sprachfähigkeit in nichtchristlichen Kontexten.

In: Elisabeth Gräb-Schmidt & Reiner Preul (Hg.): Marburger Jahrbuch Theolo-

gie XXVI: Gemeinwohl. Leipzig, 151-165.

Honneth, Axel (2011): Das Recht der Freiheit. Berlin.

Honneth, Axel (2018): Erwiderung. In: Magnus Schlette (Hg.): Ist Selbstverwirkli-

chung institutionalisierbar? Axel Honneths Freiheitstheorie in der Diskussion.

Frankfurt/New York, 313-337.

Honneth, Axel (2012): Erziehung und demokratische Öffentlichkeit. Ein vernach-

lässigtes Kapitel der politischen Philosophie. In: Zeitschrift für Erziehungswis-

senschaft 15 (2012), 429-442.

Joas, Hans (2012): Glaube als Option. Die Zukunftsmöglichkeiten des Christen-

tums. Freiburg i.Br. u.a.

Möllers, Christoph: Grenzen der Ausdifferenzierung. Autonomie der Religion aus

verfassungstheoretischer Perspektive. In: Zeitschrift für evangelisches Kir-

chenrecht 59 (2014), 115-140.

Pickel, Gerd: Weltanschauliche Vielfalt und Demokratie. Wie sich religiöse Plurali-

tät auf die politische Kultur auswirkt. Online: https://www.bertelsmann-

stiftung.de/fileadmin/files/BSt/Publikationen/GrauePublikationen/

Religionsmonitor_Vielfalt_und_Demokratie_7_2019.pdf [letzter Zugriff:

August 2019].

Polke, Christian (2017): Bildung – eine Angelegenheit des Menschen nach Schlei-

ermacher. In: Jörg Dierken & Arnulf von Scheliha (Hg.): Der Mensch und sei-

ne Seele. Bildung – Frömmigkeit – Ästhetik (Schleiermacher-Kongress 2015 in

Münster). Berlin/Boston, 183-200.

https://doi.org/10.14361/9783839453551-002 - am 14.02.2026, 06:36:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.bertelsmann-stiftung.de/fileadmin/files/BSt/Publikationen/GrauePublikationen/Religionsmonitor_Vielfalt_und_Demokratie_7_2019.pdf
https://www.bertelsmann-stiftung.de/fileadmin/files/BSt/Publikationen/GrauePublikationen/Religionsmonitor_Vielfalt_und_Demokratie_7_2019.pdf
https://www.bertelsmann-stiftung.de/fileadmin/files/BSt/Publikationen/GrauePublikationen/Religionsmonitor_Vielfalt_und_Demokratie_7_2019.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839453551-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.bertelsmann-stiftung.de/fileadmin/files/BSt/Publikationen/GrauePublikationen/Religionsmonitor_Vielfalt_und_Demokratie_7_2019.pdf
https://www.bertelsmann-stiftung.de/fileadmin/files/BSt/Publikationen/GrauePublikationen/Religionsmonitor_Vielfalt_und_Demokratie_7_2019.pdf
https://www.bertelsmann-stiftung.de/fileadmin/files/BSt/Publikationen/GrauePublikationen/Religionsmonitor_Vielfalt_und_Demokratie_7_2019.pdf


Religion in der Schule – Ethisch-theologische und religionspolitische Erwägungen 45

Polke, Christian (2018): Lebensformen – Vom »Stoff« der Ethik. In: Zeitschrift für

Theologie und Kirche 115 (2018), 329-360.

Polke, Christian (2018b): Ein Zeitalter gesteigerter ethischer und religiöser Refle-

xivität? Ethische und religiöse Bildung in pluraler Schule und Gesellschaft. In:

Bernd Schröder & Moritz Emmelmann: Religions- und Ethikunterricht zwi-

schen Konkurrenz und Kooperation. Göttingen, 15-35.

Polke, Christian (2009): Öffentliche Religion in der Demokratie. Eine Untersuchung

zur weltanschaulichen Neutralität des Staates. Leipzig.

von Scheliha, Arnulf (2018): Europäische Konvergenzen in Sachen Religionsunter-

richt? Beobachtungen und ein Vorschlag. In: Ders.: Religionspolitik. Beiträge

zur politischen Ethik und zur politischen Dimension des religiösen Pluralis-

mus. Tübingen, 334-340.

Schieder, Rolf (2001): Wieviel Religion verträgt Deutschland?. Frankfurt a.M.

Schieder, Rolf (2008): Sind Religionen gefährlich?. Berlin.

Schleiermacher, Friedrich (2000): Zum Religionsunterricht an gelehrten Schulen

(1810). In: Michael Winkler & Jens Brachmann (Hg.): Friedrich Schleiermacher:

Texte zur Pädagogik. Kommentierte Studienausgabe Bd. 1. Frankfurt a.M., 168-

172.

Scholz, Olaf (2016): Institutionalisierte Religionen im säkularen Staat. Die Ham-

burger Verträge und das Recht auf Weltanschauungsfreiheit. In: WolframWei-

ße (Hg.): Religiöse Vielfalt und Säkularität. Die Verträge zwischen Staat und

Religionsgemeinschaften in Hamburg. Münster/New York, 19-28.

Taylor, Charles (2002): Die religiösen Formen in der Gegenwart. Frankfurt a.M.

Troeltsch, Ernst (2002): Der Religionsunterricht und die Trennung von Staat und

Kirchen (1919). In: Gangolf Hübinger (Hg.), unter Mitwirkung von Johannes

Mikuteit: Ernst Troeltsch: Kritische Gesamtausgabe. Bd. 15: Schriften zur Poli-

tik und Kulturphilosophie (1918-1923). Berlin/New York, 123-146.

Weiße, Wolfram (2014): Der Hamburger Weg eines dialogischen »Religionsunter-

richts für alle« Religionspädagogische Konzeption, theologische Fundierung,

Weiterentwicklung und Einordnung in Europa. In: Ökumenische Rundschau

63 (2014), 66-80.

Wißmann, Hinnerk (2019): Religionsunterricht für alle? Zum Beitrag des Religi-

onsverfassungsrechts für die pluralistische Gesellschaft. Tübingen.

https://doi.org/10.14361/9783839453551-002 - am 14.02.2026, 06:36:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839453551-002 - am 14.02.2026, 06:36:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

