ERSTES KAPITEL:
DIE SCHRIFT ECCE HOMO

1. — Verstellung und Verfiihrung, Uberzeugung und Blendung, Selbsttiuschung und
instinktive Arglist, Projektion und Semiotik, perspektivische Verkiirzung — dies sind,
wie wir gesehen haben, einige der Stichworte, mit denen Nietzsche grundsitzlich
kiinstlerische, schriftstellerische und philosophische Verfahren charakterisiert. Sie
bilden dartiber hinaus einen nicht unwesentlichen Bestandteil seiner dividualistisch-
egozentrierten Poetologie des Selbst, in der das Ich zum Dichter des eigenen Le-
bens wird. Man begegnet diesen eben erwidhnten Haltungen und Verfahren sowohl
in einzelnen Ausfithrungen, die Nietzsches eigenes Schreiben betreffen, auf thema-
tischer Ebene als auch in einzelnen Teilen seiner Werke in struktureller Hinsicht
immer wieder, auch und gerade in Ecce homo, wie in der Analyse des Nietzsche-
schen Umgangs mit Eigennamen deutlich geworden sein diirfte. Ecce homo steht im
Zentrum des jetzt folgenden zweiten Teils dieser Studie und soll vor dem Hinter-
grund der bislang cher auf theoretischer Ebene rekonstruierten dividualistisch-
egozentrierten Poetologie des Selbst einer genaueren Betrachtung unterzogen wer-
den.

Daher wird es im Folgenden darum gehen, den literarischen Charakter von
Nietzsches Ecce homo herauszuarbeiten, zu analysieren, wie Nietzsche seine empi-
rische Subjektivitit ins Spiel bringt, um auf textueller, literarisch-philosophischer
Ebene ein dividualistisch-egozentriertes Subjekt zu konstituieren. Es wird der Ver-
such unternommen, eine Kombination von Abschnitten zu wihlen, in denen auf der
einen Seite einige Passagen literaturwissenschaftlich-philologisch, quasi mikrolo-
gisch, ndher erldutert und interpretiert werden, auf der anderen Seite stirker thema-
tische und philosophische Aspekte von Ecce homo im Vordergrund stehen, um sie
im gréferen Gesamtzusammenhang des Nietzscheschen Werkes zu diskutieren. Die
Analyse und Auseinandersetzung mit der Rezeptions- und Interpretationsgeschichte
wird innerhalb der Abschnitte selbst geschehen.

Im ersten Kapitel dieses zweiten Hauptteils werden zunéchst einige Fragen ge-
klart, die den Status der Schrift Ecce homo im Allgemeinen betreffen, so zum Bei-

- am 14.02.2028, 12:20:19. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

238 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

spiel, ob es sich bei Ecce homo um einen >Wahnsinns<-Text handelt, beziehungs-
weise welche Rolle der Wahnsinn in und fiir Ecce homo spielen konnte. Dariiber
hinaus wird danach gefragt, welche Stellung die Schrift im Kontext von Nietzsches
Projekt der Umwertung aller Werte einnimmt, welche Funktion der Titel innerhalb
Nietzsches Poetologie des Selbst erfiillt und welche Bedeutung die christliche Idee
der Selbsterforschung und Konversion fiir Nietzsche spielen, um dann schlielich
Nietzsches Vorstellung seines eigenen Werkentwurfs zu explizieren. Die Kapitel
zwei und drei stellen den Versuch dar, eine moglichst genaue Textlektiire einzelner
Ecce homo-Passagen zu prisentieren, um Nietzsches anspielungsreiches, mehrdi-
mensionales und zugleich egozentriertes Schreiben beispielhaft zu erldutern. Au-
Berdem wird die Perspektivierung der eigenen Selbstwerdung vor dem zunéchst pa-
radox erscheinenden Hintergrund eines stidndig werdenden Selbst Thema sein. Das
vierte und letzte Kapitel schlieBlich widmet sich Nietzsches geheimnisvoller For-
mel »Dionysos gegen den Gekreuzigten«, die in Nietzsches Selbstverstindnis so
etwas wie das Resumee >seiner Philosophie« darstellt.

Ecce homo — Wahnsinn und Methode

1. — Nietzsche stellt nicht nur Perspektiven um, sondern schliipft auch als Autor in
unterschiedliche Rollen, entwickelt Figuren und Begriffspersonen und verbirgt sich
hinter vielféltigen Masken, Figuren und Namen. Seine unterschiedlichen Subjekt-
hypothesen und sein theoretisch entwickelter Subjekt-Dividualismus sowie seine
sprachlich, physiologisch und psychologisch fundierte Annahme eines personenbil-
denden Triebes driicken sich auch in unterschiedlichen Sprech- und Schreibweisen
praktisch aus. Ja, gerade seine aphoristische Schreibweise gestattet es ihm, als ein
»Vielfacher« und als ein »Verborgener< zu seinen Lesern zu sprechen, da er so in-
haltlich und stilistisch unterschiedliche Positionen formulieren oder verschweigen
und damit aufeinandertreffen lassen kann. Nietzsche zeigt und verbirgt sich dadurch
zugleich. »Ein solcher Verborgener«, heif3it es etwa in Jenseits von Gut und Bése:

der aus Instinkt das Reden zum Schweigen und Verschweigen braucht und uner-
schopflich ist in der Ausflucht vor Mittheilung, will es und fordert es, dass eine Mas-
ke von ihm an seiner Statt in den Herzen und Képfen seiner Freunde herumwandelt
[...] Jeder tiefe Geist braucht eine Maske: mehr noch, um jeden tiefen Geist wichst
eine Maske, Dank der bestindig falschen, namlich flachen Auslegung jedes Wortes,
jedes Schrittes, jedes Lebens-Zeichens, das er giebt.1

1 F. Nietzsche: Jenseits von Gut und Bdse, KSA 5, S. 58.

- am 14.02.2028, 12:20:19. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SCHRIFT ECCE HOMO | 239

In Ecce homo greift Nietzsche nun diesen Gedanken auf, prisentiert seine vielfache
Natur, seinen Subjekt-Dividualismus und schreibt daher: »Es ist meine Klugheit,
Vieles und vielerorts gewesen zu sein, um Eins werden zu kénnen, — um zu Einem
kommen zu konnen.«’ Das ibersteigerte Selbstbewultsein, die Tendenz zur Selbst-
vergottlichung, die sich in Ecce homo auszudriicken scheinen, der anmafend anmu-
tende Ton sowie der hyperbolische Stil, in dem die Schrift verfaf3t ist, haben jedoch
jahrzehntelang die Rezeptionsgeschichte weniger um die mogliche Rollen- und
Maskenhaftigkeit von Nietzsches Schrift, die Ausdruck seines dividualistisch-
egozentrierten Weltbildes sein konnte, als vielmehr um einen anderen Sachverhalt
kreisen lassen, und zwar um die Frage, ob Nietzsches Text bereits Produkt und
Ausdruck seines ausbrechenden Wahnsinns ist oder nicht. Es stand also vielfach die
Frage im Vordergrund, ob Nietzsche iiberhaupt noch als zurechnungsfahiger Autor
zu gelten hat und ob Ecce homo noch als vollwertiger Teil des Nietzscheschen
Werks aufgefalit werden kann. So schrieb Mazzino Montinari auch zum Problem
der Zurechnungsfihigkeit Nietzsches und iiber den Status von Ecce homo — nach-
dem 1969 ein neuer Abschnitt,3 der alle Normalitdtsvorstellungen sprengt (oder
zumindest eine auBlerordentliche Herausforderung fiir den gesunden Menschenver-
stand darstellt) und der als moglicher Hinweis fiir Nietzsches Wahnsinn gelten
konnte, aus dem Kapitel »Warum ich so weise bin« in einer Abschrift von Heinrich
von Kaoselitz gefunden wurde — »Gewil} ist darin die extreme psychische Span-
nung, das unheimlich Euphorische als Vorzeichen der bevorstehenden Katastrophe
nicht zu iibersehen; in diesem Punkt jedoch unterscheidet sich der neue Text von §
3 im Kapitel »Warum ich so weise bin« nicht von anderen Stellen des EH.<* Aus
Montinaris Uberlegungen 14Bt sich folgende SchluBfolgerung ziehen: Es ist nicht
sinnvoll, einzelne Abschnitte von Ecce homo als Ausdruck des Wahnsinns zu ver-
stehen und andere nicht; entweder versteht man also die Schrift als Ganze als Pro-
dukt des Wahnsinns oder nicht. Die Debatte um den Status von Ecce homo existiert
seit jeher, und es ist zu vermuten, daf3 sie nie enden wird. Karl Lowith hat sich diese
Frage ebenfalls angesichts des seltsamen Ineinandergleitens der Dionysos-Figur
und der Figur des Gekreuzigten in Ecce homo gestellt und unwillkiirlich die Rezep-

F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 321.

3 Es handelt sich um den Abschnitt 3 (ebd., S. 267-269), in dem Nietzsche mit seiner
Mutter und Schwester abrechnet und schreibt, da3 womdoglich Julius César oder Ale-
xander sein Vater ist: »Wenn ich den tiefsten Gegensatz zu mir suche, die unausre-
chenbare Gemeinheit der Instinkte, so finde ich immer meine Mutter und Schwester,
— mit solcher canaille mich verwandt zu glauben, wire eine Lésterung auf meine
Gottlichkeit. [...] Man ist am wenigsten mit seinen Eltern verwandt: es wire das
dusserste Zeichen von Gemeinheit, seinen Eltern verwandt zu sein. [...] Die gros-
sen Individuen sind die dltesten: ich verstehe es nicht, aber Julius Cisar konnte mein
Vater sein — oder Alexander, dieser leibhaftige Dionysos...«

4 F. Nietzsche: Kommentar zu den Béinden 1-13, KSA 14, S. 462.

- am 14.02.2028, 12:20:19. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

240 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

tions- und Interpretationsgeschichte formelhaft und pragnant in einer Frage zusam-
mengefafit: »Tiefsinn, Unsinn, Wahnsinn?«’ Zu beachten ist aber, daB3 Nietzsche
sich selbst dieser Interpretationsmoglichkeiten bewuf3t war. So schreibt er im Riick-
blick auf die erste Fassung von Ecce homo in einem Brief an Ferdinand Avenarius,
den Gestus seiner Schrift reflektierend: »In diesem Jahre, wo eine ungeheure Auf-
gabe, die »>Umwerthung aller Werthe, auf mir liegt und ich wortlich gesagt, das
Schicksal der Menschen zu tragen habe, gehort es zu meinen Beweisen der Kraft, in
dem Grade Hanswurst, Satyr oder, wenn Sie es vorziehen, Feuilletonist zu sein.«®
Die Frage, die sich angesichts solcher Auskiinfte aufdringt, lautet: Wie ernst ist
Nietzsche also in seinen letzten Monaten vor seinem Zusammenbruch, in welche
die Konzeption und die Niederschrift von Ecce homo fallen, zu nehmen? Man
konnte aus der gerade zitierten Passage und dhnlichen Texten sowie Formulierun-
gen die Konsequenz ziehen, daf3 sich der existentielle Kern, die Dramatik und
Ernsthaftigkeit, wie sie Nietzsche ja ebenfalls in seinen letzten philosophischen
Texten und in Ecce homo entwickelt, zu einem blof} rhetorischen Effekt verfliichti-
gen. Vor allem sich als postmoderne Leser verstehende und dekonstruktiven Lektii-
reverfahren verpflichtete Interpreten haben diesen Weg beschritten.” Fiir sie besteht
Ecce homo vornehmlich aus Klischees und Stereotypen, die zum Beispiel durch die
Gattung der Autobiographie bedingt sind. Diese Klischees und Sterotypen seien in
parodistischer Absicht und Manier zum Einsatz gelangt, ein prinzipieller Zugang zu
Nietzsche, seinem empirischen Ich sei hingegen unméglich. Die communis opinio
der postmodernen Ecce homo-Lektiire lautet deshalb: Wer meine, tiber Ecce homo
einen Blick auf den konkreten mentalen oder physischen Zustand sowie auf den
philosophischen Standpunkt des Verfassers er6ffnet zu bekommen, verkenne, daf3
dessen Position gar nicht ernsthaft zu eruieren ist. Vielfach wird daher die Konse-

5 Karl Lowith: Nietzsches Philosophie der ewigen Wiederkehr des Gleichen, Hamburg
1986 (zuerst 1935), S. 133. — Wiebrecht Ries fafit die Rezeptionsgeschichte des Ecce
homo folgendermafle zusammen: Vor der Schrift stehe »der Leser in der Unentschie-
denheit eines abschlieBenden Urteils. Die Rezeptionsgeschichte des EH reicht als ein
Spiegel dieser Verlegenheit von seiner usklammerung im Rahmen der Interpretation
von N.s Philosophie iiber die moralische Verdammung des in ihm sich ankiindigen-
den GroBenwahns bis hin zu seiner Uberschitzung als dem Hohepunkt seiner Wer-
ke.« Wiebrecht Ries: Art. »Ecce homo, in: Chr. Niemeyer (Hg.): Nietzsche-Lexikon,
S. 80-83, hier S. 83.

6 Brief an Ferdinand Avenarius vom 9. Dezember 1888, F. Nietzsche: Sdmtliche Brie-
fe,KSB 8, S.516.
7 Vgl. dazu F. Kittler: »Wie man abschafft, wovon man spricht: Der Autor von >Ecce

homo«, S. 153-178, E. Kleinschmidt: »Abwesende Gegenwirtigkeit. Grenzpositio-
nen der Autorschaft in Friedrich Nietzsches »Ecce homo<«, S. 165-179; P. Sloterdijk:
Der Denker auf der Biihne.

- am 14.02.2028, 12:20:19. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SCHRIFT ECCE HOMO | 241

quenz gezogen, daf sich Nietzsche als Autor und Subjekt in Ecce homo abgeschafft
oder ausgeloscht habe.

Und in der Tat ist es so, dal der Akzent, statt, wie noch zu Beginn des 20. Jahr-
hunderts, auf die Figur des Hamletschen Griiblers sowie Irren und in Wahnvorstel-
lungen verstrickten Propheten zu fallen (»Nietzsche hat sich als ein Opfer in den
Abgrund der Zeit geworfen«g), seit dem Ende der Sechziger Jahre des 20. Jahrhun-
derts vielfach auf der des frohlichen Wissenschaftlers, des denkenden Nomaden im
Sinne von Deleuze oder des komddiantischen, clownesken, parodistischen und
schaupielerhaften Philosophen im Sinne Sloterdijks liegt — was freilich nicht weni-
ger einseitig und unangemessen ist, obwohl Nietzsche in Die fi6hliche Wissenschaft
durchaus »Possenreisser, Liigenerzédhler, Hanswurst, Narren, Clown« als Prafigura-
tionen und Modelle des »Kiinstlers«, des »Genies« und seiner selbst entwirft.” Die-
se Figuren bilden tatsdchlich Nietzschesche Masken, Begriffspersonen und sie kon-
nen als Ausdruck seines Subjekt-Dividualismus verstanden werden. Statt Hamlet
also Hanswurst?' Diese Frage ist, wenn man sie ernst nimmt, in bezug auf Ecce
homo gar nicht so einfach zu beantworten, denn der Status der letzten Nietzsche-
schen Texte ist immer noch umstritten. So hielt sich lange Zeit die These vom
Wahnsinnscharakter der Schrift Ecce homo hartnickig. 1

2. — Reprisentativ fiir die wissenschaftliche Auseinandersetzung mit Nietzsches
Ecce homo, die den psycho-pathologischen Charakter der Schrift betont, ist bei-
spielsweise Rudolf Kreis, der in seiner biographisch-psychologischen Studie Der
gekreuzigte Dionysos aus psychologisch-psychoanalytischer Perspektive zu dem
Schluff kommt, im Spétwerk und damit auch in Ecce homo das Zeugnis eines nie
tiberwundenen Kindheitstraumas zu sehen:

Denn der Tod des Vaters und das, was ihm unerbittlich folgt, verwandelt die »Idee
vom Tod« in ein Trauma, eine niemals mehr vernarbende, ewig brennende Wunde,

8 So Kaiserin Sissy von Osterreich, zitiert nach Miguel Skirl: »Selbsteinholungsfiguren
bei Nietzsche«, in: Nietzscheforschung. Jahrbuch der Nietzsche-Gesellschaft 12
(2005), S. 151-162, hier S. 156.

F. Nietzsche: Die frohliche Wissenschaft, KSA 3, S. 608f.

10 Eine ausgewogene Darstellung, die den beiden Rollen gerecht wird, liefert Christian
Benne: »Ecce Hanswurst — Ecce Hamlet. Rollenspiele in Ecce homo«, in: Nietzsche-
forschung. Jahrbuch der Nietzsche-Gesellschaft 12 (2005), S. 219-228.

11 Doch, so konnte man mit Wittgenstein festhalten und fragen: »Den Wahnsinn muf3
man nicht als Krankheit ansehen. Warum nicht als eine plétzliche — mehr oder weni-
ger plotzliche — Charakterinderung?« L. Wittgenstein: »Vermischte Bemerkungen«,
S. 527. — Selbst eine Charakteridnderung ist bei genauer und kritischer Beobachtung
nicht so einfach nachzuweisen.

- am 14.02.2028, 12:20:19. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

242 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

die das Kind aber nicht nur duldend hinnimmt, sondern in ein Weltbildgefiige ver-
wandelt, dessen Brisanz von Werk zu Werk spéter immer befremdender, labyrinthi-
scher, selbstverzehrender hervorbricht, bis der Wahnsinn die Wunde in sein Gegen-
bild des gekreuzigten Dionysos l(ischt,12

Rudolf Kreis versucht also, die angebliche psychische Spannung in Nietzsches letz-
ten Texten, von denen auch Montinari gesprochen hatte, auf ein frithkindliches
traumatisches Erlebnis, das Nietzsche nie wirklich verarbeiten konnte, (genauer ge-
sagt: auf den Tod des Vaters) zuriickzufithren. Und tatsdchlich zeigt der Krank-
heitsverlauf nach dem Turiner Zusammenbruch, dal Nietzsche starke regressive
Zige aufwies, in denen er Elemente und Phasen seiner Kindheits- und Jugendjahre
erneut durchlebte. So entwickelte er ab 1891 wieder eine kindliche Handschrift und
gab sein Alter stets mit einundzwanzig an. Nietzsche kehrte zudem zu seiner kindli-
chen Frommigkeit zuriick und reaktivierte seinen Dativ-Fehler, der ihm in Schul-
pforta iiber viele Jahre hinweg ausgetrieben worden war. Problematisch an Kreis’
Uberlegungen und #hnlichen psychologischen Analysen ist jedoch, daB er Nietz-
sches regressive Tendenzen in das Leben vor dem Zusammenbruch zuriickdatiert.
Dariiber hinaus erscheint es fragwiirdig, Nietzsches philosophisch-literarische Pro-
duktion monokausal auf das (moglicherweise) traumatisierende Erlebnis vom Tod
des Vaters zuriickfihren. Wenn das traumatische Erlebnis vom Unbewufliten aus
stindig eine Wirkung auf den psychischen Apparat entfaltet hitte, was Nietzsches
Schriften und vor allem Ecce homo dokumentieren sollen, dann wiren seine Schrif-
ten Dokumente einer stdndigen Verdrangung und Abspaltung dieses Erlebnissses,
auf das sinnvoll zu reagieren jedoch Nietzsches ungeloste Aufgabe geblieben sei.
Diese Position erscheint sehr hypothetisch und spekulativ, insbesondere aus zwei
sehr einfachen Griinden: Erstens erklért diese Interpretation nicht den spezifischen
intellektuellen Werdegang Nietzsches, und zweitens besteht bei genauerer Betrach-
tung bis heute kein Konsens innerhalb der neurologisch-psychiatrischen Fach-
Forschung, um iiberhaupt eine definitive Diagnose zu Nietzsches Krankheitsbild zu
stellen.”

Die Diagnose vom 10. Januar 1889 im Basler Irrenspital lautete »Paralysis pro-
gressiva«  (fortschreitende Gehirnerweichung), die aufgrund einer Syphilis-
Infizierung ausgelst worden sein soll. Prof. Otto Binswanger aus Jena, in dessen
psychiatrische Klinik Nietzsche eingewiesen wurde und der nicht wirklich etwas

12 Rudolf Kreis: Der gekreuzigte Dionysos, Kindheit und Genie Friedrich Nietzsches.
Zur Genese einer Philosophie der Zeitenwende, Wiirzburg 1986, S. 55.

13 Vgl. zur Diagnose die Ausziige aus Nietzsches Krankenakte in R. J. Benders/St. Oet-
termann (Hg.): Friedrich Nietzsche. Chronik, S. 735-740 und Daniela Pia Volz:
Nietzsche im Labyrinth seiner Krankheit. Eine medizinisch-biographische Untersu-
chung, Wiirzburg 1990.

- am 14.02.2028, 12:20:19. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SCHRIFT ECCE HOMO | 243

mit seinem Patienten anzufangen wulite — der bekanntermalen Nietzsche seinen
Studenten wie einen alten Soldaten marschierend vorfiihrte —, stellte die gleiche Di-
agnose wie seine Basler Kollegen, beziehungsweise schlof sich ihrer Meinung ein-
fach an, ohne weitere Untersuchungen vorzunehmen. Der Neurologe Wilhelm Lan-
ge-Eichbaum hat jedoch bereits sehr frith eine dreigliedrige Differenzierung der Ur-
sache und des Verlaufs der Nietzscheschen Krankheit vorgeschlagen: >frithluische
Meningitis< 1865, tertidre >Hirnsyphilis< ab 1873 und >Hirnsyphilis und Paralyse<
ab 1880.'* Der Neurologe und Psychiater Kurt Kolle wiederum hat darauf hinge-
wiesen, daB sich die Paralyse-Diagnose von 1889 letztlich nur auf eine festgestellte
Pupillenstorung griinde, die typischen Storungen der Sprache und des Schreibens
aber fehlten. Zwei Fakten lassen Kolle zudem an der Paralyse-Diagnose zweifeln:
erstens der rapide Ausbruch, der dazu fithren miifite, die Paralyse als >galoppieren-
de< zu bestimmen; zweitens der langjdhrige Ablauf, denn bei einer »galoppierenden
Paralyse« betrdgt die Dauer der Krankheit meistens weniger als zwei, maximal je-
doch fiinf Jahre. Nietzsche sollte allerdings noch elf Jahre nach seiner Einweisung
ins Basler Irrensspital leben. Kolle kommt daher zu dem Schluf3:

Die Krankheit von Nietzsche sollte unter [...] mehrdimensionalen oder strukturanaly-
tischen Gesichtspunkten betrachtet, aber nicht mehr als eine atypische Form von pro-
gressiver Paralyse deklariert werden. [...] [D]ie dem Zusammenbruch vorhergehende
Phase gehobenster Lebensstimmung mit dionysischer Selbstiiberschitzung als Aus-
druck einer galoppierenden, expansiven, agitierten Form der Paralyse einzuordnen,
ist nicht mehr vertretbar.

Kolles Gegendiagnose lautet: Nietzsche litt in seinem letzten Jahrzehnt vor seinem
Zusammenbruch an manisch-depressiven (zyklothymen) Schwankungen. Kolle
schreibt daher: »Im Zuge einer manischen Phase wurde wahrscheinlich ein Himn-
prozeB aktiviert, der moglicherweise — doch keineswegs sicher! — durch eine syphi-
listische Hirnerkrankung verursacht war. (Randbemerkung: Mangels jeglicher —
damals noch unbekannter — internistischer Befunde, wie Blutdruck, Elektrodia-
gramm, wire auch eine nicht-syphilistische Gefiflkrankheit in Betracht zu zie-
hen.)«16 So kommen weitere Neurologen und Psychiater zu einer gianzlich anderen
Diagnose. Sie fiihren Nietzsches paralysedhnlichen Zusammenbruch auf den jahre-
langen MiBbrauch von Schlafmitteln, die stark zellschddigendes Chloraldehydrat

14 Vgl. Wilhelm Lange-Eichbaum: Nietzsche, Krankheit und Wirkung, Hamburg 1947,
zit. nach W. Ross: Der cingstliche Adler, S. 795.

15 Kurt Kolle: »Nietzsche, Krankheit und Werke, in: Aktuelle Fragen der Psychiatrie
und Neurologie 11, Basel/New York 1965, zit. nach W. Ross: Der dngstliche Adler.,
S. 795.

16 Ebd.

- am 14.02.2028, 12:20:19. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

244 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

enthielten, oder auf den Konsum groler Mengen von Opium und Haschisch, die
Nietzsche auf &drztliches Anraten iiber lingere Zeit zu sich genommen haben soll,
um so seine Schmerzen zu lindern."”

Man kann den Wahnsinn also, mit dem das Leben Nietzsches endete, auf ein nie
aufgearbeitetes Kindheitstrauma oder eine mehr physiologische Ursache zuriickfiih-
ren. Man kann auch, in einer mehr romantischen Sicht, Nietzsches Wahnsinn an ein
personliches Scheitern binden, ein Scheitern etwa an seinem Werk oder an seinen
Gedanken. Doch liefern diese Deutungen keine hinreichende Erkldrung fiir seine
Spitschriften und insbesondere nicht fiir Ecce homo. Zudem gerdt man schnell in
einen methodologischen Widerspruch, wenn man einerseits Ecce homo als Quelle
fiir biographische Darstellungen und Nietzsches Selbstinterpretationen heranzieht
und andererseits am Wahnsinnscharakter der Schrift festhilt.

Die Krankheit gehorte ohne Zweifel zu seiner Person. Thre Krisen und ihr zeit-
weiliges Abklingen spiegeln sich auf sehr unterschiedliche Weise in seinen Schrif-
ten."® Nietzsche selbst spricht in Ecce homo ganz offen von ihr, so zum Beispiel im
Kapitel »Warum ich so weise bin«:

[...] im sechsunddreiBBigsten Lebensjahre kam ich auf den niedrigsten Punkt meiner
Vitalitit. [...] Mitten in Martern, die ein ununterbrochener dreitdtiger Gehirn-
Schmerz sammt miihseligem Schleimerbrechen mit sich bringt, — besass ich eine Dia-
lektiker-Klarheit par excellence [...]. Ein Arzt, der mich lidnger als Nerverkranken
behandelte, sagte schliesslich: ynein! an Ihren Nerven liegt’s nicht [...]. — Eine lange,

17 Vgl. dazu beispielsweise Horst Althaus: Friedrich Nietzsche. Eine biirgerliche Tra-
godie, Miinchen 1985. — Gerade Elisabeth Forster-Nietzsche und Heinrich von Ké-
selitz haben Nietzsches Zusammenbruch auf einen erhéhten Konsum von Schlafmit-
teln zuriickgefiihrt. Heinrich von Késelitz schreibt dazu: »In einer so hiufigen und
jedenfalls iiberméBigen Anwendung aber, wie sie Nietzsche fiir notwendig befinden
mochte, mufite das Mittel schlieBlich schédlich wirken. Pathologen, die ich befragte,
konnten nicht leugnen, dass eine Gehirnldhmung als Wirkung von zu hiufigem Chlo-
ral-Gebrauch gar wohl moglich sei.« Zit. nach P. D. Volz: Nietzsche im Labyrinth
seiner Krankheit, S. 163.

18 Vgl. dazu die Vorreden von 1886 oder beispielsweise den Aphorismus 462. »Lang-
same Curen« aus Morgenrdithe. Dort heif3it es zu Beginn: »Die chronischen Krankhei-
ten der Seele entstehen wie die des Leibes, sehr selten nur durch einmalige grobe
Vergehungen gegen die Vernunft von Leib und Seele, sondern gewohnlich durch
zahllose unbemerkte kleine Nachldssigkeiten.« F. Nietzsche: Mogenrithe, KSA 3, S.
278. — In einem Brief vom 16. Dezember 1888 an Heinrich von Késelitz schreibt
Nietzsche beispielsweise auch iiber den Zusammenhang seiner Krankheit mit der
Entstehung von Ecce homo: »Ich sehe jetzt mitunter nicht ein, wozu ich die tragische
Katastrophe meines Lebens, die mit »Ecce« beginnt, zu sehr beschleunigen sollte.« F.
Nietzsche: Sdamtliche Briefe, KSB 8, S. 528.

- am 14.02.2028, 12:20:19. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SCHRIFT ECCE HOMO | 245

allzulange Reihe von Jahren bedeutet bei mir Genesung, — sie bedeutet leider auch
zugleich, Riickfall, Verfall, Periodik einer Art décadence. 19

Mag der Wahnsinn auch in einigen Schriften Nietzsches vorweggenommen sein, so
doch nur, weil er das BewuBtsein iiber seine Krankheit in sich trug. Die Schriften
sind deshalb aber noch lange keine »Wahnsinnstexte<. Die jeweiligen Interpreten,
die die yWahnsinnsthese« vertreten, stehen zudem vor einem Dilemma: Sie kénnen
nicht wirklich textanalytisch begriinden, wie sich eine Verdnderung von Nietzsches
Charakter auf seine Texte niedergeschlagen hat. Mazzino Montinari hat darauf hin-
gewiesen, daf} »aus der Tatsache des lauernden Wahnsinns [...] man keine voreili-
gen Schliisse ziehen [sollte] auf alles, was Nietzsche vor dem Verlust der Welt und
der eigenen Identitét [...] getan hat« und fiigt prizisierend hinzu: »Sein >schriftstel-
lerisches BewuBtsein« hat Nietzsche gewil ganz zuletzt verloren.«”

Mir ist lediglich ein Text bekannt, aus sich dem schlie3en liee, Nietzsche habe
sein schriftstellerisches Bewuftsein bereits vor seinem Zusammenbruch verloren.
Es handelt sich dabei um einen Brief vom 13. November 1888 an Heinrich von K6-
selitz. In ihm findet sich folgender verwirrter Satz: »Mein >Ecce homo. Wie man
wird, was man ist« sprang innerhalb des 15. Oktobers, meines allergnéddigsten Ge-
burtstags und -Herrn, und dem 4. November mit einer antiken Selbstherrlichkeit
und guten Laune hervor, daB es mir zu wohlgerathen scheint, um einen Spaal} dazu
machen zu diirfen.«*' Das »innerhalb« miiBte korrekt >zwischenc heillen, das »al-
lergnédigste« gehort zu »Herrn« sowie »Geburtstag« und »Herrn« lassen sich nicht
durch einen Bindestrich koppeln. Vielleicht handelt es sich lediglich um Fliichtig-
keitsfehler, die zwar fiir den Brief-Schreiber Nietzsche untypisch, aber durchaus
denkbar wiren. Dariiber hinaus ist auch eine projektive Identifikation moglich, die
Nietzsche mit seinem Namenspatron Konig Friedrich Wilhelm IV (1795-1861)
vollzieht, der ebenfalls an einem 15. Oktober geboren wurde und der nach einem
Hirnleiden schwere Sprach- und Schreibstorungen entwickelte. Aus dieser Perspek-
tive wiirde Nietzsches Brief eine mimetische Einverleibung, Einverwandlung oder
eine Introjektion des Wahnsinns Friedrich Wilhelms darstellen, die sein Briefpart-
ner Heinrich von Koselitz erkennen sollte.

Bereits Freud sah in Ecce homo keine Schrift des Wahnsinns, sondern empfiehlt
diese Schrift als eine »vollwertige und ernste aufzufassen« und begriindet dies mit

19 F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 264f. — Oder an anderer Stelle: »Ich lag ein Paar
Wochen hinterdrein in Genua krank. Dann folgte ein schwermiithiger Frithling in
Rom, wo ich das Leben hinnahm — es war nicht leicht.« Ebd., S. 340.

20 Mazzino Montinari, »Ein neuer Abschnitt in Nietzsches »Ecce homo««, in: ders.:
Nietzsche lesen, Berlin/New York 1980, S. 120-168, hier S. 132.

21 Brief an Heinrich Koselitz, 13. November 1888, F. Nietzsche: Samtliche Briefe, KSB
8, S. 467.

- am 14.02.2028, 12:20:19. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

246 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

der »Erhaltung der Meisterschaft in der Form«.”> Und schlieBlich hat Werner
Stegmaier in seinem Aufsatz »Nietzsches Kritik der Vernunft seines Lebens. Zur
Deutung von Der Antichrist und Ecce homo« gezeigt, dall Nietzsches letzte Schrif-
ten von einer parikularen Rationalitit durchzogen sind, deren Bezugspunkt nicht
der Wahnsinn sein kann: »Nietzsche, solange er schrieb, fiir wahnsinnig zu erkli-
ren, heifit lediglich, soviel haben wir von Foucault gelernt, ihn von einem bestimm-
ten >Punktc an nicht mehr verstehen zu konnen oder zu wollen.«*> Hier setzt auch
Heinrich Detering an, der in den sogenannten >Wahnsinnszetteln¢, die von Nietz-
sche unmittelbar nach Beendigung des Manuskripts von Ecce homo verfafit wurden
und die er abwechselnd mit Dionysos, der Gekreuzigte, usw. unterzeichnete, keine
Manifestation eines Ich-Verlustes oder eine Form von De-Personalisierung erkennt.
Detering sieht in diesen Briefen vielmehr einen »psychophysischen Ernstfall der
Paradoxa«24, der sich durch die Theoreme vom Tod des Subjekts und vom Tod des
Autors ergidben. Detering hilt es fiir voreilig, in diesen Nietzsche-Briefen Doku-
mente des Wahnsinns zu sehen, er spricht daher von »pseudonymen Briefen« und
pladiert fiir eine »methodische[n] Zurechenbarkeits-Préimisse«,25 wenn man sich
mit Nietzsches letzten Texten beschéftigen méchte.”® Und tatsichlich zeigt ja gera-

22 Freuds Aussage ist dokumentiert in Herman Nunberg/Ernst Federn (Hg.): Protokolle
der Wiener Psychoanalytischen Vereinigung, Frankfurt a. M. 1976-1981, 4 Bde., hier
zitiert nach: R. Schlesier, »Umwertung aller psychischen Werte«. Freud als Leser
von Nietzscheg, S. 271.

23 Werner Stegmaier: »Nietzsches Kritik der Vernunft seines Lebens. Zur Deutung von
Der Antichrist und Ecce homo«, in: N-St. 21 (1992), S. 161-183, hier S. 166f. — Auch
folgende Studien gehen unter anderem davon aus, dall man Ecce homo als vollwerti-
ge Schrift aufzufassen und der Autor Nietzsche als zurechnungsfihig zu gelten hat:
Hans Martin Gauger: »Nietzsches Stil am Beispiel von Ecce homo«, in: N-St. 13, S.
332-355; D. Langer: Wie man wird, was man schreibt; H. Detering: Der Antichrist
und der Gekreuzigte.

24 Heinrich Detering: »Die Tode Nietzsches. Zur antitheologischen Theologie der
Postmoderne«, in: Postmoderne. Eine Bilanz, Sonderheft Merkur 52 (1998), Heft
9/10, S. 876-889, hier S. 887.

25 H. Detering: Der Antichrist und der Gekreuzigte, S. 14.

26 Zugleich rdumt Detering resiimierend ein: »Natiirlich lieBen sich diese Unterschriften
handfest pathologisch erklaren (und erledigen) als Artikulation einer flackernden Ah-
nung des physischen Vorgangs, der sich im Riicken der euphorischen Allmachtsge-
wissheiten vollzieht. In der Geschichte der Nietzsche-Deutungen das ganze 20. Jahr-
hundert hindurch ist das, in variierenden Akzenten, immer wieder behauptet worden.
Ja es scheint zur communis opinio geworden zu sein, dass die letzen Briefe mit diesen
wechselnden Identitétszuschreibungen lediglich »die Auflésung von Nietzsches Per-
sonlichkeit bezeugen< und sonst nichts. Medizinisch ist das wohl der Fall; die Selbst-
verg6ttlichung ist als Symptom eines vollends ausbrechenden Grofenwahns ebenso
unverkennbar wie die zunehmende — und zunehmend schwerer sprachlich kontrol-
lierbare — Verwirrung der Beziige, bis in die passagenweise sanft entgleitende Syntax

- am 14.02.2028, 12:20:19. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SCHRIFT ECCE HOMO | 247

de der letzte, an Jakob Burkhardt adressierte, Brief, in dem Nietzsche sich als gott-
liches und der Zeit entriicktes Wesen stilisiert, dal er ihn eben nicht mit einem
Pseudonym unterschreibt. Dieser Brief ist nicht mit Dionysos oder der Gekreuzigte
unterschrieben, sondern mit: »In herzlicher Liebe Ihr / Nietzsche«.”” In der Tat
scheint auch und gerade dieser Brief nicht nur zu zeigen, dafl Nietzsche sich einen
SpaB mit seinem Leser erlaubt,28 sondern daB er sich bewuBt ist, den Bogen ein
wenig tiberspannt zu haben. Das Post scriptum des Briefes endet ndmlich mit fol-
gender Bemerkung: »Sie [Jacob Burckhardt, R.S.M.] kénnen von diesem Brief je-
den Gebrauch machen, der mich in der Achtung der Basler nicht heruntersetzt. &

3. — Neben diesen biographischen, medizinischen und literaturtheoretischen Uber-
legungen zu Nietzsches Geisteszustand ist es vielleicht sinnvoll zu iiberlegen, wel-
che Bedeutung Nietzsche dem Wahnsinn und der Gedankenfigur des Wahnsinns
selbst zugesprochen hat, welche Rolle sie innerhalb seiner Poetologie des Selbst
spielen konnten, denn es ist ja gerade er gewesen, der bereits vor den Surrealisten,
vor Foucault und Deleuze auf die Bedeutung des Wahnsinns fiir die kiinstlerisch-
literarische Produktion, ja fiir die gesamte Entwicklung der Zivilisation und Kultur
hingewiesen und auf eine Positivierung des Wahnsinns gedringt hat.”® Trotz oder
gerade vielleicht sogar wegen Nietzsches BewuBitsein iiber die eigene Krankheit
kann der Wahnsinn eine besondere Rolle fiir sein Selbstverstidndnis als Autor und
Philosoph spielen.31

des letzten Briefes. Die Reduktion der Texte auf diese symptomatische Seite aber un-
terschitzt gravierend die Konsequenz, mit der sie in einer unheimlichen, bis in die
zerbrechenden letzten Sitze hinein noch immer die Rollenspiele und Mytheninsze-
nierungen fortsetzen, die sich in den vorangegangenen Schriften als reflexiver und
narrativer Vorgang vorbereitet haben. (Was die Eigendynamik der einmal in Gang
gebrachten sprachlichen Prozesse nicht ausschlief8t.)« Ebd., S. 152.

27 Brief an Jacob Burkhardt vom 6. 1. 1889, F. Nietzsche: Samtliche Briefe, KSB 8, S.
579. — Der Brief beginnt mit folgender (ironischer) Feststellung: »zuletzt wire ich
sehr viel lieber Basler Professor als Gott; aber ich habe es nicht gewagt, meinen Pri-
vat-Egoismus so weit zu treiben, um seinetwegen die Schaffung der Welt zu unterlas-
sen. Sie sehen, man mufl Opfer bringen, wie und wo man lebt.«

28 Vgl. ebd., S. 578: »Da ich verurtheilt bin, die ndchste Ewigkeit durch schlechte Witze
zu unterhalten, so habe ich hier eine Schreiberei, die eigentlich nichts zu wiinschen
iibrig 146t, sehr hiibsch und ganz und gar nicht anstrengend.«

29 Ebd., S. 579.

30 Nietzsche steht damit im 19. Jahrhundert nicht alleine, wie z.B. die von Lombroso
ausgehenden Debatten zeigen. Vgl. dazu Wolfgang Lange: Der kalkulierte Wahn-
sinn. Innenansichten disthetischer Moderne, Frankfurt a. M. 1992.

31 Darauf weist auch Karl Heinz Bohrer hin, der anmerkt, dal man Nietzsches Sprache
des Wahsinns als Methode verstehen konnte, die sich aus einem empirischen und 4s-

- am 14.02.2028, 12:20:19. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

248 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

Es fillt auf, daB8 Nietzsche im Zusammenhang der Erorterung des Wahnsinns
ebenfalls auf Platon, wie wir gesehen haben, einem seiner wichtigsten Rivalen und
Vorbilder, verweist. Mit Platon fragt Nietzsche 1886, die kulturpoetologische Di-
mension des Wahnsinns reflektierend: »Wie [...] wenn es gerade der Wahnsinn
war, um ein Wort Plato’s zu gebrauchen, der die grofiten Segnungen iiber Hellas
gebracht hat?«’* Doch seine Uberlegungen zum Wahnsinn im Allgemeinen und
zum dionysischen Wahnsinn im speziellen, um den es an dieser zitierten Stelle geht,
beschrinken sich nicht auf eine Erdrterung des archaischen und klassischen Grie-
chenlands, sondern sind prinzipieller Natur. Sie miissen auch als ein Element inner-
halb seiner Bemiithung um eine Philosophie der Umwertung in seinen letzten
Schriften gesehen werden, die sich nicht zuletzt an physiologischen und pathologi-
schen Fragen orientieren sowie Bestandteil einer semiotisch fundierten Kultursymp-
tomatologie und einer Psycho-Physiologie der Philosophie sind: »Und welche Be-
deutung hat dann, physiologisch gefragt, jener Wahnsinn, aus dem die tragische wie
die komische Kunst erwuchs, der dionysische Wahnsinn? Wie? Ist Wahnsinn viel-
leicht nicht notwendig das Symptom der Entartung, des Niedergangs, der iiberspa-
ten Cultur? Giebt es vielleicht — eine Frage fiir Irrenédrzte — Neurosen der Gesund-
heit?«” Ja, Nietzsche behauptet sogar: »allen jenen iiberlegenen Menschen, welche
es unwiderstehlich dahinzog, das Joch irgendeiner Sittlichkeit zu brechen und neue
Gesetze zu geben, blieb, wenn sie nicht wirklich wahnsinnig waren,
Nichts iibrig, als sich wahnsinnig zu machen oder zu stellen — und zwar gilt diess
fiir die Neuerer auf allen Gebieten«.”* Der reale oder fingierte Wahnsinn ist also fiir
Nietzsche eine Voraussetzung fiir Erneuerung, ist das Modell fiir Erneuerer, und
sein personliches Projekt der Erneuerung tragt bekanntermaflen den Titel Umwer-
tung aller Werte. »Wie« also, 146t sich mit Nietzsche fragen, »macht man sich
wahnsinnig, wenn man es nicht ist«,35 um eine revolutiondre Erneuerung, wie die
Umwertung aller Werte sie darstellen sollte, durchzusetzen? Vor dem Hintergrund
dieser Gedanken dridngt sich nun die Frage auf, welche Intention Nietzsche mit
Ecce homo verfolgte, welche Funktion die Schrift in Nietzsches Projekt einer Um-
wertung aller Werte erfiillen sollte.

thetischen Schmerzversténdnis ergibt. Vgl. Karl Heinz Bohrer: »Nietzsches Wahn-
sinn im kulturellen System, in: ders.: Plotzlichkeit. Zum Augenblick des csthetischen
Scheins, Frankfurt a. M. 1981, S. 139-160.

32 F. Nietzsche: Geburt der Tragidie, KSA 1, S. 16.

33 F. Nietzsche: Geburt der Tragidie, KSA 1, S. 16.

34 F. Nietzsche: Morgenrdthe, KSA 3, S. 27.

35 Ebd.

- am 14.02.2028, 12:20:19. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SCHRIFT ECCE HOMO | 249

Vorspiel zur Umwerthung aller Werthe

1. — Ecce homo entstand in sehr kurzer Zeit, genauer gesagt in knapp drei Wochen:
Nietzsche begann mit der Niederschrift am 15. Oktober 1888, an seinem vierund-
vierzigsten Geburtstag also, und beendete eine erste Fassung am 4. November
1888.%° Ecce homo ist sein letztes abgeschlossenes Prosawerk, das er in einem Brief
an Meta von Salis als »ein sehr unglaubliches Stiick Litteratur«’’ bezeichnete. In
der Tat wird bereits bei einer kursorischen Lektiire deutlich, dal es sich bei Ecce
homo um einen der eigentiimlichsten und »unglaublichsten< Texte der Weltliteratur,
um eine schwindelerregende Selbst-Apotheose handelt: Nicht nur der Titel, sondern
auch die Uberschriften der Kapitel, in welche die nicht sehr umfangreiche Schrift
gemeinsam mit einer Vorrede unterteilt ist, schiarfen das Gehor fiir den Ton des
Werkes. Sie lauten: »Warum ich so weise bin«, »Warum ich so klug bin«, »Warum
ich so gute Biicher schreibe«, »Warum ich ein Schicksal bin«. Daher mag es nicht
verwundern, daf} selbst ein dem Autor sehr zugeneigter Leser wie Thomas Mann
seine Irritation und Emporung nicht verheimlichen kann, wenn er tiber Ecce homo
schreibt: »Natiirlich muB3 es ein groer GenuB} sein, dergleichen niederzuschreiben,
aber ich finde es unerlaubt.«’® J a, Nietzsche scheint sich einer Rhetorik des Eigen-
lobs zu bedienen, die seit Quintilian einer scharfen Kritik unterzogen worden ist.
Quintillian schreibt:

Vor allem [...] ist alles Groftun mit der eigenen Person ein Fehler [...[, und es berei-
tet den Zuhorern nicht nur Widerwillen, sondern meistens sogar ein Gefiihl des Has-
ses. Es besitzt ndmlich unser Geist von Natur ein Gefiihl fiir Hohes, Aufrechtes und
etwas, das sich gegen den Uberlegenen striubt; und deshalb erheben wir die Niedri-
gen und sich Unterwerfenden gern, weil wir uns, wenn wir dies tun, gleichsam gréBer
vorkommen, und sobald der Wettbewerb wegfillt, tritt die Menschlichkeit an seine
Stelle. Wer sich dagegen iiber das Maf3 erhebt, von dem glaubt man, er sei ein Unter-
driicker und Verichter und mache nicht so sehr sich gréfier als wie die anderen klei-
ner.

36 Vgl. zur Entstehungs- und Editionsgeschichte und zu den dufleren Eingriffen in den
Text Montinaris Erlduterungen in F. Nietzsche: Kommentar zu den Bdnden 1-13,
KSA 14, S. 464-470, und Mazzino Montinari: »Ein neuer Abschnitt in Nietzsches
yEcce homo«, in: ders., Nietzsche lesen, Berlin/New York 1980, S. 120-168.

37 Vgl.: Brief an Meta von Salis, 14. November 1888, F. Nietzsche: Simtliche Briefe,
KSB 8, S. 471.

38 Thomas Mann: »Nietzsches Philosophie im Lichte unserer Erfahrung, in: ders.: Es-
says, hg. von Hermann Kurzke und Stephan Stachorski, Frankfurt a. M. 1997, Bd. 6,
S. 56-92, hier S. 63.

39 Quintilian: Ausbildung des Redners. Zwolf Biicher, hg. von Helmuth Rahn, Darm-
stadt 1995, 2 Bde., XI, S. 15.

- am 14.02.2028, 12:20:19. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

250 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

Nietzsches Gestus in Ecce homo scheint eine maBlose Selbstiiberschédtzung offenzu-
legen, die entweder als Hinweis auf seine geistige Verfassung oder aber auf eine
Zerriittung biirgerlich-sittlicher Standards, auf eine mafllose Egozentrik zu deuten
scheint, solange man sich nicht der gezielten Provokation bewuft ist, die Nietzsche
mit seiner Schreibweise und mit seiner Schrift Ecce homo erreichen wollte, solange
man sich nicht vergegenwirtigt, dal Ecce homo ein polemisch-philosophisches
(Kunst-)Werk ist, dessen Hauptzweck darin besteht, die »Umwerthung aller
Werthe« offiziell und 6ffentlich anzukiindigen.40 In diesem Zusammenhang betonte
etwa André Breton den anti-biirgerlichen und kiinstlerischen Gestus Nietzsches und
schrieb: »Nietzsche ist immer nur fiir kleine Leute groBenwahnsinnig gewesen.«41
Nietzsche iibertritt aber mit Ecce homo nicht nur das, was man als »erlaubt< ansehen
kann oder nicht, sondern auch traditionelle literarische Gattungsbestimmungen und
fiir manche Interpreten sogar das, was sich in Anlehnung an Derridas Rede von der
»Strukturalitit der Struktur« die Textualitat des Textes nennen lieBe.*” Doch um
was fiir eine Textsorte handelt es sich iiberhaupt bei Ecce homo?

2. — Ecce homo ist ein autobiographischer Text, kein Zweifel, aber keine klassische
Autobiographie.43 Dies haben freilich die meisten der Ecce homo-Interpreten be-
merkt und auch betont, da man sich der Schrift mit einem traditionellen Représen-
tationsmodell, in dem der Text auf eine auBlertextliche Realitit, z.B. auf Nietzsche
als reale Person, verweist, kaum nihern kann, denn Nietzsche erfinde und erschrei-
be sich eine eigene (im weitesten Sinne fiktive) Biographie, ja, Nietzsche betreibe

40 Auch Daniela Langer betont im Anschlufl an Alexander Nehamas in ihrer Studie Wie
man wird, was man schreibt, den literarischen Kunstcharakter von Nietzsches Ecce
homo.

41 André Breton: Anthologie des schwarzen Humors, Miinchen 1972 (franz.1939), S.
211.

42 Vgl. Jacques Derrida: »Die Struktur, das Zeichen und das Spiel im Diskurs der Wis-
senschaften vom Menschen, in: ders.: Die Schrift und die Differenz, (franz. 1967)
Frankfurt a. M. 1976, S. 422-442.

43 Vor allem im angelsédchsischen Sprachraum ist die Frage, um was fiir eine Textgat-
tung es sich bei Ecce homo handelt, diskutiert worden. Vgl. dazu: Hugh J. Silverman,
»The Autobiographical Textuality of Nietzsche’s Ecce Homo«, in: Daniel O’Hara
(Hg.): Why Nietzsche Now?, Bloomington 1985, S. 141-151; Richard Samuel,
»Friedrich Nietzsche’s Ecce Homo an Autobiography?«, in: Brigitte Schluder-
mann/Victor G. Doerksen/Robert J. Glendinning (Hg.): Deutung und Bedeutung.
Studies in German and Comparative Literature, Den Haag/Paris 1973, S. 210-227,
Charles Altieri: »Ecce Homo: Narcissism, Power, Pathos, and the Status of Autobio-
graphical Representations«, in: Daniel O’Hara (Hg.): Why Nietzsche Now?, Bloom-
ington 1985, S. 389-413.

- am 14.02.2028, 12:20:19. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SCHRIFT ECCE HOMO | 251

»Falschmiinzerei im groflen Stil«44, schaffe sich quasi selbst im Akt der Nieder-
schrift als Autor zunichst ab, um sich dann neu zu erfinden. Gerade aus dem Um-
kreis der den Autor dezentrierenden Position, wie sie im ersten Kapitel des ersten
Hauptteils dieser Arbeit beschrieben worden ist, werden Ansichten iiber Ecce homo
formuliert, die (wie soll man es anders nennen?) >texttheologische< Dimensionen
haben. Ein Beispiel aus dem Jahrbuch der Nietzsche-Gesellschaft 2005 mag dies
veranschaulichen:

Es ist nun nicht so, dass der Autor hinter dem Text verschwindet, dass der Text redet,
dass Nietzsche, die Person, Maske wiirde durch die Herrschaft des Textes; im Gegen-
teil: Text und Autor werden eins, werden gemeinsam das, was sie sind. In der Ver-
schmelzung von Text und Nietzsche starrt uns nicht der Text an, sondern Nietzsche
selber. Er ist im Text, er spricht zu uns, indem er die Textlichkeit des Textes zerstort;
nur so kann er, logisch stringent, von sich behaupten, er sei Dynamit. Der Text
spricht in tausend Fasern davon, dass es sich nicht um eine Metapher handele, son-
dern um Wahrheit. Der Text ist keine Liige im aussermoralischen Sinne, oder ein
bewegliches Heer von Metaphern, Metonymien oder Synekdochen, sondern Blut,
Herzblut, wenn man so will: Ecce homo ist nicht gelogen, nicht geflunkert und auch
keine Posse. — Nietzsche durchschaut, dass es ihm vielleicht als erstem gelingt, die
Mauern der Autorschaft niederzureiien und seinen Leib in den Text zu gieBen, sich
quasi in den Text einzubalsamieren, um als Stimme zu uns zu sprechen.45

Es ist nicht ganz einfach, nachzuvollziehen, was Miguel Skirl iiber Nietzsche und
Ecce homo schreibt, aber die Vermutung liegt nahe, da3 er zu zeigen versucht, daf
es sich bei Ecce homo um eine radikale »Selbsteinholungsfigur« handelt, da3 also
Ecce homo selbst ein in hohen Mallen selbstreferentieller, sich selbsteinholender
Text ist, indem Nietzsche sich im permanenten Riickbezug auf sich selbst als textu-
elles Autor-Ich entwickelt, und dadurch massive Prisenzeffekte aufweist, denn
Skirl betont: »Ecce homo ist vielleicht der Kommentar des Ecce homo, mit anderen
Worten Ecce homo ist Ecce homo ist Ecce homo: das ist textimmanent ein Text der
sich selber einholt.«*® Einen moglichen Hinweis darauf konnte Nietzsche ja selbst
liefern, indem er in einem Brief schreibt: »Dieser homo bin ich ndmlich selbst, ein-
gerechnet das ecce.«’’ Doch aus dieser dividualistisch-egozentrierten Schreibgeste
und -weise bei Nietzsche die Konsequenz zu ziehen, daB Nietzsche uns selbst an-
starrt, daf er via Stimme leiblich vor uns steht und die Textlichkeit des Textes aus-

44 Vgl. Martin Stingelin: »Unsere ganze Philosophie ist Berichtigung des Sprachge-
brauchs«, S. 158.

45 M. Skirl: »Selbsteinholungsfiguren bei Nietzsche«, S. 158.

46 Ebd., S. 160.

47 Brief an Meta von Salis vom 14. November 1888, F. Nietzsche: Sdamtliche Briefe,
KSB 8, S. 471.

- am 14.02.2028, 12:20:19. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

252 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

geldscht hat, scheint mir sinnwidrig zu sein, oder etwas vorsichtiger formuliert, auf
einem MifBverstdndnis und einem trivialen Fehler zu beruhen, und zwar auf der
Verwechslung von Referenten und Referenzobjekten oder -bereichen: letztere sind
an sich keine Referenten, auch wenn sie, wie im Falle von Ecce homo, durchaus als
solche fungieren oder diese Funktion iibernehmen konnen. Clifford Geertz hat diese
Tatsache einmal anhand einer Zen-Geschichte veranschaulicht: »Man kannc,
schreibt Geertz, »mit dem Finger auf den Mond deuteng, soll ein erfundener Zen-
Lehrer gesagt haben, »aber den Finger fiir den Mond zu halten, ist toricht.c«™

3. — Das Besondere an Ecce homo als Schrift nun ist, wie ich meine, daf} sie nicht
nur das Resiimee eines Schaffens darstellt, sondern zugleich eine vorbereitende und
in hohem MaBe polemisch-taktische Funktion erfiillen soll.* Sie ist im wahrsten
Sinne des Wortes ein strategischer Text, mit einer letztlich sehr ernsthaften und
wenig komischen Absicht, denn als autobiographische Schrift ist sie nicht nur durch
einen ordnenden Blick zuriick strukturiert, sondern auf das noch zu Schreibende hin
konzipiert. Am 6. November 1888 schrieb Nietzsche an seinen Verleger Naumann
in Leipzig, Ecce homo ankiindigend:

[...] wundern Sie sich jetzt iiber Nichts bei mir! Zum Beispiel, da3 wir, sobald die
Gotzen-Didmmerung in jedem Sinne erledigt ist, sofort einen neuen
Druck beginnen miissen. Ich habe mich vollkommen davon iiberzeugt, noch eine
Schrift nothig zu haben, eine im hochsten Grade vorbereitende Schrift um
nach der Jahresfrist ungeféhr mit dem ersten Buche der Umwerthun g hervortre-

48 Clifford Geertz: »Religion als kulturelles System«, in ders.: Dichte Beschreibung.
Beitrcige zum Verstehen kultureller Systeme, Frankfurt a. M. 1994 (amerik. 1966), S.
44-95, hier S. 50.

49 Wolfgang Lange sieht das dhnlich: »Alles andere als eine Autobiographie im her-
kommlichen Sinne, mehr und anders als eine Fortsetzung der selbstreflexiven Be-
trachtungen und Bekenntnisse, wie sie von Nietzsche seit frithester Jugend geiibt
wurden, stellt die Schrift vielmehr eine der fulminantesten Herausforderungen und
unverschdmtesten Provokationen dar, die sich ein einzelner in der Literatur je erlaubt
hat. Literarische Selbstentbl6Bung und philosophisches Manifest in einem, ist die als
feuerspeiende Vorrede zum annoncierten Hauptwerk gedachte Schrift vor allem da-
rauf berechnet, Anstof zu erregen. An Ecce homo sollten sich die Geister scheiden,
an dieser Schrift, so darf man hinzufiigen, haben sie sich geschieden, an ihr scheiden
sie sich bis heute.« Wolfgang Lange: »An der Grenze aufkldrischer Ironie: Nietz-
sches Konzept des >groBen Ernstes««, in: Karl Heinz Bohrer (Hg.): Sprachen der Iro-
nie, Sprachen des Ernstes, Frankfurt a. M. 2000, S. 337-365, hier S. 358.

- am 14.02.2028, 12:20:19. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SCHRIFT ECCE HOMO | 253

ten zu kénnen. Es muf eine wirkliche Spannung geschaffen sein — im anderen
Falle geht es wie beim Zarathustra [...].

Das Unternehmen, an das Nietzsche also dachte, war die >Umwerthung aller
Werthe« (auch der »Wille zur Macht« genannt) in vier Biichern, von denen das erste
Der Antichrist hie3 und das dann spéter zur ganzen >Umwerthung« wurde.”! Die
vorbereitende Schrift, Ecce homo, sollte die Aufmerksamkeit der Offentlichkeit auf
den Autor richten, sie sollte ihn in Deutschland bekannt machen und verhindern,
daB die Rezeption der Umwerthung wie beim Zarathustra ausfiele. Die deutsche
Offentlichkeit hatte nimlich entweder mit Unverstindnis oder gar nicht auf den Za-
rathustra reagiert,52 was Nietzsche mit einer egozentrierten Geste folgendermaBen
kommentierte: »Es ist noch zu friih fiir Zarathustra: bisher war ich noch mein eigner
Vorliufer«.” Ecce homo ist daher nur verstehbar, wenn man es zum einen als einen
Versuch an sieht, eine autobiographisch fundierte dsthetisch-philosophische Le-
bensform zu entwerfen, und zum anderen wenn man es als Propéddeutik zur ange-
kiindigten »Umwerthung aller Werthe« begreift, die Nietzsche in seinem Selbstver-
stindnis bereits durch die Schriften ab Jenseits von Gut und Bdse vorbereitet hat.
Im Ecce homo schreibt Nietzsche dazu in einem fast apokalytischen Gestus: »Die
Aufgabe fiir die nunmehr folgenden Jahre war so streng als moglich vorgezeichnet.
Nachdem der jasagende Theil meiner Aufgabe gelost war, kam die neinsagende,
neinthuende Hilfte derselben an die Reihe: die Umwerthung der bisherigen

50 Brief an Constantin Georg Naumann, 6. November 1888, F. Nietzsche: Sdmtliche
Briefe, KSB 8, S. 463f.
51 Nietzsches letzte Werkentwiirfe zur »Umwerthung aller Werthe« sind erhalten.

Nietzsche plante zunichst den ersten Teil »Der Antichrist, Versuch einer Kritik des
Christenthums, Erstes Buch der Umwerthung aller Werthe« zu nennen, dann notierte
er alternative Titelentwiirfe: »Der Wille zur Macht«, »Unschuld des Werdens«, »Mit-
tag und Ewigkeit«. Die letzte Fassung lautet: »Der Antichrist, Fluch auf das Christen-
thum, und auf dem Druckmanuskript hat Nietzsche den Untertitel »Umwerthung al-
ler Werthe« eigenhédndig gestrichen. Der Antichrist bildet somit nicht mehr den ers-
ten Teil, sondern ersetzt, wenn man so will, die »Umwerthung aller Werthe«. Vgl.
dazu Friedrich Nietzsche. Chronik in Bildern und Texten, S. 726f.

52 Nietzsche erklirte sich das Unversténdis seiner wenigen Leser auf folgende Weise:
»An diesem Werk mufl Einem jedes Wort einmal wehgethan und verwundet, und
wieder einmal tief entziickt haben: — was man nicht so verstanden hat, hat man gar
nicht verstanden.« F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1885 — 1887, KSA 12, S.
338. — Kurz nach Nietzsches Zusammenbruch verdndert sich die Rezeptions-
Situation jedoch grundlegend, so dal Also sprach Zarathustra zu einem wahren Mo-
de-Buch wurde. Vgl. dazu Volker Gerhardt: »Die Erfindung eines Weisen. Zur Ein-
leitung in Nietzsches Zarathustra«, in: ders.: (Hg): Friedrich Nietzsche. Also sprach
Zarathustra, Berlin 2000, S. 1-15.

53 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente, KSA 10, S. 555.

- am 14.02.2028, 12:20:19. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

254 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

Werthe selbst, der grosse Krieg, — die Heraufbeschworung eines Tags der Entschei-
54
dung.«

4. — Was ist aber nun mit der »Umwerthung aller Werthe« inhaltlich und sachlich
gemeint? — Mit der Formel von der »Umwerthung aller Werthe« faf3it Nietzsche sei-
ne bisherigen moralphilosophischen und moralkritischen Uberlegungen, von
Menschliches Allzumenschliches, Morgenrite, Jenseits von Gut und Bdse bis hin
Zur Genealogie der Moral zusammen und radikalisiert sie: Die bisherige Moral war
wesentlich lebensverneinend und leibfeindlich, und die Umwertung verkiindigt nun
andere, antichristliche und neue Werte. An dieser Stelle ist nicht der Ort, eine aus-
giebige Rekonstruktion und Erérterung von Nietzsches Moralkritik und Begriff der
Moral zu liefern, daher miissen einige Hinweise geniigen. Zu betonen ist, daB es
Nietzsche mit der Umwertung nicht um die Etablierung einer neuen, nicht-
christlichen oder antichristlichen Moral ging — die Kritik am Christentum ist eher
nur ein Aufhinger fiir Nietzsches Projekt —, sondern um die Verherrlichung sowohl
des Lebens, des Individuums, seines Egoismus als auch dessen, was man das Ethos
des Willens zur Macht nennen konnte.” Entsprechend werden Werte wie Gerech-
tigkeit, Giite, Néchstenliebe, Barmherzigkeit, Fiirsorge, Gehorsam, Mitleid und
Demut von Nietzsche verworfen beziechungsweise umgedeutet und in Relation zu
den neuen naturalistisch umgewerteten alten Werten wie Wohlgeratenheit, Selbst-
beherrschung, Strenge, Selbsterhaltung, Selbsterhohung und Anstidndigkeit ge-
stellt.”® Sie alle dienen dem Selbst beziehungsweise seinen schopferischen und le-
benssteigernden Kriften. Anders gesagt: Es geht Nietzsche nicht darum, eine neue
Moral mit entsprechender Lehre, etwa intersubjektiver Art, zu entwerfen, sondern
die bisherig Moral im Ganzen zu destruieren und zu verwerfen und zwar, so seine
Begriindung, weil sie die Entfaltung des Lebens hemmt, das Individuum zur Passi-
vitdt verdammt, ins Kollektiv zwingt und zum Sklaven der »Sittlichkeit der Sitte«
macht, denn »Sittlichkeit ist nichts anderes (also namentlich nicht mehr!) als Ge-
horsam gegen Sitten, welcher Art diese auch sein m(igen«.57 Sittlichsein, was fiir

54 F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 350.

55 Entsprechend sieht Nietzsche seine »Aufgabe« darin, »die Menschheit [...] von der
Moral zu erlésen, von den Moralisten zumal, — ihre gefihrlichste Art von Unwis-
senheit ihr in’s BewuBtsein, ihr in’s Gewissen zu schieben... Wiederherstel-

lung des Menschheits-Egoismus! — —« F. Nietzsche: Nachgelassene Frag-
mente 1887 — 1889, KSA 13, S. 604.
56 So schreibt Nietzsche beispielsweise in einem Brief vom 14. September 1888 an Paul

Deussen, daf3 es nach der Umwertung aller Werte »unanstindig« sein wird, »Christ
[zu] sein — um nur Eine Consequenz zu nennen«. F. Nietzsche: Sdamtliche Briefe,
KSB 8, S. 426.

57 F. Nietzsche: Morgenrdthe, KSA 3, S. 21f.

- am 14.02.2028, 12:20:19. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SCHRIFT ECCE HOMO | 255

Nietzsche gleichbedeutend mit Moralischsein ist, heifit, sich Konventionen und dem
sozialem Druck, sich der >Diktatur des Man¢, wie sie Heidegger in Sein und Zeit in
direktem Rekurs auf Nietzsche beschrieben hat, zu unterwerfen. Die Moral ist fiir
Nietzsche Sache der Schwachen und ein Zeichen der Schwiche des Menschen:
»Die Intoleranz der Moral ist ein Ausdruck von der Schwiche des Menschen:
er fiirchtet sich vor seiner »Unmoralitit<, er mul} seine stirksten Triebe verneinen,
weil er sie noch nicht zu benutzen weiB. ..« Der »freie Geist«, »der freie Mensch«
hingegen »ist unsittlich, weil er in allem von sich und nicht von einem Herkommen
abhidngen Will«,59 er ist also radikal-egozentriert, egozentrisch und egoistisch.
Nietzsches berithmt-beriichtigte »Herrenmoral« ist daher auch keine Moral im her-
kommlichen Sinne wie noch die »Herden«- und »Sklavenmoral« des christlichen
Abendlandes, sie bewegt sich jenseits einer gesetzten, abgeleiteten oder intersubjek-
tiv vereinbarten Normativitit und Normalitit im Sinne einer »Sittlichkeit der Sitte«,
sondern ist ein Lebenskonzept, das sich eigenstindig und autonom Werte setzt. Die
Rede von der Herrenmoral, von der »Umwerthung aller Werthe« stellt ein Lebens-
konzept dar, in dem Individuen sich nicht mehr als Herdentiere, sich nicht von ei-
nem Gemeinwesen her verstehen oder sich auf dieses hin entwerfen, sondern von
einer radikalen Autonomie, Individualitidt und Vereinzelung her, von »einem«, wie
Nietzsche in Zur Genealogie der Moral schreibt, »triumphierenden Ja-Sagen zu
sich selbst«®. Nach der Umwertung aller Werte sollen die Menschen als Individuen
keine gemeinsamen Werte mehr miteinander teilen, sondern geben ihren egoisti-
schen Wiinschen, wenn sie der Steigerung des Selbst dienen, ungehemmt nach. Sie
miissen daher auch — und das 148t sich weder aus Nietzsches Spitschriften wegin-
terpretieren, noch kann man davor die Augen verschlieBen, wie dies eine Grof3zahl
der Nietzscheinterpreten einfach tut — Macht, und darunter féllt eben auch Gewalt,
gegen andere ausiiben, wobei dies fiir Nietzsche innerhalb der Natur und der Ge-
schichte der Menschheit seit jeher der Fall gewesen ist, wie unter anderem fiir ihn
die Beispiele Napoleon, Cesare Borgia und César verdeutlichen,61 nur dal man nun
»mit gutem Gewissen das Opfer einer Unzahl Menschen hinnimmt, welche um ih-
retwillen zu unvollstindigen Menschen, zu Sklaven, zu Werkzeugen herabgedriickt
und vermindert werden miissen«.”” Nietzsches Begriindung dafiir — wie im Ab-
schnitt Subjekt-Dividualismus und Wille zur Macht innerhalb dieser Studie bereits
gezeigt — ist dsthetisch-naturalistischer Art und 148t sich in dem Satz zusammenfas-

58 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1885 — 1887, KSA 12, S. 582.

59 F. Nietzsche: Morgenrdthe, KSA 3, S. 22.

60 F. Nietzsche: Zur Genealogie der Moral, KSA 5, S. 270.

61 Vgl. F. Nietzsche: Jenseits von Gut und Bése, KSA 5, S. 117, und S. 120f.
62 Ebd., S. 206.

- am 14.02.2028, 12:20:19. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

256 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

sen, daf} das »Leben eben Wille zur Macht ist«,63 wobei »Macht« fiir ihn sowohl
Herrschaft iiber andere als auch Kraft zur Lebenssteigerung bedeutet.

Vor diesem Hintergrund werden Nietzsches Semiotik, seine theoretischen Uber-
legungen zur Projektion, zur Einverleibung, zur Assimilation und zur Introjektion,
wie sie im ersten Hauptteil dieser Arbeit rekonstruiert worden sind, auch erst voll
verstindlich, denn sie stellen nicht nur eine poetologisch-philosophische Verfah-
rensweise dar, sondern haben massive ethische und soziale Konsequenzen:

Hier muB man griindlich auf den Grund denken und sich aller empfindsamen
Schwichlichkeit erwehren: Leben selbst ist wesentlich Aneignung, Verletzung,
Uberwiltigung des Fremden und Schwicheren, Unterdriickung, Hirte, Aufzwingung
eigner Formen, Einverleibung und mindestens, mildestens, Ausbeutung. [...] Die
»yAusbeutung< gehort nicht einer verderbten oder unvollkommen und primitiven Ge-
sellschaft an: sie gehort in’s Wesen des Lebendigen, [...] sie ist eine Folge des ei-
gentlichen Willens zur Macht, der eben der Wille des Lebens ist. — Gesetzt, dies ist
als Theorie eine Neuerung, — als Realitit ist es das Ur-Faktum aller Geschichte:
man sei doch so weit gegen sich ehrlich! o4

5. — Nun, um wieder zu Ecce homo zuriickzukehren, im Vorwort — und zwar im ers-
ten Satz — der Schrift verweist Nietzsche auf sein Programm der »Umwerthung aller
Werthe«: »In Voraussicht, dass ich iiber Kurzem mit der schwersten Forderung an
die Menschheit herantreten muss, die je an sie gestellt wurde, scheint es mir uner-
lasslich, zu sagen, wer ich bin «® Nietzsche betont also die Notwendigkeit,
sich vorzustellen, zu sagen, wer ist, denn, so konnte man seine Worte umschreiben,
die GroBe der Herausforderung, vor die er die Menschheit zu stellen gedenkt, ver-
langt das Gegenteil von Anonymitit und Unbekanntheit. In dem bereits zitierten
Brief an seinen Verleger Naumann hatte Nietzsche, diese Dimension mit folgenden
Worten umrissen:

»Ecce homo. Oder Wie man wird, was man ist.«Eshan-
delt, mit einer groflen Verwegenheit, von mir und meinen Schriften: ich habe nicht
nur damit mich vorstellen wollen vor dem ganz solitiren Akt der Umwert -
hun g, — ich méchte gern einmal eine P r o b ¢ machen, was ich bei den deut-
schen Begriffen von Pressefreiheit eigenthlich risquiren kann. Mein
Argwohn ist, dal man das erste Buch der Umwerthung auf der Stelle confiscirt, — le-
gal mit allerbestem Recht. Mit diesem »Ecce homo« méchte ich die Frage zu einem
derartigen Ernste, auch Neugierde steigern, dafl die landldufigen und im Grunde ver-

63 Ebd., S. 208.
64 Ebd., S. 207f.
65 F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 257.

- am 14.02.2028, 12:20:19. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SCHRIFT ECCE HOMO | 257

niinftigen Begriffe iiber das Er1aubte hier einmal einen Ausnahmefall zulie-
66
Ben.

Nietzsche ist sich also seiner, die Konventionen des philosophischen, kulturkriti-
schen und autobiographischen Diskurses subversiv unterlaufenden, Art und Weise
des Schreibens vollig bewullt. Er nimmt sie kalkuliert in Kauf, sogar bis zu dem
Punkt, volliges Miss- oder Unverstindnis zu provozieren. In diesem Sinne ist er
seinem »tollen Menschen« aus dem Aphorismus 125 aus Die fiéhliche Wissen-
schaft, der am helllichten Tag mit einer Kerze in der Hand den »Tod Gottes« in der
Offentlichkeit verkiindet, nicht unhnlich.”” (Nebenbei sei nur kurz angemerkt, daB
der heutige Leser sicherlich versucht ist, das Adjektiv »toll« vom heutigen Deutsch
her zu interpretieren, und der unbefangene Leser kann noch nicht einmal ahnen, daB3
er damit weit entfernt ist von der Bedeutungszuschreibung, die fiir dieses Wort bei
Nietzsche und im 19. Jahrhundert ganz iiberwiegend noch galt. Das Adjektiv »toll«
ist ndmlich nicht nur synonym zu ausgezeichnet und verriickt, sondern ist ein poli-
zeilicher terminus technicus fiir politische, vornehmlich anarchistische Aufriihrer.)
Nietzsches Motivation ist letztlich noch radikaler. In einem Brief an Georg Brandes
iiber Ecce homo prophezeit Nietzsche: »Das Ganze ist das Vorspiel der yUmwert-
hung aller Werthe<, des Werks, das fertig vor mir liegt: Ich schwore Thnen, dass wir
in zwei Jahren die ganze Erde in Convulsionen haben werden. Ich bin ein Verhidng-
niss.«®®

Nietzsche kniipft daher mit Ecce homo nicht an frithe autobiographische Texte
an, wie man sie bereits aus seiner Kindheit kennt (als vierzehnjdhriger verfafite
Nietzsche eine Lebensbeschreibung in Tagebuchform, ebenso als fiinfzehnjahriger
mehrere Texte, die den Titel »Mein Leben« tragen), sondern strukturell und auch
inhaltlich an seine Vorreden von 1886/87 zu den Neuauflagen seiner Schriften.”

66 Brief an Heinrich von Késelitz, 30. Oktober 1888, F. Nietzsche: Sdmtliche Briefe,
KSB 8, S. 462.

67 Vgl. F. Nietzsche: Die frohliche Wissenschaft, KSA 3, S. 480-482. — Vgl. Christoph
Tuercke: »Der tolle Mensch«: Nietzsche und der Wahnsinn der Vernunft, Frankfurt a.

M. 1991.

68 Brief an Georg Brandes vom 20. November 1888, F. Nietzsche: Sdmtliche Briefe,
KSB 8, S. 482.

69 Wie genau Nietzsche seine empirische Subjektivitdt in diesen »Vorreden« ins Spiel

bringt, hat Els Weijers untersucht. Vgl.: Els Weijers, »Wie man wird, was man er-
zéhlt. Erzdhlen und Diskurs vom Selbst in Nietzsches Texten«, in: Roland Duha-
mel/Eric Oger (Hg.): Die Kunst der Sprache und die Sprache der Kunst, Wiirzburg
1994, S. 37-54. — Eine grundlegende Studie zu den Vorreden, die Nietzsches Ver-
such, eine provisorisch geschlossene Werkeinheit zu schaffen, analysiert, stellt die
Einleitung von Claus-Artur Scheier in F. Nietzsche: Ecce auctor. Die Vorreden von
1886, hg. und eing. von Claus-Artur Scheier, Hamburg 1990, S. VII-CXXYV, dar.

- am 14.02.2028, 12:20:19. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

258 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

Nietzsche begreift Ecce homo, wie bereits gesagt, als Propéddeutik, als Vorrede zur
yUmwerthung aller Werthe<. Sein >Ich¢ ist unter anderem aus diesem Zusammen-
hang heraus zu verstehen. Er schreibt iiber die Vorreden von 1886/87, daBl »diese 5
Vorreden vielleicht meine beste Prosa [sind], die ich bisher geschrieben habe«’’,
und betont seinem Verleger gegeniiber auch: »Ein eignes Bandchen mit lauter »Vor-
reden< wiirde gegen den Geschmack siindigen. Man vertrdgt das schreckliche Vor-
rede-Wortchen >ich< eben nur unter der Bedingung, daf3 es in dem darauf folgenden
Buche fehlt: es hat nur Recht in der Vorrede.«'' Das Ich, man konnte auch sagen
die autobiographische Dimension, wird fiir ein anzukiindigendes Projekt reserviert,
es erscheint Nietzsche nur in einem strategischen Sinne legitim, was durchaus sehr
erstaunlich ist, denn wohl kein anderer Philosoph, auler Montaigne und Kier-
kegaard vielleicht noch, hat wohl sein Ich so in Szene gesetzt, hat so in der ersten
Person philosophiert wie Nietzsche. Dariiber hinaus ist Nietzsches Skepsis gegen-
iiber dem Wortchen ich verstdndlich, wenn man seinen sprach- und subjektkriti-
schen Uberlegungen sowie seinem Subjekt-Dividualismus Rechnung trigt. Nietz-
sche schreibt iiber sein Projekt der »Umwerthung aller Werthe« in Ecce homo:

Zur Aufgabe einer Umwerthung aller Werthe waren viel mehr Vermogen néthig, als
je in einem Einzelnen bei einander gewohnt haben, vor Allem auch Gegensitze von
Vermogen, ohne dass diese sich storen, zerstoren durften. Rangordnungen der Ord-
nungen; Distanz; die Kunst zu trennen, ohne zu verfeinden; Nichts vermischen;
Nichts »versohnen«; eine ungeheure Vielheit, die trotzdem das Gegenstiick des Cha-
os ist — dies war die Vorbedingung, die lange geheime Arbeit und Kiinstlerschaft
meines Instinkts.72

Auch hier zdhlt Nietzsche die (Subjekt-)Vielheit, die er deutlich gegeniiber dem
Chaos abgrenzt, zu den Voraussetzungen seines philosophischen Projekts. Die Vor-
rede zur »Umwerthung aller Werthe«, Ecce homo, wird aber im Gegensatz zu sei-
nen Vorreden von 1885/86 in einem hoch dramatischen, zugleich doppeldeutigen
und selbstreferentiellen sowie -reflexiven, in einem dividualistisch-egozentrierten
Gestus vorgetragen, wie sich an der verwendeten Titelformel veranschaulichen 148t.

70 Brief an Franz Overbeck, 14. November 1886, F. Nietzsche: Scmtliche Briefe, KSB
7,S.282.

71 Ebd.

72 F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 294.

- am 14.02.2028, 12:20:19. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SCHRIFT ECCE HOMO | 259

Die Titelformel:
Selbstreferenz, Selbstbespiegelung und Pluralisierung

1. — kl Der Titel der Schrift stand nicht von vornherein fest. Nietzsche hat lédngere
Zeit tiberlegt, wie er die Schrift nennen sollte, die die Umwertung aller Werte an-
kiindigen und ihn zugleich vorstellen sollte. So lauteten alternative Titelentwiirfe
beispielsweise: »In media vita. Aufzeichnungen eines Dankbaren«, »Der Spiegel.
Versuch einer Selbstabschitzung« oder »Ecce homo. Aufzeichnungen eines Vielfa-
chen«.”” Aus den Aufzeichnungen aus dem NachlaB3 wird deutlich, dafl Nietzsche
einen anspielungsreichen und dnigmatisierenden Titel fiir seine autobiographische
Schrift suchte, um so eine gewisse Spannung beim Publikum beziehungsweise bei
der Leserschaft zu erzeugen. SchlieBlich entschied er sich fiir Ecce homo. Wie man
wird, was man ist, da ihm dieser Titel eine gewisse Reflexivitit anzudeuten schien,
die sowohl seiner Poetologie des Selbst als auch seiner anvisierten Umwertung aller
Werte angemessen schien. Ecce homo ist eine weitere Etappe in Nietzsches Ge-
schichte seiner yHautungen< und yMetamorphosenc.

Die angesprochene Reflexivitit signalisiert im besonderen Mafle der Obertitel,
da er zum einen eine Lektiireanweisung darstellt und zum anderen eine Ausle-
gungsfrage aufwirft. Als Lektiireanweisung zitiert Nietzsche mit der Formel Ecce
homo eine biblische Szene, die zur interpretativen Folie und zu einem Deutungs-
rahmen wird. Nietzsche zitiert das Neue Testament, genauer gesagt: Er zitiert kei-
nen geringeren als Pontius Pilatus, den Repréisentanten der romischen Besatzungs-
macht. Es handelt sich im Johannes-Evangelium — aus dem die Ecce homo-Formel
stammt —, um den Augenblick, unmittelbar bevor es zur endgiiltigen Verurteilung
Christi kommt, um den Moment also, da die Passion Christi beginnt.74 Das Argu-
ment der Szene ist folgendes: Der Menschensohn und Messias Christus, der vom
jiidischen Volk und den Pharisdern des Hochverrats und der Blasphemie angeklagt
ist, wird von Pilatus, dem rémischen Statthalter, in dieser Situation in Schutz ge-
nommen. Auf diese Paradoxie, die fiir das Selbstverstindnis des Christentums so

73 Vgl. F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1887 — 1889, KSA 13, S. 632f.

74 In Abgrenzung zu Sarah Kofman, die die Ecce homo-Szene mit der Kreuzigungs-
Szene iiberblendet, schreibt Heinrich Detering vollig zu Recht: »Mit dem Titel der
Schrift zieht Nietzsche aus den vielen Szenen der Passionsgeschichte die entschei-
dende Schwellensituation heran: Der >ecce homo« ist nicht mehr der Wanderprediger
und Tempelreiniger, und er ist noch nicht der Gekreuzigte. Gezeigt wird der leidende
Christus in den letzen Augenblicken vor seiner Verurteilung, der Weltenherr als
Schmerzensmann. Noch steht er neben Pilatus, dem Herrn des alten Aon, und schon
ertont ihm dessen »Ecce homo!« folgender Vers, der Schrei der Menge, »Kreuzige
ihn!< Gerade in dieser Verkennung und Erniedrigung aber ist er >doch der Geist, in
dem die Wahrheit zu Gericht kommt iiber die Falschmiinzerei<.« H. Detering: Der
Antichrist und der Gekreuzigte, S. 116.

- am 14.02.2028, 12:20:19. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

260 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

wichtig geworden ist, spielt Nietzsche hier an: Ein Fremder tritt fir den Erloser
cin.” Pilatus, so mufl man sagen, ist ein Reprédsentant der romischen Besatzungs-
macht und ein Fremder in Judéa, er gehort nicht zum jiidischen Volk. In den Augen
der judischen Bevélkerung stellen weder Christus noch Pilatus eine Autoritdt dar.
Ja, Pilatus’ Autoritit basiert auf einem usurpatorischen Akt des rémischen Volkes:
Er ist Reprisentant eines politisch verstandenen Willens zur Macht. Das Volk, die
Menge, fordert nun vehement die Hinrichtung Jesu am Kreuz. Darauthin versucht
Pontius Pilatus einzugreifen, das Volk zur Vernunft zu bringen und ruft aus: »Ecce
homo. (Seht hin: ein Mensch.)«76

Wihrend diese Textpassage, und gerade der Ausspruch von Pontius Pilatus, ei-
ne {iberaus prominente und zentrale Rolle innerhalb der christlichen Theologien in
der Auseinandersetzung um die Kenose (das heiit um den Verzicht der géttlichen
Herrlichkeit und Macht bei der Menschwerdung des Gottessohnes) spielte, auf die
Nietzsche mit der Verwendung dieser Formel sicherlich auch anspielt,77 scheint sie
einen vorziiglichen dramatischen Rahmen fiir ihn abzugeben, da sie eine welthisto-
rische Dimension andeutet, um das eigene Projekt der Umwertung aller Werte an-
zukiindigen, denn Nietzsche stellt sich damit in den Kontext der Entstehung des
Christentums.

Ecce homo ist also von dieser Szene, von diesem Ausruf her konzipiert. Der Ti-
tel ist wie eine Szenenanweisung in einem Drama zu lesen und deutet duf3erst ver-
dichtet die wechselnden Kommunikationskonstellationen und die pluralen Spre-
cher-Rollen an, die im Folgenden agieren werden. Bereits durch den Titel stellt sich
Nietzsche in den Kontext seines Subjekt-Dividualismus, wie er ihn im Laufe seines
Werkes entwickelt hat. Er ist, aus der Logik der szenischen Konstellation in Ecce
homo, sowohl Pontius Pilatus, der Sprechende, als auch Jesus Christus, der Ange-
sprochene.78 Man kann auch sagen, daf3 er sein Selbst auf die Figuren von Pontius
Pilatus und Jesus projiziert. Dadurch entsteht eine Subjekt-Objekt-Spaltung, die
aber zugleich in einem Akt der Selbstbespiegelung aufgehoben wird, in der auch
der Leser der Schrift seine funktionale Stelle einnimmt. Zunéchst einmal wird aus
der Position von Pilatus (erste Person) zu Jesus (zweite Person) gesprochen, dann
zu der aufgehetzten Volksmenge (dritte Person) und zum Leser (vierte Person), wo-

75 Pilatus erfullt damit indirekt, ohne es zu wissen, die Lehre der Bergpredigt: Er tritt
fiir den Fremden, Angeklagten und Schwachen ein.

76 Vgl. dazu Joh. 19, 1-13.

77 Meines Erachtens ist die Kenntnis dieser theologischen Debatte fiir das Versténdnis
der Schrift nicht unbedingt nétig und wiirde auch nur auf Abwege fithren. Ecce homo
spielt mit vielerlei Material, unter anderem eben mit theologisch-christlichem.

78 Vgl. dazu den bereits zitierten Satz: »Dieser homo bin ich ndmlich selbst, eingerech-
net das ecce.« Brief an Meta von Salis vom 14. November 1888, F. Nietzsche: Scimt-
liche Briefe, KSB 8, S. 471.

- am 14.02.2028, 12:20:19. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SCHRIFT ECCE HOMO | 261

bei der Leser bereits durch die Volksmenge eine szeneninterne Reprisentation er-
hilt. Die Pilatusrolle ist dabei fiir Nietzsche durchaus positiv aufgeladen.79 In Der
Antichrist schreibt er:

Habe ich noch zu sagen, dass im ganzen neuen Testament bloss eine einzige Figur
vorkommt, die man ehren muss? Pilatus, der romische Statthalter. Einen Judenhandel
ernst zu nehmen — dazu iiberredet er sich nicht. Ein Jude mehr oder weniger — was
liegt daran? ... Der vornehme Hohn eines Romers, vor dem ein unverschamter Miss-
brauch mit dem Wort Wahrheit getrieben wird, das hat das neue Testament mit dem
einzigen Wort bereichert, das Werth hat, — das eine Kritik, seine Vernichtung
selbst ist: »was ist Wahrheit!«.. .80

Pilatus ist also fiir Nietzsche ein vornehmer, adliger Zyniker und ein Fremder, der
sich von der fanatisierten Menge achselzuckend abwendet mit den Worten: »Was
ist Wahrheit!«®' Fiir Nietzsche driickt sich darin Pilatus’ »Ekel in Hinsicht auf jenes
nie genug zu verurtheilende Wort »ich bin die Wahrheit«* aus. Diese Szene hat ei-
ne sehr groe Bedeutung fiir Nietzsche: Zum einen greift sie seine sprachkritischen
Uberlegungen aus Ueber Wahrheit und Liige im aussermoralischen Sinne auf,83
zum anderen greift sie die Situation auf, in der sich Nietzsche seinem eigenen
Selbstverstindnis gegeniiber der deutschen Offentlichkeit befindet. Er versteht sich
als Fremder. Dieser Haltung von Pontius Pilatus korrespondiert in gewisser Weise
Nietzsches Selbsttitulierung als »polnischer Edelmann pur sang, dem nicht ein
Tropfen schlechtes Blut beigemischt ist, am wenigsten deutsches«84, da es Nietz-
sche in Ecce homo gegen alle Tatsédchlichkeit und Wahrhaftigkeit darum geht, sich
als Fremdkorper innerhalb der deutschen Kultur zu inszenieren, und: »[A]ber es
wire ein vollkommener Widerspruch zu mir, wenn ich heute bereits Ohren und
Hinde fir meine Wahrheiten erwartete.’ Als seinen zentralen Ge-
danken, bezichungsweise >seine Wahrheit«, bezeichnet Nietzsche in Ecce homo be-

79 Vgl. dazu grundsitzlich Andreas Urs Sommer: »Jesus gegen seine Interpreten oder
die Hermeneutik der Urteilsenthaltung. Pilatus und der »Typus des Erlosers<«, in:
Nietzscheforschung. Jahrbuch der Nietzsche-Gesellschaft 11 (2004), S. 75-86.

80 F. Nietzsche: Der Antichrist, KSA 6, S. 225.

81 Ebd. Vgl. zu Nietzsches Zynismus: Heinrich Niehues-Probsting: »Der kurze Weg:
Nietzsches »Cynismus«, in: Archiv fiir Begriffsgeschichte 24 (1980), S. 103-122.

82 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1885 — 1887, KSA 12, S. 381. — Hier betont
Nietzsche ebenfalls, daB »Pilatus die einzige honnete Person« sei.

83 In Ueber Wahrheit und Liige im aussermoralischen Sinne entwickelt Nietzsche ja
seine Sprachphilosophie von der Frage »Was ist Wahrheit?« aus.

84 F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 268.

85 Ebd., S. 298.

- am 14.02.2028, 12:20:19. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

262 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

kanntlich ja die Umwertung aller Werte und »die rewige Wiederkunft(, mein ei-
genthlichabgrindlicher Gedanke«.™

Pilatus’ Worte verweisen also auf die Gestalt Christi, der als topische Figur
vielfach das Modell bildete, mit dem sich einzelne von der Gesellschaft verfemte
Kiinstler und Literaten ihrer selbst als wertvolle Menschen versicherten.”’ Nietz-
sche nimmt dieses Thema auf, wobei nicht eindeutig zu kldren ist, ob die mit Jesus
verkniipfte Passion in zynisch-ironischer und provokanter Brechung durchleuchtet
oder affirmativ pathetisch formuliert wird.®™® Dariiber hinaus ist zu betonen, daf} sei-
ne Kritik am Christentum Jesus Christus ausnimmt. Jesus ist nicht primérer Gegen-
stand von Nietzsches Christentums-Kritik. Im Gegenteil: Christus ist eine durchaus
positive Identifikationsfigur, ja Maske fiir ihn, so dal der Gekreuzigte auch zu ei-
nem Pseudonym und Heteronym werden konnte. In Der Antichrist schreibt Nietz-
sche:

86 Ebd., S. 268.

87 Vgl. dazu Georg Misch: Geschichte der Autobiographie. Von der Renaissance bis zu
den autobiographischen Hauptwerken des 18. und 19. Jahrhunderts, Frankfurt a. M.
1969, Bd. IV/2, vor allem S. 597-656 und S. 739-776.

88 Die zynische Brechung und Provokation betonen vor allem W. Lange: »An der Gren-
ze aufkldrerischer Ironie«, S. 337-365; M. H. Meyer: »Ecce homo und die Alte Ko-
modie« S. 193-200 sowie Chr. Benne: »Ecce Hanswurst — Ecce Hamlet. Rollenspiele
in Ecce homo«, S. 219-228. — Dagegen schreibt Heinrich Detering: »So gebraucht
Nietzsche den Ausruf Ecce homo als Pathosformel (und nicht als Ironiesignal). Und
so erhebt er fiir sein »Lebens<-Verhiltnis einen Anspruch auf »Wahrheit¢, der dem des
Evangeliums um nichts nachsteht. Derselbe Autor, der eben noch den Pilatus um sei-
ner Vernichtung des »>Wahrheits<-Begriffs willen zur Verehrung empfohlen hatte,
spricht in Ecce homo von >der Wahrheit< in einem génzlich unironischen Singular:
von einer Wahrheit, die der platonischen wie der paulinischen entgegensteht; den
Griechen ein Argernis und den Juden ein Griuel.« H. Detering: Der Antichrist und
der Gekreuzigte, S. 126. — Die Frage, ob es sich um eine Pathos-Formel oder um ein
Ironiesignal handelt, 146t sich nicht ohne weiteres entscheiden, denn weder das Pa-
thos noch die Ironie gehorchen einem eindeutigen Code. Ob die Ecce homo-Formel
nun ironisch oder ernstgemeint-pathetisch ist, hingt nicht von ihrem Signalcharakter
ab, sondern vom situativen Kontext, in dem dieser Sprechakt stattfindet, gerade aber
der Kontext ist schwierig zu bestimmen. Bezieht er sich nur auf die Schrift Ecce ho-
mo selbst oder auf seine Gesamtproduktion? Dariiber hinaus funktionieren Ironiesig-
nale ebenso wie Pathosformeln nur aufgrund vorgéngiger Kenntnisse iiber die Wert-
mafstdbe des Sprechers, die dieser als Erwartungshaltungen beim Horer oder Leser
voraussetzt. Betont man also Nietzsches Antichristentum, so scheint es sich eher um
einen ironischen Gestus zu handeln. Verbindet man die Titel-Formel mit dem Typus
des Erlosers, mit der Figur des Gekreuzigten und mit der anvisierten Umwertung al-
ler Werte so scheint es plausibler, sie als ernstgemeinte Pathosformel zu interpretie-
ren.

- am 14.02.2028, 12:20:19. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SCHRIFT ECCE HOMO | 263

Dieser »frohe Botschafter« starb wie er lebte, wie er lehrte — nicht um »die Men-
schen zu erlosen«, sondern um zu zeigen, wie man zu leben hat. Die Praktik ist es,
welche er der Menschheit hinterliess: sein Verhalten vor den Richtern, vor den
Hischern, vor den Ankldgern und Aller Art Verleumdung und Hohn, — sein Verhal-
ten am Kreuz. Er widersteht nicht, er vertheidigt nicht sein Recht, er thut keinen
Schritt, der das AuBerste von ihm abwehrt, mehr noch, er fordert es heraus...
Und er bittet, er leidet, er liebt mit denen, in denen, die ihm Bdses thun... Die Worte
zum Schidcher am Kreuz enthalten das ganze Evangelium. »Das ist wahrlich ein
gottlicher Mensch gewesen, ein Kind Gottes«, sagt der Schicher. »Wenn du dies
fiihlst — antwortet der Erloser — so bist du im Paradiese, so bist auch du ein
Kind Gottes...« Nicht sich wehren, nicht ziirnen, nicht verantwortlich-machen...
Sondern auch nicht dem Bosen widerstehen, —ihn lieben.. .89

Als Protagonist, aber auch als Objektperson, der Schrift ist Nietzsche Christus, >ein
gottlicher Menschg, >ein leidender Gott¢, deshalb kann er auch Dionysos, Alexander
und Céisar als seine Verwandten bezeichnen.” Sie sind aus Nietzsches Sicht paga-
ne Verwandte des leidenden christlichen Gottessohnes. Nur aus dieser Rolle heraus
lassen sich solche auf den ersten Blick als Anzeichen fiir den Wahnsinn oder bo-
denlose Frechheit erscheinenden Sitze verstehen: »Wenn ich den tiefsten Gegen-
satz zu mir suche, die unausrechenbare Gemeinheit der Instinkte, so finde ich im-
mer meine Mutter und Schwester, — mit solcher canaille mich verwandt zu glauben,
wire eine Listerung auf meine Géttlichkeit.«’! Doch, was hier aufscheint, ist be-
reits lange vor Ecce homo préfiguriert. Nietzsche hatte eine ganz eigene Abstam-
mungstheorie, die sich weniger auf biologischen Grundlagen bewegt, als vielmehr
mit Vorstellungen eines geistigen »Gebliits« operiert: »Wenn ich von Plato Spinoza
und Goethe rede, so weill ich, dass ihr Blut in dem meinen rollt.«’*> Und an einer
anderen Stelle notiert er: »— meine Vorfahren Heraklit, Empedokles Spinoza Goe-
the«.” Er betont auf der Grundlage seines Projektionstheorems und der Vorstelling
von einem Grundwillen, dal »[i]n dem, was Zarathustra, Moses, Muhamed Jesus
Plato Brutus Spinoza Mirabeau bewegte, lebe ich auch schon, und in manchen Din-
gen kommt in mir erst reif an’s Tageslicht, was embryonisch ein paar Jahrtausende
brauchte. Wir sind die ersten Aristokraten in der Geschichte des Geistes —«.”*

89 F. Nietzsche: Der Antichrist, KSA 6, S. 207f.

90 Vgl. F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 269: »Die grossen Individuen sind die &l-
testen: ich verstehe es nicht, aber Julius César konnte mein Vater sein oder Alexand-
er, dieser leibhaftige Dionysos...«

91 Ebd., S. 268.

92 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1880 — 1882, KSA 9, S. 585.

93 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1884 — 1885, KSA 11, S. 134.

94 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1880 — 1882, KSA 9, S. 642.

- am 14.02.2028, 12:20:19. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

264 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

Als Erzihler seines Lebens und Kommentator der Offentlichkeit ist er in Ecce
homo Pontius Pilatus. Seine Intervention findet kein Gehor, so daf3 er die biblischfi-
gurierte Szene mit den Worten »Was ist schon Wahrheit!«” verlaBt. Adressat von
Nietzsches Schrift ist, wie wir bereits gesehen haben, die deutsche Offentlichkeit.
Die deutsche Offentlichkeit stellt das Publikum vor, das er bei der Abfassung der
Schrift vor Augen hatte, die er provozieren und vor den Kopf sto3en wollte. In die-
sem Zusammenhang ist auch die Vornehmheit des >Polen< Nietzsches, beziehungs-
weise des Romers Pilatus verstdndlich: »Ich habe gegen Alles, was heute noblesse
heift, ein souveraines Gefiihl von Distinktion, — ich wiirde dem jungen deutschen
Kaiser nicht die Ehre zugestehn, mein Kutscher zu sein.«®

Nietzsches provozierende Haltung gegeniiber der deutschen Offentlichkeit spie-
gelt sich in seiner Behauptung, daf3 er iiberall Leser, »lauter ausgesuchte Intelligen-
zen« gefunden habe, nur nicht in Deutschland: »In Wien, in St. Petersburg, in
Stockholm, in Kopenhagen, in Paris und New-York — iiberall bin ich entdeckt: ich
bin es nicht in Europa’s Flachland Deutschland.. <7

2. — Das Besondere an seiner Schrift ist, dafl es sich dabei tatsichlich um eine Art
autobiographisch-selbstreflexiver >Rollenprosa< handelt, in der Nietzsche unter-
schiedliche Figuren sprechen 148t und Begriffspersonen vorfiihrt.”® Wihrend es tra-
ditionell vorgegeben ist, da3 sich in einem autobiographischen Text Subjekt und
Objekt der Rede auf ein und denselben auBer-sprachlichen Referenten beziehen, re-
ferieren sie im Falle des Ecce homo sowohl auf kulturell, sprachlich und autorspezi-
fische vorgeprigte Rollenmuster (Schicksal, Dynamit etc.) und Typen (Hanswurst,
Satyr etc.) als auch auf werkinterne Figuren, Heteronyme und Begriffspersonen
(Dionysos, der Gekreuzigte, Zarathustra), die Nietzsche geschaffen hat und die er
sich nun erneut einverleibt und seinen eigenen Interessen unterordnet. Letzteres
kann man unter anderem an den Stellen erkennen, in denen Nietzsche Zarathustra
zu Wort kommen 146t. In diesen Passagen handelt bezichungsweise spricht Za-
rathustra so, als ob er eine reale Person wire, die beispielsweise Nietzsches Schrif-
ten kommentiert. Das autobiographische Material spiegelt sich zunéchst also in ver-

95 F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 225.

96 Ebd., S. 268.

97 Ebd., S. 301.

98 Ein dekonstruktiver Interpret wiirde argumentieren, daf3 sich bei Nietzsche das Sub-
jekt in »personae« auflost und zerplittere. Das Subjekt >dissemeniere« sich, ldge zer-
streut im Text. Vgl.: J. Derrida: »Die Stile Nietzsches«, S. 183-224. Die Schwierig-
keit besteht nun aber darin, daf3 dies bei Nietzsche Teil eines poetologischen Pro-
gramms ist; die Pluralisierung der Rede und des Subjekts ist eben nicht ein rheto-
risch-tropologischer oder sprachlicher Effekt. Dariiber hinaus wird durch die Figur
der Egozentrizitit so etwas wie Selbstbezug garantiert.

- am 14.02.2028, 12:20:19. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SCHRIFT ECCE HOMO | 265

schiedenen Rollen und Formen des Sprechens, um perspektivische Verkiirzungen
hervorzurufen, die dann in ein wechselseitiges und komplexes Kommentierungs-
verhéltnis durch die weiteren Figuren und Begriffspersonen treten. Nietzsche kiin-
digt den, um Philippe Lejeune zu bemiihen, »autobiographischen Pakt«’’ mit dem
Leser zwar nicht direkt auf, aber er stellt ihn in ein komplexes Referenzsystem, das
sich sowohl auf mikro- als auch auf makrostruktureller Ebene beobachten und das
sich durch die bereits eingefiihrten Begriffe wie Projektion, Introjektion, Einverlei-
bung und Semiotik formal charakterisieren 146t. Gleichzeitig kann er so die von ihm
theoretisch entwickelte Vorstellung von personenartigen Trieben im menschlichen
Selbst sowie die Vorstellung von kollektiver und transpersonaler Identitét, die beide
ihren Ausgangspunkt von der Seele aus nehmen und durch Akte der Introjektion auf
einen Einheits-Sinn ausgerichtet werden, literarisch darstellen oder inszenieren. Di-
vidualismus und Egozentrizitit gehen auch in diesem Punkt Hand in Hand. Dariiber
hinaus zeigt sich auch hier »das aesthetische Urphdnomen, in dem man »fortwéh-
rend ein lebendiges Spiel« sieht »und immerfort von Geisterschaaren umringt« ist,

99 Zum Begriff »autobiographischer Pakt« vgl: Ph. Lejeune: Der autobiographische
Pakt. — Fiir Lejeune funktioniert die Autobiographie als kontraktuelle Gattung iiber
einen kommunikationsregelnden Pakt zwischen Autor und Leser. Das Kriterium fiir
den Abschlufl beziehungsweise die Einhaltung des Vertrages ist die Namensidentitt,
der Eigenname des Autors als Textsignatur, mit der gleichzeitig eine Referentialitét
hergestellt wird, das heifit Erzdhler und Protagonist referieren auf ein und dieselbe
Person, den Autor. Eine Verifikation der Aussagen — ob sie nun an der tatsdchlichen
Aufrichtigkeit oder an der aufrichtigen Absicht festgemacht werden — ist prinzipiell
unmoglich, so dafl Referenzialitit allein ein Kriterium fiir die Autobiographien dar-
stellen kann. Angesichts der unmoglichen Verifizierbarkeit biographischer Fakten
und zur Modellierung des Paktes etabliert Lejeune daher auf der Ebene der Aussage
den Begriff der »Ahnlichkeit« als ein sekundires Merkmal der Autobiographie. Zur
Markierung der Ahnlichkeit sind jedoch auBertextuelle Referenzen notwendig, die
Lejeune als »Modell« im Sinne einer »Wirklichkeit, der die Aussage zu gleichen be-
hauptet« bestimmt. (Ebd., S. 41.) Genau dieses Apriori jedoch offenbart — auch wenn
Lejeune die Ahnlichkeit einschrinkt —, daB er vom authentischen Zugang des Sub-
jekts zu seinen Lebensduflerungen ausgeht und deren sprachliche Darstellung fiir
moglich hilt, und eben dies wiirde Nietzsche bestreiten. Das einzige Kriterium fiir
den Referenz- oder Lektiirepakt ist die Namensidentitit, abgesichert auf den »gesam-
te[n] Ebenen der Publikation« (ebd.) durch den Autornamen, also letztlich ein forma-
les Merkmal, das iiber eine bestimmte Schreibweise und Lektiire entscheidet. (Vgl.:
ebd., S. 50.) Dies erfiillt Nietzsche zwar, doch innerhalb des Textes sprechen ver-
schiedene >Figuren<. Der Leser kann sich entscheiden, ob er dem Autor vertraut oder
nicht, eine grundsitzliche Ambivalenz bleibt aufgrund des Paktes verwehrt. — Tat-
séchlich funktionieren Kittlers und auch Kleinschmidts Interpretationen auf dem still-
schweigenden Hintergrund von Lejeunes Theorie des autobiographischen Paktes.
Nietzsche geht aber keinen autobiographischen Pakt direkt mit dem Leser ein, son-
dern einen ganz anderen Lektiirepakt.

- am 14.02.2028, 12:20:19. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

266 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

»man fithle nur den Trieb, sich selbst zu verwandeln und aus anderen Leibern und
100
Seelen herauszureden«.

3. — Doch zuriick zur Titelformel: Nietzsche war Philologe und in theologischen
Fragen sowohl durch sein Elternhaus'" als auch durch seine Auseinandersetzung
mit Autoren wie Ernest Renan, Schleiermacher, David Friedrich Strauss und Franz
Overbeck geschult genug,102 um zu wissen, daB Jesus im griechischen Text des Jo-
hannes-Evangeliums durch Pilatus mit dem bestimmten Artikel angeredet wird:
»Siehe, der Mensch« (idou ho anthrc’)pos).103 Das Ecce homo geht auf die Vulgata-
Version des heiligen Hieronymos und die heute geldufige Ubersetzung der Formel
mit »Seht: ein Mensch« auf Luther zuriick. Wichtig ist aber, daB3 es der lateinischen
Formel nach nicht zu entscheiden ist, ob der Ausdruck Mensch mit bestimmten o-
der unbestimmten Artikel begleitet wird, also ob es sich um den oder um einen
Menschen handelt. Die Pluralitit der Sprecher, Akteure und Zuhérer konnte so auch
auf einen Menschen, auf ein Ego hin perspektiviert sein, womit ebenfalls ein ego-
zentrierender Akt gegeben wire. Der Titel selbst konnte also bereits ein dividualis-
tisch-egozentriertes Weltbild andeuten.

Ebenso kann man Ecce homo mit: »Da ist ja ein Mensch« iibersetzen.'™ Diese
zweite Ubersetzungsmoglichkeit ist insofern bedeutsam, da sie damit auch als An-
spielung auf Napoleons beriihmte Anrede Goethes bei der Erfurter Begegnung 1808
lesbar wird: »Voila, un homme! ' Nietzsche, der Goethe griindlich gelesen hatte

100 F. Nietzsche: Geburt der Tragidie, KSA 1, S. 60f.

101 So plante Nietzsche, bevor er sich entschied, klassische Philologie zu studieren, ein
Theologiestudium. In gewisser Weise wollte Nietzsche zunichst in die Fullstapfen
seines Vaters treten.

102 Zu Nietzsches Auseinandersetzung mit der theologischen Tradition vgl. Martin Pern-
et: Das Christentum im Leben des jungen Friedrich Nietzsche, Opladen 1989; Andre-
as Urs Sommer: Friedrich Nietzsches »Der Antichrist«. Ein philosophisch-
historischer Kommentar, Basel 2000.

103 Darauf sowie auf die Frage nach bestimmten oder unbestimmten Artikel im Lateini-
schen weist Riidiger Gorner hin, jedoch ohne diese Tatsache wirklich interpretato-
risch fruchtbar zu machen. Vgl.: R. Gorner: Nietzsches Kunst, S. 298f. — Bei Nietz-
sche taucht der bestimmte Artikel in bezug auf Jesus aber immer in der Formel »Der
Gekreuzigte« auf.

104 Riidiger Gorner tibersetzt Ecce homo auch mit: »lhr seid ein Mensch.« und »Auch Thr
seid ein Mensch«. R. Gorner: Nietzsches Kunst, S. 299.

105 Wie aus dem Nachlal erkennbar wird, hatte Nietzsche urspriinglich einen »>Anhang«
fiir Ecce homo geplant, der den Titel trug »Im Verkehr mit den Alten«. Was Nietz-
sche dort notiert, sind vor allem Gedanken zu Goethe. Eine Bemerkung zu Goethe ist
dabei fiir den Ausgangspunkt von Ecce homo bedeutsam. Ich meine damit die Spit-
sommer/Herbst-Metaphorik, die Nietzsche benutzt, um seinen Geburtstag zu charak-

- am 14.02.2028, 12:20:19. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SCHRIFT ECCE HOMO | 267

und der Napoleon sehr verehrte, war dieses historische Ereignis bekannt. Diese his-
torische Begebenheit bekommt bei Nietzsche zusitzlich eine spezifische, deutsch-
landkritische Bedeutung, die so indirekt mit einer Grundhaltung von Ecce homo
korrespondiert: »Man verstehe doch endlich das Erstaunen Napoleon’s tief genug,
als er Goethen zu sehen bekam: es verrith, was man sich Jahrhunderte lang unter
dem >deutschen Geiste« gedacht hatte. »Voila un homme!« — das wollte sagen: »Das
ist ja ein Mann! Und ich hatte nur einen Deutschen erwartet!« 0

Zugleich ist der Titel Ecce homo aber auch eine Selbst-Zitation, denn Nietzsche
benutzt das »Ecce homo« bereits als Titel fiir ein Gedicht in Die frohliche Wissen-

schaft.107 Es ist aber zunichst einmal wichtig, da3 die Vulgata-Formel eben wegen

terisieren, der zugleich der Beginn der Niederschrift von Ecce homo ist. (Vgl. dazu
den Abschnitt »Die Zeit des Lebens und die ewige Wiederkunft« in dieser Arbeit.)
Nietzsche definiert fiir sich, was >goethisch¢ ist, folgendermaflen: »Eine verklirt-
reine Herbstlichkeit im Genief3en und Reifwerdenlassen, — im Warten, eine Oktober-
Sonne bis ins Geistigste hinauf;, etwas Goldenes und Versiifiendes, etwas Mildes,
nicht Marmor — das nenne ich Goethisch.« F. Nietzsche: Nachgelassene
Fragmente 1887 — 1889, KSA 13, S. 634. — Implizit ist Nietzsches Ecce homo auch
als Gegenentwurf zu Goethes Dichtung und Wahrheit zu verstehen. — Zuvor, in
Menschliches, Allzumenschliches, hatte Nietzsche Goethes Kunstauffassung — mit ei-
ner aufschlufireichen Zusammenfiithrung von Individualitit und Maske — folgender-
maflen bestimmt: »Nicht Individuen, sondern mehr oder weniger idealische Masken;
keine Wirklichkeit, sondern eine allegorische Allgemeinheit; Zeitcharaktere, Local-
farben zum fast Unsichtbaren abgeddmpft und mythisch gemacht; das gegenwirtige
Empfinden und die Probleme der gegenwirtigen Gesellschaft auf die einfachsten
Formen zusammengedriangt, ihrer reizenden, spannenden, pathologischen Eigen-
schaften entkleidet, in jedem andern als dem artistischen Sinne wirkungslos gemacht;
keine neuen Stoffe und Chraktere, sondern die alten, lingst gewohnten in immerfort
wihrender Neubeseelung und Umbildung: das ist die Kunst, so wie Goethe spéter
verstand.« F. Nietzsche: Menschliches, Allzumenschliches, KSA 2, S. 184.

106 F. Nietzsche: Jenseits von Gut und Bise, KSA 5, S. 142.

107 Dort heiBit es: »Ecce homo.//Ja! Ich weiss, woher ich stamme!/Ungesittigt gleich der
Flamme/Gliihe und verzehr® ich mich./Licht wird Alles, was ich fasse,/Kohle alles,
was ich lasse:/Flamme bin ich sicherlich.« F. Nietzsche: Die frohliche Wissenschaft,
KSA 3, S. 367. — Dieses Gedicht Nietzsches verarbeitet selbst einen anderen lyri-
schen Text und zwar Goethes beriihmtes Gedicht Selige Sehnsucht aus dem West-
ostlichen Divan, in dem Goethe wiederum Gedanken des >historischen Zarathustra«
(Zoroasther) verarbeitet. Vgl. Selige Sehnsucht: »Sagt es niemand, nur den Wei-
sen,/Weil die Menge gleich verhhnet,/Das Lebend’ge will ich preisen,/Das nach
Flammentod sich sehnet.//In der Liebesnidchte Kiihlung,/Die dich zeugte, wo du
zeugtest,/Uberfillt dich fremde Fiihlung,/Wenn die stille Kerze leuchtet.//Nicht mehr
bleibest du umfangen/In der Finsternis Beschattung,/Und dich reifiet neu Verlan-
gen/Auf zu hoherer Begattung.//Keine Ferne macht dich schwierig,/Kommst geflo-
gen und gebannt,/Und zuletzt, des Lichts begierig,/Bist du, Schmetterling, ver-
brannt.//Und solang du das nicht hast,/Dieses: Stirb und werde!/Bist du nur ein triiber

- am 14.02.2028, 12:20:19. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

268 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

ihrer Vieldeutigkeit, wegen ihres Anspielungsreichtums, wegen ihrer dividualis-
tisch-egozentrierten Dimension von Nietzsche gebraucht wird. Mit der Wahl dieses
Titels hat er aulerdem den Leser durch die etablierte Kommunikationssituation in
seinen Text integriert, ja, man konnte fast sagen, daB der Leser als Nietzsches
Selbstprojektion bereits im Titel angelangt ist, vor allem, wenn man bedenkt, daf3
sich Nietzsche in weiten Teilen der Schrift als Leser seines Werkes und als Leser
seiner selbst priasentiert und sich somit im Leser auch selbstbespiegelt.

AuBerdem suggeriert die Ecce homo-Formel, wenn man die biblischen, die
deutschlandkritischen und werkinternen Kontexte heranzieht, daf} sie an den zentra-
len Punkten der Weltgeschichte erscheint, ja, »wiederkehrt<, womit Nietzsche eine
Konvergenz von Geschichte, Gottlichkeit und eigenem Selbst ausdriickt. Durch die-
se Implikation kann sich Nietzsche in verschiedenen historischen und mythischen
Rollen und Figuren wie Buddha, Caesar, Jesus, Napoleon etc. spiegeln, da sie auch
Teil seines Selbst sind.

Nietzsches Titel verdichtet auf eine sehr komplexe Weise mehrere Stringe und
zentrale Theoreme seines Werkes und bindet den Leser zugleich in die Suche nach
Bedeutungen ein. Fiir ihn hat Ecce homo, wenn man den Briefwechsel heranzieht,
sogar einen direkten aulertextuellen Bezug >zum Tod<:

Ich war noch beim Begribnif3 des uralten Antonelli zugegen, diesen November. — Er
lebte genau so lange, bis E c c e h o m o, das Buch, fertig war. — Das Buch und
der M e n s ¢ h dazu...— Ich habe gestern mein non plus ultra in die Druckerei ge-
schicktt Ruhm und Ewigkeit betitelt, jenseits aller sieben Himmel ge-
dichtet. Es macht den Schlul von Ecce hom o.— Man stirbt daran, wenn
man’s unvorbereitet liest... 108

Gast/Auf der dunklen Erde.« Johann Wolfgang Goethe: West-dstlicher Divan, in:
ders.: Poetische Werke. Berliner Ausgabe, hg. von S. Seidel u. a., Berlin 1960, Bd. 3,
S. 22. — Zur Verarbeitung philosophischer Gedanken persischer und indischer Her-
kunft, die sich auf Zoroasther beziehen, vgl. Hannelore Schlaffer: »Weisheit als
Spiel. Zu Goethes Gedicht »Selige Sehnsucht««, in: Wulf Segebrecht (Hg.): Gedichte
und Interpretationen. Klassik und Romantik, Stuttgart 1990, S. 47-58. — Nietzsches
Gedicht Ecce homo korrespondiert mit Goethes Selige Sehnsucht in vielen einzelnen
Punkten. Wichtig in unserem Zusammenhang ist aber vor allem die Verweisungs-
struktur, die Nietzsche damit zu Goethe und seinem Gedicht aufbaut. Die Formel in
Selige Sehnsucht »Stirb und werde!« weist innerhalb Nietzsches Werk auf die Figur
des »Dionysos¢, den Gedanken der >ewigen Wiederkunft« und zugleich auf den Impe-
rativ, den Nietzsche seinen »>Zarathustra< ausrufen 148t: »Werde, der du bist!« F.
Nietzsche: Also sprach Zarathustra, KSA 4, S. 297. — Auf diesen Imperativ von »Za-
rathustra< antwortet wiederum der Untertitel von Ecce homo: »Wie man wird, was
man ist.«

108 Brief an Heinrich von Koselitz, 30. Dezember 1888, F. Nietzsche: Samtliche Briefe,
KSB 8, S. 566.

- am 14.02.2028, 12:20:19. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SCHRIFT ECCE HOMO | 269

Setzt man den Titel Ecce homo in Verbindung mit dem Tod, so offenbart sich auch
eine formal-inhaltliche Verbindung, denn der Etymologie des Wortes Titel zufolge
bedeutet »titulus< im Lateinischen auch Grabinschrift, und spitestens seit Cha-
teaubriands Memoiren von jenseits des Grabes ist es topisch geworden, das autobi-
ographische Ich in Verbindung mit dem Tod zu setzen,109 wobei die Tradition des
Grabepigramms bis in die griechische Antike und archaische Lyrik zuriickreicht.
Vor diesem Hintergrund ist es auch sinnvoll, sich anzuschauen, wie Nietzsche sein
autobiographisch-philosophisches Projekt Ecce homo schriftintern begriindet: Thm
geht es darum, »zu sagen, wer ich bin«“o, und er sieht darin seine »Pflicht, gegen
die im Grunde meine Gewohnheit, noch mehr der Stolz meiner Instinkte revol-
tiert.«''' Doch die Pflicht resultiert aus einer existenticllen Befindlichkeit: »Ich lebe
auf meinen eignen Credit hin, es ist vielleicht nur ein Vorurtheil, da8 ich lebe?...
Ich brauche nur irgend einen >Gebildeten< zu sprechen, der im Sommer ins Oberen-
gadin kommt, um mich zu tiberzeugen, dass ich nicht lebe...«''? Nietzsches Aus-
gangspunkt >zu sagen,wer ich bin < wird durch die fehlende Rezeption und
Kenntnisnahme implizit zu einer Frage nach Leben und Tod. Deshalb kann er seine
Schriften als »Nachlall zu Lebzeiten< auffassen und sich als einen posthumen Men-
schen verstehen.

4. — Nietzsche tiberldfit dem Leser die Aufgabe, zu erkennen, wie er sich hinter all
den Masken und Personen, die in seiner Schrift Ecce homo sprechen und handeln,
verbirgt und zugleich offenbart, wie er seine Figuren und Begriffspersonen intera-
gieren 146t. In diesem Sinne kiindigt Nietzsche den »autobiographischen Pakt¢, von
dem Lejeune spricht und der auch beispielsweise Kittlers Argumentation implizit
zugrunde liegt,113 auf. Sein letzter Satz in der Vorrede, die mit seinem Namen sig-
niert ist, und die meines Erachtens eine direkte Lektiireanweisung darstellt, die be-
reits im Titel angedeutet ist, lautet dementsprechend, eine Stelle aus Also sprach
Zarathustra zitierend: »Nun heisse ich euch, mich verlieren und euch finden; und

109 Dariiber hinaus ist die wichtigste rhetorische Figur oder Trope des autobiographi-
schen Diskurses, wie Paul de Man, freilich ohne auf Chateaubriand einzugehen, ge-
zeigt hat, die »Prosopopoie, die Fiktion der Stimme-von-jenseits-des-Grabes«. Paul
de Man: »Autobiographie als Maskenspiel«, in: ders.: Die Ideologie des Asthetischen,
Frankfurt a. M. 1993 (amerik. 1984), S. 131-146, hier S. 141.

110 F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 257.

111 Ebd.

112 Ebd.

113 Vgl. Friedrich Kittler: »Wie man abschafft, wovon man spricht: Der Autor von >Ecce
homo«, S. 153-178.

- am 14.02.2028, 12:20:19. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

270 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

erst, wenn ihr mich Alle verleugnet habt, will ich euch wiederkehren... Friedrich
Nietzsche«.'*

Von der Analyse des Titels aus gesehen, prisentiert sich Nietzsches Ecce homo
als ein Text, der zum einen unterschiedliche Sprecher hat, in dem zum anderen un-
terschiedliche Figuren interagieren, sich unterschiedliche Kontexte kreuzen und auf
das autobiographische Ich hin perspektiviert werden. Nietzsche pluralisiert sich
durch projizierende und introjizierende Verfahren und deutet so die &sthetischen
und personendichtenden Triebe des Selbst an, anders gesagt: Er présentiert die
»Vielheit der Personen (Masken) in Einem sIch«.'”® Dadurch unterstreicht er auch
folgende Uberlegung: »Man ist reicher als man denkt, man trigt das Zeug zu meh-
reren Personen im Leibe, man hilt fiir »Charakter<, was nur zur »Person¢, zu Einer
unserer Masken, gehort.« 1e

Das Konversions- und Selbsterforschungsverbot

1. — Wir haben gesehen, dal Nietzsche bereits mit der Titelformel seiner Schrift ein
vielfiltiges Netz von Beziigen zur Bibel, zum Christentum und zum eigenen Werk
gekniipft hat und die gesamte Schrift in einem Feld von intertextuellen und werkin-
ternen Referenzen und Kontexten positioniert. Autobiographisches Material, frem-
de und eigene Texte werden von Nietzsche also nicht nur affirmativ aufgerufen und
aufgenommen, sondern gemil seiner Poetik der Introjektion und Anverwandlung
und seiner Auffassung von Semiotik aktiv und bis zum Widerspruch umgestaltet.
Zugleich deutet die Ecce homo-Formel eine komplexe Kommunikationsituation an,
an der unterschiedliche Akteure und Figuren festzumachen sind, die auf Nietzsches
Uberlegungen zum Subjekt-Dividualismus verweisen und zugleich in einem textu-
ellen, pluralen und egozentrierten Ich aufgehoben werden, das einer stindigen Ver-
wandlung und Metamorphose unterworfen ist, die Nietzsche in seinen fritheren
Schriften konzeptuell und praktisch auf der Ebene seiner Schreibaktivitit vorberei-
tet hat. Die Titelformel »Ecce homo. Wie man wird, was man ist« kdnnte, wenn
man die Schrift vordergriindig als Autobiographie liest, darauf hindeuten, daB3 sich
Nietzsche auch an den Konventionen der christlichen Weltsicht und ihrer autobio-
graphischen Tradition orientiert. Er tut dies auch, jedoch auf seine ganz individuelle
und partikulare Art und Weise. Vor diesem Hintergrund erscheint das autobiogra-
phische Ich in weiten Teilen des Ecce homo als antichristliche Begriffsperson, in

114 Ebd., S. 261. — Worauf Nietzsche hier natiirlich anspielt, ist die Verleugnung Christi
durch seine Jiinger im Garten Gethsemane.

115 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1884 — 1885, KSA 11, S. 168.

116  Ebd, S.248.

- am 14.02.2028, 12:20:19. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SCHRIFT ECCE HOMO | 271

der Nietzsche sein Weltbild dem christlichen gegeniiberstellt. Dieser Aspekt soll
nun genauer betrachtet werden.

2. — Der jiidisch-christlichen Tradition und vor allem der christlichen Theologie zu-
folge ist die Selbstidentitdt nur Gott vorbehalten, da er jedem Wandel, jeder Zeit-
und Geschichtlichkeit entriickt ist.''” Daher kann dieser Gott, in der beriihmten
Dornbusch-Szene, auch auf die Frage von Moses nach seinem Namen in der Uber-
setzung des Hieronymus die lapidare Antwort geben: »Ego sum qui sum«'™® — ich
bin, der ich bin — oder kurz: Ich bin.""” Der jidisch-christliche Gott ist schlechthin.
Das bedeutet auch, dal3 er immer da ist, in der Vergangenheit, in der Gegenwart und
in der Zukunft. Dieser Gott ist einfach, womit auch seine Einzigartigkeit und Ein-
zigkeit unterstrichen werden soll, um die transtemporale Selbstidentitit und Selbs-
tigkeit zu betonen. Diese Formel wird im Neuen Testament von Jesus Christus im-
mer wieder in den kurzen Formeln »Ich bin es« oder schlicht »Ich bin« aufgegrif-
fen,120 mit der er der Verginglichkeit der Welt und der Menschen, ihrem Werden
und Vergehen, gegem’ibertritt.121 Gegeniiber der Entriickung aus Zeit und Raum
und der spezifischen selbstigen Seinsweise des hdchsten gottlichen Wesens steht
das Leben des einzelnen Menschen in seiner konkreten Geschichtlichkeit und Ver-
ginglichkeit. Darauf zielt beispielsweise die Offenbarung des Johannes mit ihrer
komplexen Verschrinkung von historischer Zeit, Eschatologie und der ewigen gott-
lichen Seinsweise ab, wenn es heifit, dal »Ich, Johannes, euer Bruder und Mitge-

117 Vgl. Oskar Simmel/Rudolf Stélein (Hg.): Die christliche Religion, Frankfurt a. M.
1957, S. 111-120 sowie Christian Nink: Die philosophische Gotteslehre, Freiburg
1948.

118 Ex. 3, 14.

119 Martin Stingelin ist, soweit ich sehe, der einzige, der diesen Gedanken als eine Vo-
raussetzung fiir das Verstindnis von Ecce homo thematisiert hat. Vgl. M. Stingelin:
»Unsere ganze Philosophie ist Berichtigung des Sprachgebrauchs«, S. 155. — Im
Hebriéischen ist es iibrigens wohl so, dafl die Formel >Ich bin< — das heif3t die 1. Per-
son Prisens des Verbums >sein< nur Gott vorbehalten ist. Hinweis Renate Schlesier.

120 Mit der Ich bin-Formel verweist Jesus natiirlich auf seine Relation zu seinem Vater,
dem jiidisch-christlichen Gott und auf ihre Untrennbarkeit: »Wer mich sieht, sieht
den Vater«, Joh. 14, 9.

121 Rudolf Schnackenburg hat in seinem Kommentar zum Johannes-Evangelium die spe-
zifische Seinsweise des christlichen Gottes und seines Sohnes hervorgehoben und be-
tont, daB3 es sich nicht um eine spezifische Zeitkategorie handelt, sondern »um einen
fundamentalen Seinsunterschied« und daB3 »der Anspruch Jesu auf eine ganz einma-
lige, menschliche Kategorien iiberschreitende Seinsweise« formuliert werde. Rudolf
Schnackenburg: Das Johannesevangelium. Zweiter Teil, Freiburg/Basel/Wien 1971,
S.61.

- am 14.02.2028, 12:20:19. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

272 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

nosse [...] war auf der Insel, die Patmos heifit, des Wortes Gottes Willen«m, wih-
rend er vom christlichen Gott sagt: »Ich bin das A und das O, spricht Gott der Herr,
der da ist und der da war und der da kommt, der Allméchtige«. 12 Nietzsche hinge-
gen présentiert eine Schrift, in der dargelegt werden soll, wie man wird, was man
ist. Es 148t sich sagen, da Nietzsche gegen das Modell des christlich-g6ttlichen
Seins ein unpersonliches prasentisches Werden setzt.

Die christliche Konvention des autobiographischen Schreibens zeichnet sich
auBerdem wesentlich durch zwei Strukturmomente und zwei Gedankenfiguren aus:
die Ausrichtung auf den transzendent gedachten Gott und die Umkehr, oder theolo-
gisch ausgedriickt, durch die Konversion zu Gott. Das menschliche Leben wird auf
die Entdeckung des Gottes hin perspektiviert, so da3 das autobiographische Ich sich
in der christlichen Tradition auf Gott hin versteht und den Sinn des eigenen Daseins
erkennt,124 wodurch nicht zuletzt auch eine Relativierung der eigenen Egozentrizi-
tét stattfindet. Vor dem Hintergrund des christlichen Glaubens ist erst in der Entde-
ckung der Bedeutung des Gottes fiir das eigene Leben die Moglichkeit gegeben,
sich selbst zu entdecken, ist die »wahre« eigene Identitit {iberhaupt erst mtiglich.125
Das christliche Selbstverstindnis ist daher vielfach durch einen Bruch gekenn-
zeichnet, der nur in und durch den Gott aufgehoben werden kann, wobei der Le-
bensweg vielfach als eine Pilgerreise verstanden wird. Prototypisch dafiir sind etwa
die Confessiones des Heiligen Augustinus oder The Pilgrim’s Progress von Bun-
yan.126 Nietzsche jedoch wihlt eine dezidiert antichristliche Form fiir seine Selbst-
biographie, denn er schreibt eine unchristlich einheitliche, bruchlose und (auf den
ersten Blick) introspektionslose Biographie unter der Devise »Wie man wird, was
man ist« und sammelt sich auf sich hin und nicht auf eine wie auch immer geartete
transzendente GroBe.'”” Er kennt keinen »Antrieb zur Flucht und Umkehr<<128, und

122 Offb. 1, 9.

123 Offb. 1, 8.

124 Vgl. zur Logik der christlichen Konversion Thomas Luckmann: »Kanon und Konver-
sion«, in: Jan Assmann: Kanon und Zensur, Miinchen 1987, S. 38-46 und Aleida
Assmann: »Kulturen der Identitdt, Kulturen der Verwandlung«, in: dies./Jan Ass-
mann (Hg.): Verwandlungen, Miinchen 2005, S. 25-45. — Luckmann betont die Drei-
gliedrigkeit des Konversions-Narrativs, das in einem Davor, einer Wende (die Entde-
ckung der Bedeutung des Gottes fiir das eigene Leben) und einem Danach besteht.

125 Vgl. Johannes Pieper: Uber das christliche Menschenbild, Miinchen 1950.

126 Auch wenn Bunyans Schrift keine Autobiographie ist, sondern eine fiktiv-
allegorische Biographie, so stellt gerade sie seit dem Barock das paradigmatische
Modell fiir die erbaulichen Konversionsbeschreibungen innerhalb des Protestantis-
mus. Vgl. dazu Ch. Taylor: Die Quellen des Selbst, S. 328-330.

127 Wie Nietzsche sich genau auf sich hin sammelt, wird im Kapitel »Die Egozentrizitit
als Voraussetzung des Ecce homo. Eine Interpretation von »An diesem vollkommnen
Tage...« im einzelnen ausgefiihrt werden.

128 F. Nietzsche: Morgenrdthe, KSA 3, S. 164.

- am 14.02.2028, 12:20:19. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SCHRIFT ECCE HOMO | 273

jedes Eingesténdnis einer Diskontinuitit in der Lebensgeschichte deutet fiir Nietz-
sche geradezu eine verwerfliche Schwichlichkeit an, die er bekanntermaflen als
Zeichen christlich infizierter Dekadenz, Unnatur und des schlechten Gewissens in-
terpretiert und bekdmpft. Er kann dies tun, weil, wie im ersten Teil gezeigt, das Ich,
gedacht als sich selbsttransparentes Mono- und Zentralsubjekt, fiir ihn eine Fiktion
ist und der Mensch zum Dichter seines eigenen Lebens wird. Nietzsches Subjekt-
Dividualismus und seine Vorstellung vom Ich als Wortspiel sowie regulative Idee
gibt ihm auf literarisch-textueller Ebene die Moglichkeit, ein Ich zweiten Grades zu
konstruieren oder auf sich zu projizieren.129 Daher konzipiert er seine Selbstbiogra-
phie auch als Selbst-Apotheose und stellt sich damit sowohl in Widerspruch zur
christlich gepridgten autobiographischen Tradition einer Bekehrungs- und Selbster-
kundungsgeschichte als auch zur biirgerlich-empfindsamen Selbstdarstellung
Rousseauscher Préigung.130 Nietzsches Widerspruch gilt jedoch nicht nur der Be-

129 Fiir Daniela Langer hingegen miinden »die literarischen Selbstinszenierungsstrate-
gien des Ichs in Ecce homo [...] in insgesamt drei Bewegungen, die das Ich wieder
aufheben: in eine Bewegung der Entindividualisierung des Ichs, innerhalb derer es zu
einem Prinzip wird, hinter dem es verschwindet; in eine Rolleninszenierung, die das
Ich zum einen zersplittert und in der es zum anderen in seiner Formelhaftigkeit zu ei-
nem reinen Zeichen fiir die Umwertung zu werden droht, und in eine Bewegung jen-
seits von Sprache, in der das Ich also demgemé&B nicht mehr zu finden ist«. D. Lan-
ger: Wie man wird, was man schreibt, S. 174f. — Meines Erachtens kann aber von ei-
ner Zersplitterung des Ichs bei Nietzsche keine Rede sein. Seine vielfdltigen Rollen
und Masken sind Effekte einer Pluralisierung des eigenen Selbst und eben nicht Ef-
fekt einer Zersplitterung. Dariiber hinaus verweisen sie alle auf Nietzsches Wunsch,
monolithisch und einheitlich zu erscheinen. Sie verweisen auf Nietzsches ego-
zentrierte Schreibweise. Sicherlich ist Nietzsches Ich in Ecce homo ein fiktives, aber
eben ein metafiktionales, das sich im BewuBtsein seiner Dividualitit und Fiktionalitéit
zur (kiinstlichen und dsthetischen) Einheit diszipliniert. Nietzsche ist, wenn man so
will, der Dichter seines Lebens, er instrumentalisiert die personenbildenen Triebe, die
er in seinen erkenntnistheoretischen und psychologischen Uberlegungen festgemacht
zu haben glaubt. Ich wiirde daher soweit gehen zu sagen, daf3 das Nietzschesche Ich
in Ecce homo ein in gewisser Weise >totales Ich« ist und nicht nach einem Jenseits
der Sprache strebt, sondern sich mitten in der Sprache etabliert, da es vornehmlich
auf dem prinzipiellen egozentrierten Dimension der Sprache, auf dem sprachlichen
Selbstbezug, der sich dann in der menschlichen Psyche spiegelt, wie sie im ersten
Teil dieser Studie entwickelt worden ist, basiert. — Auch Else Weijers betont, dal3
»von einem fragmentierten Subjekt in Nietzsches Ich-Erzdhlungen keine Rede ist«,
Nietzsche nehme vielmehr »die Rolle des Erzihlers an, um sein Leben zu modellie-
ren«. E. Weijers: »Wie man wird, was man erzéhlt. Erzéhlen und Diskurs vom Selbst
in Nietzsches Texten, S. 38.

130 Charles Taylor betont aus angelséchsischer Perspektive, dal »wihrend der ganzen
Renaissance [...] die augustinische Selbstpriifung natiirlich in allen méglichen For-
men Widerhall, und zwar unter den Anhéngern beider konfessionellen Hauptrichtun-
gen [findet]. Die Selbsterkundung gehort sowohl bei den Jesuiten als auch bei den

- am 14.02.2028, 12:20:19. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

274 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

kehrung zum christlichen Glauben, sondern iiberhaupt jeder Art von individueller
Konversion, wie sie in Nietzsches Augen beispielsweise Wagner vollzogen hat, die
sich in einer »Apostasie und Umkehr zu christlich-krankhaften und obskurantisti-
schen Idealen«, im »Sich-selbst-Verneinen, Sich-selbst-Durchstreichen« ausdriick-
te."”! Die Gedankenfigur der Konversion scheint auf den ersten Blick fiir ihn eine
per se schon christlich beeinfluBte Gedanken-Bewegung zu sein, welche eine
selbstreflexive und introspektive Erkenntnis einer zu korrigierenden Verfehlung vo-
raussetzt.">” Ein solches Eingestidndnis wird in Nietzsches Augen aber vom morali-
schen Gewissen diktiert, einer Instanz, welche in der christlichen Kultur die Vor-
stellung von der Siindhaftigkeit des Menschen den Individuen eingeimpft hat, sie
hingt »mit der Interpretation des bosen Gewissens« zusammen, das »endlich Gna-
de« verspricht: »Wunder-Akt. Plotzliche Umkehr. Paulus, Augustin, Luther«.'”
Nietzsche schreibt:

Warum ich Einiges mehr weifl? Warum ich tiberhaupt so klug bin? Ich habe nie iiber
Fragen nachgedacht, die keine sind, — ich habe mich nicht verschwendet. — Eigentli-
che religiose Schwierigkeiten z.B. kenne ich nicht aus Erfahrung. Es ist mir génzlich

Puritanern — und nicht nur bei ihnen — zur Disziplin. [...] Von Bunyan iiber Pepys bis
hin zu Boswell und woméglich Rousseau wird die protestantische Kultur der Intro-
spektion als Form der bekenntnishaften Autobiographie sdkularisiert, wihrend sie
dazu beitrégt, die neue Form zu gestalten, die der englische Roman im achtzehnten
Jahrhundert bei Defoe, Richardson und anderen Autoren annimmt.« Ch. Taylor: Die
Quellen des Selbst, S. 328f.

131 F. Nietzsche: Zur Genealogie der Moral, KSA S, S. 342.

132 Das einzige auf den ersten Blick selbstkritische Element, das Nietzsche in seiner Bi-
ographie festmacht, ist seine Wagner- und Schopenhauerschwirmerei sowie seine
Entscheidung, Philologe geworden zu sein. Doch ist Nietzsches Verhiltnis zur Philo-
logie, wie bereits gezeigt, ein sehr ambivalentes. Eine wirkliche Verfehlung stellen
die Ausbildung und seine Jahre als Philologe nicht dar, und doch betont Nietzsche,
auf seine Krankheit rekurrierend, in Ecce homo: »Die Krankheit gab mir insgleichen
ein Recht zu einer vollkommenen Umkehr aller meiner Gewohnheiten; sie erlaubte,
sie gebot mir Vergessen; sie beschenkte mich mit der Nothigung zum Stillliegen,
zum Miiliggang, zum Warten und Geduldigsein... Aber das heisst ja denken!...
Meine Augen allein machten ein Ende mit aller Biicherwiirmerei, auf deutsch: Philo-
logie: ich war vom Buch erlost [...] — Jenes unterste Selbst, gleichsam verschiittet,
gleichsam still geworden unter einem bestindigen Horen-Miissen auf andere
Selbste (— und das heisst ja lesen!) erwachte langsam, schiichtern, zweifelhaft, — aber
endlich redete es wieder.« F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 326. — Gerd
Schank hingegen interpretiert Nietzsches Darstellung des Zarathustra-Erlebnisses als
konversionsdhnliche Umkehrungsfigur. Vgl. Gerhard Schank: Dionysos gegen den
Gekreuzigten, Eine philologische und philosophische Studie zu Nietzsches »Ecce ho-
mo«, Bern/Berlin/Frankfurt a. M./New York/Paris/Wien 1993, S. 105-110.

133 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1885 — 1887, KSA 12, S. 12.

- am 14.02.2028, 12:20:19. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SCHRIFT ECCE HOMO | 275

entgangen, in wiefern ich siindhaft sein sollte. Insgleichen fehlt mir ein zuverldssiges

Kriterium dafiir, was ein Gewissensbiss ist. [...] Ich méchte nicht eine Handlung hin-
.. . 13

terdrein im Stich lassen [...].

Hier wird auf programmatische Art und Weise die christliche Version der Autobio-
graphie, die eine Verfehlung und eine Zuwendung zum Gott voraussetzt, von Nietz-
sche fiir sich aufler Kraft gesetzt und fiir illegitim erkldrt. Zu solcher Christlichkeit
zdhlt Nietzsche deshalb nicht nur unmittelbare Glaubensbekenntnisse, sondern jede
Art autobiographisch-introspekiver Nachdenklichkeit und Selbstreflexion. Der Ve-
richt darauf erscheint ihm als ein Hinweis seiner partikularen Klugheit und Weis-
heit. Nietzsche ist es daher einerlei, ob es sich dabei um fromme Gewissenserfor-
schung oder biirgerlich-profane Selbsterforschung handelt, in beiden Fillen stehen
die (selbst-)reflexiven Prinzipien der dionysischen Selbstwerdung und Selbst-
verwirklichung, wie sie Nietzsche vorschweben, im Wege, denn, »[w]as man frither
nicht wusste, was man heute weiss, wissen konnte —, eine Riickbildung, eine Um-
kehr in irgend welchem Sinn und Grade ist gar nicht moglich. Wir Physiologen
wissen das Wenigstens.«135 Daher verweist der Untertitel von Ecce homo auch auf
eine Formel, die Nietzsche bereits sehr frith als Wahlspruch fiir sich gewéhlt hat
und die aus Pindars zweiter Pythischen Ode stammt°: »Werde der, der du
bist!«'*” Nietzsche betont mit dieser Formel die Selbstwerdung des Individuums.'*®
Es geht ihm um eine Selbstwerdung, die zu einer Selbsterfahrung wird, das heif3t
auch, daf die Selbsterfahrung nur unter dem Vorzeichen des Werdens, beziehungs-
weise des permanenten Werdens, stattfindet und stattfinden kann. Vor dem Hinter-
grund von Nietzsches Subjektkritik betont diese Formel dariiber hinaus die Unter-
scheidung zwischen dem (fiktiven) Ich und dem wahren Selbst. In Die fidhliche
Wissenschaft entwickelt Nietzsche diesen Gedankengang ironischerweise als Ge-

134 F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 278.

135 F. Nietzsche: Gotzen-Dimmerung, KSA 6, S. 144.

136 Es handelt sich um den 70. Vers der 2. Pythischen Ode. Eugen Dont iibersetzt: »Be-
ginne zu erkennen, wer du bist.« Pindar: Oden, Griechisch/Deutsch, hg. und iibersetzt
von Eugen Dont, Stuttgart 1986, S. 99. — Auch hier 14t sich ein Echo des bereits an-
gefiihrten Gedichts Selige Sehnsucht von Goethe vernehmen.

137 Brief an Lou Salomé, 10. Juni 1882, F. Nietzsche: Simtliche Briefe, KSB 6, S. 203. —
Fiir Nietzsche steht fest: »Werde der, der du bist« das ist ein Zuruf, welcher
immer nur bei wenig Menschen erlaubt, aber bei den allerwenigsten dieser Wenigen
uberfliissig ist.« F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1875 — 1879, KSA 8, S. 30.

138 In Menschliches Allzumenschliches betont Nietzsche: »in einer so hoch entwickelten
Menscheit, wie die jetzige ist, bekommt von Natur Jeder den Zugang zu vielen Talen-
ten mit. Jeder hat angeborenes Talent, aber nur Wenigen ist der Grad von Za-
higkeit, Ausdauer, Energie angeboren und anerzogen, so dass er wirklich ein Talent
wird, also wird, was er ist, das heisst: es in Werken und Handlungen entladet.«
F. Nietzsche: Menschliches, Allzumenschliches, KSA 2, S. 219.

- am 14.02.2028, 12:20:19. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

276 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

wissenserforschung: »Was sagt dein Gewissen? —>Du sollst der werden, der
du bist.«'*’ Doch die grundsétzlich poetisch-schopferische Dimension dieser For-
mel bleibt bei ihm stets erhalten. Sie betrifft sowohl das eigene Selbst als auch die
eigene Autorschaft, wobei sich auch hier eine egozentrierte Grundhaltung offenbart:

Werde fort und fort, der, der du bist — der Lehrer und Bildner deiner Selbst! Du bist
kein Schriftsteller, du schreibst nur fiir dich! So erhilst du das Gedichtnifl an deine
guten Augenblicke und findest ihren Zusammenhang, die goldene Kette deines
Selbst! So bereitest du dich auf die Zeit vor, wo du sprechen mufit! Vielleicht daf3 du
dich dann des Sprechens schimst, wie du dich des Schreibens mitunter geschiamt
hast, daB es noch néthig ist, sich zu interpretiren, dal Handlungen und Nicht-
Handlungen nicht geniigen dich mitzutheilen.140

Wichtig ist, da3 Nietzsche hier die Formel in direkten Zusammenhang mit dem ei-
genen ich-bezogenen Schreiben stellt, so dal er zum »Lehrer und Bildner« seines
»Selbst« werden kann und sich im Schreiben »die goldene Kette« seines »Selbst,
die sich als fortlaufender Selbstkommentar offenbart, der in der Tradition der cate-
na aurea steht, zeigen kann.

In Ecce homo nun verschwendet sich das autobiographische Ich nicht an die
Vergangenheit, sondern gelangt auf dem Wege einer vordergriindig geradlinigen
naiven Reflexionslosigkeit zu sich selbst und einer stets gliickenden Gegenwart.
Die Gedankenlosigkeit und Selbstvergessenheit ist die Vorbedingung fiir dieses
Gluck. Nietzsche schreibt:

Und damit beriihre ich das Meisterstiick in der Kunst der Selbsterhaltung — der
Selbstsucht [...]. Dass man wird, was man ist, setzt voraus, dal man nicht im Ent-
ferntesten ahnt, was man ist. Aus diesem Gesichtspunkte haben selbst die Fehlgriffe
des Lebens ihren eigenen Sinn und Werth, die zeitweiligen Nebenwege und Abwege.
[...] Darin kann eine groBe Klugheit, sogar die oberste Klugheit zum Vorschein
kommen: wo nosce te ipsum das Recept zum Untergang wire, wird Sich-Vergessen,
Sich-Missverstehen [...] zur Vernunft selber. 141

Es versteht sich fiir Nietzsche daher, dal eine dionysische Gliicksverheifung und
permanente Selbstwerdung nicht nur den christlich-selbstreflexiven Methoden zur
Erlangung des Seelenheils widerspricht, sondern ebenso die apollinisch-delphischen
Anweisungen ablehnt. Nicht Selbsterforschung, Inrospektion und Selbsterkenntnis

139 F. Nietzsche: Die fréhliche Wissenschaft, KSA 3, S. 519.

140 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1880 — 1882, KSA 9, S. 555.

141 F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 293. — Hélderlin iibersetzt: »Willig betrachte,
die Gabe der siebentonigen / Phormix, entgegenkommend. / Werde, welcher du bist,
erfahren.« Holderlins Ubersetzung betont den Aspekt der Selbsterfahrung.

- am 14.02.2028, 12:20:19. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SCHRIFT ECCE HOMO | 277

fithren unter psychologischen Gesichtspunkten fiir Nietzsche zum Ziel einer voll-
kommenen Bejahung des eigenen Daseins sondern Selbstvergessenheit. In der post-
reflexiven Annahme des eigenen Daseins zeigt sich fiir ihn eine grofere Vernunft
als in der selbstkritischen vergangenheitsorientierten Analyse. In Die firdhliche Wis-
senschaft hatte Nietzsche diesen Gedanken bereits entfaltet, dort schreibt er:

Wie viel Menschen verstehen denn zu beobachten! Und unter den wenigen, die es
verstehen, — wie viele beobachten sich selber! »Jeder ist sich selber der Fernste« —
das wissen alle Nierenpriifer, zu ihrem Unbehagen; und der Spruch »erkenne dich
selbst!« ist, im Munde eines Gottes und zu Menschen geredet, beinahe eine Bosheit.
[...] Uberlassen wir diess Geschwitz und diesen iiblen Geschmack Denen, welche
nicht mehr zu thun haben, als die Vergangenheit um ein kleines Stiick weiter durch
die Zeit zu schleppen und welche selber niemals Gegenwart sind, — den Vielen also,
den Allermeisten! Wir aber wollen Die werden, die wir sind, — die Neuen,
die Einmaligen, die Unvergleichlichen, die Sich-selber-Gesetzgebenden, die Sich-
selber-Schaffenden!«142

Apollinisch-sokratische wie christliche Gedankenfiguren mit ihrer Vergangenheits-
fixierung fithren laut Nietzsche in den Untergang, weil in der bewuf3ten Selbstrefle-
xion die Vergangenheit die Gegenwirtigkeit des Lebens verdringt. Der Mensch
wird dadurch zum »Selbstkenner! Selbsthenker!«'* Dariiber hinaus gaukeln sie
Nietzsche zufolge vor, dal der Mensch sich wirklich selbsttransparent werden kann.
Er hingegen inszeniert in Ecce homo keine explizite und gingige Selbstreflexion, er
prasentiert primdr kein kritisches oder interessiertes Verhéltnis zur Vergangen-
heit,144 sondern genau das Gegenteil: in allererster Linie zdhlt das Sich-selber-
Schaffen, und zwar im Hier und Jetzt, so dal} ein mit sich selbst zufriedenes Leben

142 F. Nietzsche: Die fréhliche Wissenschaft, KSA 3, S. 560, S. 563. — Daniela Langer
hebt hervor: »Schon die grammatische Zeitform des Satzes »Wie man wird, was man
ist« verweist darauf, dass die konventionelle Vorstellung von Werden als ein im Sein
zum Abschlufl gekommener Prozess unterlaufen wird. Das >wird¢ steht im Présens
gleichzeitig neben dem »ist<, Werden und Sein sind nicht in einer zeitlich-logischen
Abfolge zu denken. Das, was man ist, ist also nichts, was immer schon gegeben war
und in der Selbstwerdung erst entdeckt werden miisste, iiberhaupt entdeckt werden
konnte.« D. Langer: Wie man wird, was man schreibt, S. 112f. — Zu ergédnzen wire,
dall das permanente Werden, das in kein Sein miindet, nicht gegeben ist, sondern
hergestellt werden mufB.

143 F. Nietzsche: Dionysos Dithyramben, KSA 6, S. 390.

144 An einer anderen Stelle betont Nietzsche: »die Selbsterkenntnifl gehért nicht unter
die Gefiihle der Verpflichtung; selbst wenn ich mich zu erkennen suche, so geschieht
es aus Griinden der Niitzlichkeit oder einer feineren Neugierde —nicht aber aus dem
Willen der Wahrhaftigkeit.« F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1884 — 1885,
KSA 11, S. 651.

- am 14.02.2028, 12:20:19. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

278 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

stindig entstehen kann.'*> Daher lautet das zentrale Stichwort in diesem autobio-
graphischen Zusammenhang fiir Nietzsche auch /nstinkt und nicht Kritik oder Re-
flexion, denn die Reflexion und die Kritik als Oberflichenphdnomene des Bewuf3t-
seins toten als unnatiirliche, dekadente und lebensfeindliche Prinzipien den Instinkt
ab, da sie den Blick selbstbezogen nach innen oder in die Vergangenheit lenken,
sich selbst und das Leben verzerren. Dagegen schafft das Leben fiir Nietzsche, um
seine Krifte zu entfalten, sich selbst den Instinkt als natiirliche, animalische Form
der Intelligenz. Diese Intelligenz, folgt man Nietzsches Inszenierung, schiitzt das
autobiographische Ich vor einer wirklichen personlichen Selbstkritik, ja, sie offen-
bart in Nietzsches Leben und Werk eine »lange geheime Arbeit und Kiinstlerschaft
meines Instinkts«'*°. Besonders dankbar wird der Schutz zur Selbsterhaltung vom
autobiographischen Ich angenommen, weil es von Anfang an vor der christlich-
inspirierten Selbstzerstorung — den Gewissensbissen — und den irrealen Hinterwel-
ten bewahrt: »Gott, Unsterblichkeit der Seele, Erlosung, Jenseits, lauter Begriffe,
denen ich keine Aufmerksamkeit, auch keine Zeit geschenkt habe, selbst als Kind
nicht, — ich war vielleicht nie kindlich genug dazu? Ich kenne den Atheismus
durchaus nicht als Ergebnis, noch weniger als Ereigniss: er versteht sich bei mir aus
Instinkt.«'*’

Fiir die Kinderei der religiosen Transzendenzvorstellung und der damit verbun-
denen Doppelweltauffassung, wie sie das Christentum propagiert, war das autobio-
graphische Ich also nie Kind genug — der Instinkt sorgt dafiir, da8 es das wurde,
was es schon immer war und sein wird. So 148t das autobiographische Ich mit der
auf den ersten Blick befremdlichen Verhinderung der Kindheit den christlichen
Konversionswunsch, wieder zum unschuldigen Kind Gottes zu werden, gar nicht
erst aufkommen. Wer nicht kindlich war, kann auch keine Konversion, die in Nietz-
sches Augen letztlich eine Regression darstellt, vollziehen. Die Regression bestiin-
de vor allem im kindlichen Wunsch, Freiheit von der Verantwortung, sich selbst zu
erschaffen, zu erlangen, wihrend Nietzsche Selbst-Verantwortung im Kontext sei-
ner Umwertung aller Werte und des autobiographischen Entwurfs von Ecce homo
zur unbedingten Freiheit der Selbst-Schopfung heroisch propagiert. Daher setzt der
Schreiber Nietzsche in seiner autobiographischen Selbstpréisentation auf die bereits
bekannten Verfahren der Metamorphose, der Hautung sowie Maskierung und nicht
auf die narrative sowie gedankliche Figur der Konversion.

145 Im NachlaB findet sich auch folgende Uberlegung: »Ich suche eine Weltconception,
welche dieser Thatsache gerecht wird: das Werden soll erklért werden, ohne zu sol-
chen finalen Absichten Zuflucht zu nehmen: das Werden muf3 gerechtfertigt erschei-
nen in jeden Augenblick (oder unabwerthbar: was auf Eins hinauslduft)«. F.
Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1887 — 1889, KSA 13, S. 34.

146 F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 294.

147 Ebd., S. 278.

- am 14.02.2028, 12:20:19. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SCHRIFT ECCE HOMO | 279

3. — Das autobiographische Ich Nietzsche hilt sich in asymmetrischer Entsprechung
an die Vorgaben seines biographischen Gegenbildes und berichtet daher auch von
einer Kenosis, die jedoch jegliche christlich-inspirierte Kenosis iiberbieten soll, ja
diese als lebensfeindliche Liige entwertet. Bei Nietzsche sendet das Leben die
Rechtfertigung des Daseins, die Erlosung in einer umgewendeten christologischen
Figur, die sich im autobiographischen Ich selbst materialisiert: » Aber meine Wahr-
heit ist furchtbar: denn man hiel bisher die Liige Wahrheit. — Umwerthung aller
Werthe: das ist meine Formel fiir einen Akt hochster Selbstbesinnung der Mensch-
heit, der in mir Fleisch und Genie geworden ist.«'* Das autobiographische Ich ist,
wenn man so will, der Moment der Selbstbesinnung der Menschheit, der moglich-
erweise doch zu einer historischen Umkehr fiihrt, und zwar zu einer dionysischen
Bejahung des Daseins.

Wihrend die christliche Introspektion und Selbstreflexion die Gegenwart durch
das Konzept der Schuld belastet und zugleich, durch die mogliche zukiinftige gott-
liche Gnade, entlastet, betont Nietzsches antichristliche Inkarnation — »ich bin [...]
der Antichrist«'*” — die werdende Gegenwart, die sich jenseits von Gut und Bése,
von Schuld und Gnade bewegt. Das gilt fiir Nietzsche im besonderen autobiogra-
phischen Bereich genauso wie hinsichtlich der allgemeinen Geschichte. Werden in
Nietzsches Riickblick prinzipiell und programmatisch alle Entwicklungsschritte als
notwendige Etappen der gelungenen permanenten Selbstwerdung gefeiert, so gibt
es auch auf den ersten Blick im groBen Rahmen der Menschheitsgeschichte keiner-
lei Anlafl zu konversionsverdidchtiger Bedenklichkeit. An die Stelle eines mogli-
chen Haderns oder Zweifelns, der Anla3 zu Kehren und Bekehrungen geben kénn-
te, setzt Nietzsche das unbedingte Einverstindnis mit dem Schicksal, wodurch aber
letztlich ein wirklicher Bruch in der Menscheitsgeschichte moglich wird: »Meine
Formel fiir die Grofe des Menschen ist amor fati. dass man Nichts anders haben
will, vorwirts nicht, riickwérts nicht, in alle Ewigkeit nicht. Das Nothwendige nicht
blof ertragen, noch weniger verhehlen — aller Idealismus ist Verlogenheit vor dem
Nothwendigen —, sondern es lieben.«' " Das autobiographische Konversionsverbot
Nietzsches entspricht also dem allgemeingiiltigen Prinzip der Schicksalsliebe. Die
Erlosungsbediirftigkeit des eigenen Lebens und der Welt wird durch den amor fati
ersetzt: die Leiden bediirfen keiner erlosenden Sinnstiftung, sondern werden als

148 Ebd., S. 365.

149 Ebd., S. 302. — Fiir das genauere Verstidndnis von Friedrich Nietzsches Konzept des
Antichristen vgl. A. U. Sommer: Friedrich Nietzsches »Der Antichrist«. — Dal} die
komplementére Figur zum Antichristen bei Nietzsche der Gekreuzigte ist, hat Hein-
rich Detering zuletzt herausgearbeitet, beide Figuren stehen in einem Verhéltnis der
Konkurrenz, aber auch Filiation. Vgl. H. Detering: Der Antichrist und der Gekreuzig-
te.

150 F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 297.

- am 14.02.2028, 12:20:19. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

280

| AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

solche heroisch bejaht und damit zum Fundament einer bedingungslosen dionysi-

. 151
schen Freiheit:

Ich sah zuerst den eigentlichen Gegensatz: — den entartenden Instinkt, der sich ge-
gen das Leben mit unterirdischer Rachsucht wendet (— Christentum, die Philosophie
Schopenhauers, in gewissem Sinne schon die Philosophie Platos, der ganze Idealis-
mus als typische Formen) und eine aus der Fiille, der Uberfiille geborene Formel der
hochsten Bejahung, ein Jasagen ohne Vorbehalte, zum Leiden selbst, zur Schuld
selbst, zu allem Fragwiirdigen und Fremden des Daseins selbst... Dieses letzte, freu-
digste, tiberschwinglich-iibermiithige Ja zum Leben ist nicht nur die héchste Ein-
sicht, es ist auch die tiefste, die von Wahrheit und Wissenschaft am strengsten be-
stitigte und aufrecht erhaltene. 152

Wie Gilles Deleuze anmerkte, besteht der amor fati bei Nietzsche jedoch nicht nur
in einer Schicksalsbejahung, sondern weist die Struktur einer Bejahung der Beja-
hung auf.'” Zugleich intendiert Nietzsche damit eine dionysische Umwertung der
Phinomene des Pessimismus und des Nihilismus: »Ein solcher Pessimism« ndm-

lich, schreibt Nietzsche, »kénnte miinden in jene Form eines dionysischen Jasagens
zur Welt, wie sie ist: bis zum Wunsche ihrer absoluten Wiederkunft und Ewigkeit:

womit ein neues Ideal von Philosophie und Sensibilitit gegeben wire.«

154

Nietzsche betont:

Philosophie, wie ich sie bisher verstanden und gelebt habe, ist das freiwillige Aufsu-
chen auch der unerwiinschten und verruchten Seiten des Daseins. [...] Eine solche
Experimental-Philosophie, wie ich sie lebe, nimmt versuchsweise selbst die Mog-
lichkeiten des grundsitzlichen Nihilismus vorweg: ohne dafl damit gesagt wire, daf3
sie bei einem Nein, einer Negation, bei einem Willen zum Nein stehen bliebe. Sie
will vielmehr bis zum Umgekehrten hindurch — bis zu einem dionysischen Jasa-
gen zur Welt, wie sie ist, ohne Abzug, Ausnahme und Auswahl — sie will den ewi-
gen Kreislauf, — dieselben Dinge, dieselbe Logik und Unlogik der Knoten. Hochster

151

152
153

154

In Klammern sei gesagt, da3 diese Gedankenfigur die Grundbedingung des spiteren

Existentialismus Camusscher Priagung darstellt.
F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 311.

Vgl. G. Deleuze: Nietzsche und die Philosophie, S. 201: »Die Bejahung hat nur sich
selbst zum Objekt. Das Sein ist sie nun genau soweit, als sie dies, ihr eigenes Objekt,
auch ist. Das Sein: die Bejahung als Objekt der Bejahung. An sich selbst, als primére
Bejahung ist sie Werden. Sein aber ist sie, soweit sie Objekt einer weiteren Bejahung
ist, die das Werden zum Sein erhebt oder die das Sein dem Werden entnimmt. Aus
diesem Grunde ist die Bejahung in all ihrer Macht eine doppelte: die Bejahung wird
bejaht.«

F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1885 — 1887, KSA 12, S. 455.

- am 14.02.2028, 12:20:19. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SCHRIFT ECCE HOMO | 281

Zustand den ein Philosoph erreichen kann: dionysisch zum Dasein stehn —: meine
. . 155
Formel dafiir ist amor fati...

In Ecce homo nun hebt das antichristliche, antibiirgerliche und schicksalsliebende
Ich Nietzsches die kontinuierliche, bruchlose Entwicklung als Charakteristikum ei-
nes gesunden und schdpferischen Lebens hervor. Die auf den ersten Blick bruchlose
Existenz des autobiographischen Ichs bricht demnach mit ihrem Antichristentum
die Welt entzwei und provoziert eine allgemeine Umwéilzung, wobei sich Nietzsche
in diesem Zusammenhang einer eschatologischen Denkfigur bedient: »Die Entde-
ckung der christlichen Moral ist ein Ereignis, das nicht seines Gleichen hat, eine
wirkliche Katastrophe. Wer iiber sie aufklart, ist eine force majeure, ein Schicksal,
— er bricht die Geschichte der Menschheit in zwei Stiicke. Man lebt vor ihm, man

lebt nach ihm.«'>®

4. — Aber wie verhilt es sich nun bei genauerer Betrachtung mit der Bruchlosigkeit
von Nietzsches Lebensgeschichte? Genaugenommen erféhrt man in Ecce homo
kaum etwas iiber seinen Lebenslauf, iiber seine konkrete Biographie, und das, was
man erfdhrt, ist manchmal duBlerst fragwiirdig oder entspricht schlicht nicht den
Tatsachen. Ich erinnere nur an Nietzsches angebliche polnische Abstammung: »Ich
bin ein polnischer Edelmann pur sang.«157 Dariiber hinaus besteht ja der grofite Teil
der Schrift aus einer Selbstkommentierung seiner Schriften, in der der Leser etwas
iiber Nietzsches Einstellung zu seinen Schriften erféhrt, aber kaum etwas iiber sein
tatsdchliches Leben. An die Stelle seiner eigenen Person riicken seine Schriften,
riickt sein Werk, das er in zehn Teilen monolithisch entwirft, und seine vielfachen
Begriffspersonen.

Die Bruchlosigkeit des Lebens der antichristlichen, antibiirgerlichen und
schicksalsliebenden Begriffsperson namens Ich/Nietzsche setzt wiederum Téu-
schung und Selbsttiuschung, eine aktive Selbstvergessenheit voraus. Die instinktive
Arglist, die Nietzsche im Umgang mit seinen philosophischen und literarischen
Gewidhrsménnern unterstrich, 148t sich in programmatischer Hinsicht auch in der
Schilderung der eigenen Lebensgeschichte identifizieren. Man kénnte sagen: Das
autobiographische Ich mi3versteht sich willentlich. Dies kann es, weil Nietzsche die
individuelle Lebensgeschichte fiir ein Oberflichenphdnomen des BewuBtseins hilt.
Der Bruch selbst ist, wie im ersten Teil der Arbeit dargelegt, von Nietzsche in die
Konstitution des Subjekts verlegt.

155 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1888 — 1889, KSA 13, S. 492.

156 F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 373. — Aus christlicher Perspektive ist Nietz-
sches Umwertung aller Werte ein Akt der negativen Konversion, des Abfalls.

157 Ebd., S. 268.

- am 14.02.2028, 12:20:19. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

282 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

Erinnern wir uns: Der menschliche Geist versucht, laut Nietzsche, aus der Viel-
heit eine Einheit zu bilden. Er iibt Macht aus und gleicht Unterschiedliches an, so
daB so etwas wie die Vorstellung einer kohédrenten Individualitit entsteht. Unter
christlichen Gesichtspunkten spielt dafiir die Gottesvorstellung eine zentrale Rolle.
Fiir Nietzsche hingegen stellt dies keine Option dar. Im Gegenteil: Mit der anzu-
kiindigenden Umwertung aller Werte und vor dem Hintergrund des Todes Gottes
miissen andere und neue Werte etabliert werden, die das Leben als Wille zur Macht
und als schopferischen Akt in sein Recht setzen. Dariiber hinaus stellen unter psy-
chologischen Gesichtspunkten die Selbsterkenntnis und Verfahren wie die Intro-
spektion Phanomene der (Selbst-)Tduschung dar. Auf das textlich gefafite Ich, auf
das autobiographisch gefafite Text-Ich, hat Nietzsche direkten Zugriff und kann es
so gestalten, wie er mdchte, wie er es braucht, beispielsweise als antichristliche Be-
griffsperson. Anders gesagt: In weiten Teilen des Ecce homo ist das Ich ein Name
oder eine Begriffsperson eines sich als Antichrist selbstmodellierendes Subjekts,
das im permanenten Werden, seine Selbstwerdung und Selbstschopfung feiert. Die
auf den ersten Blick naive und selbstherrliche, selbstsiichtige, ungebrochene
Selbstidentitdt des autobiographischen Ichs, die Nietzsche durch eine programmati-
sche Reflexionslosigkeit erreicht, stellt sich somit bei genauerer Betrachtung als
durch und durch reflektiertes Verfahren dar, das in Korrelation zu seinen Uberle-
gungen zur Maskenvielfiltigkeit auf der BewuBtseinsoberfiche ebenso wie mit sei-
nem projektiv-egozentrierten Weltbild steht. Sie werden so selbst zu einem Instru-
ment seiner Umwertung aller Werte: Die unbewuBlte Selbsttduschung der christli-
chen Tradition wird bei Nietzsche zur willentlichen Selbst- und Fremdtiuschung.'®
Wenn Nietzsche also schreibt »Warum ich so weise bin«, dann radikalisiert, unter-
lauft und wertet er eine biblische Anweisung um, indem er sie seinen eigenen — an-
tichristlichen — Bediirfnissen nach re-interpretiert: »Keiner tdusche sich selbst.
Wenn einer meint, weise zu sein in dieser Welt, dann werde er toricht, damit er

. 159
weise werde.«

158 Daniela Langer sieht dies &hnlich, freilich ohne auf die christliche Tradition einzuge-
hen, sondern vielmehr, indem sie die subjektkritischen Elemente aufgreift, die Nietz-
sches Denken und Schreiben bestimmen: »Das Selbstverstindnis des Subjekts in
Ecce homo kann also letztlich doch wieder als »naiv< bezeichnet werden, es handelt
sich hierbei jedoch nicht um eine Naivitit ersten Grades, sondern um eine Naivitét
zweiten Grades, die subjektkritische Momente in sich aufnimmt, »sich< aber gerade
auch in dem wiederfindet, was der Vorstellung eines selbstgewissen, von vornherein
gegebenen, autonomen Subjekts widerspricht.« D. Langer: Wie man wird, was man
schreibt, S. 171.

159 1 Kor. 3, 18.

- am 14.02.2028, 12:20:19. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SCHRIFT ECCE HOMO | 283

Horazphilologie und die Frage nach dem Werk

1. — Im dritten Kapitel von Ecce homo »Warum ich so gute Biicher schreibe« cha-
rakterisiert Nietzsche, bevor er sich seinen Lesern als Interpret seiner eigenen
Schriften, sich quasi als Leser seiner selbst prisentiert, das, was er unter einem »gu-
ten Leser« versteht. Dieser sei »ein Leser, wie ich ihn verdiene, der mich liest, wie
die guten alten Philologen ihren Horaz lasen.«'® Diese Formulierung ist nicht nur
eine weitere Reminiszenz an Nietzsches Tatigkeit als Philologe, wie sie allenthal-
ben in seinem Werk und auch in Ecce homo vorkommt, und ein Plddoyer fiir ein
langsames und genaues Lesen, sondern steht im Zusammenhang mit dem unter dem
Stichwort lisez: Nietzsche bereits analysierten Problemkomplex der Autor-Ich-
Identitét, der Logik des Eigennamens und seinem Versuch, seinen Schriften im drit-
ten Kapitel die Gestalt eines geschlossenen und monolithischen Gesamt-Werks zu
geben. Formal gesehen ist die Formulierung »wie die guten alten Philologen ihren
Horaz lasen« ein metonymischer Vergleich. Das »Horaz-lesen< heif3t natiirlich nicht,
dal man die Person Horaz liest, sondern das, was sie geschrieben hat: ihre Schrif-
ten, beziehungsweise ihr Werk. Der Name fungiert hier primér als Abkiirzung be-
zichungsweise als semiotisch-perspektivische Verkiirzung fiir ein Korpus an Tex-
ten. Diese Selbstverstindlichkeit verdichtet sich bei Nietzsche jedoch zu einer Re-
flexion tiber den Tropus der Metonymie, die das Verhéltnis von empirischer Person
zu autobiographischem Ich als vielfiltiger Begriffsperson, zum Phinomen funktio-
naler Autorschaft und zum Konzept des Werks problematisiert. Denn Nietzsche po-
lemisiert gegen die Vorstellung, die der Tropus eventuell hervorrufen kann und be-
tont ausdriicklich in Ecce homo: »Das Eine bin ich, das Andre sind meine Schrif-
ten.«'®" Auf den ersten Blick entsteht so eine scharfe Trennung zwischen autobio-
graphischem Ich im Sinne einer empirischen Person und einem Autor-Ich. Beide
Elemente stehen aber, wie wir im ersten Teil dieser Studie bereits gesehen haben, in
einer engen Korrelation. Sie sind zwar auf textueller Ebene keine unmittelbar iden-
tischen GroBen, und doch stehen sie in wechselseitiger Verbindung zueinander,
durchdringen sich und bilden korrelative Momente des Nietzscheschen Selbst. Nun,
die Metonymie >Autor fiir Werk« wird auch an einer anderen Stelle des Nietzsche-
schen Werks kritisch gesehen, »denn alle Welt pflegt Autor und sein Werk zu ver-
wechseln«.' Nietzsche zieht zuniichst eine klare Differenz zwischen dem Autor
als empirischer Person und der, um mit Foucault zu sprechen, Funktion Autorschaft
als einer klassifikatorischen Instanz, die einem Ensemble von Texten ihren Namen
gibt. Insofern ist besonders aufschluBreich, da3 Nietzsche in Jenseits von Gut und

160 F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 305.
161 Ebd., S. 298.
162 F. Nietzsche: Menschliches, Allzumenschliches, KSA 2, S. 442.

- am 14.02.2028, 12:20:19. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

284 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

Bdse die Logik der Verschiebung in der rhetorischen Figur der Metonymie gerade-
zu umkehrt und sie in seine radikale Infragestellung und Umkehrung des Ursache-
Wirkungsprinzips miteinbezieht: »das »Werk¢, das des Kiinstlers, des Philosophen,
erfindet erst Den, welcher es geschaffen hat, geschaffen haben soll; die »grossen
Mainner¢, wie sie verehrt werden, sind kleine schlechte Dichtungen hinterdrein
[.. .].«163 Man koénnte also mit Nietzsche sagen: Nicht der Autor ist die Ursache, der
Erfinder eines Werks, sondern selbst die Wirkung, die Erfindung eines Werks, das
als tiberindividuelle Instanz den Autor als funktionale Grofe erschafft. Von dieser
Warte aus scheint der Autor eine paratextuelle Figur des Werks zu sein.

Nietzsche kritisiert nicht die Phanomene >Autorschaft< oder yWerk« per se, son-
dern die Vorstellung, das empirische Autor-Subjekt — man konnte auch sagen, den
Privat-Menschen — mit dessen »Werk< zu verwechseln und daraus eine Art mythi-
sierender Erzdhlung« zu machen, Nietzsche nennt es »kleine schlechte Dichtun-
gen«. Vor diesem Hintergrund 148t sich Ecce homo in seiner Dialektik von Ich-
Gerechtigkeit und intellektueller Redlichkeit sowie Arglist auch erst verstehen.
Nietzsche mochte nicht nachtréglich eine >kleine schlechte Dichtung« werden, son-
dern erfindet sich als ein Vielfacher, als ein »welthistorisches Unthier<<164, als einen
gottlichen Hanswurst und Schmerzensmann etc. Damit bekommt der Eigenname
eines Autors in bezug auf die Werkkategorie zwei Kontexte. Erstens bezeichnet er
den empirischen Autor, der allerdings relativ unabhingig von seinen Schriften exis-
tiert und zweitens die symbolische Figuration des Autor-Ichs, die sowohl ein Ef-
fekt, eine semiotische Abkiirzung eines Werkkontextes als auch, wie im Falle
Nietzsches, ein Zeichen darstellt, das ein dividualistisch-egozentriertes Weltbild re-
préasentiert. Aus dieser Perspektive stiftet der Autorname in Ecce homo nicht mehr
in erster Linie den Zusammenhalt von »Werk< und >Leben¢, wie dies etwa Goethe in
Dichtung und Wahrheit oder Sainte-Beuve in seinen literaturtheoretischen Schriften
propagierten, sondern den Zusammenhalt der einzelnen Schriften untereinander, die
den Teilsapekt eines iibergeordneten Selbstentwurfes darstellen, der Pseudonyme,
Heteronyme, Figuren und Begriffspersonen umgreift, so dafl ein Gleiten zwischen
unterschiedlichen Namen mdéglich, ja notwendig wird, um dieser komplexen Se-
miotik gerecht zu werden. Bei Nietzsche sind die Namen, die das Werk zusammen-
halten, die Zeichen oder die »Semiotik fiir das Werks, auf das in Ecce homo zuge-
steuert wird, nicht nur der Name Nietzsche, sondern auch Zarathustra und Dio-
nysos.

Die Formulierung >wie die guten alten Philologen ihren Horaz lasen< wird durch
diese Perspektivierung zum Imperativ eines Lesens, das sich des genannten Unter-
schieds bewusst ist, das den >Werkzusammenhang< nicht im genetisch-

163 F. Nietzsche: Jenseits von Gut und Bise, KSA 5, S. 224.
164 F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 302.

- am 14.02.2028, 12:20:19. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SCHRIFT ECCE HOMO | 285

teleologischen Verhéltnis von empirischen Autor und Lebenswerk sieht, also einem
traditionellen autobiographischen Modell folgt, sondern verweist auf die intra- und
paratextuellen Beziige und semiotischen Abkiirzungen, Spiegelungen und Ver-
schiebungen im >Werk¢, im Ensemble der Schriften und Texte, die sich beispiels-
weise in der Nietzscheschen Ersetzungsstrategie der Namen Wagner und Schopen-
hauer manifestiert.'®

In gewisser Weise prasentiert sich nun Nietzsche selbst als recht eigentiimlicher
»Wiederkduer< seiner Schriften und »Horazphilologe« seinen Lesern in den zehn
Abschnitten des dritten Kapitels von Ecce homo, in denen er seine Schriften be-
spricht, kommentiert und in denen er das Problem der Geschlossenheit seines Ge-
samt-Werkes aufwirft, das ihn in den letzten vier Jahren bis zu seiner geistigen
Umnachtung stindig begleitete. Die Frage nach der Geschlossenheit und Einheit-
lichkeit des Werks, die deutlich zu trennen ist von einem Versuch, ein philosophi-
sches System zu entwerfen, stellte sich ihm zum ersten Mal nach der Vollendung
von Also sprach Zarathustra und der Lektiire seiner einzelnen Schriften in den Jah-
ren 1885/86, zu denen er dann jeweils eine Vorrede schrieb und Neuauflagen dru-

165 Horaz hat aber noch eine andere Bedeutung im Nietzscheschen Werk. Er repriasen-
tiert fiir Nietzsche ein Stilideal: »Bis heute habe ich an keinem Dichter dasselbe artis-
tische Entziicken gehabt, das mir von Anfang an eine Horazische Ode gab. In gewis-
sen Sprachen ist Das, was hier erreicht ist, nicht einmal zu wollen. Dies Mosaik von
Worten, wo jedes Wort als Klang, als Ort, als Begriff, nach rechts und links iiber das
Ganze hin seine Kraft ausstromt, dies minimum in Umfang und Zahl der Zeichen,
dies damit erzielte maximum in Energie der Zeichen — das Alles ist rémisch und
wenn man mir glauben will vornehm par excellence. Der ganze Rest von Poesie wird
dagegen etwas zu Populires, eine blosse Gefiihls-Geschwitzigkeit...«. F. Nietzsche:
Gotzen-Dimmerung, KSA 6, S. 154. — Worauf sich Nietzsche hier bezieht, ist Horaz’
Stil-Auffassung des knappen und lakonischen Ausdrucks, die Nietzsche in sein eige-
nes energetisch und semiotisches Produktionsmodell einbaut. Bei Horaz heift es:
»lch strebe nach Knappheit«. Horaz: Ars Poetica/Die Dichtkunst, hg. und iibersetzt
von Eckart Schifer, Stuttgart 1972, S. 5. — Nietzsche verwandelt sich auch Horaz ein,
indem er die Horazsche brevitas mit seinen eigenen sprach- und zeichentheoretischen
Uberlegungen amalgamiert, sie assimiliert. Den Nexus bildet die Auffassung von
bewuBter Okonomie in der Einsetzung sprachlicher Mittel, das, was Nietzsche die
abgekiirzte Sprache« und manchmal auch Semiotik nennt. Nietzsche scheint hier zu-
dem auch auf einen Topos der Horazschen Stilistik anzuspielen, der auf Vornehmbheit
und Verachtung gegeniiber der Masse abzielt, wie sie sich in der makrostrukturellen
Sprecher-Figur des Pilatus im Ecce homo manifestiert: »Saepe stilum vertas« (drehe
oft den Griffel um). »saepe stilum vertas, iterum qua digna legi sint/scripturus, neque
te ut miretus turba labores,/contentus paucis lectoribus« (Willst du schreiben, was
man immer wieder liest, so muf3t du oft den Griffel wenden und das Geschriebene
tilgen; verschméhen mufit du die Bewunderung der Menge und mit wenigen Lesern
dich begniigen). Horaz: Satiren 1, 10, Z. 72-74, in: Horaz: Samtliche Werke, hg. und
iibersetzt von W. Schone, Miinchen 1970, S. 67.

- am 14.02.2028, 12:20:19. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

286 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

cken lieB. In diesen Vorreden geht es Nietzsche darum, seine (philosophische)
»Aufgabe« zu entdecken,166 Korrespondenzen und gedankliche Fortentwicklungen
in seinen Schriften zu rekonstruieren und herauszustreichen, so als ob er auf der Su-
che sei nach dem Grundwillen, der sein Werk organisiert. Zugleich geht er aber
auch Verwandlungen und Héutungen ein, die er im Laufe der Zeit durchgemacht
hat, und stellt sie in den Zusammenhang einer »Gesundheitslehre«'®’ und betont
seine »Schlangenklugheit [...], die Haut zu wechseln«.'® Wihrend der Abfas-
sung von Ecce homo unterzieht Nietzsche seine fritheren Schriften erneut einer Re-
Lektiire und stellt in einem Brief an Koselitz erstaunt fest: »Ich blittere seit einigen
Tagen in meiner Litteratur, der ich jetzt zum ersten Male mich gewachsen fiihle.
Verstehen Sie das? Ich habe Alles sehr gut gemacht, aber nie einen Begriff davon
gehabt, — im Gegenteil!... Zum Beispiel die diversen Vorreden, das fiinfte Buch
ygaya scienza< — Teufel, was steckt da drin! —« 169

Nach der Vollendung von Also sprach Zarathustra wird die Frage nach der Ge-
schlossenheit und Einheitlichkeit des Werkes fiir Nietzsche sehr dringlich, und sie
artikuliert sich ganz exolizit in den Vorworten zu den >Neuen Auflagen< seiner Bii-
cher aus den Jahren 1886 und 1887. Von diesem Zeitpunkt an versucht Nietzsche
nidmlich, seine verdffentlichten Schriften als komponierte Werk-Einheit bezie-
hungsweise als ein Ganzes zu verstehen, das auf Also sprach Zarathustra hin per-
spektiviert sein soll. Nietzsche verfolgt dabei ein doppeltes Anliegen: Zum einen
mochte er die absolute Singularitit von Also sprach Zarathustra herausstreichen,
zum anderen den komplementidren Charakter der anderen Schriften zu Also sprach
Zarathustra. Also sprach Zarathustra und die anderen Schriften sollen in eine Kor-
relation gebracht werden. Nietzsche verfolgt dabei einen ganz prézisen und kompo-
sitorisch hoch aufschlulreichen Plan. Bereits 1886 schreibt Nietzsche in diesem
Zusammenhang an seinen Verleger: »Auf der Riickseite vom Umschlag des letzter-
schienen Buchs finden Sie eine Art Uberblick und Programm iiber meine bisherige
und zukiinftige Thatigkeit. Es sollen 10 Werke und nicht mehr sein, mit denen ich
»iibrig« bleiben soll.«'™ Tatsachlich gliedert Nietzsche zwei Jahre spéter in Ecce
homo sein Werk in zehn einzelne Schriften, wobei er zu diesem Zweck mehrere
Schriften synthetisch zu einer zusammenfafit. So etwa sind aus den doch sehr unter-
schiedlichen vier Unzeitgemdfien Betrachtungen schlicht die Unzeitgemdfien ge-

166 Vgl. dazu die beispielsweise die Vorrede zum zweiten Teil von Menschliches, Allzu-
menschliches. F. Nietzsche: Menschliches, Allzumenschliches, KSA 2, S. 369-377.

167 Ebd., S. 373.

168 Ebd., S. 372.

169 Brief an Heinrich Koselitz, 9. Dezember 1888, F. Nietzsche: Scmtliche Briefe, KSB
8,S.515.

170 Brief an Ernst Wilhelm Fritzsch, 7. August 1886, F. Nietzsche: Scmtliche Briefe,
KSB 7, S. 226.

- am 14.02.2028, 12:20:19. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SCHRIFT ECCE HOMO | 287

worden. Die Zahl 10 ist natiirlich insofern bedeutsam, als es sich dabei nicht nur um
eine Anspielung auf den Dekalog handelt'”' — womit Nietzsche auch sein Autor-Ich
in gewisser Weise einer antichristlichen Modellierung unterwirft —, sondern die
Zahl 10 entfaltet eine strukturell-kompositorische Bedeutung, die die Schrift Also
sprach Zarathustra als Zentrum und Hohepunkt des Werkes offenbart, in der sich
alle anderen Schriften (selbstbe-)spiegeln. So gliedert sich namlich auch die Vorre-
de von Also sprach Zarathustra in zehn Abschnitte. AuBlerdem bezeichnet Nietz-
sche den ersten und wichtigsten Teil von Also sprach Zarathustra als ein »Zehn-
Tage-Werk«.172 Nietzsche setzt damit sein Werkentwurf aus Ecce homo in direkte
Beziehung zu Also sprach Zarathustra, so dal sein Werk-Entwurf und Also sprach
Zarathustra sich also in kompositorischer Hinsicht spiegeln.

2. — In Ecce homo nun beschreibt Nietzsche den Aufbau seines Gesamt-Werks. Er
versucht eine kausallogische Entwicklung von Der Geburt der Tragddie bis zu den
angekiindigten Schriften Dionysos-Dithyramben und Der Antichrist zu zeichnen,
die aber selbst nicht mehr Teil des literarisch-philosophischen Gesamtwerks sein
sollen, so als ob ihr Verfasser eben nicht mehr Nietzsche ist, sondern Dionysos oder
der 11<7l3ntichrist. Ecce homo greift nicht nur im Titel, wie Heinrich Detering gezeigt
hat,

oder Ubergangsphinomen. Entscheidend ist, daB Nietzsche mit Der Geburt der

eine Schwellensituation auf, sondern ist selbst, als Schrift, ein Schwellen-

Tragddie den Anfang seiner (tragischen) Philosophie, und damit den Beginn seines
Werks benennt, und aus ihr eine teleologische Gedankenfigur hervortreibt, die sein
Gesamtwerk strukturiert. Allerdings handelt es sich dabei nicht um eine teleologi-
sche Gedankenfigur, in der das Ziel als ein Ende zu bestimmen ist, sondern viel-
mehr um eine Gipfelstruktur. Die Bewegung strukturiert sich auf ein Ziel hin, das in
der Mitte eines Weges situiert wird, und von dieser Mitte fort. Anders ausgedriickt:
Nietzsches Schriften bewegen sich in seiner Selbstdarstellung auf den Zarathustra
hin und von ihm fort.'” Nietzsche reflektiert also sein Gesamtwerk auf seine

171 Martin Stingelin betont, da3 Nietzsche den Versuch unternimmt, »dem Korpus seiner
Schriften den gesetzgeberischen Anschein eines zweiten [...] Dekalogs zu geben«.
M. Stingelin: »er war im Grunde der eigentliche Schrifisteller«, S. 80f.

172 F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 341.

173 Vgl. H. Detering: Der Antichrist und der Gekreuzigte, S. 116.

174 In einem Brief vom 26. November 1886 betont Nietzsche gegeniiber Paul Deussen
die Bedeutung von Also sprach Zarathustra sowie die Rolle, die ihm im Ecce homo
zukommt: »Ecce homo. Wie man wird, was man ist. Dies Buch handelt nur von
mir, — ich trete zuletzt darin mit einer welthistorischen Mission auf. Es ist bereits im
Druck. — Darin wird zum ersten Mal Licht iiber meinen Zarathustra gemacht, das
erste Buch aller Jahrtausende, die Bibel der Zukunft, der hochste Ausbruch des

- am 14.02.2028, 12:20:19. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

288 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

Schrift Also sprach Zarathustra hin, die als der zentrale Text aufgefasst wird, auf
den sich die anderen Schriften wie Erlduterungen und Kommentare bezichen.
Durch Nietzsches Selbstkommentare werden die einzeln veréffentlichten Schriften
sowohl mit dem Zarathustra als auch untereinander verwoben. Er versucht, einen
roten Faden zu spinnen, der sowohl diachron als auch synchron ist und sammelt
sich als Autor und seine Schriften auf einen Punkt hin: Also sprach Zarathustra.
Dabei kniipft Nietzsche ein komplexes Netz von Riickverweisen und Ausblicken,
welche die enge Verwobenheit der einzelnen Schriften demonstrieren soll.

Die Geburt der Tragddie, 1886 mit dem Versuch einer Selbstkritik als Neuauf-
lage erschienen, wird in Nietzsches Konzeption so in Ecce homo an den Anfang
seines Schaffens gestellt. In der Erkenntnis der »Psychologie der Tragédie«175
nimmt seine Philosophie ihren Anfang. Sie besteht laut Nietzsche im

Jasagen zum Leben selbst noch in seinen fremdesten und hértesten Problemen; der
Wille zum Leben im Opfer seiner hochsten Typen der eignen Unerschopflichkeit
frohwerdend — das nannte ich dionysisch, das verstand ich als Briicke zur Psycholo-
gie des tragischen Dichters. Nicht um von Schrecken und Mitleid loszukommen,
nicht um sich von einem gefahrlichen Affekt durch eine vehemente Entladung zu rei-
nigen — so missverstand es Aristoteles: sondern um, iiber Schrecken und Mitleid hin-
aus, die ewige Lust des Werdens selbst zu sein, jene Lust, die auch noch die
Lust am Vernichten in sich schliesst... In diesem Sinne habe ich das Recht,
mich selber als den ersten tragischen Philosophen zu verstehen — das heisst den
dussersten Gegensatz und Antipoden eines pessimistischen Philosophen. 176

Dariiber hinaus erhilt der Titel dieses ersten philosophischen Buches in Ecce homo
eine selbstreflexive und selbstreferentielle Bedeutung: Die Geburt der Tragddie
markiert zum einen den Anfang von Nietzsches tragischer Philosophie, zum ande-
ren bildet sie die Geburt des philosophischen Autors Nietzsche und tritt in Korres-
pondenz, ja, wird fast gleichbedeutend mit dem »Incipit tragoedia« aus dem vierten
Buch von Die frohliche Wissenschaft, das 1882 wiederum Also sprach Zarathustra
und die Figur des philosophierenden Propheten Zarathustra ankiindigt.177 In Ecce
homo schreibt Nietzsche dazu: »Was hier »hochste Hoffnung« heisst, wer kann
dariiber im Zweifel sein, der als Schluss des vierten Buches die diamantene Schon-

heit der ersten Worte des Zarathustra aufglanzen sieht? '™

menschlichen Genius, in dem das Schicksal der Menschheit einbegriffen ist«. F.
Nietzsche: Sdamtliche Briefe, KSB 8, S. 492.

175 F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 312.

176 Ebd.

177 Vgl. dazu Wolfram Groddeck: » Geburt der Tragddie«< in »Ecce homo«, in: N-St. 13
(1984), S. 325-331.

178 F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 333.

- am 14.02.2028, 12:20:19. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SCHRIFT ECCE HOMO | 289

Worauf Nietzsche hier anspielt, ist, wie gesagt, der letzte Aphorismus des vier-
ten Buchs, der Aphorismus 342 »Incipit tragoedia«, der textidentisch mit dem An-
fang der Vorrede aus Also sprach Zarathustra ist. Der einzige Unterschied besteht
darin, daB der Aphorismus in Die frohliche Wissenschaft typographisch in Prosa ge-
setzt ist, wihrend in Also sprach Zarathustra der identische Text nach biblischem
Vorbild in Verse gesetzt ist, womit nicht zuletzt eine pathetischere Stilhohe erreicht
wird — saepe stilum vertas... Nietzsche verfolgt in Ecce homo das Ziel, die Prisenz
Zarathustras sowohl in der Frohlichen Wissenschaft nachzuweisen als auch auf die
Geburt der Tragddie zuriickzuproj izieren.'”” Bei Nietzsches kommentierenden Ver-
fahren handelt es sich zugleich um einen Ausblick auf den Zarathustra selbst sowie
um einen Rickblick auf die Geburt der Tragodie. Vorwirts- und Riickwértsbewe-
gungen werden somit konvergent. Die Briicke, die dies fiir Nietzsche erméglicht,
tragt den Namen Dionysos.

Im Versuch einer Selbstkritik von 1886 entdeckte Nietzsche die Geburt seiner
Philosophie und benannte sie folgendermafien: »Ich hiess sie die dionysische.«180
Der »Name >Dionysos««, der den Erfahrungen, von denen das frithe Buch nur rede-
te, »wie ein Fragezeichen mehr beigeschrieben war«lgl, wird in Ecce homo zu ei-
nem >Begriffs, der, wie so oft, selbst Namen ersetzt. So wird fiir Nietzsche auch der
Name »Zarathustra< zu einem Namen, der ersetzbar wird durch >Dionysos<. Nietz-
sche schreibt iiber die Gestalt, den »Typus Zarathustra«: »Aber das 1ist
der Begriff des Dionysos selbst.«"* Zarathustra ist also
die Begriffsperson des Dionysos, der ebenfalls eine Begriffsperson Nietzsches ist.

179 Tatséchlich sollte die Gestalt des Zarathustra bereits in einigen Aphorismen von Die
[frohliche Wissenschaft auftreten, wie aus dem Nachlal3 ersichtlich ist. Bei der Verof-
fentlichung strich Nietzsche diese Passagen, abgesehen vom letzten Aphorismus her-
aus. Vgl. dazu Mazzino Montinari: »Zarathustra vor »Also sprach Zarathustra<«, in:
ders.: Nietzsche lesen, Berlin/New York 1982, S. 79-91.

180 F. Nietzsche: Geburt der Tragiodie, KSA 1, S. 16

181 Ebd.

182 F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 344. — Bereits im »Versuch einer Selbstkritik«
wird am Ende auf die Sprache Zarathustras verwiesen, »jenes dionysischen Un-
holds«. F. Nietzsche: Geburt der Tragodie, KSA 1, S. 16. — Also bereits 1886 er-
scheinen die Namen von Dionysos und Zarathustra bereits bis zu einem gewissen
Grade ersetzbar in bezug auf ihre Bedeutung. — Die Gleichsetzung von >Dionysos<
mit »Zarathustra< offenbart damit unter anderem auch die antichristliche, immoralisti-
sche Haltung im Namen oder Zeichen des Dionysos. »Man hat mich nicht gefragt,
man hitte mich fragen sollen, was gerade in meinem Munde, im Munde des ersten
Immoralisten, der Name Zarathustra bedeutet. [...] Die Selbstiiberwindung der Moral
aus Wahrhaftigkeit, die Selbstiiberwindung des Moralisten in seinem Gegensatz — in
mich — das bedeutet der Name Zarathustra.« F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S.
367.

- am 14.02.2028, 12:20:19. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

290 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

Der Zusammenhang von Name und Bedeutung ist, wie wir bereits vielfach ge-
sehen haben, in Ecce homo zunichst einmal fragwiirdig, folgt aber einer wohlkalku-
lierten Darstellungsstrategie, in der Verwirrung gestiftet und zugleich &dsthetische
Rationalitdt einsehbar gemacht werden soll, was Nietzsche als »Labyrinth verwege-
ner Erkenntnisse«' ™ bezeichnet. Ein Beispiel: »Und zum Teufel, meine Herrn Kri-
tiker! Gesetzt, ich hitte meinen Zarathustra auf einen fremden Namen getauft, zum
Beispiel auf den von Richard Wagner, der Scharfsinn von zwei Jahrtausenden hitte
nicht ausgereicht, zu errathen, dass der Verfasser von »Menschliches, Allzumensch-
liches« der Visionér des Zarathustra ist...«

Richard Wagner zum Beispiel, Verfasser des Zarathustra, dessen gleichnamige
Gestalt der Begriff des Dionysos laut Nietzsche ist? Die ganze Sprengkraft dieses
Apercus wird erst klar, wenn man sich vergegenwirtigt, dass Nietzsche die Erstauf-
lage der Geburt der Tragddie, die ja die Keimzelle nicht nur seines Zarathustra,
sondern seines Gesamtwerks sein soll, Wagner gewidmet hatte. In Die Geburt der
Tragddie von 1872 hatte Nietzsche Wagner gewissermaBen als den neuen Dionysos
angekiindigt und gefeiert. Darin sieht er aber im Riickblick in Ecce homo »die
fremdartigste »Objektivitit, die es geben kann: die absolute Gewissheit dariiber,
was ich bin, projicirte sich auf irgend eine zufillige Realitit«."> AufschluBreich ist,
daB Nietzsche im Riickblick sein eigenes Selbst auf Wagner projiziert sieht, womit
er selbst zu einem neuen Dionysos wird.

In den zehn Abschnitten des dritten Kapitels von Ecce homo, in denen Nietz-
sche sein Gesamt-Werk entwirft und tiber seine Schriften spricht, steht derjenige
uber Also sprach Zarathustra in der Mitte. Der letzte Abschnitt, wie sollte es anders
sein, handelt von Der Fall Wagner. Ein Musikanten-Problem. Nietzsche bricht hier
die Entstehungs- und Publikationschronologie seiner Schriften auf, denn Der Fall
Wagner ist vor der Gétzen-Ddmmerung entstanden und auch frither erschienen. Die
Verschiebung in der Reihe der Selbstkommentare ist natiirlich, wie Wolfram Grod-
deck gezeigt hat, nicht zufillig, denn die Uberschrift des letzten Abschnitts wird
dadurch massiv hervorgehoben und tritt damit in Beziechung zum ersten Abschnitt:
Die Geburt der Tragddie spiegelt den Fall Wagner.186 In dieser symmetrischen
Konstellation wird auch das Titelzitat »Der Fall Wagner« zur mehrdeutigen Formel
und offenbart Nietzsches »instinktive Arglist«: es konnotiert ndmlich das Ende, den
Untergang Wagners, seinen >Fall«, wie »Die Geburt der Tragddie« den Anfang und
Ausgang der tragischen Philosophie und philosophischen Autorschaft im Zeichen
des Dionysos impliziert.

183 Ebd., S. 303.
184  Ebd, S.287.
185 Ebd., S. 314f.
186 Vgl. dazu Wolfram Groddeck: » Geburt der Tragddie« in >Ecce homo««, S. 325-331.

- am 14.02.2028, 12:20:19. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SCHRIFT ECCE HOMO | 291

Ich erinnere daran, dass nicht wahr oder falsch, sondern Ich-Gerechtigkeit viel-
fach das Kriterium ist, das Nietzsches Selbstdarstellung organisiert. Mit dem, was
man Ich-Gerechtigkeit nennen kann, stellt sich Nietzsche daher nicht nur jenseits
von wahr und falsch, sondern kann sich so als Dichter seines Lebens und seiner Au-
torschaft prisentieren. Nietzsche geht es darum, ein geschlossenes, kohédrentes und
monolithisches Gesamtwerk in 10 Teilen und ein entsprechend starkes Autor-Ich zu
prasentieren. Es geht Nietzsche also darum, seinem eigenen »Selbst« und seinem
projizierten Autor-Ich unter poetologischen Gesichtspunkten gerecht zu werden, so
daB er auch den Fall Wagner in die Geburt der Tragddie projizieren kann, in der
zuvor schon die Figur und Begriffsperson des Zarathustra iiber den Umweg der
Frohlichen Wissenchaft und der Figur des Dionysos projiziert worden war. Somit
gelingt es Nietzsche, die urspriingliche Intention der Geburt der Tragddie in ihr
Gegenteil zu verkehren und ein durch und durch selbstbeziigliches und egozentrier-
tes Gesamt-Werk zu schaffen, das er sich als Aufgabe gestellt hatte. Wahrend sich
Nietzsches Subjekt-Diviualismus also in den unterschiedlichen Sprecher-Rollen
und Begriffspersonen spiegelt, manifestiert sich Nietzsches ich-bezogene Weltsicht
unter anderem in seinem Versuch, ein geschlossenes Gesamt-Werk zu préisentie-
ren.'®’” Vor diesem Hintergrund lohnt es sich, die Figur der Egozentrizitit, die sehr

187 Christof Kalb merkt in diesem Zusammenhang an: »Ist nicht Nietzsches biographi-
sche Lebensgestaltung von genau der reflexionsphilosophischen Logik angeleitet, de-
ren Defizite er [...] so luzide bemerkt hatte? Tatsdchlich sieht es doch so aus, als ma-
terialisiere sich Nietzsches Wille (seine ihm zunichst unbekannte Aufgabe) in
sprachlicher Gestalt (den einzelnen Schriften), und zwar in der Weise, daf} die Folge
der sprachlichen Objektivierungen, von ihrem Ende her betrachtet, als Zusammen-
hang einer subjektiven Entwicklung kenntlich wird (das Werk als Biographie); auf
dem Hohepunkt dieser Entwicklung soll das Subjekt sein Wesen artikulieren kon-
nen[...]. Indessen hatte doch Nietzsche selbst darauf hingewiesen, da3 Selbstbildung
als Sebstbewufitseinsbildung, auf ihrer sinnfernen Riickseite von reflexiv nicht ein-
holbaren Verlusten an Individualitit begleitet wird. Bezogen auf Nietzsches Selbst-
gestaltung miiite die Frage also lauten: Hat Nietzsche mit der Verengung seines Le-
bens auf eine reflexiv angeeignete Aufgabe nicht jene leibliche Individualitit ausge-
blendet, in der auch ganz andere Selbstentwiirfe unerschpliche Sinnressourcen hét-
ten finden kénnen? Vor allem aber: Hat Nietzsche mit dem Anspruch, seine Selbst-
bildung im Begriff einer Aufgabe vollendet zu haben, nicht das Programm einer ge-
rade nicht-begrifflichen, dsthetischen Lebensgestaltung preisgegeben?« Chr. Kalb:
Desintegration, S. 298f. — Diese Fragen lassen sich nur stellen, wenn man noch von
einem wesentlichen Unterschied zwischen Philosophie, Literatur und Leben bei
Nietzsche ausgeht. Wenn man Ecce homo aber dahingehend interpretiert, daf3 sich
Nietzsche im Riickgriff auf seine sprachtheoretischen, psychologischen und anthro-
pologischen Uberlegungen und literarischen Strategien als isthetisch-egozentrierte
Lebensform entwirft, indem er sich quasi seine Philosophie, sein Leben und seine
Schriften nachtréglich einverleibt, dann ist das die radikalste Form einer #sthetischen
Lebensgestaltung.

- am 14.02.2028, 12:20:19. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

292 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

eng mit der existentiellen Ausgangssituation des Ecce homo zusammenhingt, ge-
nauer zu analysieren.

- am 14.02.2028, 12:20:19. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

