
Eine furchtbare Vermutung ‒
und beschränkte Aussichten der Desillusionierung

Burkhard Liebsch

Guerre: nous savons aujourd’hui ce que veut dire ce mot.
Emmanuel Mounier1

Das Unvorstellbare entzieht sich unserem Gedächtnis,
und das ist gut so, aber einmal […] muß das Entsetzen uns erreichen

‒ sonst gibt es kein Weiter.
Max Frisch2

Maybe an unexamined life is not worth living.
But a man’s examined life can make him wish he was dead.

Saul Bellow3

Philosophische Arbeit an einer Theorie des Krieges sieht sich Bernhard
Taureck zufolge mit einer „furchtbaren Vermutung“ konfrontiert: dass wir
über den pólemos noch nicht hinausgekommen sind, von dem Heraklit in
einem vielfach zitierten Fragment sagt, er manifestiere sich als König, d.h.
als Regent oder Herrscher, bzw. als Vater oder ,Erzeugerʻ „aller Dinge“
(124). Zahlreiche, von Friedrich Nietzsche und Martin Heidegger über Eu‐
gen Fink und Jan Patočka bis hin zu Nicole Loraux und Jacques Rancière
reichende Interpretationen des pólemos konnten tatsächlich den Eindruck
erwecken, diese Vermutung zu affirmieren – sei es im Sinne einer ontolo‐
gischen, sei es im Sinne einer historischen These, die darauf hinausläuft,
dass Geschichte als, durch und für Krieg geschieht, der sie demnach zu‐
gleich hervorbringen und beherrschen würde. Bernhard Taureck bestreitet
das (25) und weist mit Recht gängige Interpretationen jenes Fragments zu‐
rück. Als unabänderlich gegebenes Subjekt der Erzeugung und/oder der

1 Emmanuel Mounier, Œuvres, T. III, 1944–1950, Paris 1962, S. 360.
2 Max Frisch, Tagebuch 1946‒1949 [1950], Frankfurt/M. 1973, S. 327.
3 Saul Bellow, Ravelstein, Harmondsworth 2002, S. 34.
4 Im Folgenden beziehen sich bloße Ziffern im Text auf Bernhard H. F. Taureck, Drei

Wurzeln des Krieges. Und warum nur eine nicht ins Verderben führt. Philosophische
Linien in der Gewaltgeschichte des Abendlandes, Zug 2019.

https://doi.org/10.5771/9783748910909-223 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:36:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748910909-223


Herrschaft über alles und jeden sei der Krieg jedenfalls nicht zu verstehen.
Schon gar nicht so, dass ,wirʻ von der Mitschuld daran freizusprechen wä‐
ren, wenn er sich nicht als ein Mittel gewaltsamer Auseinandersetzung
handhaben lässt, sobald man ihn vom Zaun gebrochen hat.5 Dann tendiert
er grundsätzlich, wie Carl v. Clausewitz betont hat, zum Äußersten, so
dass eine bloß ,instrumentelleʻ Konzeption des Krieges als wirklichkeits‐
fremd erscheint. Sobald man ihn zu ,führenʻ glaubt, beginnt ,erʻ uns zu
führen (laut Bernhard Taureck) wie ein scheinbar autonomes Subjekt ‒ mit
regelmäßig verheerenden Konsequenzen, die die jeweils Überlebenden
und auch uns heute eigentlich vollkommen desillusionieren müssten. Das
Gegenteil ist aber der Fall, so dass es den Anschein haben kann, als be‐
haupte sich der pólemos selbst in den Verhältnissen zwischen den mäch‐
tigsten politischen Subjekten, die die moderne Geschichte der Staaten, in‐
ternationaler Koalitionen und Imperien hervorgebracht hat – nicht zuletzt
gerade dank der Illusionen, die man nach wie vor mit der Vorstellung ver‐
bindet, Krieg sei bis zum Sieg führbar.6

Doch herrscht nach Bernhard Taurecks Beobachtung ein „gespensti‐
scher Konsens des Schweigens“ (195) über das kriegerische Erbe dieser
Geschichte, aus dem man anscheinend nichts lernt, während gleichzeitig
paradoxerweise noch Schlimmeres als das vermeintlich bereits bekannte
Schlimmste vorbereitet wird. So kalkulierte jüngst der us-amerikanische
Autor Matthew Kroenig mit über 50 Millionen Toten für den Fall, dass be‐
stimmte Szenarien in kommenden Atomkriegen eintreten sollten, auf die
auch die aktuelle US-Nuklearstrategie abzielt.7

5 So heißt es denn auch bei Münkler kurz und bündig: Krieg sei „jederzeit möglich“,
„niemals jedoch unvermeidlich“; Herfried Münkler, Über den Krieg, Weilerswist
32003, S. 19; vgl. Vf., „,Herrschtʻ Krieg ‒ seit je her, gegenwärtig und auf im‐
mer? ,Polemologischeʻ Überlegungen zur Frage, ob wir ihm ausgesetzt oder (auch)
ausgeliefert sind“, in: Studia Phaenomenologica. On Conflict and Violence, vol. XIX
(2019), S. 103–128.

6 Jedoch bedarf die suggerierte Alternative (Krieg ,führenʻ vs. von ihm ,geführtʻ wer‐
den) ihrerseits der Revision. Zur „Verselbständigung“ des Krieges kommt es bspw.
im Fall herrschender Bürgerkriegsökonomien keineswegs ganz ohne menschliches
Zutun; vgl. Herfried Münkler, Die neuen Kriege, Reinbek 2004, S. 163, 171. Als Ge‐
genmittel empfiehlt Münkler, „das aufgebrochene Gewaltmonopol der Staaten im
globalen Maßstab wiederherzustellen“, so dass „die Staaten (wieder) die alleinigen
Herren des Krieges werden“ (ebd., S. 63).

7 Matthew Kroenig, The Logic of American Nuclear Strategy. Why Strategic Superiori‐
ty Matters, Oxford 2018. Nichts spricht allerdings dafür, dass sich kommende nuklea‐
re Kriege an die Kalkulationen dieses Autors halten und nicht noch viel mehr ,Opfer
fordernʻ werden als der Zweite Weltkrieg.

224 Burkhard Liebsch

https://doi.org/10.5771/9783748910909-223 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:36:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748910909-223


Man neigt dazu, Superlative wie das Schlimmste, das Grausamste, das
Äußerste, das Entsetzlichste, das Ungeheuerlichste usw. nicht für steiger‐
bar zu halten. Zu hyperbolischer Rede sahen sich aber bereits viele veran‐
lasst, die sich mit Formen der Gewalteskalation in Richtung auf deren Ra‐
dikalität, Exzessivität und Intensität auseinandergesetzt haben.8 Nicht um‐
sonst berufen sich noch Karl Kraus und Manès Sperber auf William
Shakespeares King Lear, wo es heißt: „The worst is not so long as we can
say ,This is the worstʻ.“9 Wir haben es hier mit Extremen zu tun, denen
man sich physisch und gedanklich allenfalls in gewisser Weise nähern, die
man aber in keiner Weise wirklich ,fassenʻ kann. Wer ihnen zu nahe
kommt, kommt in ihnen um oder überlebt allenfalls schwer traumatisiert
und weitgehend sprachlos.10 Kann sich eine Theorie des Krieges damit ab‐
finden, die darauf hoffen lässt, es werde sich ausgehend von der Weisheit
der Alten eventuell eine „Grammatik der vermeidbaren Gewalt im Unge‐
heuerlichen“ entdecken lassen (13)? Und wird sie auf diese Weise den von
Bernhard Taureck diagnostizierten „Philosophie-Bankrott vor dem Übel
des Krieges“ überwinden (247)? Methodisch legt er nahe, vom Ungeheu‐
ren (to deinon, 88) auszugehen – obgleich es nunmehr im Verdacht der
Unerfahrbarkeit und Undarstellbarkeit steht – und an der Maßlosigkeit
von „Leid, Qual und Verwüstung“ Maß zu nehmen, soweit all das auf den
Krieg zurückzuführen ist. Am Ende hofft er, aller angebrachten Skepsis
zum Trotz, auf ein „lernendes Leid aus Jahrtausenden“ (349).

8 Vgl. Vf., „,Uralterʻ Krieg und Neue Kriege. Fordert die neuere Gewaltgeschichte
zur Revision der menschlichen conditio historica heraus?“, in: Michael Hampe
(Gasthrsg.), Über den Krieg. Ontologie, Moral und Psychologie. Allgemeine Zeit‐
schrift für Philosophie 43, Nr. 2 (2018), S. 193‒216.

9 William Shakespeare, King Lear, Bungay, Suffolk 1968, S. 148; Karl Kraus, Weltge‐
richt I, Frankfurt/M. 1988, S. 9; Manès Sperber, Bis man mir Scherben auf die Au‐
gen legt. All das Vergangene... Band 3, Frankfurt/M. 1994, S. 156.

10 Daran hat vielfältige Arbeit an der (gewiss nicht bloß als „literarische Zutat“ einzu‐
stufenden) „Anschaulichkeit“ von Kriegsbeschreibungen nichts ändern können. Zu‐
mal wenn es zutrifft, dass „authentische“ Realität des Krieges dort zu finden ist,
„wo die Bomben einschlugen“ und der Krieg nicht überlebt wird, ist die Konse‐
quenz unausweichlich: hier hat „der Krieg […] seine Darstellbarkeit verloren“. Vgl.
Herfried Münkler, Gewalt und Ordnung. Das Bild des Krieges im politischen Den‐
ken, Frankfurt/M. 1992, S. 186, 197, 206. Doch gilt es auch dritte Wege zwischen
naiv vorausgesetzter Anschaulichkeit einerseits und absoluter Nichtdarstellbarkeit
andererseits zu erkunden. Vgl. Suzannah Biernoff, Portraits of Violence. War and
the Aesthetics of Disfigurement, Ann Arbor 2017.

Eine furchtbare Vermutung 225

https://doi.org/10.5771/9783748910909-223 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:36:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748910909-223


Allerdings haben wir allen Anlass, daran zu zweifeln, ob die Philoso‐
phie (oder irgendeine andere Disziplin, etwa eine Poetik des Tragischen11)
der Maßlosigkeit des zu Erinnernden gerecht zu werden vermag und ob
sie es als solches realisieren, darstellen, erklären und begreifen kann. Be‐
reits auf der Ebene der für Bernhard Taureck ersten Frage, was Krieg „be‐
deutet“12, erscheint problematisch, ob es einen „Logos als Einheit einer
Sammlung, verbunden mit einer Sprache, die diese Einheit aussagt“ (265),
geben kann, der die Philosophie davor zu bewahren vermöchte, weiterhin
vor dem Krieg ihren Bankrott erklären zu müssen. Möglicherweise muss
sie sich mit der aporetisch anmutenden Aufgabe bescheiden, von dem zu
zeugen, was dem Denken inkommensurabel ist, wie es Jean-François Lyo‐
tard vermutete. „Doch wer Zeugnis sagt, sagt Spur, und wer Spur sagt,
sagt Einschreibung, Retention, Bleibe (demeure).“13 Davon ist in der Tat
auszugehen: dass das Ungeheure, Entsetzliche bzw. Äußerste, wie es
Clausewitz quasi summarisch nennt, eine ,bleibendeʻ Spur in unserem Le‐
ben und Denken hinterlassen hat und so „den Menschen selbst als das Un‐
geheuerlichste vor sich selbst zeigt“ (337)14: als sich selbst fremd ‒ oder
vielmehr: angesichts einiger kriegsbereiter Menschen mit ihrer Verblen‐
dung und ihrer „verbrecherischen Frivolität“ fremd (43), die zu begreifen
laut Georg Simmel genügen würde. Alles andere könnte geradezu als
„überflüssiger Tiefsinn“ erscheinen (228). So wäre der Krieg mit all den
Schrecken, die er in immer neuen Variationen heraufbeschwört, letztlich
nicht ,demʻ Menschen anthropologisch anzulasten, sondern, wie in der
Einleitung gesagt, lediglich wenigen Subjekten zuzuschreiben. (Siehe Sei‐
te 12f. in diesem Band.) Oder ist der Krieg etwa doch „unheilbar mit der
conditio humana verbunden“ (241)? Handelt es sich in diesem Sinne um
ein chronisch-pathologisches Phänomen, das in seiner Entsetzlichkeit (mi‐

11 Vgl. Paul Ricœur, „Sur le tragique“ [1953], in: ders., Lectures 3. Aux frontières de
la philosophie, Paris 1994, S. 187–210.

12 Ist das nur eine Frage der Definition (45, 66) und nicht auch im Rekurs darauf zu
bestimmen, wie Krieg widerfährt?

13 Jean-François Lyotard, Das Inhumane, Wien 32006, S. 223.
14 Hervorhebg. B.L. Bedenkt man jenen Begriff der Spur genauer, kann allerdings von

einem reinen, phänomenologisch ohnehin problematischen Sichzeigen des Unge‐
heuerlichen ebensowenig die Rede sein wie davon, man brauche die Geschichte des
Krieges „nur [mit Hegel] vernünftig anzuschauen, um die in ihm wirkende Vernunft
der Geschichte zu erkennen“; vgl. Georg W. F. Hegel, Vorlesungen über die Philo‐
sophie der Weltgeschichte Bd. I. Die Vernunft in der Geschichte, Hamburg 1994,
S. 31; Herfried Münkler, Der grosse Krieg. Die Welt 1914‒1918, Berlin 2015,
S. 217.

226 Burkhard Liebsch

https://doi.org/10.5771/9783748910909-223 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:36:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748910909-223


arón) nicht zum bloß Tragischen zu entschärfen ist, von dem man an‐
nimmt, es gehöre bedauerlicherweise, aber unvermeidlich, zum menschli‐
chen Dasein (255)?

Nach wie vor wird Krieg vorbereitet und entfesselt, obgleich er als das
Bedrohlichste gelten muss, wie Erasmus von Rotterdam feststellte (24).
Das verlangt in der Tat nicht nur nach einer Beschreibung dessen, „was
Krieg bedeutet“ (und zwar vor allem für diejenigen, die kriegerischer Ge‐
walt ausgesetzt sind), sondern darüber hinaus auch nach einer Erklärung
aller möglichen Kriege und am Ende nach einer Antwort auf die Frage,
wie sich Krieg verhindern ließe (34) ‒ obgleich er von Anfang an wie ein
fatales, sich immer neu wiederholendes Verhängnis anmutet, das dazu ver‐
leitet, vor ihm zu kapitulieren und auf diese Weise weiterhin „unmündige
Kinder des Krieges“ (249) zu bleiben, statt die vermeintlich unabwendba‐
re Herrschaft und Drohung des Krieges15 zu beenden, der alles zu regieren
scheint.

Wenn in diesem Fall schon kein Vatermord Abhilfe verspricht (der, fol‐
gen wir den Psychoanalytikern in diesem Punkt, doch nur eine endlos ver‐
längerte Schuld und insofern fortgesetzte Herrschaft des vermeintlich Er‐
ledigten nach sich ziehen würde) und wenn kein finaler Krieg gegen den
Krieg Aussicht auf endgültigen Erfolg hat, sollten wir es dann nicht we‐
nigstens mit einem Generalstreik versuchen (352 f.), auch auf die Gefahr
hin, sich bedingungslos wehrlos machen zu müssen (215) in dem schon
von Platon geforderten Bewusstsein, lieber zu Grunde gehen und Unrecht
zu leiden16, als weiterhin an der dem Krieg attestierten Herrschaft mit‐
schuldig zu werden (34)? Wie aber könnte konsequente und radikale Wei‐
gerung, sich in die Vorbereitung nächster Kriege verstricken zu lassen,
praktisch und im kollektiven Maßstab Gestalt annehmen?17 Und ist ein
Generalstreik blanke Utopie, oder kann er weiterhin als „unsere stärkste
Waffe“18 gelten, die wir unbegreiflicherweise aber gar nicht nutzen?

15 Zum Charakter der Drohung vgl. Bernhard H. F. Taureck, Burkhard Liebsch, Dro‐
hung Krieg. Sechs philosophische Dialoge zur Gewalt der Gegenwart, Wien, Berlin
2019.

16 Platon, Gorgias, 479 a ff.; 509 a.
17 Dabei handelt es sich nicht nur um eine Frage „illusionslosen Umgangs mit böswil‐

ligen Akteuren“, gegen die man sich im Fall des Angegriffenwerdens wehren muss
(womit lt. Clausewitz ja erst der Krieg beginnt) (18, 20 f.), sondern auch um eine
Frage unserer Verstrickung in die systemischen Bedingungen, die es dazu überhaupt
erst kommen lassen. Darauf wird am Schluss kurz zurückzukommen sein.

18 Peter Weiss, Rapporte 2, Frankfurt/M. 1971, S. 88.

Eine furchtbare Vermutung 227

https://doi.org/10.5771/9783748910909-223 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:36:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748910909-223


Diese vielleicht wichtigste aller offenen Fragen, mit der Bernhard Tau‐
reck seine Leser entlässt, droht nicht nur durch einen politischen ,Realis‐
musʻ, der sich im Kriegsdenken bestens auszukennen meint, sondern auch
durch naive Antworten verschüttet zu werden, die sich die Mühe einer un‐
nachsichtigen Untersuchung unseres faktischen Verstricktseins in kriegeri‐
sche Gewalt gar nicht erst machen. Genau darüber will Bernhard Taureck
zunächst einmal aufklären, um den Krieg endlich zu entzaubern. Zwar
müsste dieser im Grunde schon seit Heraklit und Thukydides als entzau‐
bert gelten (36), doch hatte die „Strategie der Entzauberung“ offenbar kei‐
nen nachhaltigen Erfolg (333), so dass wir die Schleier einer Wiederver‐
zauberung und des immer neuen Fasziniertwerdens durch Krieg zu zerrei‐
ßen hätten. Unermüdlich muss der Philosoph demnach das eigentlich
längst Entzauberte von neuem entzaubern – und droht sich dabei neuen Il‐
lusionen über seine mühevolle Arbeit der Desillusionierung hinzugeben.
Doch dabei handelt es sich keineswegs um bloße Wiederholungen.
Schließlich begegnet ,derʻ Krieg längst auch in neuartigen Formen, von
denen nicht klar ist, ob er in ihnen sein im Grunde uraltes Wesen wie ein
Chamäleon mannigfaltig verändert zeigt, oder ob in ihnen sein unbere‐
chenbares und dem „Auge des Begriffs“ (Hegel) entzogenes Unwesen
treibt. Immerhin scheint festzustehen, dass der Krieg nicht etwa „herrscht
und zeugt“, sondern allenfalls „zeigt“ bzw. offenbar macht, wer wer ist
(342) ‒ und zwar als der Zeit und der Gewalt ausgesetztes Subjekt, das
realisieren muss, was Schicksal ist: nämlich „einfach die beschleunigte
Form der Zeit“, wie es die verfluchte Prophetin Kassandra, deren Ankün‐
digungen fatalerweise niemand Glauben schenkte, bei Jean Giraudoux
verlauten ließ.19

Wie aber soll das, was Krieg ,offenbartʻ, mit der Dynamik apokalypti‐
scher Beschleunigung zusammengehen können? Die ,Erfahrungʻ von den‐
jenigen, die ihm zum Opfer fallen, kann in keine Kriegstheorie adäquat
eingehen. Mehr oder weniger verwundeten, verletzten oder relativ unbe‐

19 Inzwischen ist auch die Figur der Kassandra in die Jahre gekommen, wie Christa
Wolf treffend festgestellt hat. „Hatte sie“ – wie wir inzwischen – „das Gefühl ken‐
nengelernt, vieles, zu vieles überlebt zu haben?“ Und das womöglich um den Preis
einer Gleichgültigkeit und einer „Fremde, in der man am sichersten verlorenginge,
sicherer noch als in Ohnmacht und Schuld“? Christa Wolf, Voraussetzungen einer
Erzählung: Kassandra, Darmstadt, Neuwied 81984, S. 21. Ist es das, was uns – ab‐
gesehen von Hyperkonsum und weitgehend verschliffenen Differenzen zwischen
ökologischer Destruktivität und Krieg (s.u.) – daran hindert, letzteren als andauern‐
den Skandal wirklich ernst zu nehmen?

228 Burkhard Liebsch

https://doi.org/10.5771/9783748910909-223 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:36:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748910909-223


schädigt davongekommenen Überlebenden oder später Lebenden, darun‐
ter von keinerlei ,Kriegserfahrungʻ tangierte Theoretiker in think tanks
und sogenannten Denkfabriken, kann sich vermittels überlieferter Zeug‐
nisse allenfalls indirekt offenbaren, wie Krieg ,zeigtʻ, um was es sich han‐
delt. (Aber ist eine indirekte Offenbarung nicht ein hölzernes Eisen?) Was
Krieg ,bedeutetʻ, können jedenfalls nur diejenigen bezeugen, die ihm nicht
ganz zum Opfer gefallen sind, denen das aber sehr bald widerfahren kann.
So gesehen müssten sie größtes Interesse daran haben, wie die ihnen al‐
lenfalls indirekt offenbarte ,Bedeutungʻ von Krieg zu erklären ist. Das ist
Bernhard Taurecks zweite Frage: Warum wird Krieg immer wieder her‐
aufbeschworen und zur Ursache von äußerstem Leid, schlimmster Qual
und radikalster Verwüstung? Daran schließt sich seine dritte Frage an:
Wäre es nicht möglich, Krieg abzuwenden, wenn man nur dieses ,Warumʻ
verstehen würde?

Am vielversprechendsten ist die Antwort auf die Frage, woraus Krieg
anscheinend allemal resultiert: Krieg ist gescheiterte Politik und insofern
keineswegs einfach als deren „Fortsetzung“ zu verstehen. Wenn sich letz‐
tere „anderer Mittel“ bedient, wie es bei Clausewitz heißt, so wird es sich
doch nicht mehr um politische handeln, insofern sie Gegner bzw. Feinde
vernichten sollen (was jegliche politische Koexistenz mit ihnen zugleich
ruinieren muss). Überdies drohen die Mittel die politischen Zwecke jeder‐
zeit zu überwältigen, die man anfangs verfolgt haben mag. In diesem Sin‐
ne erweist sich Krieg als nicht führbar. Und eine Politik, die ihn in Erwä‐
gung zieht, liefert sich selbst wie auch diejenigen, die sich ihr widersetzen
wollen, der Nichtsteuerbarkeit polemogener Eskalationen von vornherein
aus. Als Bedrohung ist die Nichtführbarkeit von Krieg und dessen drohen‐
de Eskalation zum Äußersten bereits in einer Politik gegenwärtig, die ihn
– vielfach unter Berufung auf allgemeine „Interessen“ – als Mittel in Be‐
tracht zieht. Das Gleiche gilt für diejenigen, die sich genau dagegen wen‐
den. Sie müssen von vornherein wissen, es mit politischen Gegnern zu tun
zu haben, die auf kriegerische Mittel sinnen, welche sich politisch letztlich
nicht kontrollieren lassen und zum Äußersten tendieren, so dass sie das
Politische gleich mit zu zerstören drohen. Im Politischen wäre demnach
die Zerstörung des Politischen als Gefahr jederzeit gegenwärtig, wo man
auf den ersten Blick bloß eine „Fortsetzung“ von Politik – aber eben mit
anderen Mitteln – in Erwägung zieht.

Auch das Scheitern von Politik im Krieg scheitert noch, insofern es
eine Illusion ist, ihn anstelle politischen Handelns, das bereits gescheitert

Eine furchtbare Vermutung 229

https://doi.org/10.5771/9783748910909-223 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:36:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748910909-223


ist oder das man bewusst scheitern lassen hat20, führen zu können. Den‐
noch wird das Scheitern von Politik aktiv betrieben von all jenen, die sich
vom Krieg als einem im Grunde zutiefst anti-politischen Phänomen Vor‐
teile für ,die Zeit danachʻ versprechen, genau das aber kaschieren. Der auf
das Scheitern von Politik folgende Krieg ist indessen nur eine andere Art
des Scheiterns. Am Ende steht niemals ein wirklich ,gelingenderʻ Krieg
bzw. Sieg, so sehr manche, scheinbar erfolgreich geführte Kriege diese Il‐
lusion vorübergehend auch nähren mögen. Durch Krieg verlieren alle.21

Und früher oder später bzw. ,letztlichʻ „verschlingt“ er alle, wie es in
Friedrich Schillers Wallenstein heißt (261). Darin liegt freilich ein auf den
ersten Blick kleiner, gleichwohl folgenreicher Unterschied. In der Zwi‐
schenzeit kann man sich alles Mögliche zum eigenen Vorteil ausrechnen,
ob Ruhm, Beute und Reichtum oder Macht, solange man als Krieg ,Füh‐
renderʻ nicht damit rechnen muss, sich in der ersten Reihe potenzieller
Opfer wiederzufinden. (Während Kant noch an die pazifizierende Wir‐
kung dieser Aussicht glaubte, müssen wir heute erkennen, dass am Unter‐
schied zwischen denjenigen, die Krieg ,auszubadenʻ haben, einerseits und
jenen andererseits, die für Krieg plädieren, ohne fürchten zu müssen, in
ihm unterzugehen, unbedingt von letzteren festgehalten wird. So nähren
sie die Illusion, es könne immer einige geben, die sich wie die Hegel’sche
Vernunft „unbeschädigt im Hintergrund“ halten22, um Leid, Qual und Ver‐
wüstung indifferent Anderen zu überlassen.)

Wenn das so ist, wenn also Politik nicht nur im Krieg scheitert, sondern
das Scheitern von Politik selbst ,politischʻ betrieben wird, müssen wir zur
Kenntnis nehmen, dass sich die Menschen nicht darin einig sind, wenig‐
stens umwillen einer Einhegung, Bändigung und Begrenzung ihrer Kon‐
flikte koexistieren zu wollen. Demnach gibt es kein universell vorauszu‐
setzendes Interesse an der Aufrechterhaltung des Politischen. Politisch ko‐

20 Letzteres hält Bernhard Taureck offenbar für entscheidend: Politik scheitert nicht et‐
wa bloß mangels einer besseren Politik, um dann in den Krieg zu taumeln; vielmehr
wird ihr Scheitern bewusst betrieben und muss so als „erwünscht“ (63, 68, 108, 113,
117, 136) gelten seitens derer, die an Krieg interessiert sind, das aber vor anderen
verbergen, die sich nur vor ihm fürchten und in Wahrheit gar keinen Gewinn aus
ihm ziehen können.

21 Für Münkler handelt es sich um „die größte Paradoxie“ des Ersten Weltkriegs, „dass
die militärischen Sieger auf lange Sicht zu den eigentlichen Verlierern geworden
sind“ (Der grosse Krieg, S. 785 f.). Zu einer darüber hinausgehenden Verallgemei‐
nerung kommt es jedoch nicht. Vor allem die den Armeen der Nazis zugefügte Nie‐
derlage steht einer solchen Verallgemeinerung tatsächlich im Wege.

22 Hegel, Vorlesungen über die Philosophie der Weltgeschichte. Bd. 1, S. 105.

230 Burkhard Liebsch

https://doi.org/10.5771/9783748910909-223 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:36:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748910909-223


existieren wir mit Anderen, für die es durchaus eine Option darstellt, nicht
mit ihren Gegnern und Feinden leben zu müssen, sondern sie ohne weite‐
res auch vernichten zu können; auch um den Preis der Vernichtung des
Politischen selbst. Von den Aussichten einer weitestgehend pazifizierten
sog. „Konfliktkultur“, die alle zwischenmenschlichen und ‑gesellschaftli‐
chen Auseinandersetzungen so weit wie nur möglich politisch ,aufzuhe‐
benʻ versucht, versprechen sich diese Freunde des Krieges offenbar nichts.
Als solche sind sie ihrerseits Verächter des Politischen, insofern dieses mit
einer Minimalbedingung einhergeht: sich mit der allenfalls ,unschädlichʻ
gemachten Existenz von Feinden abzufinden, sie aber nicht auslöschen zu
wollen in der irrigen Illusion, sich ein für allemal von ihnen befreien zu
können. Wo die Feinde tot darniederliegen, kehrt ohnehin die Feindschaft
von innen verlässlich wieder zurück, auch mit manichäischen Aussichten
(311, 325). Ohne dies in Rechnung zu stellen, ist politisch kein Staat und
kein transnationales Machtgebilde zu machen.

Wäre das, was Bernhard Taureck „Feindausschaltung“ nennt (56), noch
anders als durch Ausrottung möglich, etwa durch „schonende Unterwer‐
fung“ (53), wie sie schon Sunzi nahelegte, als er befand: „Wer den Feind
ohne Schlacht besiegt, versteht sich wirklich auf Kriegsführung“ (44)?
Dachte er dabei lediglich an eine taktisch klügere Form der Kriegsführung
(die den jeweiligen Feinden einseitig zuzufügenden Schaden optimiert,
ohne sich unabsehbarem gegenseitigem Schaden auch zum eigenen Nach‐
teil in einer Schlacht überhaupt erst auszusetzen)? Oder dachte er, parado‐
xerweise, an eine Kriegsführung ohne Krieg? Oder an einen Krieg ganz
neuer Art, der dem Feind die Vernichtung erspart und insofern von vorn‐
herein auf einen ,finalenʻ Sieg über ihn verzichtet?

Bernhard Taurecks Kriegstheorie dekonstruiert den Gedanken des Sie‐
ges wie gesagt (s.o., S. 17) als ein Phantasma, als etwas tatsächlich Un‐
mögliches, das, würde es nur als solches begriffen, den inneren Zusam‐
menhang von Feindschaft, Krieg und Sieg auflösen müsste. Offenbar kann
es gar keinen Sinn ergeben, aus Feindschaft zu Mitteln des Krieges zu
greifen, wenn dieser tatsächlich gar keinen finalen Sieg über die Feinde in
Aussicht stellt.

Gilt womöglich nicht nur für den thermonuklearen Krieg, „that nobody
can win“, wie der amerikanische Präsident Dwight D. Eisenhower fest‐
stellte (195) ‒ so dass wir uns weit mehr über das Nicht-Gewinnen-Kön‐
nen Gedanken zu machen hätten als über den Sieg (vgl. 275, 277), der

Eine furchtbare Vermutung 231

https://doi.org/10.5771/9783748910909-223 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:36:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748910909-223


doch nur nicht enden wollendes Scheitern nach sich zieht?23 Man wird
vielleicht einwenden, dass die Armeen der Nazis schließlich in einem kon‐
ventionellen Krieg besiegt worden sind, so dass es nicht in Frage zu kom‐
men scheint, die Idee des Sieges ganz und gar preiszugeben. Sieht man
genauer hin, so muss man allerdings auch hier fragen, wer und auf welche
Weise was eigentlich besiegt worden ist. Der Nazismus jedenfalls nicht,
der sich gegenwärtig wieder aus der Deckung wagt.

In einem Zweikampf mag es einen Sieg geben, wenn der Unterlegene
zu Tode kommt, wie einst Hektor durch Achilles. Doch die Erinnerung an
eine solche Tat genügt bereits, um Sieger um ihren Schlaf zu bringen.
Müssen sie nicht die Rache der Unterlegenen, ihrer Angehörigen oder Er‐
ben fürchten? Werden die Sieger nicht früher oder später die nächsten Op‐
fer des Krieges sein? Die von Clausewitz hergestellte Analogie zwischen
Duell und zwischenstaatlichen Kriegen, die er ausdrücklich nach dem Mo‐
dell eines „erweiterten Zweikampfs“ versteht, erweist sich als nur be‐
grenzt tragfähig.24 Denn im Gegensatz zum Duell, das beendet ist, wenn
nur einer überlebt, können sich die scheinbar siegreich Krieg Führenden
ihres Sieges niemals endgültig sicher sein, solange es ihnen nicht auch ge‐
lingt, die Erinnerung der Unterlegenen an deren Niederlage auszulöschen.
Nichts kann andernfalls von vornherein ausschließen, dass letztere noch
nach Jahrhunderten zum Mythos erhoben wird, der erneute Verfeindung
nährt. Weist nicht jeder Sieg in diesem Sinne eine Kehrseite auf, sein ge‐
schichtliches „Amselfeld“ gewissermaßen?25

Siege erfordern Niederlagen, die die Unterlegenen zu neuer Gegenwalt
und erhofften künftigen Siegen anstacheln können. So tragen auch Nieder‐
lagen zu fortdauernder „Besessenheit vom Siegesphantasma“ bei, das
Bernhard Taureck als „zur Gewohnheit gewordene Illusion“ einstuft, an
der man selbst in thermonuklearer Perspektive festhält (332). Am Ende
greift er deshalb mit Michel de Montaigne zum Mittel der Beschämung.
Für Montaigne war der Krieg nichts als ein Zeugnis unserer Dummheit
und Unvollkommenheit, für die man sich schämen sollte (358 f.). Das gilt
heute mehr denn je, da man ungeachtet aller Nachweise der Vergeblich‐

23 Karl Jaspers, Vom Ursprung und Ziel der Geschichte, Frankfurt/M., Hamburg 1955,
S. 224.

24 Gegen Ende des Zweiten Weltkriegs erklärte der amerikanische Oberst William
Chanler „diesen ganzen Mumpitz von Ehre und Ritterlichkeit“ zum schieren Ana‐
chronismus; zit. n. Bradley F. Smith, Der Jahrhundert-Prozeß. Die Motive der Rich‐
ter von Nürnberg. Anatomie einer Urteilsfindung, Frankfurt/M. 1979, S. 45.

25 Vgl. Michael Thumann, „Geschichte als Waffe“, in: Die Zeit 42 (8. 10. 2020), S. 20.

232 Burkhard Liebsch

https://doi.org/10.5771/9783748910909-223 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:36:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748910909-223


keit, Feindschaft mit Mitteln des Krieges ,nachhaltigʻ siegreich auszutra‐
gen, wieder mehr denn je auf ihn setzt ‒ vor allem in sog. thinktanks, wo
sich eine offenbar gedankenlose Intelligenz konzentriert, die sich von
einer Rhetorik der Beschämung allerdings wenig beeindrucken lässt.

Bernhard Taureck verlangt, statt bloß intelligente Taktiken und Strate‐
gien auszuklügeln, die unbesteitbare und nachhaltige Siege möglich ma‐
chen sollen, den Krieg wirklich zu denken, speziell seine Wurzeln (a) in
Raub- und Beutemotiven, wie sie bereits aus dem in dieser Hinsicht bis
heute maßgeblichen Melier-Dialog hervorgehen (351), (b) im dem Krieg
attestierten Sinn bzw. seiner vermeintlichen Notwendigkeit bzw. Unver‐
meidlichkeit im andauernden Naturzustand der Staaten (Kant, Hegel, 30)
und (c) in den mit ihm einhergehenden Illusionen, die sich am hartnäck‐
igsten der Aufklärung widersetzen. Zu diesen Illusionen gehört die Aus‐
sicht auf einen Sieg, die an kommenden Kriegen Interessierte allerdings
bewusst herbeireden. Bernhard Taureck spricht deshalb vom Ursprung des
Krieges aus dem Geist der Lüge (345), die indessen niemals funktionieren
würde ohne diejenigen, die sich nur allzu gerne belügen lassen: nicht zu‐
letzt in militärischen Dingen weitgehend ahnungslose Bevölkerungen, de‐
nen man Images von Feinden und von deren Besiegbarkeit vorgaukelt.
Belügen lassen sich aber auch mehr oder weniger gerne politisch Verant‐
wortliche, die sich unter dem Eindruck von opportunisten Expertisen aus
den Sphären militärisch-industrieller Komplexe einreden, wirklich jeder‐
zeit über eine technische „escalation dominance“ zu verfügen, so dass es
möglich erscheint, „to win a war at any level of violence“ (327). „We have
to start winning wars again“, ließ denn auch der 45. Präsident der USA im
Jahre 2017 verlauten (338 f.), offenbar in der Meinung, man habe ,verges‐
senʻ, worum es in der eigenen Hochrüstung eigentlich gehen müsste. Mit
Recht erinnert Bernhard Taureck dagegen an die längst vorliegenden Er‐
kenntnisse über die global zu erwartenden Folgen eines massiven Atom‐
krieges: „Von Sieg kann insofern keine Rede mehr sein, als die atomar ge‐
troffenen Staaten von Bränden zerfressen würden, von nicht mehr versorg‐
baren Krankheiten verfolgt und mühelos Opfer politischer Desintegration
würden“ (341).

Paradoxerweise haben solche Aussichten nun aber nicht dazu geführt,
jenes Phantasma des Sieges zu schwächen oder gar zu zerstören. Im Ge‐
genteil: man will den führbaren Krieg unter allen Umständen „retten“ (wie

Eine furchtbare Vermutung 233

https://doi.org/10.5771/9783748910909-223 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:36:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748910909-223


es bei Raymond Aron ausdrücklich hieß26) ‒ unterhalb der Schwelle eines
globalen Holozids oder neuen Weltkrieges (wie er schon zur Zeit der Ko‐
reakrise drohte, als nicht nur der von Harry S. Truman geschasste General
MacArthur, sondern auch Trumans Nachfolger, Dwight D. Eisenhower,
einen massiven Einsatz von Atomwaffen gegen China in Betracht zog).
Weit entfernt, die ,Führbarkeitʻ von Krieg zumal unter nuklearen Rahmen‐
bedingungen als Illusion zu entlarven, haben sich die ,intelligentenʻ Stra‐
tegen dogmatisch auf die instrumentelle Handhabbarkeit neuer Kriege
versteift, sei es unterhalb, sei es auch an der nuklearen Schwelle und mit
deren gelegentlicher Überschreitung unter Einsatz von mini nukes etc.

Dabei müssten sie, folgen wir Bernhard Taureck, längst wissen, dass es
eigentlich gar keine Kriegsführung gibt (59). Politisch werden kriegfüh‐
rende, militärische Subjekte allenfalls anfangs autorisiert; doch eine „He‐
raklitische Situation“27, in der der jeweilige Krieg alsbald die Menschen
führt (280), kann jederzeit eintreten, wenn es denn stimmt, was Clause‐
witz allen seinen Lesern eingeschärft hat: dass Krieg grundsätzlich das
Äußerste heraufbeschwört ‒ von dem sich niemand einen angemessenen
Begriff machen kann. Das meint wohl auch Bernhard Taureck, wenn er
schreibt, der Krieg sei „grenzblind“ und er folge einem „Gesetz entgrenz‐
ter Gesetzlosigkeit“ (53, 289) in Richtung auf ein Jenseits allen Verstehens
und Begreifens, wo alle Theorie versagt.28 Als Gesetz stuft er auch ein,
dass es nicht in unserer Macht liege, Kriege abzubrechen, wenn sie erst
einmal eskalativ in Gang gekommen sind. Wenn nach 1945 dennoch eine
„Chance zur Befreiung vom Heraklit-Krieg“ (197) bestanden haben soll,
so kann das insofern nur so zu verstehen sein, dass man ihm zuvorzukom‐
men versuchte durch eine Pazifizierung der internationalen Verhältnisse.
Es mag sein, dass uns ,derʻ Krieg beherrscht, wenn wir ihn haben in Gang
kommen lassen. Aber so herrscht er und treibt sein Unwesen demnach
doch nur ,von unseren Gnadenʻ, wie man nun optimistisch annehmen
könnte (347). Bedeutet das, dass sehr wohl ein „Sieg über den Polemos“
(Alexander Demandt) denkbar erscheint (178)? Wurde Heraklit etwa be‐

26 Raymond Aron, Frieden und Krieg. Eine Theorie der Staatenwelt, Frankfurt/M.
1986, S. 737; vgl. Shannon D. Beebe, Mary Kaldor, Unsere beste Waffe ist keine
Waffe. Konfliktlösungen für das 21. Jahrhundert, Berlin 2012, S. 196.

27 Soll heißen: eine Situation, in der die „Kriegsausgangsbestimmung den Handelnden
entzogen“ ist (193).

28 Zur Grenzenlosigkeit sowie zum Frieden als einer Praxis der Grenzachtung vgl.
DW, S. 41, 299.

234 Burkhard Liebsch

https://doi.org/10.5771/9783748910909-223 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:36:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748910909-223


reits durch Rom falsifiziert?29 Ist es bereits einmal gelungen, Krieg durch
Frieden gefangen zu setzen, wenn schon nicht aus der Welt zu schaffen
(182)?30 Oder drohen auch hier fatale Illusionen, auf deren Aufklärung
Bernhard Taureck offenbar alles setzt, da er meint, dass nur die aufklärba‐
ren ,illusionärenʻ Wurzeln des Krieges nicht ins Verderben führen müssen
‒ im Gegensatz zu (weitgehend anachronistischen) Ruhm- und Beute-Mo‐
tiven und zu Vorstellungen von der angeblichen Notwendigkeit oder Un‐
vermeidbarkeit von Krieg?

Um das Ziel „nachhaltiger“ Desillusionierung31 mag es in Zeiten einer
ubiquitären und zugleich Indifferenz nährenden Bedrohung durch eine
mutually assured destruction ohnehin schlecht bestellt sein, zumal man
sich mit anhaltendem Hyperkonsum selbst betäubt, ohne zu realisieren,
wie tief man selbst in die Zukunft der fortwährenden Bedrohung durch
Krieg verstrickt ist. Darüber hinaus besteht aber auch keine Aussicht auf
eine nachhaltig-endgültige Desillusionierung. Nicht nur müssen alle
Nachkommenden stets aufs Neue desillusioniert werden, insofern sie jedes
Mal wieder zu den gleichen, im Grunde altbekannten Illusionen neigen,
ohne sogleich durch „lernendes Leid aus Jahrtausenden“ belehrt zu wer‐
den, das zu endgültigen Ergebnissen zu führen verspräche. Es entstehen
auch neue Bedrohungslagen, die neue Illusionen nähren; nicht zuletzt
auch solche, die zu naiven Ideen effektiver Befriedung führen, sei es
durch einen Weltstaat, sei es durch eine globale Föderation möglichst aller
Staaten. Nach 1648, also infolge der Beendigung des 30-jährigen Krieges
durch die Verträge von Münster und Osnabrück, und nach 1945, nach dem
Ende des Zweiten Weltkrieges, ist es zweifellos zu gewissen europäischen
Binnenpazifizierungen gekommen (287), die man allerdings meist in das
allzu einfache Schema „Frieden durch Recht“ presst, wie es vor allem
Kant in weltbürgerlicher und ‑gesellschaftlicher Perspektive skizziert hat‐
te. Dabei handelte es sich nicht bloß darum, mit dem Krieg Frieden zu
schließen können, um ihn „in Grenzen gewähren“ zu lassen (288). So hat
bekanntlich noch Carl Schmitt das alte jus publicum europaeum rekon‐

29 Die Antwort fällt zwiespältig aus: DW, S. 181, 183, 187.
30 Die Idealisierung eines Augustus-Reiches (mit ,Führerʻ?) halte ich für anachronis‐

tisch (DW, S. 307). Friede kann überhaupt nicht ,herrschenʻ, schon gar nicht allein
durch ,Herrscherʻ, die ihn ,von obenʻ diktieren könnten und ihn doch niemals ,her‐
zustellenʻ vermöchten. Denn Friede ereignet sich, wenn überhaupt, zwischen uns
und ist insofern jeglicher einseitigen Verfügung entzogen.

31 DW, S. 30 f., 309; vgl. die Unterscheidung von teilnehmender und darstellender
Desillusionierung (251).

Eine furchtbare Vermutung 235

https://doi.org/10.5771/9783748910909-223 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:36:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748910909-223


struiert. Vielmehr ging es in eschatologischer Perspektive auf ewigen Frie‐
den darum, dieser Grenzidee in Richtung auf „das Ende aller Hostilitä‐
ten“32 praktisch so weit wie nur möglich nahe zu kommen.

Es muss aber wiederum als Illusion gelten, Feindschaften bzw. Quellen
politischer Verfeindung allein durch das Recht effektiv in Schach halten
zu können. Auch eine in statu nascendi sich befindende Welt-Gesellschaft
würde u.a. durch ungerechte Güterverteilungen und infolge anhaltender
ökologischer Misswirtschaft in Zukunft das „Gespenst innerer Verfeindun‐
gen“ immer wieder heraufbeschwören (311). Pure juridistische Illusion
wäre es wiederum, zu glauben, ein institutionalisiertes Recht könne dem
von vornherein effektiv entgegenwirken, dass polemogene Feindschaft
neu entsteht, die in manifesten Krieg umzuschlagen droht. Inter- und
transnationales Recht kann in die Austragung von Feindschaft regulierend,
begrenzend, sanktionierend usw. eingreifen. Aber dabei kommt es immer
zu spät (selbst wenn man seine proaktiv-orientierende Wirkung nicht un‐
terschätzt). Das ist freilich kein bloß resignatives Ergebnis. Denn Krieg
entsteht aus Verfeindung, die thymotisch-fanatischer Verschärfung, po‐
lemogener Politisierung, manipulativer Instrumentalisierung und nicht zu‐
letzt effektiver Bewaffnung und logistischer Organisation bedarf, um
überhaupt in manifesten Krieg umschlagen zu können. So lassen sich
gleichsam Etappen auf dem Weg in manifesten Krieg und zugleich Ein‐
satzpunkte pazifizierender Interventionen ausmachen.

Noch ,vorʻ dem Krieg liegt die Frage, wer Feinde ,brauchtʻ bzw. nötig
hat oder herbeiredet, wer von ihnen profitiert, so dass sich die Aufstache‐
lung zur nachhaltigen Feindschaft als außerordentlich useful erweist, wie
David Keen argumentierte.33 So wirft denn auch Bernhard Taureck mit
großem Recht die Frage auf, wem aktuell welche Feindschaft „nicht unge‐
legen“ (9) kommt. Neben dem von ihm präferierten Beispiel ‒ die USA ‒
ließen sich gewiss noch zahlreiche andere anführen. Man bedenke nur,
wie viele Mächte ihre schmutzigen Hände im gegenwärtigen Syrien und
Irak haben, abgesehen von den USA, die ihre Truppen inzwischen weitge‐
hend abgezogen haben, vor allem Vladimir Putins Russland, Reccep T.
Erdoğans Türkei und der Iran der Mullahs. Doch ist dieses Beispiel inso‐

32 Immanuel Kant, „Zum ewigen Frieden. Ein philosophischer Entwurf“ [1795/6], in:
Werkausgabe Bd. XI (Hg. W. Weischedel), Frankfurt/M. 1977, S. 191‒251, hier:
S. 196.

33 David Keen, Useful Enemies. When Waging Wars is More Important than Winning
Them, New Haven, London 2012. Bernhard Taureck spricht in diesem Zusammen‐
hang von „feindbedürftigen“ und „‑produktiven“ Subjekten (90, 135).

236 Burkhard Liebsch

https://doi.org/10.5771/9783748910909-223 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:36:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748910909-223


fern gut gewählt, als es geeignet erscheint, die radikalsten künftigen Im‐
plikationen gegenwärtig opportuner Verfeindung herauszustellen, in die
wir, im sog. Westen, selbst zutiefst verstrickt sind. Insofern haben wir es
hier zugleich mit der schwierigsten Aufgabe der Desillusionierung zu tun.
Bernhard Taureck tut dabei die USA nicht wie üblich einfach als eine he‐
gemoniale Macht ab, die unaufhörlich auf Beute aus ist (123), sondern be‐
schreibt die aktuelle Lage, in der Krieg und Frieden ununterscheidbar zu
werden scheinen, so dass uns zugleich die Begriffe auszugehen drohen,
mit deren Hilfe man beides verständlich machen könnte.

Es lohnt sich, die wichtigsten, im Wesentlichen kritisch gegen die USA
(leider nicht aber auch gegen China und Russland oder andere globale
player) gerichteten Elemente der Lagebestimmung in Erinnerung zu ru‐
fen: (a34) Der Globus, auf den Kant seinen Begriff der Weltbürgergesell‐
schaft gemünzt hatte, wird „zu einem US-Globus“, unter „formaler Beibe‐
haltung der UNO-Ordnung“.35 (b) An die Stelle von Kants „ewigem Frie‐
den“ tritt ein unabsehbarer „Krieg der vorauseilenden Abwehr“ (c) gegen
eine unspezifische und scheinbar ubiquitäre Feindschaft, der sich (d) eine
möglichst allgegenwärtige Hegemonie ständig zu erwehren hat. Dazu be‐
dient sie sich (e) einer permanent militärisch abgeschöpften Kommunika‐
tionstechnologie (NSA etc.), die sich (f) durch eine angemaßte Sicher‐
heitsverantwortlichkeit global legitimiert und dabei, quasi nebenbei, (g)
die ganze Erde zur Ressource ihrer Macht reduziert, um deren Produkte
gewinnmaximierend überall zu verkaufen.

Zu weit geht es gewiss, einen direkten instrumentellen Zusammenhang
zwischen den Punkten (a) bis (f) einerseits und (g) andererseits zu unter‐
stellen ‒ so als sei ein derartiges hegemoniales Regime intentional instal‐

34 Meine Auflistung der folgenden Punkte weicht von derjenigen Bernhard Taurecks
(124) ab, entspricht ihr aber im Wesentlichen. Wie sie ergänzt werden müsste, um
jene player angemessen mit zu berücksichtigen, kann im verfügbaren Rahmen hier
nicht diskutiert werden.

35 Dabei hat die us-amerikanische Politik (deren außenpolitische Kompetenzen Mr.
Trump offenbar für weitgehend verzichtbar gehalten hat) diese Ordnung zuletzt au‐
ßerordentlich geschwächt (u. a. durch den Austritt aus der WHO, aus dem Welt-Kli‐
maabkommen etc.) und zugleich die Gefahr einer innenpolitischen Staatskrise her‐
aufbeschworen, die zwischenzeitlich erwarten ließ, die USA könnten von innen he‐
raus erodieren, wie es mit demokratischen Umgangsformen offenbar weitgehend
bereits der Fall ist. Bei Prognosen hinsichtlich einer us-amerikanisch beherrschten
Globalisierung ist schon insofern große Zurückhaltung ratsam. (Von der Frage ganz
abgesehen, ob eine demokratische Administration die innen- und außenpolitischen
Weichen nach Trump neu stellen wird.).

Eine furchtbare Vermutung 237

https://doi.org/10.5771/9783748910909-223 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:36:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748910909-223


liert worden. Viel plausibler ist es, anzunehmen, dass die entsprechenden
Entwicklungen durchaus heterogene Ursachen hatten, inzwischen aber
vielfach sich gegenseitig stabilisierend und verstärkend wie in einem per‐
petuum mobile (140) ineinandergreifen, dessen dauerhaftes Funktionieren
von der Struktur eines deep state verbürgt wird. Diesem kommt eine stän‐
dige Bedrohungsinflation unter dem Obertitel Terrorismus (124, 130) of‐
fenbar sehr zupass, denn so lässt sich ein permanenter Ausnahmezustand
trotz objektiv abnehmender Bedrohung (143) inszenieren, wobei dieser
Zustand eine ubiquitäre Zuständigkeit einer hegemonialen Sicherheits‐
macht rechtfertigen soll, von der diese ökonomisch maximal profitiert.

So gesehen wäre es verfehlt, die Ursprünge, Gründe und Motive politi‐
scher Verfeindung nur in uns selbst, auf ,zwischenmenschlicherʻ Ebene
oder zwischen irgendwelchen Gruppierungen, Ethnien, Nationen oder
Staaten zu suchen, wie man es mit Platon, Jean-Jacques Rousseau, Carl
Schmitt oder René Girard getan hat. Vielmehr scheint das beschriebene
kapitalistische System nicht näher spezifizierte Feindschaft wenn nicht
unbedingt nötig zu haben, so doch unerhört profitabel nutzen zu können.
Es könnte sehr wohl sein, dass, wenn man nur radikal genug „mit sich
selbst zurate ginge“, das Ergebnis zu erwarten wäre, dass man „Feinde
[…] eigentlich nicht nötig“ hat (345).36 Was aber, wenn polemogene
Feindschaft systemisch induziert wird ‒ durch Formen der Macht und de‐
ren ökonomische Sicherstellung, durch die wir uns paradoxerweise ähn‐
lich entmächtigt erfahren wie durch einen Krieg, der uns zu beherrschen
beginnt, sobald wir kollektiv zu Mitteln tödlicher Gewalt gegen Andere
gegriffen haben?

Auch hier ist Desillusionierung fällig: diesmal über unsere Vermögen,
unser Können, unsere Macht und Gewalt. All das sollte doch einem maître
et possesseur du monde, einem homo faber und capax, einem sujet ca‐
pable (und wie dergleichen fragwürdige Ehrentitel mehr lauten, die vor al‐
lem Philosophen dem Menschen verliehen haben) zur Disposition stehen,
um ihm die Erde und alle lebenden Wesen untertan zu machen. Jetzt steht
wenn nicht ,der Menschʻ, dann doch eine gewisse Anzahl von Mitgliedern
dieser Spezies am Gipfel eigener Macht ‒ und erschien doch nie elender.
Wie es um ihre Macht bestellt ist, zeigen ironischerweise vor allem die

36 Hier schließt sich ein weites, in DW kaum beleuchtetes Forschungsfeld an. So wird
ein „Begehren nach Unterdrückung“ zwar en passant genannt (94), es zählt aber
nicht zu den erwähnten Wurzeln des Krieges, über die allerdings auch (so weit ich
sehe) keine gegenwärtige Anthropologie befriedigend Auskunft gibt.

238 Burkhard Liebsch

https://doi.org/10.5771/9783748910909-223 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:36:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748910909-223


von ihnen zu entfesselnden Destruktionskräfte, deren ggf. auch unfreiwil‐
lige, versehentliche bzw. irrtümliche, zum Äußersten tendierende Freiset‐
zung sie selbst heraufbeschwören.37 Insofern erweisen sie sich als ohn‐
mächtig gerade durch ihre Macht, durch ihre Gewalt und angesichts ihrer
illusionären Vorstellungen, sie kontrollieren zu können. An unnachsichti‐
ger Aufklärung über diese ihrerseits gewaltträchtigen Illusionen müssen
wir arbeiten, ohne uns aber selbst der Illusion hingeben zu dürfen, mit
einer radikalen Kritik an Vorstellungen einer ihrer selbst und ihres Han‐
delns sicheren und souverän über sie verfügenden Subjektivität allein
schon viel gegen sie ausrichten zu können.

Die entsprechende Hoffnung wird man noch hegen dürfen. Aber ob
nicht auch sie sich als gänzlich illusionär erweisen wird, steht dahin. Es
könnte also sein, dass nur weiterhin neue Illusionen Hegende die Arbeit
der Desillusionierung vorantreiben können, um die Wurzeln des Krieges
dort anzugreifen, wo es philosophisch am vielversprechendsten erscheint
– einmal vorausgesetzt, der Krieg hat überhaupt Wurzeln und bietet dem‐
entsprechend ,radikalenʻ Versuchen, es mit ihm aufzunehmen, tatsächlich
Angriffsfläche. Offenbar davon überzeugt, stellt Bernhard Taureck seinen
LeserInnen eine Aufklärung über den Krieg in Aussicht, die den im Grun‐
de seit zweieinhalbtausend Jahren zu diagnostizierenden Bankrott der Phi‐
losophie angesichts des Krieges beenden würde. Wenn das keine Illusion
ist... So ehrenwert das Unterfangen, so zweifelhaft erscheint die begriffli‐
che Ausrüstung, die dem Philosophen allein zur Verfügung steht. „Be‐
waffnet mit dem Begriffe der Vernunft dürfen wir uns nicht vor irgend‐
welchem Stoffe scheuen“, sagte Hegel in seinen Vorlesungen über die Phi‐
losophie der Weltgeschichte – offenbar in dem Glauben, es in dieser Ein‐
stellung mit ausnahmslos allem aufnehmen zu können, auch mit trostlo‐
sem „absoluten Unglück, der Verrücktheit dessen, was geschehen ist“.38

Doch die Rede von Waffen ist an dieser Stelle genauso metaphorisch wie
die von Wurzeln (wobei es nicht ganz gleichgültig sein dürfte, um was für
Wurzeln und um wieviele es sich handelt). Als kritischer Ikonologe weiß
Bernhard Taureck genau, dass alle Metaphern ,hinkenʻ39 – einschließlich
dieses Vergleichs selbst. Ob Krieg mit begrifflichen und kritisch-ikonolo‐
gischen Waffen, auf dem Weg des Austrocknens oder Ausreißens seiner

37 Zur „maschinengesteuerte[n] Selbstdestruktion“ vgl. DW, S. 10.
38 Hegel, Vorlesungen über die Philosophie der Weltgeschichte Bd. I, S. 42, 78.
39 Bernhard H. F. Taureck, Metaphern und Gleichnisse in der Philosophie. Versuch

einer kritischen Ikonologie der Philosophie, Frankfurt/M. 2004, S. 73.

Eine furchtbare Vermutung 239

https://doi.org/10.5771/9783748910909-223 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:36:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748910909-223


Wurzeln und mit Hilfe beharrlicher Desillusionierungsarbeit effektiv zu
bekämpfen sein wird, auch das steht dahin. Dessen ungeachtet kann sich
jeder Autor an seine LeserInnen in der berechtigten Erwartung wenden,
dass sie sich, wie er selbst, mit keiner Geschichte oder Apologie des Krie‐
ges jemals abfinden werden, aus der auf die eine oder andere Weise her‐
vorgehen würde, er ,herrscheʻ über uns als unabwendbares Schicksal, so
viel auch dafür sprechen mag. In dieser Hinsicht zählt nicht allein das
mehr oder weniger überzeugend Gesagte, sondern mehr noch die kraft
dieser Erwartung gestiftete hermeneutische Erfahrung, in der Widersetz‐
lichkeit gegen die Herrschaft des Krieges verbunden zu sein, zu der es,
wenn überhaupt, niemals ohne unsere eigene Beihilfe kommen kann.

240 Burkhard Liebsch

https://doi.org/10.5771/9783748910909-223 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:36:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748910909-223

