11. Das >karnibalische« Recht auf Fleisch

»Ihr Nachbarn, gebt Acht auf ihn, ob er das Brot
als Fleisch oder das Fleisch als Brot isst.«
SOKRATES, BEIM GEMEINSAMEN MAHL MIT FREUNDEN

Uber Jahrtausende hinweg hegte die stindig vom Hunger getriebene
Menschheit ihren Wunsch nach tiglich’ Brot.! Satt zu sein und sich aus-
reichend ernihren zu kénnen, ist alles andere als eine Selbstverstindlich-
keit der menschlichen Existenz. Zu seinem Leidwesen kann der Mensch
aus biologischen Griinden nicht alles essen. Und an dem, was fiir ihn
genieflbar wire, hat es im Laufe der entbehrungsreichen Geschichte seit
seiner Entstehung allzu hiufig gefehlt. Doch seit einigen Jahrzehnten
scheint der uralte Wunschtraum von einem >Schlaraffenland< — einem
Land der kulinarischen Uppigkeit, eines Lebenszustandes der gliickli-
chen Schlemmerei — fiir viele von ihnen in Erfiillung zu gehen. Sicher,
schon in der antiken Gesellschaft konnten es sich einige reiche Zeitge-
nossen, zu deren Gastméihlern sich Sokrates gerne einladen lief, leisten,
reichlich Fleisch zu essen. Der Gastrosoph bezeichnete alle Leute, die
sich »das Fleisch ohne Brot« und »einfach zum Vergniigen« schmecken
lieRRen, als »Fleischfresser«.”? Diese elitire Fleischfresserei hat das kon-
sumbkapitalistische Schlaraffenland demokratisiert: Vermutlich nur fur
einen kurzen Moment in der Menschheitsgeschichte leben auch die ein-
fachen Leute nicht von Brot allein: Fiir uns in den reichen Uberflussge-
sellschaften gibts unser tiglich’ Fleisch.
Nur wie lange noch?

1 | Inhaltlich kniipfe ich hier an meine »brotologische«Abhandlung Gebt uns unser
téglich Symbolbrot! an in: Lemke, Die Kunst des Essens. Zur Asthetik des kulina-
rischen Geschmacks, 191-206.

2 | Xenophon, Erinnerungen an Sokrates, 3. Buch, § 14 (4).

- 8m 14,02.2028, 07:40:20.


https://doi.org/10.14361/9783839444832-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

336

IV. Anthropoethik am Tellerrand der Welt

Das folgende Essay beleuchtet, warum es lingst nicht mehr aus-
reicht, den ethischen Sinn dieser Frage auf das moralische Gebot eines
vegetarischen Fleischverzichts zu beziehen, und er erldutert die damit in
Zusammenhang stehenden gastrosophischen Argumente.®> Meines Er-
achtens spricht vieles dafiir, dass die Menschen auch in Zukunft Fleisch
essen werden — nur eben nicht tiglich. Fleisch wird sich mit grofler Wahr-
scheinlichkeit zu einer kulinarischen Nebensache entwickeln. Doch
diese Zustinde liegen noch in weiter Ferne. Was nichts an der Tatsache
indert, dass jeder von uns jeden Tag seinen Teil mit dazu beitrigt, mit
welcher Geschwindigkeit wir uns dieser kiinftigen Welt des Essens an-
nihern. Und es wird eine Reise in die Vergangenheit sein, die niemand
zu fuirchten hat. Denn Fleisch war ohnehin die lingste Zeit in der Ge-
schichte ein knappes Gut; sein wiederkehrender Genuss blieb der iibli-
chen Verteilungsungerechtigkeit entsprechend nur wenigen Menschen
vorbehalten — den Reichen und Michtigen.

Seit einiger Zeit erst versorgt die industrielle Massenproduktion auch
die einfachen Leute — uns — mit diesem Symbol fiir materiellen Wohl-
stand, soziales Prestige und vor allem fiir eine tiglich erfiillte Lusterfah-
rung; und dies zu Billigstpreisen. Mehr als ein halbes Kilo mariniertes
Schweinenackensteak fiir weniger als zwei Euro als Preisschnippchen bei
Aldi beispielsweise.* Fleisch wird als einziges Lebensmittel nicht teurer,
sondern billiger — und die Fleischbranche verdient dennoch Milliarden.

Der weltweite Fleischkonsum steigt kontinuierlich. Wahrend in Euro-
pa der Tieranteil beim tiglichen Essen unverindert hoch ist, haben die
neuen Mittelschichtkonsumenten in China, dem bevélkerungsreichs-
ten Land der Welt, die >Aufholjagd< begonnen und alle anderen nach-
holenden Linder tun das Gleiche. Die Welternihrungsorganisation der
Vereinten Nationen (FAO) rechnet damit, dass sich bis zur Mitte diesen
Jahrhunderts die Milliarden-Massen von gehaltenen Tieren noch einmal
zu verdoppeln hitten, wenn die verbreitete Lust auf Hackfleisch, Wiirst-

3 | Womit wiederum eine systematische Verbindung zur Frage nach dem Veganer
werden? Peter Singer als politischer Hedonist und Gastroethiker hergestellt wer-
den soll, siehe: Lemke, Politik des Essens, 275-316; sowie: Lemke, Come estetiz-
zare I'etica del cibo? La creativita culinaria della carne senza carne.

4 | Schaffner, Nur 1,99 Euro! Billig-Steak bei Aldi Siid 16st Shitstorm aus.

- 8m 14,02.2028, 07:40:20.


https://doi.org/10.14361/9783839444832-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

11. Das »karnibalische« Recht auf Fleisch

chen, Schnitzel oder Chicken Nuggets unverindert anhilt.> Das Problem
ist nur, dass die Ressourcen der Erde fiir diesen mafllosen Fleischgenuss
nicht ausreichen werden. Oder anders formuliert: Wenn weiter so viele
Tierprodukte konsumiert werden, wird die Menschheit an diesem Luxus-
vergniigen zugrunde gehen.®

ZumMm KOMMUNIKATIONSDESIGN DER FLEISCHFRAGE

Angesichts dieser dystopischen Zukunftsprognose hat die gesellschaft-
liche Auseinandersetzung mit dem Pro und Contra des Fleischessens in
den letzten Jahren deutlich zugenommen. Auch innerhalb der Philoso-
phie wird wieder verstirkt tiber die Rechte, den Schutz und das Wohl der
Tiere nachgedacht. Sowohl in der Politik als auch im Alltagsleben gewinnt
die Frage, wie sich fleischlastige Geschmacksvorlieben und eingefleischte
Ernihrungsgewohnheiten dndern lassen, an allgemeiner Relevanz und
auch spiirbar an Brisanz. Mehr als viele andere dringlichen Fragen der
kiinftigen Entwicklung der Menschheit schafft die >Fleischfrage« die
Notwendigkeit fiir eine neue Ethik der Ernihrung oder Gastroethik. Zur
philosophischen Beantwortung der Fleischfrage im Sinne nachhaltiger
wie humaner Entwicklungsziele werde ich fiir eine Gastrosophie des guten
Essens plidieren.

Selbstverstindlich kommt alles darauf an, was das heifét: Gutes Essen?
Durch welche Art des Essens kann man ethisch Gutes tun bzw. Ungutes
vermeiden? Wie lisst sich so essen, dass es nicht blof} gut — angenehm
und eine Lust — fiir mich ist, sondern fiir Alle gut — dem allgemeinen
Wohl forderlich — ist? Die Rede vom Guten bedarf selbstverstindlich der
philosophischen Klirung. Mehr noch: Ebenso wichtig wie die inhaltliche
Kliarung — fir deren theoretische Begriindung inzwischen viele allge-
mein anerkannte und wissenschaftlich belegte Griinde vorliegen, die im
Folgenden erortert werden — ist das Kommunikationsdesign der Fleisch-
frage. Also die Sprache, die Botschaft, die Grundbegriffe, wie hier Moral
und ethische Praxis kommuniziert werden.

5 | Lemke, Chlorhiithnchen & Co. Neue Freihandelsangebote im transatlantischen
Super-Markt: Wer braucht sie wirklich?

6 | Heinrich Boll Stiftung/Le Monde diplomatique, Fleischatlas 2018 - Rezepte
fiir eine bessere Tierhaltung.

- 8m 14,02.2028, 07:40:20.

337


https://doi.org/10.14361/9783839444832-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

338

IV. Anthropoethik am Tellerrand der Welt

Speziell an dieser delikaten Zutat fehlt es jeder moralischen Theorie
und allen Rezepten der Weltverbesserung, wenn sie den Menschen auch
noch >das Fleisch< und damit »das letzte Stiickchen tiglicher Lust« vom
Teller nehmen wollen: Wenn sie ihnen mit einer Moral des Verzichts
kommen — »Du sollst kein Fleisch mehr essenl« oder »Das Fleischessen
ist absolut verboten!« —, also gewissermafien kalten Entzug fordern, ohne
zugleich fir alternative Lust- und Genussquellen zu sorgen. Das mogen
die meisten Menschen gar nicht, weshalb eine Verhaltensinderung dann
weiterhin sehr unwahrscheinlich ist und alles so bleibt wie bisher — ndim-
lich alles nur noch schlimmer wird.

Eine Verbesserung scheint aussichtsreicher zu sein, wenn die Ethik
bis an die Lust hinter der >Lust auf Fleisch« vordringt, um an ihre Adresse
gerichtet kommunizieren zu kénnen, dass auch ethisch Gutes lustvoll —
»gut schmecken« — sein kann und mitunter, es zu tun, sogar genussvoll
sein kann. Um {iber diesen Weg (mithilfe dieser Kommunikationsstra-
tegie) der karnivoren Mehrheit der Menschen — die Fleischfresser — den
Genuss einer neuer Ethik des Essens schmackhaft zu machen, lautet ein
gastroethischer Grundsatz: »Wer sich ethisch gut erndhren will, muss nicht
darauf verzichten, Fleisch zu essen.«

Die provokant anmutende Idee, dass wir Fleisch essen diirfen und das
ethisch gut sei, beabsichtigt keineswegs (wie es Fleischesser gerne tun),
das vegetarische Gebot des Fleischverzichts pauschal zuriickzuweisen
und jeden — sogar den gegenwirtig vorherrschenden — Fleischgenuss gut
zu heiflen. Im Gegenteil: Es ist an der Zeit, die Schwichen des konven-
tionellen Vegetarismus anzusprechen, um dessen Grundgedanken einer
verniinftigeren und verantwortungsbewussteren, der Menschheit wiirdi-
gen Ernihrungsweise zeitgemifRer zu begriinden.’

Um in dieser sehr ernsten Angelegenheit nicht missverstanden zu
werden: Ich schlieffe mich denen an, die denken, dass die Weltbevolke-
rung gleich morgen aufhdéren sollte, Tiere zu essen. — »Das wire auch
angesichts aktueller Probleme der Ressourcenverfiigbarkeit einer der
grofiten und vor allem am schnellsten zu realisierenden Beitrige zur
Sicherung einer menschenvertriglichen Zukunft, den jeder Einzelne
sofort leisten konnte.«® Aber die Tugendpflicht einer rein vegetarischen

7 | Landrigan, Fleisch essen fiir Vegetarier: Meine Suche nach einer ethischen
und nachhaltigen Erndhrung; Weiler, Fleisch essen? Eine Aufklarung.
8 | Schmidl, Bauplan fiir eine Insel. 500 Jahre Utopia, 46.

- 8m 14,02.2028, 07:40:20.


https://doi.org/10.14361/9783839444832-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

11. Das »karnibalische« Recht auf Fleisch

Vernunft tragt in der Ohnmacht ihres moralischen Sollens nichts dazu
bei, dass es so kommt; ihre »freudenlose« Verzichtsmoral (Asketik) macht
letztlich »die Tugend selbst verhasst« — was sogar der Theoretiker der ka-
tegorischen Pflichten Immanuel Kant als »misologisch« kritisiert.?

WARUM VEGETARISMUS DIE FALSCHE ANTWORT IST

Schon lange wird mit geringem Erfolg versucht, Nichtvegetariern das
Tieressen auszureden. Zu denken ist hier beispielsweise an religiose
Heilslehren (Hinduismus, Jainismus, Buddhismus) oder an namhafte
Moralphilosophen und Tierethiker: angefangen bei Siddhartha Gautama
oder Pythagoras und Platon iiber Porphyrius, Plutarch und Rousseau bis
hin zu Albert Schweitzer, Mahatma Gandhi, Peter Singer und die PETA
(People for the Ethical Treatment of Animals) Tierrechtsaktivisten der
Gegenwart oder philosophische Positionen eines radikalen Veganismus.™

Nach der Vorgeschichte dieses tiber Jahrhunderte propagierten Ideals
kann immerhin die Tierwelt neuerdings etwas aufatmen: Vegetariertum
wird populirer. Weltweit. Vielerorts, insbesondere in trendigen Metropo-
len, ist die fleischbefreite Kiiche inzwischen angesagt< und unter »Chan-
gemakernc« leicht erkennbares Indiz fiir einen anderen >Lifestyle<!! Noch
vor wenigen Jahren war der Mehrheit kaum bekannt, was eine Veganerin
isst und wie man als >Veganer« tiberleben kann. Trotz der realen Alter-
nativen, die von einigen praktiziert werden, halten die Meisten an ihren
antivegetarischen Ernihrungsgewohnheiten unverindert fest. Zwar ge-
ben fast alle >karnivoren Normalos< bei Umfragen an, bereit zu sein, mehr
Geld fiir Fleisch auszugeben, wenn die Tiere besser gehalten werden, und
insgesamt weniger tierische Produkte konsumieren zu wollen. Doch we-
der spiegelt dieses Lippenbekenntnis die Realitit der allgemeinen Nach-
frageentwicklung und der personlichen Kaufentscheidungen im Super-
markt wider, noch entspricht dieser gute Wille dem totalen Verzicht, den
ihm die vegane Moral praktisch abverlangt: Also essen die Deutschen im

9 | Kant, Metaphysik der Sitten, Tugendlehre (Die ethische Asketik), §53.

10 | Taureck, Manifest des Veganen Humanismus; Singer, Befreiung der Tiere.

11 | Grabolle, Kein Fleisch macht gliicklich: Mit gutem Gefiihl essen und genie-
Ren; Sezgin, Wieso? Weshalb? Vegan! Warum Tiere Rechte haben und Schnitzel
schlecht fiir das Klima sind; Pierschel, Ve_gan! Vegane Lebensweise fiir Alle.

- 8m 14,02.2028, 07:40:20.

339


https://doi.org/10.14361/9783839444832-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

340

IV. Anthropoethik am Tellerrand der Welt

Durchschnitt weiter ihre geliebte Currywurst, Salamibrétchen, Déner,
Chicken Nuggets, Schweineschnitzel und natiirlich auch den tiglichen
Kise, den Milchkaffee, Sahne, Butter, Eier usw.

Fur die iiberwiegende Mehrheit verspricht eine vegetarische Erndh-
rungsweise nach wie vor kein gutes Essen. Ein moralischer und erst
recht ein moralisierender Vegetarismus provoziert sogar heftigen Wider-
willen. Nach dem Motto, Angriff ist die beste Verteidigung, wehren sich
die Verteidiger der eingefleischten Lebensgewohnheiten gegen den mo-
ralisch gebotenen Verzicht als Gewissensterror einer neuen Heilslehre.?
Die — meist minnlichen — Bewahrer des Gebt-uns-unser-tiglich-Fleisch
und unverbesserliche Konservative attackieren das Fleischverbot als eine
Art >Ersatzreligions, deren >dogmatische« Glaubenssitze und orthodo-
xer >Wahnsinn« von »>tiefgriinen Ideologen< propagiert werde: Man ruft
zum Kampf der Esskulturen auf.®® Mit dem Schlachtruf >Fleisch ist mein
Gemdiisel« riisten selbst ernannte >Lebeminner« und ewig gestrige >Fein-
schmecker«< auf. Entsprechende Minnermagazine kreisen heute nicht
mehr um scharfen Sex, sondern ums schirfste Stiick Fleisch vom Grill.*

Schon ein fliichtiger Blick in die Geschichte oder in die Gegenwart
der Esskulturen belegt, dass sich bisher nur wenige Menschen mit einer
vegetarischen Ethik der Fleischaskese anfreunden konnten. Diejenigen,
die sich rein pflanzlich ernihren, bilden weltweit nach wie vor eine klei-
ne Minderheit. Obgleich ihre Anhingerzahl (etwa in Deutschland und
Osterreich) seit einigen Jahren deutlich ansteigt, indert diese Mutations-
rate nichts an dem beklagenswerten Umstand, dass die vegetarische Ver-
zichtsmoral ganz offensichtlich unwirksam tiber der alltiglichen Lebens-
praxis der meisten und immer mehr Menschen schwebt, die Zugang zu
Fleisch haben. Weil aber die globalen Ernihrungsverhiltnisse — und da-
mit in einem entscheidenden Mafle die Zukunft der Menschheit — davon

12 | Amann/Schmundt, Erndhrung als Ersatzreligion? Esst doch, was ihr wollt;
ARD, Die Essensjiinger. Ernahrung als Ersatzreligion; Asche, Tiere essen diirfen:
Ethik fir Fleischfresser.

13 | Neumeister, Veggiewahn: Eine Aufarbeitung der Irrtimer und Missversténd-
nisse des Vegetarismus; Pollmer/Keckl/Alfs, Don’t Go Veggie! 75 Fakten zum
vegetarischen Wahn; Tietze, Allein unter Veganern: Expedition in eine neue Welt.
14 | BEEF! fiir Mdnner mit Geschmack aus dem Hamburger Verlagshaus Gruner +
Jahrist das erste Food- und Lifestyle-Magazin auf dem deutschsprachigen Markt,
das sich speziell an eine ménnliche Leserschaft richtet.

- 8m 14,02.2028, 07:40:20.


https://doi.org/10.14361/9783839444832-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

11. Das »karnibalische« Recht auf Fleisch

abhingen, wie wir Heutigen mit unserer Lust auf tiglich« Fleisch umge-
hen, bleibt aus meiner Sicht nur folgende Méglichkeit: Die theoretischen
und praktischen Defizite des kategorischen Fleischverbots zu erkennen
und zu vermeiden, damit die Menschen von morgen in den Genuss eines
fur Alle ethisch Guten Essens kommen kénnen.

WELCHE TIERE ESSEN UND WARUM MANCHE NICHT?

Ohnehin werden neuerdings die kulturellen Traditionen und Konstruk-
tionen unseres Verhiltnisses zu Tieren grundsitzlich hinterfragt. Wie
kommt es, dass wir manche Tierarten zu Lebensmitteln degradieren,
wihrend andere Tiergruppen zu liebevoll umsorgten Lebenspartnern
werden? Wir lieben Hunde und Katzen, fallen aber mit groem Appetit
tiber das Fleisch von (geschundenen) Schweinen her. Wir erfreuen uns
am Gesang von Vogeln — mit einem knusprigen Hiahnchen im Mund.
Manche Lebewesen aus dem Tierreich machen wir uns zu engsten Freun-
den, andere behandeln wir skrupellos als Rohstoff. Das alles erscheint
uns selbstverstindlich, ohne dass diese feinen — und duflerst folgenrei-
chen — Unterschiede unseres moralischen Geschmacks eine rationale Be-
griindung aufweisen.” Die komplexen kulturellen, sozialen und psycho-
logischen Mechanismen dieses schizophrenen Wertesystems implizieren
zahlreiche Ungereimtheiten und Widerspriiche, die weit iiber das mani-
chiistische Pro und Contra des Vegetarismus hinausgehen. Eines indes
steht fest: Das Mensch-Tier-Verhiltnis betrifft diejenigen Tiere am mas-
sivsten, die uns als Genussquelle dienen. Deshalb entscheidet auch die
Fleischfrage — als der Brotfrage unserer Zeit — am meisten dariiber, ob es
in dieser brisanten Angelegenheit zu gesellschaftlichen Verinderungen
kommt oder weiterhin eher nicht.

Der traditionelle Imperativ, sich rein pflanzlich zu ernihren, leitet die
normative Begriindung einer Ethik des Essens aus einem einzigen Argu-
ment ab: dem Tierschutz. Danach sollen wir >nur«< deshalb auf Fleischspei-
sen verzichten, damit die Tiere, die fiir unseren Genuss sterben miissten,
vor unnétigem Leiden etwa durch Massentierhaltung und Schlachtung
geschiitzt werden. Doch lingst sprechen weit mehr und ganz andere

15 | Joy, Warum wir Hunde lieben, Schweine essen und Kiihe anziehen: Karnismus
- eine Einflihrung; Precht, Tiere denken.

- 8m 14,02.2028, 07:40:20.

341


https://doi.org/10.14361/9783839444832-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

342

IV. Anthropoethik am Tellerrand der Welt

Griinde fiir die BotmiRigkeit einer ethisch besseren Esskultur. Griinde,
die nicht alleine das moralische Recht der Tiere betreffen, von uns als
gleichwertige Lebewesen respektiert zu werden, sondern auch unser eige-
nes Leben und Wohlergehen.

Inzwischen lassen immer zahlreichere und vielfiltigere Sachverhalte
erkennen, dass der vorherrschende Fleischkonsum nicht linger als ein
rein persénliches Vergniigen (miss-)verstanden werden kann. Téglich
wird offensichtlicher, dass diese Geschmacksvorliebe weltweit duferst
folgenschwere Auswirkungen verschuldet.’® Die gkologischen, skonomi-
schen, politischen, gesundheitlichen und kulturellen Zusammenhinge,
die dazu fiihren, dass der gegenwirtige Fleischkonsum eine bislang unter-
schitzte Quelle der planetaren Zivilisationskrise ist, sind mittlerweile wis-
senschaftlich herausgearbeitet. Wer kann die vielen guten — eigentlich
schlimmen — Griinde fiir die globale Ernihrungswende-Notwendigkeit
widerlegen?

Es gab in der gesamten Menschheitsgeschichte noch nie so viele
Schlachtfabriken der industriellen Fleischproduktion und noch nie so
viele unsichtbar gemachte Konzentrationslager des Tierelends: Zwischen
dem Wissen um die mitverschuldeten Verhiltnisse und der gedankenlos
fortgesetzten Gewohnheit, jeden Tag seine niedrigpreisigen Wurst- und
Fleischprodukte zu kaufen, spannt sich eine moralische Diskrepanz auf.
Zu wie viel Verantwortungslosigkeit sind die meisten Menschen fihig?
Einmal abgesehen von der Tierrechtsverletzung trigt der Massenkonsum
von billiger Fleischware aus Tierfabriken mafigeblich zur Freisetzung von
klimaschadlichen Treibhausgasen bei und ist nicht zuletzt auch fir er-
niahrungsbedingte Erkrankungen des menschlichen Kérpers und Geis-
tes verantwortlich. Wihrend die katastrophalen Effekte auf unsere Natur
— Umwelt und Gesundheit — in jingster Zeit verstirkt problematisiert
werden, finden die sozialen Auswirkungen der grofRindustriellen Fleisch-
produktion nach wie vor wenig 6ffentliche Beachtung.?

Wer will schon Niheres tiber die desastrésen Zustinde im Inneren
von Schlachthéfen und Zerlegebetrieben — vom Betrieb der globalen T6-
tungsmaschinerie — wissen? Oder hilt sogar das Wissen die Menschen

16 | Mari/Buntzel, Das globale Huhn: Hiihnerbrust und Chicken Wings - Wer isst
den Rest?; Drager de Teran, Unser Planet auf dem Teller.

17 | Voll, Schweinebande! Der Fleischreport - ein Metzgermeister liber die Prak-
tiken seiner Zunft.

- 8m 14,02.2028, 07:40:20.


https://doi.org/10.14361/9783839444832-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

11. Das »karnibalische« Recht auf Fleisch

nicht davon ab, es sich trotzdem schmecken zu lassen — also bewusst Un-
recht zu tun statt des ethisch Richtigen?

DER VIRTUELLE SCHLACHTHOF

Weil der Kunde sein tiglich’ Tierprodukt — als Beute aus der Schnipp-
chenjagd — moglichst zum niedrigsten Preis kaufen mochte, sorgt eine
moglichst effiziente Fleischverarbeitungsindustrie fiir die Befriedigung
dieser >Nachfrage<. Entsprechend wird die archaische Branchenstruktur
von Megabetrieben dominiert, die nach dem asozialen Survivalprinzip
eines >Rechts des Stirkeren< den Konkurrenzkampf auf dem Weltmarkt
uiberleben. Der zweitgrofite Fleischverarbeiter Deutschlands, der Ténnies-
Konzern, schlachtet allein im Stammwerk Rheda-Wiedenbriick jeden
Tag 20.000 Schweine; insgesamt sind es rund 20 Millionen Schweine
im Jahr. Das Fleisch, das nicht exportiert wird, nehmen die Discountket-
ten LIDL, ALDI und REWE und das multinationale Fast-Food-Imperium
McDonald’s ab. Man macht gute Geschifte, mit knapp drei Milliarden
Euro Umsatz zihlt die Unternehmensgruppe Tonnies zu den fiinf grof3-
ten Schweineschlachtbetrieben der Welt — gleich nach dem chinesischen
WH-Konzern, der brasilianischen JBS, der Danish Crown und US-ameri-
kanischen Tyson Food.

Danish Crown, der drittgrofite Fleischexporteur der Welt und zu-
gleich Europas Schweinefleischproduzent Nummer Eins, gehért nicht
etwa einer Gruppe blutriinstiger Megakapitalisten, sondern mehrheitlich
einer Genossenschaft aus Tausenden Landwirten. Sie haben kiirzlich in
dem dinischen Ortchen Horsens laut Eigenwerbung den »modernsten
Schlachthof der Welt« bauen lassen. Schon vor Baubeginn wiinschte sich
Danish Crown eine Art glisernen Schlachthof. Die Internet-Seite des
Konzerns bietet in Form von Kurzvideos, Bildern und Infotexten einen
virtuellen Einblick in den kompletten Produktionsprozess.®® Chromglin-
zende, hocheffiziente, computergesteuerte und automatisierte FlieRbin-
der sorgen dafiir, dass die Tiere im wahrsten Sinne des Wortes wie am
FliefSband get6tet und zerlegt werden. Maschinen haben das Kommando:
In Brennéfen werden die Borsten abgeflimmt, Hydraulikscheren trennen
die Schweinefiifle fiir den Transport nach China ab, Sigeroboter zertei-

18 | Danish Crown.

- 8m 14,02.2028, 07:40:20.

343


https://doi.org/10.14361/9783839444832-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

344

IV. Anthropoethik am Tellerrand der Welt

len die Schweine vollautomatisch. Kriftige Midnner mit derben Schiirzen,
weiflen Arbeitsschuhen und groben Kettenhandschuhen schneiden in
monotoner Handarbeit am Fliefband die Eingeweide aus den Kérpern,
die in vorbeifahrende Plastikschiisseln fallen. Die vollautomatisierte Ma-
schinerie sortiert die Kisten voller Fleischstiicke und beférdert sie zu den
Packstationen. Es dauert keine Stunde und aus den lebendigen Schwei-
nen sind Schinken und Koteletts geworden.

»Wir erzihlen hier keine Geschichten, wir zeigen, was ist«, sagt sein
Mitarbeiter abgeklirt. »Das ist hier eine Industrie.«' Die Dinen, die in
jungster Zeit mit dem besten Restaurant der Welt — dem Noma in Ko-
penhagen — und der neuen Nordischen Kiiche die Entwicklung der inter-
nationalen Spitzengastronomie mafigeblich beeinflussen, scheinen auch
mit der unkonventionellen Transparenzoffensive ihres Megaschlachtho-
fes den allgemeinen Massengeschmack zu treffen. Die angebotenen Be-
triebsbesichtigungen stoflen auf grofles Interesse. In Reisebussen kom-
men Dinen und auch immer mehr Besucher aus dem Ausland zu den
kostenlosen Fithrungen. Es funktioniert: Die Besucherherden scheinen
die grofindustrielle Produktionsanlage mit dem Gefiihl zu verlassen,
dass ihr Fleisch ohne einen qualvollen Tod der Tiere zustande kommt.
Auch als Arbeitsplatz kann der Vorzeigeschlachthof punkten: Weil der
Betrieb hochtechnisiert ist, werden weniger Menschen gebraucht, die des-
halb verhiltnismiRig gut bezahlt werden kénnen.

Doch die schéne neue Welt der Massentétung tduscht. Wire jeder
Schlachthof derart automatisiert und kosteneffizient, dann gibe es in der
Branche vermutlich weniger ausgebeutete Arbeiter (hierzulande etwa ille-
gal beschiftigte Osteuropier), weniger unbetiubt getotete Schweine und
kaum noch Skandale. Das Problem sind die Tausenden anderen Schlacht-
fabriken, die nur durch schlechte Bezahlung mitkonkurrieren kénnen.
Die iiberwiegend auslindischen, oft durch mafiotischen Menschenhan-
del organisierten Niedrigstlohnarbeiter schweigen aus Angst um den
Arbeitsplatz und sind durch ihre Schattenexistenz erpressbar. Die Ver-
hiltnisse werden von staatlichen Aufsichtsbeh6érden und korrupten Ag-
rarpolitikern oder Veterindrfunktioniren duldend hingenommen — nicht
zuletzt auf Kosten von gemobbten und existenziell ruinierten Whistle-
blowern.?

19 | Kwasniewski, Glaserner Schlachthof in Danemark, Tétung inklusive.
20 | Adrian, Die Fleischmafia: Kriminelle Geschafte mit Fleisch und Mensch.

- 8m 14,02.2028, 07:40:20.


https://doi.org/10.14361/9783839444832-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

11. Das »karnibalische« Recht auf Fleisch

Was Ray Patel und Jason Moore mit Bezug zur Ausbeutung von
Sklaven zu Zeiten des europdischen Kolonialismus feststellen, lisst sich
auf den skrupellosen Kapitalismus der modernen und hypermodernen
Schlachtbetriebe (einschliefilich der damit verbundenen Fleischproduk-
tion) {ibertragen: »Wenn Menschen so riicksichtslos behandelt werden
kénnen, iiberrascht es nicht, dass es anderen Tieren im Kapitalismus
noch schlechter geht, insbesondere denen, auf deren Kosten wir leben.«?*!

Freilich von den unschénen Bedingungen, unter denen die angelie-
ferten Tiere aufgezogen und schlachtreif gemastet wurden, sieht der Be-
sucher von Vorzeige-Schlachtbetrieben nichts. Selbstverstindlich briche
sich Danish Crown einen wertvollen Zacken aus der Krone, wenn der PR-
kompetente Weltkonzern das Elend in den Stillen zeigen wiirde, wie es
ist: Schweine mit Lungenentziindung, Muttersau als Gebdrmaschine, Ab-
trennen des Ringelschwanzes, Kithe mit Euterkrankheiten, 35-Tage-Leid
des Antibiotika abhingigen Mastgefliigels sind dort nicht die Ausnahme,
sondern die Realitit. Von kranken und ungliicklichen Tieren aus der in-
dustriellen Massenhaltung — selbst wenn es bei ihrer Schlachtung noch
so hygienisch und leidfrei zugeht — stammen das Fleisch und die Wurst,
die Milch und der Kise, die Backwaren, Schokolade oder Pizza, die wir im
Supermarkt kaufen.?

DiE UNSCHONE REALITAT - MORALITAT DES VERZICHTS

Wer wirklich keine schonen Geschichten erzihlen will, sondern zeigt,
wie es ist, sollte erkennen lassen, dass es in der globalen Fleischindustrie
vor allem ums leicht verdiente Geld mit der idealen Ware Tier geht. Wer
es wissen will, weif? lingst unter welchen Bedingungen die beliebten Ge-
nussmittel produziert werden und welche unmenschlichen Verhiltnisse

die technisch perfektionierte Fleischfresserei erzeugt.”

Die gastroso-
phischen Erkenntnisse und die unbequemen Wahrheiten dieser Realitit
durchdringen allmihlich das gesellschaftliche Bewusstsein. Langsam

aber sicher spricht sich herum: Uber rein tierethische Motive hinaus neh-

21 | Patel/Moore, How the Chiggen Nugget became the true symbol of our era.
22 | Wolfschmidt, Das Schweinesystem: Wie Tiere gequalt, Bauern in den Ruin
getrieben und Verbraucher getdauscht werden.

23 | Foer, Tiere essen.

- 8m 14,02.2028, 07:40:20.

345


https://doi.org/10.14361/9783839444832-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

346

IV. Anthropoethik am Tellerrand der Welt

men zahlreiche ethische (Ab-)Griinde und mit ihnen die gesellschaftliche
Notwendigkeit zu, dass sich die gegenwirtige Erndhrungsweise der west-
lichen bzw. der verwestlichten Zivilisation dndern muss.

Um >die Welt« — die Erde, die Menschen, die Tiere und alle anderen
Lebewesen und Realititen, die iiber das planetare Nahrungsgeschehen
und das megaphysische Internet des Essens verbunden sind — vor weite-
ren katastrophalen Verschlechterungen vieler ihrer bereits existierenden
Krisensymptome zu bewahren, kommt es vor allem auf Eines an: Dass
wir bei uns selbst, bei unserem tiglichen Tieressen als einer der Haupt-
ursachen dieser Krisen anfangen. Denn nicht nur das Brisante, sondern
das ebenso Interessante an der Fleischfrage ist: In diesem alltiglichen
Handlungsfeld muss niemand darauf warten, dass Andere — beispiels-
weise Entscheidungstriger des Staates und der Wirtschaft oder iiberhaupt
die Gesellschaft als vermeintliches Nicht-Ich — sendlich etwas tun«. Statt-
dessen kann sich jeder jederzeit daran beteiligen.

Diesen praktischen (praxischen) und normativen Primat der Alltags-
ethik vor Technik und Politik kann man sich hier recht einfach klarma-
chen. Oder anders gesagt, wir kénnen jedes beliebige Produkt aus der
Wurst- und Fleischabteilung oder dem Milch- und Kisesortiment neh-
men, um {iber unseren eigenen Anteil am gesellschaftlichen Wandel
oder Weiter-wie-bisher zu griibeln. Nirgendwo ist es einfacher als beim
tiglichen Essen, sich Selbst und die Welt zu verbessern. Mehr noch: Je
weniger Fleisch wir essen, desto eher werden sich Politiker und Wirt-
schaftsbosse auf diese Verinderung einstellen und wahrscheinlich eher
bereit sein, ihrerseits die bestehenden politischen und Skonomischen
Strukturen entsprechend zu transformieren. Umgekehrt geht es nicht.
Solange der gesellschaftliche Geschmack ist, wie er isst, bleibt es bei den
eingefleischten Gewohnheiten.

Wenn umweltbewusste Parteien wie die Griinen die Forderung einer
»Agrarwende« aufstellen und dartiber hinaus von der gesellschaftspoliti-
schen Aufgabe eines >besseren Essens«< sprechen®, dann sind das solan-
ge schone, aber leere Worte, wie diese Utopie nicht durch entsprechende
Verinderungen der tiglichen Esskultur mit Leben gefiillt wird. Insofern
uiberschitzt sich die Politik regelmifig selbst: Die gewiinschte Verbesse-

24 | Hofreiter, Fleischfabrik Deutschland: Wie die Massentierhaltung unsere Le-
bensgrundlagen zerstért und was wir dagegen tun kénnen; Anschober, Besser
Essen: Wie »griine« Kiiche, Flexitarier & Co mit Genuss die Welt verandern.

- 8m 14,02.2028, 07:40:20.


https://doi.org/10.14361/9783839444832-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

11. Das »karnibalische« Recht auf Fleisch

rung der Welt (des Essens) hingt entscheidend davon ab, ob sie im All-
tagsleben der Menschen an Macht gewinnt. Dann erst — und nur dann
— ist eine konsequente Okologisierung der Landwirtschaft méglich, die
eine ausreichende Erndhrung der Bevolkerung sicherstellt. Entscheiden-
de Voraussetzung fiir diese gesellschaftliche Transformation wire, dass
sich der Fleischkonsum (ebenso wie die Menge an Lebensmittelabfillen)
hierzulande beispielsweise mindestens halbiert und sich die Produktion
von tierischen Lebensmitteln auf den inlindischen Markt beschrinkt.”

Deshalb muss — um diesen schlichten Sachverhalt noch einmal zu
betonen — insbesondere in dieser allgemeinen Angelegenheit niemand
darauf warten, dass die Erfiillung von ethischen Zielen erst durch staat-
liche Gesetze und wirtschaftspolitische Normen von jedem erzwungen
wird. Freilich, eine rechtlich erzwungene, von oben oktroyierte Moral ent-
spricht den iiblichen Mechanismen sozialer Verinderung qua Obrigkeits-
gehorsam. Das durch staatliche Verordnungen und Strafandrohungen
erfolgreich durchgesetzte Rauchverbot ist das jiingste Beispiel fiir eine
restriktive Politik des Konsumverzichts (in diesem Fall von Zigaretten).

Sorgt die demokratisch gewihlte Obrigkeit nicht durch ein staatliches
Verbot fiir den (rechtlich sanktionierbaren) Verzicht auf Fleischkonsum,
wird eine rein vegetarische Ethik, die ein solches Konsumverhalten ka-
tegorisch verbietet, auch in Zukunft vermutlich keine breite Anhinger-
schaft finden: Die Mehrheit von uns ist von klein auf an die Vorstellung
gewohnt worden, ein Stiick Fleisch auf dem Teller, ein Salamibrot oder
ein saftiger Hamburger in der Hand seien etwas Lustvolles — ein bisschen
Lebensfreude und alltigliches Privatvergniigen (eines ansonsten eher von
Unlust und vielerlei Ungutem beherrschten Daseins). Zwar kénnte sich
diese Normalitit bei den kommenden Generationen dndern. Allerdings
bleibt zu bezweifeln, ob ein grofReres Bewusstsein von den endlichen
Ressourcen der Erde mit der freiwilligen Abkehr von jeglichem Fleisch-
konsum einhergehen wiirde. Darum bleibt als entscheidende, gastro-
sophische Frage, ob >wir« (Fleischfresser) wirklich ganz auf Fleisch zu
verzichten haben und ob wir uns fortan nur noch >vegan ernihren< miis-
sen — um ethisch >gut essen«< zu kénnen? Oder ob ein >gastrosophischer
Hedonismuss, in der hier beschriebenen Form gentigt und wirksamer ist,
weil er mehr Menschen zur Erndhrungswende bewegt?

25 | Kursbuch Agrarwende 2050 - 6kologisierte Landwirtschaft in Deutschland.

- 8m 14,02.2028, 07:40:20.

347


https://doi.org/10.14361/9783839444832-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

348

IV. Anthropoethik am Tellerrand der Welt

Wozu WURST WIRKLICH GUT IST

Uber diese moraltheoretische Frage diskutierten auf Einladung des taz.
lab 2014 im Haus der Kulturen Berlin die Veganerin Hilal Sezgin und ich
auf dem Podium uiber Das Fleisch, die Fabrik und den Tod. Ich sprach mei-
ne Idee eines gastrosophischen Hedonismus an und war gespannt, wie
die kimpferische Veganerin mit dieser Argumentation umgehen wiir-
de.” Denn nicht zuletzt steckt hinter der Absicht, eine Ethik eines guten
Essens zu entwerfen, der programmatische Versuch, >Gutes zu tun< nicht
als eine Moral des Verzichts kommunizieren zu miissen. Und eine Ver-
zichtsmoral — so viel war schon vor unserer Diskussion bekannt — halten
wir beide iibereinstimmend fiir eine eher schlechte Kommunikations-
strategie: Umso erstaunlicher verlief unser kurzes Gesprich.

Es entstand der Eindruck, dass mein Gegeniiber von Menschen, die
eine bestimmte Form von gutem Gewissen entwickeln — indem sie, wie
ich, nur selten Fleisch und wenn nur in Bio-Giite genieflen —, herzlich
wenig hilt: Davon hitte niemand etwas.” Solche scheinbar gewissenhaf-
ten Zeitgenossen, die blofl weniger Fleisch essen, wiirden nichts wirklich
Gutes tun — aufler vielleicht ihr moralisches Gewissen beruhigen. Mich
iiberzeugt diese Argumentation nicht, weder tat sie das damals bei dem
Podiumsgespriach noch tut sie es heute beim Schreiben dieser Zeilen.
Denn damit leistet sich die namhafte Vordenkerin eines ethischen Ve-
ganismus doch gerade jenen folgereichen Denkfehler, der — wie in vielen
anderen Situationen und Lebensbereichen - fiir den schlechten Leumund
des Guten sorgt. Wer sagt, dass die, die weniger Fleisch und Tierprodukte
essen und an der Umstellung ihrer Geschmacksgewohnheiten arbeiten,
blof ihr schlechtes Gewissen beruhigen, opfert Ethik auf dem Altar eines
moralischen Rigorismus. Meines Erachtens bringt ein solcher Rigoris-
mus — etwa in Form des Veganismus — nicht viel. Es kommt einer reli-
giésen Dogmatik gleich, so zu tun, als ob Veganer gute Menschen seien
— obwohl sie darin (das sei hier unbedingt betont) alle Mahl besser sind
als alle anderen Menschen, die weiterhin Fleisch und Produkte tierischen
Ursprungs essen.

26 | Sezgin, Wieso? Weshalb? Vegan! Warum Tiere Rechte haben und Schnitzel
schlecht fir das Klima sind.

27 | Diese Argumentation wird wiederholt in: Sezgin, Nichtstun ist keine Lésung.
Politische Verantwortung in Zeiten des Umbruchs, 93f.

- 8m 14,02.2028, 07:40:20.


https://doi.org/10.14361/9783839444832-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

11. Das »karnibalische« Recht auf Fleisch

Nur geht es am Ende des Tages nicht darum, dass eine sehr iiberschau-
bare Anzahl von Individuen tierethisch korrekt lebt, den geforderten Ver-
zicht leistet und alles immer absolut richtig macht. Angesichts der Nor-
malitit von massenhaften Fleischfressern scheint es mir angemessener,
dass Philosophinnen und Philosophen bereit sind, auf die Lebensgewohn-
heiten des Publikums ein Stiick weit einzugehen. Vor allem verspricht ein
moglichst gutes Design der ethischen Kommunikationsstrategie eher, die
Menschen dort abzuholen, wo sie stehen, statt Dinge einzufordern, die
sie tiberfordern. Wenn dem so ist, dann kommt es entscheidend darauf
an, ob von gutem Essen die Rede ist oder von einer Diitmoral und welche
Geschichten den Menschen erzihlt werden, um sie auf den Geschmack
einer anderen Welt zu bringen.

Dazu passt vielleicht, dass sich Hilal Sezgin in ihren Schriften als
gliubige Sufi prisentiert und ihren Lesern davon berichtet, sie folge der
mystischen Tradition der Derwische, die menschliche Moralitit in »einer
umfassenden Kraft oder Liebe« zu verankern — oder zu versenken, wie
ich finde. Denn ihr zufolge mache diese umfassende Liebe mit deren
»groflen Atem und Puls alles Lebens« letztlich auch die Menschen zu
»Pilzen, die iiber ein unsichtbares Wurzelwerk unterirdisch harmonisch
miteinander »verbunden sind«. (Ebd., 116) Vielleicht hitte die Ethikerin
Hannah Arendt, die iiber den Begriff der Liebe bei Augustinus (also der
christlichen Variante) promovierte, dieses Weltbild sogar gefallen. Nur
fehlt diesem mystisch-myzellischen Menschenbild eines globalen Ver-
bunden-Seins allen Lebens auf Erden — dhnlich wie anderen transhu-
manen Poetologien einer neuen tiefendkologischen Metaphysik?® — der
tiefere Sinn einer rationalen gastrosophischen Erklirung: Wie die Dinge
stehen, scheint an der umfassenden Verbundenheit des Menschen mit
allem Anderen doch so viel wahr zu sein: Weil (und solange) wir Men-
schen essende Lebensformen sind, verbindet sich tiberall unsere Essistenz
bei jedem Mahl mit dem Internet dieses mega-physischen Welt-Alls, wes-
halb wir Erdbewohner auf diesem Planeten gleichsam wie Pilze leben,
die nur mit ihrem Fruchtkorper aus dem Erdboden als eigenstindiger
Gestalt heraustreten und existieren (lat. existere, gr. exhistasthai = aus
sich heraustreten).

28 | Weber, Sein und Teilen. Eine Praxis schopferischer Existenz; Lowenhaupt
Tsing, Der Pilz am Ende der Welt: Uber das Leben in den Ruinen des Kapitalismus.

- 8m 14,02.2028, 07:40:20.

349


https://doi.org/10.14361/9783839444832-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

350

IV. Anthropoethik am Tellerrand der Welt

Doch insgesamt passender wire es — und am Ende wohl auch mehr
nach Arendts Geschmack —, ein anderes und nicht naturalistisches
Gleichnis zu wihlen, das mehr mit uns Menschen als hedonistischen
Fleischfressern zu tun hat (die wir nun mal sind) als mit uns als in un-
sichtbarer Liebe verbundenen Schwammerln (die wir definitiv nicht sind).
Passender ist vielleicht das Selbstbild, das der Kabarettist Frank-Markus
Barwasser alias Erwin Pelzig in seiner unnachahmlichen Ironie ausmalt.
Denn der Satiriker findet: »Ich bin nicht abgeklirt und nicht hoffnungs-
los, manchmal nur realistisch bis zur Schmerzgrenze. Deshalb wiirde ich
auch nicht behaupten, dass ich die Welt besser mache. Ich bin ein kleines
Wiirstchen in einer sehr groflen Pfanne und das sind wir alle. Aber wenn
viele kleine Wiirstchen zappeln, kann ja doch etwas in Bewegung kom-
men.«*

DiE PFLANZENETHIK ALS SCHWACHSTELLE DES VEGANISMUS

Ein kategorisches Fleischverbot scheint nicht zielfiithrend zu sein: Das
beweist die lange Geschichte des erfolglosen Vegetarismus. Einen ge-
wissen Fleischgenuss ethisch zu rechtfertigen, kénnte weit verniinftiger
sein, um auf diese undogmatische Weise bewusst dem heute populiren,
aber unethischen Hedonismus philosophisch entgegenzukommen. Trotz
dieses strategischen Entgegenkommens leitet sich allerdings auch aus
einem gastroethischen Hedonismus die moralische Verwerflichkeit eines
taglichen Fleischessens ab — egal ob in Bio-Qualitit oder nicht. Wobei
gleichwohl die individuelle Entscheidung fiir Bio-Fleisch und die politi-
sche Umstellung von industrieller Massentierhaltung zu einer — die Be-
durfnisse der Tiere strikt berticksichtigenden — humanen Tierhaltung
grundlegende Selbstverstindlichkeiten der Gastroethik sind. Die inzwi-
schen rechtsverbindlichen Qualititsstandards fiir Bio-Fleisch und der
ausschlieflliche Konsum von Produkten von gliicklichen Tieren sind erste
Schritte in dieser Entwicklung.

An dieser Stelle ist ein kurzer Exkurs zur Utopie einer guten Lebens-
praxis angebracht, zu der Tiere und sogar Pflanzen fihig sind. Dass das
Dasein eines »gliicklichen Nutztieres<, das Menschen ein >gutes Lebenc« le-

29 | Pelzig, Und jetzt?, 7. Zum wurstologischen Selbstverstandnis siehe: Lemke,
Die Wurstigkeit der Wahrheit; Lemke, Worum geht’s, wenn’s um die Wurst geht?

- 8m 14,02.2028, 07:40:20.


https://doi.org/10.14361/9783839444832-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

11. Das »karnibalische« Recht auf Fleisch

ben lassen, nicht das einzige oder gar das wiinschenswerteste Gliick die-
ses Tieres ist, steht auler Zweifel und bildet den argumentativen Kern der
Verzichtsmoral eines tierethischen Vegetarismus.** Doch das Leben eines
Wildschweines — wie jedes wild lebenden Tieres — kann wegen Krank-
heiten, Feinden, Umwelteinfliissen, schlechten Lebensbedingungen etc.
vergleichsweise ungliicklich verlaufen. Das freie Leben der Tiere ist nicht
artgerecht, sondern jederzeit artgefihrdend — eben >wild«im riskantesten
Sinne des Wortes. Vielleicht verlduft das wilde Leben der meisten Tiere
trotzdem gliicklich; entscheidender fiir das Tierwohl-Konzept ist aller-
dings, dass sich das Recht auf Schutz der Tiere gegeniiber dem Menschen
nicht nur aus deren Leidensfihigkeit begriinden lisst, sondern positiv
(tierfreundlicher) auch aus deren Gliicksfihigkeit, unter bestimmten (gu-
ten, humanen) Bedingungen sich >sauwohl zu fiithlen.

Deshalb steckt in der Annahme, dass das vom Menschen genutzte
und artgerechte gehaltene Schwein >Gliick hats, kein Sarkasmus: Ein auf
sich selbst gestelltes Schwein kann nicht damit rechnen, so viel >Schwein
zu haben, ein relativ gutes Leben zu haben und sich als Tier »fortzupflan-
zen«. Es kann sich gegebenenfalls gliicklich fithlen, durch die Methoden
der menschlichen Tierhaltung seiner Art gerecht behandelt (gefiittert, ge-
pflegt, umsorgt, beschiitzt etc.) zu werden. Das Gleiche gilt fiir Pflanzen
und ihr mégliches Gliick als Wesen, die zu einem wohlgedeihlichen oder
unersprieflichen, einem >aufblithenden< oder >dahinvegetierenden« Le-
ben fihig sind. Auch sie kénnen je nachdem, ob 6kologische (Bio-)Abbau-
methoden zum Einsatz kommen, gut behandelt werden — und sich fort-
pflanzen in einem symbiotischen Verhiltnis zu ihren humanen Wirten
und sie kultivierenden Mit-Erdbewohnern.*!

Die gute Natur und ihre Formen des Gliicks — das >Umweltbewusst-
sein<und das >-umweltfreundliche« Verhalten, das die Menschen in jiings-
ter Zeit fur sich entdecken, gewShnt sich an den Gedanken, dass eine
sbiologische Landwirtschaft< nur eine andere Bezeichnung fiir das Ziel
einer nachhaltigen Nahrungsproduktion und einer globalen Ernihrungs-
wende ist. Aus gastroethischer Perspektive wire die staatliche Gesetz-
gebung moralisch dazu verpflichtet, anstatt primir den Skonomischen

30 | Sezgin, Artgerecht ist nur die Freiheit. Eine Ethik fir Tiere oder Warum wir
umdenken miissen.

31 | Petrini/Mancuso, Die Wurzeln des guten Geschmacks; Mancuso, Pflanzen-
revolution. Wie die Pflanzen unsere Zukunft erfinden.

- 8m 14,02.2028, 07:40:20.

351


https://doi.org/10.14361/9783839444832-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

352

IV. Anthropoethik am Tellerrand der Welt

Gewinninteressen der Fleischindustrie zu dienen, in Zukunft entspre-
chende Bio-Regelungen weiter zu verbessern und rechtliche Gewihrleis-
tungen einer strengeren Qualititskontrolle auszubauen. Wobei >Bio< kein
Allheilmittel der gegenwirtigen Erndhrungsproblematik ist. Der Ausbau
einer umweltvertriglicheren und artgerechteren Produktionsweise ist
ein erster Schritt, ein begriilenswerter Fortschritt hin zum Ziel eines
menschlicheren Umgangs mit der Natur und der planetaren Lebensge-
meinschaft.

Tatséchlich sind in den zurtickliegenden Jahrzehnten die gesellschaft-
lichen Anforderungen an die Tierhaltung in vielen Industriestaaten, ins-
besondere in Nordwesteuropa, deutlich gestiegen. Kritikpunkte bleiben
Haltungsformen, Tierbestandsgrofen, Futtermittelherkunft und -zu-
taten, Arzneimitteleinsatz, indirekte Landnutzung, Uberschussproduk-
tion fiir Fleischexporte u.a. In Deutschland wurde 2002 der Tierschutz
als Staatsziel im Grundgesetz verankert. Das Tierschutzgesetz bildet die
rechtliche Basis fir die landwirtschaftliche Nutztierhaltung. In der Tier-
schutz-Nutztierhaltungsverordnung sind Anforderungen formuliert, die
entsprechende europiische Vorgaben und Richtlinien umsetzen. Im Ver-
gleich zu anderen Lindern Europas ist Deutschland weit davon entfernt
— wie in der Erzeugung von 6kologischer Energie — Vorreiter in der bio-
logischen Landwirtschaft und Nahrungsmittelproduktion zu sein. Kein
Wunder: Trotz steigendem Bio-Konsum machen Bio-Produkte nur we-
nige Prozente des gesamten Lebensmittelumsatzes in Deutschland aus.
Dinen und Schweizer beispielsweise kaufen doppelt so viel Bio ein. Beim
Fleischkonsum der Deutschen ist der Bio-Anteil noch geringer: 2016 lag
er bei Gefliigel bei 1,4 Prozent, bei Rotfleisch (Schwein, Rind, Lamm,
Schaf und Kalb) bei 1,8 Prozent und bei Fleisch- und Wurstwaren sogar
nur bei 1,2 Prozent.*

WIE TIERE SICH FORTPFLANZEN,
SO0 KONNEN PFLANZEN SICH SAUWOHL FUHLEN

Um dem gewohnlichen Hedonismus des Fleischessens entgegenzukom-
men und einen gewissen Fleischgenuss fiir ethisch gerechtfertigt be-
griinden zu kénnen, sollte ein weiterer Schwachpunkt des traditionellen

32 | Bund Okologischer Lebensmittelwirtschaft, Die Bio-Branche 2017.

- 8m 14,02.2028, 07:40:20.


https://doi.org/10.14361/9783839444832-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

11. Das »karnibalische« Recht auf Fleisch

Vegetarismus umgangen werden: Dies betrifft die iibliche Grenzziehung
zwischen tierischem Leben, das kategorisch geschiitzt werden soll, und
den Pflanzen, die wir zum Verzehr selbstverstindlich t6ten diirfen. Wie
plausibel ist diese Ungleichbehandlung? Wie ist beispielsweise mit >-Mee-
resfriichten<, mit Muscheln, Schalentieren und Quallen umzugehen oder
mit Heuschrecken, Ameisen, Mehlwurmfleisch und Insekten aller Art
— die einige Wissenschaftler fiir eine nihrreiche Proteinquelle der Zu-
kunft halten und seit diesem Jahr auch in Europa zugelassen sind? Die
Insektenkiiche ist inzwischen ein trendiges Abenteuer der Kochkunst —
und wird als kreative Alternative zu Rind, Schwein und Huhn gefeiert.*
Ab welchen Lebensformen wechselt tierisches Fleisch zum >Fleisch der
Pflanzen<, zum Fruchtfleisch von Obst und Gemiisen?

Vieles spricht dafiir, dass auch bloRes >Griinzeug« empfindungsfihig
ist, das im Wohlgedeihen gliicklich sein kann, aber auch leiden kann und
dem Leid angetan wird, wenn es getStet und uns als vegetarisches Le-
bensmittel geopfert wird. Zweifelsohne ist der Gedanke, dass ein Kohl-
rabi wie jedes andere landwirtschaftlich genutzte Gewichs das Recht
habe, zu leben und zu einem eigen-artigen Wohlgedeihen fihig sei, noch
weit gewohnungsbediirftiger als die Idee eines gerechten Umgangs mit
Nutztieren. (Freilich ist selbst diese Idee ziemlich neu und noch unge-
wohnt.) Doch auch das Leben und Wachstum von Pflanzen besteht ver-
mutlich nicht darin, von dahergelaufenen Menschen — und ebenso wenig
von aufrichtigen Veganern — entwurzelt, zerhackt und zerkaut zu wer-
den, sondern darin zu leben, zu blithen und zur Fortpflanzung mitei-
nander Sex zu haben.* In der noch weitgehend unentdeckten Welt der
Pflanzen vermutet man ein geheimes Bewusstsein, eine vegetabile Kom-
munikation (-Pflanzenpalaver<) und spitestens seit den bahnbrechenden
Forschungsarbeiten des italienischen Botanikers und Bestseller-Autors
Stefano Mancuso ist bekannt, dass Pflanzen intelligente Wesen sind und
uiber reichlich Wissen verfiigen. Der Naturphilosoph Meyer-Abich weifd

33 | Knecht, Késtliche Insekten; Horvath/Dammann/Kuhlenkamp, Das Insekten-
Kochbuch; Besseler/Iselt (Hg.), Don’t Cry. Eat it! Das Insekten-Kochbuch.

34 | Harley/Kesseler, Die geheimnisvolle Sexualitat der Pflanzen: Von Bliiten und
Pollen.

- 8m 14,02.2028, 07:40:20.

353


https://doi.org/10.14361/9783839444832-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

354

IV. Anthropoethik am Tellerrand der Welt

nicht nur von einer Seele der Pflanze, wie schon einige Denker vor ihm, er
spricht ihnen sogar Wiirde zu und weif von einer »Wiirde der Tomate«.*®

Daher argumentieren Pflanzenethiker, dass es unrecht sei, unseren
Nutzpflanzen das ihnen zustehende Recht auf ein gutes Leben zu ver-
weigern und ihnen nicht gleichermafien wie den Tieren eine artgerechte
Behandlung zu gewihren. Auch angesichts der Produktion von genetisch
manipuliertem Soja, von Hochleistungstomaten, sterilisiertem Mais und
den hybriden Leidensgenossen ginge es demnach um eine Umstellung
— weg von der iiblichen Massenpflanzenhaltung in Monokulturen zur
Pflanzenmast unter Einsatz von Pestiziden und kiinstlichem Diinger —
hin zu einer pflanzenfreundlichen Agrikultur: »Es wird Zeit, auch der
Pflanzenquilerei zu gedenken und Pflanzen aus artgerechter Haltung in
der Ernihrung ebenso den Vorzug zu geben wie Tieren.«*

Es wird sich zeigen, ob sich analog zur allmihlichen Geltung der Tier-
ethik ein verantwortungsbewusster Umgang mit Nutzpflanzen — eine
neue Pflanzenethik® - philosophisch und naturwissenschaftlich iiber-
zeugend vertreten lassen. Mir kommt es hier in erster Linie auf die Konse-
quenzen an, die eine solche Gemiiseethik fiir die Fleischfrage impliziert.
Denn daraus ergibt sich die Eingestindnis: Egal, ob wir Fleisch essen oder
uns als Vegetarierinnen nur von Pflanzen erndhren, so oder so verschulden wir
den Tod des Gegessenen. Weil wir gleichwohl etwas (ob Tiere oder Pflanzen)
essen miissen, kann eine ethisch gute Erndhrungsweise weder im katego-
rischen Tétungsverbot noch im absoluten Verzicht auf diese Lebensmittel
bestehen. Als natiirliche Lebewesen, die nur iiber Tod anderen Lebens
das eigene Leben erhalten, unterliegen die Menschen der anthropologi-
schen Unhintergehbarkeit eines »nutritiven Schuldzusammenhangs«,
wie Hartmut Béhme mit religissem Anklang sagt.*®

35 | Mansuco/Viola, Die Intelligenz der Pflanzen; Scheppach, Das geheime
Bewusstsein der Pflanzen: Botschaften aus einer unbekannten Welt; Koechlin,
Pflanzenpalaver: Belauschte Geheimnisse der botanischen Welt; Ingensiep, Ge-
schichte der Pflanzenseele: Philosophische und biologische Entwiirfe von der An-
tike bis zur Gegenwart.

36 | Meyer-Abich, Praktische Naturphilosophie, 427.

37 | Kallhoff, Prinzipien der Pflanzenethik: Die Bewertung pflanzlichen Lebens in
Biologie und Philosophie.

38 | Bohme, Transsubstantiation und symbolisches Mahl. Die Mysterien des Es-
sens und die Naturphilosophie, 139.

- 8m 14,02.2028, 07:40:20.


https://doi.org/10.14361/9783839444832-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

11. Das »karnibalische« Recht auf Fleisch

Hier geht es freilich um keine Erbsiinde — eines zivilen Ungehorsams
gegeniiber gottlichen Geboten und biblisch-christlichen Verboten (etwa
bestimmte Lebensmittel zu essen oder leckere Friichte zu naschen) —, son-
dern um den selbst unverschuldeten Umstand, dass auch Pflanzenfresser
anderes Leben beenden miissen und unschuldige Vegetarier unnétiges
Leid und Ungliick verursachen. Diese ethisch delikaten Dinge werden zu-
kiinftig nicht leichter: Sollte die humangenetische Forschung Menschen
dahingehend manipulieren, dass sie zu fotosynthetischer Selbstversor-
gung fihig werden, um die Quilerei der globalen Massenpflanzenhal-
tung fiir immer zu beenden? Ist es moralisch besser, wenn Heuschre-
cken und Mehlwiirmer statt Schweine und Rinder massenhaft geziichtet
und verspeist werden? Stehen diesen Tieren — wegen ihrer mutmafilichen
Intelligenz und ihrer eigenen Art des Wohllebens — nicht ebenso Schutz
und Rechte ihres Wohles zu? Uber diesen bioethisch schwierigen Abwi-
gungen und graduellen Normativititen, die dartiber hinaus historisch re-
lativ und einer stindigen Nachbesserung unterworfen sind, gelangt man
schlieflich zu einem weiteren Grundsatz des ethisch guten Essens.

Diese gastroethische Option lautet: »Fiir alles Leben, das wir nutzen und
téten miissen, um es essen zu kdnnen, sollten wir alles uns Mogliche tun, damit
es das Gliick eines artgerechten Wohlergehens erfihrt, solange wir fiir dieses
Leben verantwortlich sind.«

Diese Maxime beschrinkt die faktische Herrschaft und Willkiir des
Menschen durch das Gebot eines guten Umgangs mit Nutztieren und
Nutzpflanzen. Gleichzeitig rechtfertigt dieser Grundsatz den Genuss nur
von wohlgediehenen Bio-Pflanzen: Blof8 eine rein vegane oder vegetari-
sche Ernihrung Aller wiirde nicht automatisch die globale Umstellung
auf eine nachhaltige (biophile) Landwirtschaft beinhalten.* Das Gleiche
gilt fiir Nutztiere: Wenn sie in der Kiiche der Menschen enden, dann ist
das nur als Fleisch und Tierprodukte aus Bio-Haltung zu »entschuldigenc.
In Lebensumstinden, in denen Menschen gar keine andere Wahl haben,
als Tiere zu essen — der oft angefiithrte Eskimo-Jocker —, scheint diese
Argumentation unmittelbar plausibel. Bestiinde die Idee eines ethisch
guten Fleischkonsums allerdings schlicht darin, dass ab morgen — in glei-
chem Ubermaf — nur noch wesentlich teureres Bio-Fleisch verspeist wiir-

39 | Keith, Ethisch Essen mit Fleisch: Eine Streitschrift iiber nachhaltige und ethi-
sche Erndhrung mit Fleisch und die Missverstédndnisse und Risiken einer streng
vegetarischen und veganen Lebensweise.

- 8m 14,02.2028, 07:40:20.

355


https://doi.org/10.14361/9783839444832-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

356

IV. Anthropoethik am Tellerrand der Welt

de statt fur billiges Fleisch aus der Supermarktkiihltruhe oder aus der Im-
bissbude, wire damit zwar ein beachtlicher Fortschritt in der Verbreitung
artgerechterer Tierhaltung erreicht. Doch wiirden die mit massenhafter
Fleischproduktion verbundenen negativen 6kologischen, klimatischen,
gesundheitlichen, sozialen usw. Auswirkungen weiter bestehen — und die
dafiir erforderlichen zusitzlichen Weideflichen wiirden die allgemeinen
Konflikte um den knappen Erdboden sogar noch anheizen.

DAS RECHT AUF FLEISCH FUR ALLE?

Wenn wir also schon nicht ganz auf Fleisch verzichten wollen, dann soll-
ten wir davon mindestens moglichst wenig essen. Insofern besteht eine
zentrale gerechtigkeitstheoretische Aufgabe der Ernihrungsethik darin,
ein verniinftiges Maf zu bestimmen: Der Genuss von wie viel Fleisch —
und anderen tierischen Produkten — steht jedem Menschen zu? Analog
zu der klimaethischen Idee, dass jedem Erdbewohner das Recht auf eine
bestimmte CO2-Verbrauchsmenge (Klimaverschutzungsrechte) zuste-
he*’, wire ein allgemeines Fleischrecht denkbar: Das gleiche Recht fiir Alle,
die proportional gleiche Menge an tierischen Lebensmitteln konsumieren

40 | Bei Fragen der Klimagerechtigkeit (Carbon Justice) des menschlichen Ver-
haltens geht es um ein weltweites Grundrecht nach dem Fairness-Prinzip »gleiches
CO2-Recht fiir jeden Erdbewohner-. Freilich konfligiert auch dieses Prinzip globa-
ler Gerechtigkeit zurzeit mit anderen Interessen und Rechtsgiitern - und Ursachen
der fortgesetzten Erderwarmung. An den entsprechenden Konflikten kann man
sehen, wie gewaltig die anthropoethischen Herausforderungen oder Uberforde-
rungen unserer Zeit sind. Wie auch immer: Mehr als in vielen anderen Problem-
feldern entscheidetim besonderen Mafe die klimagerechte bzw. klimaschéadliche
Lebensweise von jedem Menschen iber den Zustand der Weltinsgesamt. Alle leis-
ten mitihrem taglichen Klimaverhalten ihren Beitrag dazu, ob unsere kleine Insel
in den unendlichen Weiten des Kosmos ein Ort des menschlichen (Uber-)Lebens
bleibt oder ob die ausweglose Flucht auf weit entfernte und weit unwirtlichere Pla-
neten zum ndchsten »Grofien Abenteuer der Menschheit« stilisiert werden muss
- und scheitern wird. Mittlerweile ist rund ums Klima-Dilemma eine ihrerseits
aufgeheizte Buchproduktion entstanden, siehe unter anderem: Latour, Kampf um
Gaia. Acht Vortrége liber das neue Klimaregime; Birnbacher, Klimaethik: Nach uns
die Sintflut?; Heyd, Klimawandel verstehen und werten:- ein Beitrag aus der Phi-

- 8m 14,02.2028, 07:40:20.


https://doi.org/10.14361/9783839444832-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

11. Das »karnibalische« Recht auf Fleisch

zu diirfen. Ohnehin ist der globale Fleischkonsum (wie die Ernihrungs-
verhiltnisse insgesamt) einer der mafigeblichen Faktoren des Klimawan-
dels. Die globale Klimakrise spielt sich direkt auf unserem Teller ab. Wer
iiber den Tellerrand blickt, weif lingst: Weniger Fleisch ist mehr Klima-
schutz. Nichts ist leichter, als sich auf diese Weise an der — ansonsten
nur wortreich — erhofften »Klimarevolution« zu beteiligen, um die damit
verbundenen Krisen und Kriege abzuwenden.” Auf dem Teller serviert,
wirft die Klimakrise mit zunehmender Dringlichkeit die urphilosophi-
sche Frage des Sokrates auf, in welcher Welt wir Menschen leben (und
essen) wollen??

Gewohnlich wird der sogenannte menschliche CO2-Fuflabdruck nicht
mit unserem tiglichen Fleischessen in Verbindung gebracht, sondern mit
dem tiglichen Autofahren, der gelegentlichen Flugzeugnutzung und der
allgemeinen Energieerzeugung durch Verbrennung von fossilen Brenn-
stoffen. Dabei wird ein mafigeblicher Mitverursacher — der menschliche
Fleischkonsum — einfach iibersehen. Tatsichlich ist aber der 6kologische
»Huf-Abdruck«® durch die Massentierhaltung und durch den Verbrauch
von tierischen Produkten ein groferer Faktor der Erderwidrmung als der
gesamte weltweite Gebrauch von Transportmitteln. Die landwirtschaftli-
che Nahrungsproduktion insgesamt erzeugt schitzungsweise ein Drittel
der weltweiten Treibhausgas-Emissionen.

Mitverantwortlich fiir den Klimawandel sind vor allem die besonders
klimaschidlichen Methan-Emissionen aus der Tierhaltung — die in den
Medien beliebten Kuhfiirze —, die Lachgas-Freisetzung aus landwirt-
schaftlich genutzten Bdden als Folge der mineralischen Stickstoff-Uber-
diingung sowie durch das Ausbringen von Giille und Festmist. Hinzu
kommt die groRflichige Bodennutzung und die fortgesetzte Waldrodung
fir den Anbau von Futterpflanzen, mit denen wiederum die Tiere gemis-

losophie; Roser/Seidel, Ethik des Klimawandels: Eine Einfiihrung; Bals/Hamm/
Jerger/Milke, Die Welt am Scheideweg: Wie retten wir das Klima?

41 | Anschober/Ramsauer, Die Klima-Revolution. So retten wir die Welt.

42 | Dass das Essen bei der Frage nach einem fiir alle guten Leben eine entschei-
dende Rolle spielt und folglich schon die sokratische Philosophie von einem gast-
rosophischen Selbstverstédndnis lebte, habe ich an anderer Stelle gezeigt: Lemke,
Ethik des Essens, 315-374.

43 | Weis, The Ecological Hoofprint: The Global Burden of Industrial Livestock.

- 8m 14,02.2028, 07:40:20.

357


https://doi.org/10.14361/9783839444832-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

358

IV. Anthropoethik am Tellerrand der Welt

tet werden, wodurch erdgebundener Kohlenstoff in die Atmosphire ent-
weicht und natiirliche Kohlendioxid-Speicher verloren gehen.

Viele Einzelheiten und Interdependenzen des globalen Klimasystems
sind inzwischen bekannt und jedem leicht zuginglich. Hier bleibt her-
vorzuheben, dass sich die klimaschidlichen Zusammenhinge und Aus-
wirkungen auf die einzelnen Lebensmittel runterrechnen lassen. Werden
wir in Zukunft nicht mehr Kalorien, sondern die CO2-Aquivalenten unse-
res tiaglichen Essens zihlen? Entsprechende Online-Emissionsrechner
gibt es bereits.* Schadet es denn, zu wissen, dass ein ewig gleich fettiger
Cheeseburger das Klima drei Mal so stark belastet wie ein fantasievolles
Pilz-Kiirbis-Risotto, wihrend ein Kilogramm Gemiise im Schnitt auf 500
Gramm CO2-Ausstofl und die gleiche Menge Schinken mit einem Wert
von 4800 Kilogramm das individuelle Klimakarma belastet? Oder sind
(sehr vage) Berechnungsmodelle, wonach ein Kilogramm Margarine mit
1350 CO2-Gramm und die entsprechende Portion Butter dagegen mit be-
achtlichen 23.800 Treibhausgas-Aquivalenten zu bilanzieren ist, nichts
weiter als eine raffinierte Zahlmagie fiir Klimagourmets und Klimatarier?

Ganz gleich wie sinnvoll und der Ernihrungswende forderlich es ist,
Klimagerechtigkeitspflichten mit komplizierten und oft wirren Zahlspie-
len anstatt mit Genuss und gastrosophischer Weltweisheit zu verbinden®;
auf alle Fille wird sich jeder fragen miissen, wie und in welchem Ausma-
e sich die eigene Erndhrungsweise auf die globale Klimaverinderung
auswirkt? Da hilft es, zu wissen, dass Rindfleisch oder Butter wahre Kli-
makiller sind. ODb es sich um ein leckeres Steak, ein Schweineschnitzel,
etwas Putenbrust, ein halbes Grillhihnchen oder irgendwelche Molke-
reiprodukte handelt: Der tigliche Konsum von tierischen Genussmitteln
hilft ordentlich mit, die Erde aufzuheizen und die Menschheit dem Un-
heil der neuen Heiflzeit auszusetzen.

44 | Beispielsweise der CO2-Rechner der Initiative Werde Klimatarier! oder der
Plattform Jedes Essen zahlt.

45 | Demrovski/Noll, Das Klimakochbuch: Klimafreundlich einkaufen, kochen
und genieBen.

- 8m 14,02.2028, 07:40:20.


https://doi.org/10.14361/9783839444832-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

11. Das »karnibalische« Recht auf Fleisch

KLIMAKILLER AUF DEM TELLER

Als weiterer Grundsatz der Gastroethik und Maxime fiir den Alltag kann
gelten: Bei den jahrlichen tonnenschweren Treibhausgas-Emissionen durch Le-
bensmittel geht der Léwenanteil auf das Konto von Fleisch- und Milchproduk-
ten; sie sind am schwersten verdaubar fiir das planetare Klimasystem.

Sie sind nicht nur firs Klima schlecht. Denn die industrielle Land-
wirtschaft ist nicht nur ein Hauptverursacher — ein Groftiter und Tatort—
der Klimakatastrophe; sie ist auch eines ihrer wehrlosesten Opfer. Die kli-
matischen Verinderungen wirken sich durch extreme Klimata, Unwetter,
Diirren und vertrocknete Béden, durch Regenausfall oder Uberflutungen
und Uberschwemmungen, Erwirmung und Versauerung der Weltmeere
usw. negativ auf die Welternte der globalen Nahrungsproduktion aus. Je
mehr Fleischgenussrecht jeder fiir sich beansprucht, desto eher die Ver-
schlimmerung des Welthungers und die Verschlechterung der eigenen
Ernihrungsverhiltnisse. Durch die umweltschidlichen Auswirkungen
ihres Essens verzehren sich die Menschen — tiber den »Karnivorismus«
(Taureck) ihres mafllosen Fleischkonsums hinaus (dem das Leben der
verzehrten Tiere nichts gilt) — letztlich sogar selbst: Diese paradoxe Art der
selbstverschuldeten Selbstzerfleischung ist ihr Karnibalismus. So kénn-
te man den durch fortgesetzte UbermiRigkeit drohenden Selbstverlust
im verantwortungslosen Selbstgenuss des Menschenrechts aufs tiglich’
Fleisch bezeichnen.

Freilich summiert sich der persénliche CO -Verbrauch — der eigene
Karnibalismus — nicht nur aus der jeweiligen Auswahl der Lebensmittel
und Geschmacksgewohnheiten. Jemand, der wenig fliegt und alles mit
dem Fahrrad macht, konnte dann entsprechend viel Fleisch essen. Viel-
leicht wiirde, wie bei den politisch beschlossenen Klimabelastungsrech-
ten des Emissionshandels, ein CO -Handel fiir Fleischrechte entstehen.
Dann koénnten Veganer und arme Menschen, die wenige oder gar keine
Tierprodukte konsumieren, ihre Anteile (in Form von Mikro-Zertifikaten)
an fleischsiichtige Stinder verkaufen und sich so eine neue Einnahme-
quelle sichern oder den Gewinn fiir weitere Mafinahmen der Weltverbes-
serung — bzw. der anthropoethischen Selbstoptimierung — investieren:
Etwa in gutes Essen oder in bessere Strategien der Erndhrungswende und
in wirksamere Projekte der gastrosophischen Bildung.

Zusitzlich zu der klimaethischen Dimension der Idee eines Men-
schenrechts auf Fleischgenuss zihlen simtliche Ressourcenverbrauche,

- 8m 14,02.2028, 07:40:20.

359


https://doi.org/10.14361/9783839444832-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

360

IV. Anthropoethik am Tellerrand der Welt

die erforderlich sind, um Tiere zu essen. Entsprechend miissten ande-
re Faktoren wie Wasserverbrauch, Landnutzung, Transportaufkommen,
Tierleid, Gesundheitskosten bei der Berechnung von Fleischrechten be-
riicksichtigt werden. Selbstverstindlich wiirden die genaue Bestimmung
und die gesetzliche (volkerrechtliche) Festlegung der maximalen Menge
dhnlich kontrovers verlaufen, wie dies bei den klimapolitischen Verein-
barungen der internationalen Emissionsrechte der Fall ist.

Ganz gleich auf welche Menge die wissenschaftlichen Experten und
die Politiker sich am Ende einigen wiirden, eine formale Bedingung als
Berechnungsgrundlage ist vorgegeben: Die maximale Fleischmenge pro
Mensch ist gemif} der planetaren Lebensgrundlagen begrenzt, so dass
die Tierhaltung nur eine mdégliche Erginzung zum pflanzlichen Nah-
rungsanbau sein darf — und nicht linger ihr Konkurrent, der einen Grof2-
teil der Ressourcen bzw. der globalen Ertrige verschlingt. Menschenge-
rechte Viehhaltung und Weidewirtschaft als Nahrungserginzungsmittel
waren demnach nur auf solchen Flichen und nur in solchen Klimazonen
und Gebieten rechtens, wo entweder keine andere landwirtschaftliche
Nutzung praktikabel oder eine Tierhaltung aus Griinden der Kulturland-
schaftsgestaltung erforderlich ist. Zurzeit machen Weideland und fiir
den Futtermittelanbau nétiges Ackerland fast 8o Prozent der weltweiten
landwirtschaftlichen Nutzfliche (4 Milliarden Hektar) aus. Zur landwirt-
schaftlichen Nahrungsmittelproduktion stehen lediglich 11 Prozent der
Erdoberfliche zur Verfiigung.*®

Zweifelsohne kann mit den in Frage kommenden Landflichen und
den geeigneten Futtergebieten bei einer konsequent nachhaltigen und
artgerechten Haltung nur eine weit geringere Menge Fleisch produziert
werden. Und entsprechend gering wiirde der durchschnittliche Anteil
jedes Menschen ausfallen. Aller Wahrscheinlichkeit nach lige er bei we-
niger als dem traditionellen >Sonntagsbraten< — einer Fleischration pro
Woche. Vielleicht sind gelegentlich ein Stiick Braten, ein Wiirstchen oder
etwas Wurstaufschnitt oder Kise drin. Viele Grof3stidter lassen sich be-
reits tierbefreite Milch aus Soja, Mandel oder Reis zum obligatorischen
Latte macchiato im Kiezcafe schmecken. Viel mehr diirfte es nicht sein,
wenn wir uns ethisch gut ernihren wollen. Ohnehin ist absehbar, dass
durch die Verknappung der weltweit verfiigbaren Menge an Fleischwaren
die Preise steigen werden, so dass Fleischgenuss wieder zu einem eher

46 | Weltagrarbericht, Fleisch und Futter.

- 8m 14.02,2026, 07:40:20.


https://doi.org/10.14361/9783839444832-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

11. Das »karnibalische« Recht auf Fleisch

teuren Luxusvergniigen werden wird, das sich reiche Menschen hiufig
und durchschnittlich wohlhabende Menschen nur gelegentlich leisten
kénnen. Schon jetzt klingt hier und da eine politische Debatte an, ob
eine Erweiterung der bereits existierenden Genusssteuer fiir bestimmte
Lebensmittel — wie Bier oder Kaffee — durch eine zusitzliche Fleisch-
steuer gesellschaftlich sinnvoll wire.¥

Bislang werden Milch und Fleisch sogar hierzulande vom Staat bil-
liger gemacht (durch die ermifigte Mehrwertsteuer von 77 Prozent statt
19 Prozent). Hingegen ist der umwelt- und klimaschadliche Einsatz von
Mineraldiinger beispielsweise von jeder Mehrwertsteuer befreit. Analog
zu Qualititskennzeichnungen wie Bio-, Fairtrade- und Umweltsiegel
sollte in einer Marktwirtschaft, die ihren Namen verdient, die politische
Bemessung des wahren Preises eines Wirtschaftsgutes als ordnungspoli-
tische Option eine hohere Prioritit haben als seine willkiirliche Besteue-
rung. Die Wahrheit auf dem Preisschild — die korrekte Summe, in die
samtliche externalisierten und extraktivistisch subventionierten Kosten
eingepreist sind — wire als Kriterium fiir die individuelle Kaufentschei-
dung weit gerechter als eine pauschale Fleischgenusssteuer. Vermutlich
wird sich die Diskussion um eine solche Luxussteuer von selbst erledigen,
sobald, wenn schon nicht wahre, so jedenfalls teuerere Preise als die heute
tiblichen jeden tibermifigen Konsum ohnehin fiir die Meisten unbezahl-
bar machen.

Es ist daher vorstellbar, dass kein moralisch motivierter Vegetarismus,
sondern die negative Dialektik des vorherrschenden Karnibalismus weni-
ger Fleischkonsum allmihlich zur Normalitit werden lisst. Ohnehin er-
nihren sich die meisten Menschen nicht deshalb von Tieren, weil sie sich
an den ethisch unguten Auswirkungen ihrer Gewohnheiten erfreuen
(etwa an den grausamen Zustinden der Massentierhaltung oder der Kli-
maschiden). Ich gehe von der optimistischen These aus, dass sie letztlich
nur am kulinarischen Genuss, den diese versprechen, interessiert sind
— und eher mithilfe zahlreicher gesellschaftlicher Arrangements die mit
dieser tiglichen Lusterfahrung verbundenen Kollateralschiden ausblen-
den (koénnen). Bei der Fleischfrage geht es — im Grunde genommen und
positiv gewendet — um das sich ganz selbstverstindlich genommene An-

47 | Tierschutzbewegung Peta, Reduzierte Mehrwertssteuer fiir tierische Produk-
te abschaffen!

- 8m 14,02.2028, 07:40:20.

361


https://doi.org/10.14361/9783839444832-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

362

IV. Anthropoethik am Tellerrand der Welt

recht auf Genuss als eines (bloR noch nicht positivierten) Menschenrechts.*®
Im willkiirlich beanspruchten Recht auf tiglichen Fleischgenuss wird so
letztlich das missachtete moralische Recht des Menschen eingefordert,
uns als genussfihige und genussbediirftige Wesen anzuerkennen. Wenn das
so ist — was ich denke —, dann sollte das Rezept eines gastrosophischen
Hedonismus fiir Alle verfiigbar sein.

Der gastrosophische Hedonismus stellt >das Fleischessen«< nicht unter
ein rigoroses Verbot. Gleichwohl verbindet er eine gute Esskultur mit der
Notwendigkeit eines stark eingeschrinkten Fleischkonsums. Wie aber
gewohnen sich Menschen, die sich mehrmals tiglich Fleischprodukte
schmecken lassen, an den Gedanken, sich in zufriedene Fast-Vegetarier
und Flexitarier zu verwandeln? Was kann ein kollektives Umlernen und
den Wandel einer karnivoren Kiiche erleichtern? Wodurch lisst sich Kar-
nibalismus humanisieren? Die Antwort kam schon zur Sprache: Was es
allgemein leichter machen wiirde, unsere Geschmacksgewohnheiten zu-
kunftsfihig zu machen, ist die auf den ersten Blick paradoxe Option eines
fuir Alle guten Fleischessens.

FLEISCHERSATZ ODER VLEISCH?
HAUPTSACHE ES SCHMECKT!

Eine mogliche Zutat dieser Zukunftskiiche — nennen wir sie das Science-
Fiction-Rezept — ist sogenanntes In-vitro- oder Retorten-Fleisch. In selte-
ner Eintracht triumen Lebensmittelingenieure, Food-Designer, Investo-
ren und Tierrechtsaktivisten (sogar Veganer) davon, dass sich eines Tages
aus tierischen Stammzellen in Gewebereaktoren kiinstlicher Fleisch-
ersatz von echten Tieren herstellen l4sst.* Futuristische Labortechnologie
macht es denkbar, dass dann sogar jeder Mensch der Fleischfresserei fro-
nen kénnte, wie er oder sie es sich nach eigenem Gusto wiinscht. Denn,
so die Fiktion, dieses Vergniigen wire ganz ohne Tierhaltung und ohne
vergleichbar negative Auswirkungen auf das Wohl unserer Welt mog-
lich.’® Zum jetzigen Zeitpunkt ist die industrielle Produktion von solch
politisch korrektem Kunstfleisch allerdings extrem kostspielig. Doch je

48 | Petrini/Sepllveda, Die Idee von Gliick.
49 | Tierarzt, Veganer mogen den Burger aus der Petrischale.
50 | Singer/Mason, Eating. What we eat and why it matters, 248f.

- 8m 14,02.2028, 07:40:20.


https://doi.org/10.14361/9783839444832-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

11. Das »karnibalische« Recht auf Fleisch

knapper und teurer echte Fleischprodukte werden, desto rentabler konn-
te es fiir die Nahrungsmittelindustrie werden, in die wissenschaftliche
Forschung und die technologische Entwicklung derartiger Fleischersatz-
stoffe zu investieren.

Es ist sogar wahrscheinlich, dass die heutigen Doner- und Wurst-
liebhaber sich von Retortenfleisch nicht ihren Appetit verderben lassen
werden — solange es weiterhin wenig kostet. Schon eine ganze Weile ge-
wohnen sie sich an den Genuss von Fleischimitaten, die durch den raf-
finierten Einsatz von artifiziellen Herstellungsverfahren entstehen. Im
Fall von >Formfleisch¢, etwas unschéner auch >Klebefleisch« genannt,
werden Wiirste, Schinken oder Steaks tiuschend echt aus Restfleisch-
stiicken durch Enzymtechnik (Transglutaminase) fabriziert oder imitiert.
Auch Fleischimitate, bei denen tierische Inhaltsstoffe durch vegetarische
Zutaten (pflanzliche Proteine und Fette) ersetzt werden, wie etwa beim
»Analogkise<, werden von der Mehrheit ihrer Konsumenten goutiert oder
zumindest nicht abgewihlt und boykottiert. Auf alle Fille lisst sich aus
diesen empirischen Feststellungen schlussfolgern, dass ein ethisch ak-
zeptabler Fleischgenuss kein Wunschdenken ist, sondern ansatzweise
bereits alltigliche Realitit. Nicht jedem lduft beim Gedanken an Klebe-
fleisch das Wasser im Mund zusammen. Kein Problem: Auch fiir den
freiwilligen Verzicht auf kiinstliche Wiirste und artifizielle Schnitzel ist
eine praktische Alternative denkbar. Immer mehr Menschen werden zu
Flexitariern — die sich tiberwiegend pflanzlich ernihren — und reduzieren
den Fleischanteil ihres tiglichen Essens lingst, indem sie zu geschmack-
vollen und altbewihrten Konstruktionen von tierbefreitem >Vleisch« grei-
fen oder schlicht andere Dinge geniefien.

Noch vor wenigen Jahren hat der durchschnittliche Supermarktkunde
kein einziges solcher geschmackvollen Ersatz-Produkte im Regal stehen
sehen. Kaum jemand wusste, wie Brotaufstriche aus rein pflanzlichen
Zutaten oder Wiirste aus Sojabohneneiweifl oder Produkte aus Weizenei-
weifl schmecken. Inzwischen verbucht der Lebensmittelhandel von Jahr
zu Jahr eine rasant steigende Nachfrage nach vegetabilen Fleischproduk-
ten, nach >Vleisch« — fleischlosem Hackfleisch, Grillsteaks oder veganem
Zwiebelschmalz und dergleichen Genussmitteln aus rein pflanzlichen
Bestandteilen. Namhafte Spitzenkdche ebenso wie Alltagskéche sind da-
bei zu lernen, dass sich aus dem Fleisch von Pflanzen leckere Gerichte
kreieren lassen.

- 8m 14,02.2028, 07:40:20.

363


https://doi.org/10.14361/9783839444832-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

364

IV. Anthropoethik am Tellerrand der Welt

Solche gastrosophische Hedonisten verschaffen sich Klarheit iiber
etwas, das ganzen Kulturen — kulinarischen Hochkulturen - seit Jahr-
hunderten bekannt ist. Durch eine historisch einmalige Fusion des
indisch-buddhistischen Vegetarismus entstand mit dem konfuzianisch-
daoistischen Hedonismus in China und Japan eine zen-philosophisch be-
griindete Kochkunst, die Tierkomponenten in Form von eiweifireichem
sTofu< und >Seitan< oder anderen natiirlichen Geschmacksquellen (insbe-
sondere Pilzen und Fermentiertem) substituiert.” Die Menschen nutzten
ihren fantasiebegabten Geist und ihre kulinarische Kreativitit, um ge-
nussvoll zu speisen — ohne dafiir Tiere erst durchzufiittern, dann zu téten
und schlieflich zu verzehren. Das soll nicht heifen, dass in Zukunft eine
ethische Ernidhrungsweise allein oder primir im tiglichen Verzehr von
Fleischsurrogaten liegen miisste. Ganz sicher nicht.

Entscheidend ist viel mehr, dass wir lernen, raffiniert zu essen, ohne
von tierischen Produkten abhingig zu sein. Anstelle von futuristischer
und teurer Grofdtechnik zur Erzeugung von artifiziellem Retortenfleisch
kann die fleischfreie und kostengiinstige Asthetik von kreativen Koch-
kiinsten die verbreitete >Lust auf Fleisch< — letztlich die Lust auf ge-
schmackvolles Essen — genauso zufriedenstellen. Bei dieser Asthetisie-
rung eines Ethischen geht es nicht linger um das schematische Pro oder
Contra von Fleischkonsum, sondern darum, anhand >des Essens<— unse-
res alltiglichen Verhiltnisses zu anderen Lebewesen und zu uns selbst
als Erdbewohner — einen Selbstgenuss einzuiiben, der nicht auf der brutal
industrialisierten Verfligungsgewalt des Menschen iiber seine Nutztiere
basiert.

Lernen wir neue Formen eines besseren Miteinanders von Menschen
und Tieren, trigt diese Erndhrungsweise wesentlich zu der humanen
Utopie bei, der gemif die Menschheit sich diese Erde mit allen anderen
Lebewesen verniinftig teilt.

Der hier skizzierte gastrosophische Hedonismus kann gut damit le-
ben, dass die Menschen auch in Zukunft echtes Fleisch geniefien — bei
seltenen Gelegenheiten. Was die Zukunft eines fiir Alle guten Essens al-
lerdings viel entscheidender prigen wird als auferalltigliche Fleischpar-
tys, ist eine genussvolle Alltagskiiche. Die Alltagspraxis einer Esskultur,
die so raffiniert und intelligent — dem Menschen wiirdig — ist, dass ihr
tiglich’ Fleisch vor allem gottliches Gemiise und gliickliche Zutaten aller

51 | Lemke, Die Weisheit des Essens. Gastrosophische Feldforschungen.

- 8m 14.02,2026, 07:40:20.


https://doi.org/10.14361/9783839444832-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

11. Das »karnibalische« Recht auf Fleisch

Art ist. Dennoch: Eine zukunftsfihige Tischgesellschaft kann zu rituel-
len Festmihlern und Dionysien der Schlemmerei zuriickfinden. Wie in
der antiken Welt, wo an bestimmten Tagen im Rahmen eines feierlichen
Kultes Tiere geschlachtet, als Speiseopfer geheiligt und anschliefdend kol-
lektiv verspeist wurden.*

Darum schlug Sokrates zur guten Praxis solcher Gastmihler — bei
denen es zum Brot auch Fleischspeisen gab und, wie immer, auch Giste
anwesend waren, die aus bloRem Vergniigen am liebsten nur tiber das
eine herfielen — die weitsichtige Anweisung vor, die ich diesem Essay als
Motto vorangestellt habe. Freilich lisst sich der sokratische Rat — »Ihr
Nachbarn, gebt Acht aufihn, ob er das Brot als Fleisch oder das Fleisch als
Brot isst.«’® — auch allgemeiner als eine weitere und letzte gastrosophische
Maxime der Erndhrungswende formulieren: Ihr Nachbarn, gebt Acht auf
Euch, ob Ihr das tigliche Essen weiter wie bisher als Nebensache des menschli-
chen Lebens abtut oder das Gute in Eurem Leben auch als gutes Essen geniefSt.

52 | Burkert, Wilder Ursprung. Opferritual und Mythos bei den Griechen.
53 | Xenophon, Erinnerungen an Sokrates, 3. Buch, § 14 (4).

- 8m 14,02.2028, 07:40:20.

365


https://doi.org/10.14361/9783839444832-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

- 8m 14,02.2028, 07:40:20.


https://doi.org/10.14361/9783839444832-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

