
11.	 Das ›karnibalische‹ Recht auf Fleisch

»Ihr Nachbarn, gebt Acht auf ihn, ob er das Brot 

als Fleisch oder das Fleisch als Brot isst.«

Sokrates, beim gemeinsamen Mahl mit Freunden

Über Jahrtausende hinweg hegte die ständig vom Hunger getriebene 
Menschheit ihren Wunsch nach täglich’ Brot.1 Satt zu sein und sich aus-
reichend ernähren zu können, ist alles andere als eine Selbstverständlich-
keit der menschlichen Existenz. Zu seinem Leidwesen kann der Mensch 
aus biologischen Gründen nicht alles essen. Und an dem, was für ihn 
genießbar wäre, hat es im Laufe der entbehrungsreichen Geschichte seit 
seiner Entstehung allzu häufig gefehlt. Doch seit einigen Jahrzehnten 
scheint der uralte Wunschtraum von einem ›Schlaraffenland‹ – einem 
Land der kulinarischen Üppigkeit, eines Lebenszustandes der glückli-
chen Schlemmerei – für viele von ihnen in Erfüllung zu gehen. Sicher, 
schon in der antiken Gesellschaft konnten es sich einige reiche Zeitge-
nossen, zu deren Gastmählern sich Sokrates gerne einladen ließ, leisten, 
reichlich Fleisch zu essen. Der Gastrosoph bezeichnete alle Leute, die 
sich »das Fleisch ohne Brot« und »einfach zum Vergnügen« schmecken 
ließen, als »Fleischfresser«.2 Diese elitäre Fleischfresserei hat das kon-
sumkapitalistische Schlaraffenland demokratisiert: Vermutlich nur für 
einen kurzen Moment in der Menschheitsgeschichte leben auch die ein-
fachen Leute nicht von Brot allein: Für uns in den reichen Überflussge-
sellschaften gibts unser täglich’ Fleisch.

Nur wie lange noch? 

1 | Inhaltlich knüpfe ich hier an meine ›brotologische‹ Abhandlung Gebt uns unser 

täglich Symbolbrot! an in: Lemke, Die Kunst des Essens. Zur Ästhetik des kulina-

rischen Geschmacks, 191-206. 

2 | Xenophon, Erinnerungen an Sokrates, 3. Buch, § 14 (4).

https://doi.org/10.14361/9783839444832-011 - am 14.02.2026, 07:40:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444832-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


336 IV. Anthropoethik am Tellerrand der Welt

Das folgende Essay beleuchtet, warum es längst nicht mehr aus-
reicht, den ethischen Sinn dieser Frage auf das moralische Gebot eines 
vegetarischen Fleischverzichts zu beziehen, und er erläutert die damit in 
Zusammenhang stehenden gastrosophischen Argumente.3 Meines Er-
achtens spricht vieles dafür, dass die Menschen auch in Zukunft Fleisch 
essen werden – nur eben nicht täglich. Fleisch wird sich mit großer Wahr-
scheinlichkeit zu einer kulinarischen Nebensache entwickeln. Doch 
diese Zustände liegen noch in weiter Ferne. Was nichts an der Tatsache 
ändert, dass jeder von uns jeden Tag seinen Teil mit dazu beiträgt, mit 
welcher Geschwindigkeit wir uns dieser künftigen Welt des Essens an-
nähern. Und es wird eine Reise in die Vergangenheit sein, die niemand 
zu fürchten hat. Denn Fleisch war ohnehin die längste Zeit in der Ge-
schichte ein knappes Gut; sein wiederkehrender Genuss blieb der übli-
chen Verteilungsungerechtigkeit entsprechend nur wenigen Menschen 
vorbehalten – den Reichen und Mächtigen. 

Seit einiger Zeit erst versorgt die industrielle Massenproduktion auch 
die einfachen Leute – uns – mit diesem Symbol für materiellen Wohl-
stand, soziales Prestige und vor allem für eine täglich erfüllte Lusterfah-
rung; und dies zu Billigstpreisen. Mehr als ein halbes Kilo mariniertes 
Schweinenackensteak für weniger als zwei Euro als Preisschnäppchen bei 
Aldi beispielsweise.4 Fleisch wird als einziges Lebensmittel nicht teurer, 
sondern billiger – und die Fleischbranche verdient dennoch Milliarden.

Der weltweite Fleischkonsum steigt kontinuierlich. Während in Euro-
pa der Tieranteil beim täglichen Essen unverändert hoch ist, haben die 
neuen Mittelschichtkonsumenten in China, dem bevölkerungsreichs-
ten Land der Welt, die ›Aufholjagd‹ begonnen und alle anderen nach-
holenden Länder tun das Gleiche. Die Welternährungsorganisation der 
Vereinten Nationen (FAO) rechnet damit, dass sich bis zur Mitte diesen 
Jahrhunderts die Milliarden-Massen von gehaltenen Tieren noch einmal 
zu verdoppeln hätten, wenn die verbreitete Lust auf Hackfleisch, Würst-

3 | Womit wiederum eine systematische Verbindung zur Frage nach dem Veganer 

werden? Peter Singer als politischer Hedonist und Gastroethiker hergestellt wer-

den soll, siehe: Lemke, Politik des Essens, 275-316; sowie: Lemke, Come estetiz-

zare l’etica del cibo? La creatività culinaria della carne senza carne. 

4 | Schaffner, Nur 1,99 Euro! Billig-Steak bei Aldi Süd löst Shitstorm aus.

https://doi.org/10.14361/9783839444832-011 - am 14.02.2026, 07:40:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444832-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


11. Das ›karnibalische‹ Recht auf Fleisch 337

chen, Schnitzel oder Chicken Nuggets unverändert anhält.5 Das Problem 
ist nur, dass die Ressourcen der Erde für diesen maßlosen Fleischgenuss 
nicht ausreichen werden. Oder anders formuliert: Wenn weiter so viele 
Tierprodukte konsumiert werden, wird die Menschheit an diesem Luxus-
vergnügen zugrunde gehen.6 

Zum Kommunik ationsdesign der Fleischfr age 

Angesichts dieser dystopischen Zukunftsprognose hat die gesellschaft-
liche Auseinandersetzung mit dem Pro und Contra des Fleischessens in 
den letzten Jahren deutlich zugenommen. Auch innerhalb der Philoso-
phie wird wieder verstärkt über die Rechte, den Schutz und das Wohl der 
Tiere nachgedacht. Sowohl in der Politik als auch im Alltagsleben gewinnt 
die Frage, wie sich fleischlastige Geschmacksvorlieben und eingefleischte 
Ernährungsgewohnheiten ändern lassen, an allgemeiner Relevanz und 
auch spürbar an Brisanz. Mehr als viele andere dringlichen Fragen der 
künftigen Entwicklung der Menschheit schafft die ›Fleischfrage‹ die 
Notwendigkeit für eine neue Ethik der Ernährung oder Gastroethik. Zur 
philosophischen Beantwortung der Fleischfrage im Sinne nachhaltiger 
wie humaner Entwicklungsziele werde ich für eine Gastrosophie des guten 
Essens plädieren. 

Selbstverständlich kommt alles darauf an, was das heißt: Gutes Essen? 
Durch welche Art des Essens kann man ethisch Gutes tun bzw. Ungutes 
vermeiden? Wie lässt sich so essen, dass es nicht bloß gut – angenehm 
und eine Lust – für mich ist, sondern für Alle gut – dem allgemeinen 
Wohl förderlich – ist? Die Rede vom Guten bedarf selbstverständlich der 
philosophischen Klärung. Mehr noch: Ebenso wichtig wie die inhaltliche 
Klärung – für deren theoretische Begründung inzwischen viele allge-
mein anerkannte und wissenschaftlich belegte Gründe vorliegen, die im 
Folgenden erörtert werden – ist das Kommunikationsdesign der Fleisch-
frage. Also die Sprache, die Botschaft, die Grundbegriffe, wie hier Moral 
und ethische Praxis kommuniziert werden. 

5 | Lemke, Chlorhühnchen & Co. Neue Freihandelsangebote im transatlantischen 

Super-Markt: Wer braucht sie wirklich?

6 | Heinrich Böll Stif tung/Le Monde diplomatique, Fleischatlas 2018 – Rezepte 

für eine bessere Tierhaltung.

https://doi.org/10.14361/9783839444832-011 - am 14.02.2026, 07:40:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444832-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


338 IV. Anthropoethik am Tellerrand der Welt

Speziell an dieser delikaten Zutat fehlt es jeder moralischen Theorie 
und allen Rezepten der Weltverbesserung, wenn sie den Menschen auch 
noch ›das Fleisch‹ und damit ›das letzte Stückchen täglicher Lust‹ vom 
Teller nehmen wollen: Wenn sie ihnen mit einer Moral des Verzichts 
kommen – »Du sollst kein Fleisch mehr essen!« oder »Das Fleischessen 
ist absolut verboten!« –, also gewissermaßen kalten Entzug fordern, ohne 
zugleich für alternative Lust- und Genussquellen zu sorgen. Das mögen 
die meisten Menschen gar nicht, weshalb eine Verhaltensänderung dann 
weiterhin sehr unwahrscheinlich ist und alles so bleibt wie bisher – näm-
lich alles nur noch schlimmer wird. 

Eine Verbesserung scheint aussichtsreicher zu sein, wenn die Ethik 
bis an die Lust hinter der ›Lust auf Fleisch‹ vordringt, um an ihre Adresse 
gerichtet kommunizieren zu können, dass auch ethisch Gutes lustvoll – 
›gut schmecken‹ – sein kann und mitunter, es zu tun, sogar genussvoll 
sein kann. Um über diesen Weg (mithilfe dieser Kommunikationsstra-
tegie) der karnivoren Mehrheit der Menschen – die Fleischfresser – den 
Genuss einer neuer Ethik des Essens schmackhaft zu machen, lautet ein 
gastroethischer Grundsatz: »Wer sich ethisch gut ernähren will, muss nicht 
darauf verzichten, Fleisch zu essen.« 

Die provokant anmutende Idee, dass wir Fleisch essen dürfen und das 
ethisch gut sei, beabsichtigt keineswegs (wie es Fleischesser gerne tun), 
das vegetarische Gebot des Fleischverzichts pauschal zurückzuweisen 
und jeden – sogar den gegenwärtig vorherrschenden – Fleischgenuss gut 
zu heißen. Im Gegenteil: Es ist an der Zeit, die Schwächen des konven-
tionellen Vegetarismus anzusprechen, um dessen Grundgedanken einer 
vernünftigeren und verantwortungsbewussteren, der Menschheit würdi-
gen Ernährungsweise zeitgemäßer zu begründen.7 

Um in dieser sehr ernsten Angelegenheit nicht missverstanden zu 
werden: Ich schließe mich denen an, die denken, dass die Weltbevölke-
rung gleich morgen aufhören sollte, Tiere zu essen. – »Das wäre auch 
angesichts aktueller Probleme der Ressourcenverfügbarkeit einer der 
größten und vor allem am schnellsten zu realisierenden Beiträge zur 
Sicherung einer menschenverträglichen Zukunft, den jeder Einzelne 
sofort leisten könnte.«8 Aber die Tugendpflicht einer rein vegetarischen 

7 | Landrigan, Fleisch essen für Vegetarier: Meine Suche nach einer ethischen 

und nachhaltigen Ernährung; Weiler, Fleisch essen? Eine Aufklärung.

8 | Schmidl, Bauplan für eine Insel. 500 Jahre Utopia, 46. 

https://doi.org/10.14361/9783839444832-011 - am 14.02.2026, 07:40:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444832-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


11. Das ›karnibalische‹ Recht auf Fleisch 339

Vernunft trägt in der Ohnmacht ihres moralischen Sollens nichts dazu 
bei, dass es so kommt; ihre »freudenlose« Verzichtsmoral (Asketik) macht 
letztlich »die Tugend selbst verhasst« – was sogar der Theoretiker der ka-
tegorischen Pflichten Immanuel Kant als »misologisch« kritisiert.9 

Warum Vege tarismus die falsche Antw ort ist 

Schon lange wird mit geringem Erfolg versucht, Nichtvegetariern das 
Tieressen auszureden. Zu denken ist hier beispielsweise an religiöse 
Heilslehren (Hinduismus, Jainismus, Buddhismus) oder an namhafte 
Moralphilosophen und Tierethiker: angefangen bei Siddhartha Gautama 
oder Pythagoras und Platon über Porphyrius, Plutarch und Rousseau bis 
hin zu Albert Schweitzer, Mahatma Gandhi, Peter Singer und die PETA 
(People for the Ethical Treatment of Animals) Tierrechtsaktivisten der 
Gegenwart oder philosophische Positionen eines radikalen Veganismus.10 

Nach der Vorgeschichte dieses über Jahrhunderte propagierten Ideals 
kann immerhin die Tierwelt neuerdings etwas aufatmen: Vegetariertum 
wird populärer. Weltweit. Vielerorts, insbesondere in trendigen Metropo-
len, ist die fleischbefreite Küche inzwischen ›angesagt‹ und unter ›Chan-
gemakern‹ leicht erkennbares Indiz für einen anderen ›Lifestyle‹.11 Noch 
vor wenigen Jahren war der Mehrheit kaum bekannt, was eine Veganerin 
isst und wie man als ›Veganer‹ überleben kann. Trotz der realen Alter-
nativen, die von einigen praktiziert werden, halten die Meisten an ihren 
antivegetarischen Ernährungsgewohnheiten unverändert fest. Zwar ge-
ben fast alle ›karnivoren Normalos‹ bei Umfragen an, bereit zu sein, mehr 
Geld für Fleisch auszugeben, wenn die Tiere besser gehalten werden, und 
insgesamt weniger tierische Produkte konsumieren zu wollen. Doch we-
der spiegelt dieses Lippenbekenntnis die Realität der allgemeinen Nach-
frageentwicklung und der persönlichen Kaufentscheidungen im Super-
markt wider, noch entspricht dieser gute Wille dem totalen Verzicht, den 
ihm die vegane Moral praktisch abverlangt: Also essen die Deutschen im 

9 | Kant, Metaphysik der Sitten, Tugendlehre (Die ethische Asketik), §53.

10 | Taureck, Manifest des Veganen Humanismus; Singer, Befreiung der Tiere.

11 | Grabolle, Kein Fleisch macht glücklich: Mit gutem Gefühl essen und genie-

ßen; Sezgin, Wieso? Weshalb? Vegan! Warum Tiere Rechte haben und Schnitzel 

schlecht für das Klima sind; Pierschel, Ve_gan! Vegane Lebensweise für Alle.

https://doi.org/10.14361/9783839444832-011 - am 14.02.2026, 07:40:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444832-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


340 IV. Anthropoethik am Tellerrand der Welt

Durchschnitt weiter ihre geliebte Currywurst, Salamibrötchen, Döner, 
Chicken Nuggets, Schweineschnitzel und natürlich auch den täglichen 
Käse, den Milchkaffee, Sahne, Butter, Eier usw.

Für die überwiegende Mehrheit verspricht eine vegetarische Ernäh-
rungsweise nach wie vor kein gutes Essen. Ein moralischer und erst 
recht ein moralisierender Vegetarismus provoziert sogar heftigen Wider-
willen. Nach dem Motto, Angriff ist die beste Verteidigung, wehren sich 
die Verteidiger der eingefleischten Lebensgewohnheiten gegen den mo-
ralisch gebotenen Verzicht als Gewissensterror einer neuen Heilslehre.12 
Die – meist männlichen – Bewahrer des Gebt-uns-unser-täglich-Fleisch 
und unverbesserliche Konservative attackieren das Fleischverbot als eine 
Art ›Ersatzreligion‹, deren ›dogmatische‹ Glaubenssätze und orthodo-
xer ›Wahnsinn‹ von ›tiefgrünen Ideologen‹ propagiert werde: Man ruft 
zum Kampf der Esskulturen auf.13 Mit dem Schlachtruf ›Fleisch ist mein 
Gemüse!‹ rüsten selbst ernannte ›Lebemänner‹ und ewig gestrige ›Fein-
schmecker‹ auf. Entsprechende Männermagazine kreisen heute nicht 
mehr um scharfen Sex, sondern ums schärfste Stück Fleisch vom Grill.14 

Schon ein flüchtiger Blick in die Geschichte oder in die Gegenwart 
der Esskulturen belegt, dass sich bisher nur wenige Menschen mit einer 
vegetarischen Ethik der Fleischaskese anfreunden konnten. Diejenigen, 
die sich rein pflanzlich ernähren, bilden weltweit nach wie vor eine klei-
ne Minderheit. Obgleich ihre Anhängerzahl (etwa in Deutschland und 
Österreich) seit einigen Jahren deutlich ansteigt, ändert diese Mutations-
rate nichts an dem beklagenswerten Umstand, dass die vegetarische Ver-
zichtsmoral ganz offensichtlich unwirksam über der alltäglichen Lebens-
praxis der meisten und immer mehr Menschen schwebt, die Zugang zu 
Fleisch haben. Weil aber die globalen Ernährungsverhältnisse – und da-
mit in einem entscheidenden Maße die Zukunft der Menschheit – davon 

12 | Amann/Schmundt, Ernährung als Ersatzreligion? Esst doch, was ihr wollt; 

ARD, Die Essensjünger. Ernährung als Ersatzreligion; Asche, Tiere essen dürfen: 

Ethik für Fleischfresser.

13 | Neumeister, Veggiewahn: Eine Aufarbeitung der Irr tümer und Missverständ-

nisse des Vegetarismus; Pollmer/Keckl/Alfs, Don’t Go Veggie! 75 Fakten zum 

vegetarischen Wahn; Tietze, Allein unter Veganern: Expedition in eine neue Welt.

14 | BEEF! für Männer mit Geschmack aus dem Hamburger Verlagshaus Gruner + 

Jahr ist das erste Food- und Lifestyle-Magazin auf dem deutschsprachigen Markt, 

das sich speziell an eine männliche Leserschaft richtet.

https://doi.org/10.14361/9783839444832-011 - am 14.02.2026, 07:40:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444832-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


11. Das ›karnibalische‹ Recht auf Fleisch 341

abhängen, wie wir Heutigen mit unserer Lust auf täglich‹ Fleisch umge-
hen, bleibt aus meiner Sicht nur folgende Möglichkeit: Die theoretischen 
und praktischen Defizite des kategorischen Fleischverbots zu erkennen 
und zu vermeiden, damit die Menschen von morgen in den Genuss eines 
für Alle ethisch Guten Essens kommen können.

Welche Tiere essen und warum manche nicht?

Ohnehin werden neuerdings die kulturellen Traditionen und Konstruk-
tionen unseres Verhältnisses zu Tieren grundsätzlich hinterfragt. Wie 
kommt es, dass wir manche Tierarten zu Lebensmitteln degradieren, 
während andere Tiergruppen zu liebevoll umsorgten Lebenspartnern 
werden? Wir lieben Hunde und Katzen, fallen aber mit großem Appetit 
über das Fleisch von (geschundenen) Schweinen her. Wir erfreuen uns 
am Gesang von Vögeln – mit einem knusprigen Hähnchen im Mund. 
Manche Lebewesen aus dem Tierreich machen wir uns zu engsten Freun-
den, andere behandeln wir skrupellos als Rohstoff. Das alles erscheint 
uns selbstverständlich, ohne dass diese feinen – und äußerst folgenrei-
chen – Unterschiede unseres moralischen Geschmacks eine rationale Be-
gründung aufweisen.15 Die komplexen kulturellen, sozialen und psycho-
logischen Mechanismen dieses schizophrenen Wertesystems implizieren 
zahlreiche Ungereimtheiten und Widersprüche, die weit über das mani-
chäistische Pro und Contra des Vegetarismus hinausgehen. Eines indes 
steht fest: Das Mensch-Tier-Verhältnis betrifft diejenigen Tiere am mas-
sivsten, die uns als Genussquelle dienen. Deshalb entscheidet auch die 
Fleischfrage – als der Brotfrage unserer Zeit – am meisten darüber, ob es 
in dieser brisanten Angelegenheit zu gesellschaftlichen Veränderungen 
kommt oder weiterhin eher nicht. 

Der traditionelle Imperativ, sich rein pflanzlich zu ernähren, leitet die 
normative Begründung einer Ethik des Essens aus einem einzigen Argu-
ment ab: dem Tierschutz. Danach sollen wir ›nur‹ deshalb auf Fleischspei-
sen verzichten, damit die Tiere, die für unseren Genuss sterben müssten, 
vor unnötigem Leiden etwa durch Massentierhaltung und Schlachtung 
geschützt werden. Doch längst sprechen weit mehr und ganz andere 

15 | Joy, Warum wir Hunde lieben, Schweine essen und Kühe anziehen: Karnismus 

– eine Einführung; Precht, Tiere denken.

https://doi.org/10.14361/9783839444832-011 - am 14.02.2026, 07:40:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444832-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


342 IV. Anthropoethik am Tellerrand der Welt

Gründe für die Botmäßigkeit einer ethisch besseren Esskultur. Gründe, 
die nicht alleine das moralische Recht der Tiere betreffen, von uns als 
gleichwertige Lebewesen respektiert zu werden, sondern auch unser eige-
nes Leben und Wohlergehen.

Inzwischen lassen immer zahlreichere und vielfältigere Sachverhalte 
erkennen, dass der vorherrschende Fleischkonsum nicht länger als ein 
rein persönliches Vergnügen (miss-)verstanden werden kann. Täglich 
wird offensichtlicher, dass diese Geschmacksvorliebe weltweit äußerst 
folgenschwere Auswirkungen verschuldet.16 Die ökologischen, ökonomi-
schen, politischen, gesundheitlichen und kulturellen Zusammenhänge, 
die dazu führen, dass der gegenwärtige Fleischkonsum eine bislang unter-
schätzte Quelle der planetaren Zivilisationskrise ist, sind mittlerweile wis-
senschaftlich herausgearbeitet. Wer kann die vielen guten – eigentlich 
schlimmen – Gründe für die globale Ernährungswende-Notwendigkeit 
widerlegen? 

Es gab in der gesamten Menschheitsgeschichte noch nie so viele 
Schlachtfabriken der industriellen Fleischproduktion und noch nie so 
viele unsichtbar gemachte Konzentrationslager des Tierelends: Zwischen 
dem Wissen um die mitverschuldeten Verhältnisse und der gedankenlos 
fortgesetzten Gewohnheit, jeden Tag seine niedrigpreisigen Wurst- und 
Fleischprodukte zu kaufen, spannt sich eine moralische Diskrepanz auf. 
Zu wie viel Verantwortungslosigkeit sind die meisten Menschen fähig? 
Einmal abgesehen von der Tierrechtsverletzung trägt der Massenkonsum 
von billiger Fleischware aus Tierfabriken maßgeblich zur Freisetzung von 
klimaschädlichen Treibhausgasen bei und ist nicht zuletzt auch für er-
nährungsbedingte Erkrankungen des menschlichen Körpers und Geis-
tes verantwortlich. Während die katastrophalen Effekte auf unsere Natur 
– Umwelt und Gesundheit – in jüngster Zeit verstärkt problematisiert 
werden, finden die sozialen Auswirkungen der großindustriellen Fleisch-
produktion nach wie vor wenig öffentliche Beachtung.17 

Wer will schon Näheres über die desaströsen Zustände im Inneren 
von Schlachthöfen und Zerlegebetrieben – vom Betrieb der globalen Tö-
tungsmaschinerie – wissen? Oder hält sogar das Wissen die Menschen 

16 | Marí/Buntzel, Das globale Huhn: Hühnerbrust und Chicken Wings – Wer isst 

den Rest?; Dräger de Teran, Unser Planet auf dem Teller.

17 | Voll, Schweinebande! Der Fleischreport – ein Metzgermeister über die Prak-

tiken seiner Zunft.

https://doi.org/10.14361/9783839444832-011 - am 14.02.2026, 07:40:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444832-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


11. Das ›karnibalische‹ Recht auf Fleisch 343

nicht davon ab, es sich trotzdem schmecken zu lassen – also bewusst Un-
recht zu tun statt des ethisch Richtigen? 

Der virtuelle Schl achthof

Weil der Kunde sein täglich’ Tierprodukt – als Beute aus der Schnäpp-
chenjagd – möglichst zum niedrigsten Preis kaufen möchte, sorgt eine 
möglichst effiziente Fleischverarbeitungsindustrie für die Befriedigung 
dieser ›Nachfrage‹. Entsprechend wird die archaische Branchenstruktur 
von Megabetrieben dominiert, die nach dem asozialen Survivalprinzip 
eines ›Rechts des Stärkeren‹ den Konkurrenzkampf auf dem Weltmarkt 
überleben. Der zweitgrößte Fleischverarbeiter Deutschlands, der Tönnies-
Konzern, schlachtet allein im Stammwerk Rheda-Wiedenbrück jeden 
Tag 20.000 Schweine; insgesamt sind es rund 20 Millionen Schweine 
im Jahr. Das Fleisch, das nicht exportiert wird, nehmen die Discountket-
ten LIDL, ALDI und REWE und das multinationale Fast-Food-Imperium 
McDonald’s ab. Man macht gute Geschäfte, mit knapp drei Milliarden 
Euro Umsatz zählt die Unternehmensgruppe Tönnies zu den fünf größ-
ten Schweineschlachtbetrieben der Welt – gleich nach dem chinesischen 
WH-Konzern, der brasilianischen JBS, der Danish Crown und US-ameri-
kanischen Tyson Food.

Danish Crown, der drittgrößte Fleischexporteur der Welt und zu-
gleich Europas Schweinefleischproduzent Nummer Eins, gehört nicht 
etwa einer Gruppe blutrünstiger Megakapitalisten, sondern mehrheitlich 
einer Genossenschaft aus Tausenden Landwirten. Sie haben kürzlich in 
dem dänischen Örtchen Horsens laut Eigenwerbung den »modernsten 
Schlachthof der Welt« bauen lassen. Schon vor Baubeginn wünschte sich 
Danish Crown eine Art gläsernen Schlachthof. Die Internet-Seite des 
Konzerns bietet in Form von Kurzvideos, Bildern und Infotexten einen 
virtuellen Einblick in den kompletten Produktionsprozess.18 Chromglän-
zende, hocheffiziente, computergesteuerte und automatisierte Fließbän-
der sorgen dafür, dass die Tiere im wahrsten Sinne des Wortes wie am 
Fließband getötet und zerlegt werden. Maschinen haben das Kommando: 
In Brennöfen werden die Borsten abgeflämmt, Hydraulikscheren trennen 
die Schweinefüße für den Transport nach China ab, Sägeroboter zertei-

18 | Danish Crown.

https://doi.org/10.14361/9783839444832-011 - am 14.02.2026, 07:40:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444832-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


344 IV. Anthropoethik am Tellerrand der Welt

len die Schweine vollautomatisch. Kräftige Männer mit derben Schürzen, 
weißen Arbeitsschuhen und groben Kettenhandschuhen schneiden in 
monotoner Handarbeit am Fließband die Eingeweide aus den Körpern, 
die in vorbeifahrende Plastikschüsseln fallen. Die vollautomatisierte Ma-
schinerie sortiert die Kisten voller Fleischstücke und befördert sie zu den 
Packstationen. Es dauert keine Stunde und aus den lebendigen Schwei-
nen sind Schinken und Koteletts geworden.

»Wir erzählen hier keine Geschichten, wir zeigen, was ist«, sagt sein 
Mitarbeiter abgeklärt. »Das ist hier eine Industrie.«19 Die Dänen, die in 
jüngster Zeit mit dem besten Restaurant der Welt – dem Noma in Ko-
penhagen – und der neuen Nordischen Küche die Entwicklung der inter-
nationalen Spitzengastronomie maßgeblich beeinflussen, scheinen auch 
mit der unkonventionellen Transparenzoffensive ihres Megaschlachtho-
fes den allgemeinen Massengeschmack zu treffen. Die angebotenen Be-
triebsbesichtigungen stoßen auf großes Interesse. In Reisebussen kom-
men Dänen und auch immer mehr Besucher aus dem Ausland zu den 
kostenlosen Führungen. Es funktioniert: Die Besucherherden scheinen 
die großindustrielle Produktionsanlage mit dem Gefühl zu verlassen, 
dass ihr Fleisch ohne einen qualvollen Tod der Tiere zustande kommt. 
Auch als Arbeitsplatz kann der Vorzeigeschlachthof punkten: Weil der 
Betrieb hochtechnisiert ist, werden weniger Menschen gebraucht, die des-
halb verhältnismäßig gut bezahlt werden können.

Doch die schöne neue Welt der Massentötung täuscht. Wäre jeder 
Schlachthof derart automatisiert und kosteneffizient, dann gäbe es in der 
Branche vermutlich weniger ausgebeutete Arbeiter (hierzulande etwa ille-
gal beschäftigte Osteuropäer), weniger unbetäubt getötete Schweine und 
kaum noch Skandale. Das Problem sind die Tausenden anderen Schlacht-
fabriken, die nur durch schlechte Bezahlung mitkonkurrieren können. 
Die überwiegend ausländischen, oft durch mafiotischen Menschenhan-
del organisierten Niedrigstlohnarbeiter schweigen aus Angst um den 
Arbeitsplatz und sind durch ihre Schattenexistenz erpressbar. Die Ver-
hältnisse werden von staatlichen Aufsichtsbehörden und korrupten Ag-
rarpolitikern oder Veterinärfunktionären duldend hingenommen – nicht 
zuletzt auf Kosten von gemobbten und existenziell ruinierten Whistle-
blowern.20 

19 | Kwasniewski, Gläserner Schlachthof in Dänemark, Tötung inklusive.

20 | Adrian, Die Fleischmafia: Kriminelle Geschäfte mit Fleisch und Mensch. 

https://doi.org/10.14361/9783839444832-011 - am 14.02.2026, 07:40:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444832-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


11. Das ›karnibalische‹ Recht auf Fleisch 345

Was Ray Patel und Jason Moore mit Bezug zur Ausbeutung von 
Sklaven zu Zeiten des europäischen Kolonialismus feststellen, lässt sich 
auf den skrupellosen Kapitalismus der modernen und hypermodernen 
Schlachtbetriebe (einschließlich der damit verbundenen Fleischproduk-
tion) übertragen: »Wenn Menschen so rücksichtslos behandelt werden 
können, überrascht es nicht, dass es anderen Tieren im Kapitalismus 
noch schlechter geht, insbesondere denen, auf deren Kosten wir leben.«21

Freilich von den unschönen Bedingungen, unter denen die angelie-
ferten Tiere aufgezogen und schlachtreif gemästet wurden, sieht der Be-
sucher von Vorzeige-Schlachtbetrieben nichts. Selbstverständlich bräche 
sich Danish Crown einen wertvollen Zacken aus der Krone, wenn der PR-
kompetente Weltkonzern das Elend in den Ställen zeigen würde, wie es 
ist: Schweine mit Lungenentzündung, Muttersau als Gebärmaschine, Ab-
trennen des Ringelschwanzes, Kühe mit Euterkrankheiten, 35-Tage-Leid 
des Antibiotika abhängigen Mastgeflügels sind dort nicht die Ausnahme, 
sondern die Realität. Von kranken und unglücklichen Tieren aus der in-
dustriellen Massenhaltung – selbst wenn es bei ihrer Schlachtung noch 
so hygienisch und leidfrei zugeht – stammen das Fleisch und die Wurst, 
die Milch und der Käse, die Backwaren, Schokolade oder Pizza, die wir im 
Supermarkt kaufen.22

Die unschöne Re alität – Mor alität des Ver zichts

Wer wirklich keine schönen Geschichten erzählen will, sondern zeigt, 
wie es ist, sollte erkennen lassen, dass es in der globalen Fleischindustrie 
vor allem ums leicht verdiente Geld mit der idealen Ware Tier geht. Wer 
es wissen will, weiß längst unter welchen Bedingungen die beliebten Ge-
nussmittel produziert werden und welche unmenschlichen Verhältnisse 
die technisch perfektionierte Fleischfresserei erzeugt.23 Die gastroso-
phischen Erkenntnisse und die unbequemen Wahrheiten dieser Realität 
durchdringen allmählich das gesellschaftliche Bewusstsein. Langsam 
aber sicher spricht sich herum: Über rein tierethische Motive hinaus neh-

21 | Patel/Moore, How the Chiggen Nugget became the true symbol of our era.

22 | Wolfschmidt, Das Schweinesystem: Wie Tiere gequält, Bauern in den Ruin 

getrieben und Verbraucher getäuscht werden.

23 | Foer, Tiere essen.

https://doi.org/10.14361/9783839444832-011 - am 14.02.2026, 07:40:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444832-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


346 IV. Anthropoethik am Tellerrand der Welt

men zahlreiche ethische (Ab-)Gründe und mit ihnen die gesellschaftliche 
Notwendigkeit zu, dass sich die gegenwärtige Ernährungsweise der west-
lichen bzw. der verwestlichten Zivilisation ändern muss. 

Um ›die Welt‹ – die Erde, die Menschen, die Tiere und alle anderen 
Lebewesen und Realitäten, die über das planetare Nahrungsgeschehen 
und das megaphysische Internet des Essens verbunden sind – vor weite-
ren katastrophalen Verschlechterungen vieler ihrer bereits existierenden 
Krisensymptome zu bewahren, kommt es vor allem auf Eines an: Dass 
wir bei uns selbst, bei unserem täglichen Tieressen als einer der Haupt-
ursachen dieser Krisen anfangen. Denn nicht nur das Brisante, sondern 
das ebenso Interessante an der Fleischfrage ist: In diesem alltäglichen 
Handlungsfeld muss niemand darauf warten, dass Andere – beispiels-
weise Entscheidungsträger des Staates und der Wirtschaft oder überhaupt 
die Gesellschaft als vermeintliches Nicht-Ich – ›endlich etwas tun‹. Statt-
dessen kann sich jeder jederzeit daran beteiligen.

Diesen praktischen (praxischen) und normativen Primat der Alltags-
ethik vor Technik und Politik kann man sich hier recht einfach klarma-
chen. Oder anders gesagt, wir können jedes beliebige Produkt aus der 
Wurst- und Fleischabteilung oder dem Milch- und Käsesortiment neh-
men, um über unseren eigenen Anteil am gesellschaftlichen Wandel 
oder Weiter-wie-bisher zu grübeln. Nirgendwo ist es einfacher als beim 
täglichen Essen, sich Selbst und die Welt zu verbessern. Mehr noch: Je 
weniger Fleisch wir essen, desto eher werden sich Politiker und Wirt-
schaftsbosse auf diese Veränderung einstellen und wahrscheinlich eher 
bereit sein, ihrerseits die bestehenden politischen und ökonomischen 
Strukturen entsprechend zu transformieren. Umgekehrt geht es nicht. 
Solange der gesellschaftliche Geschmack ist, wie er isst, bleibt es bei den 
eingefleischten Gewohnheiten. 

Wenn umweltbewusste Parteien wie die Grünen die Forderung einer 
›Agrarwende‹ aufstellen und darüber hinaus von der gesellschaftspoliti-
schen Aufgabe eines ›besseren Essens‹ sprechen24, dann sind das solan-
ge schöne, aber leere Worte, wie diese Utopie nicht durch entsprechende 
Veränderungen der täglichen Esskultur mit Leben gefüllt wird. Insofern 
überschätzt sich die Politik regelmäßig selbst: Die gewünschte Verbesse-

24 | Hofreiter, Fleischfabrik Deutschland: Wie die Massentierhaltung unsere Le-

bensgrundlagen zerstör t und was wir dagegen tun können; Anschober, Besser 

Essen: Wie ›grüne‹ Küche, Flexitarier & Co mit Genuss die Welt verändern.

https://doi.org/10.14361/9783839444832-011 - am 14.02.2026, 07:40:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444832-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


11. Das ›karnibalische‹ Recht auf Fleisch 347

rung der Welt (des Essens) hängt entscheidend davon ab, ob sie im All-
tagsleben der Menschen an Macht gewinnt. Dann erst – und nur dann 
– ist eine konsequente Ökologisierung der Landwirtschaft möglich, die 
eine ausreichende Ernährung der Bevölkerung sicherstellt. Entscheiden-
de Voraussetzung für diese gesellschaftliche Transformation wäre, dass 
sich der Fleischkonsum (ebenso wie die Menge an Lebensmittelabfällen) 
hierzulande beispielsweise mindestens halbiert und sich die Produktion 
von tierischen Lebensmitteln auf den inländischen Markt beschränkt.25 

Deshalb muss – um diesen schlichten Sachverhalt noch einmal zu 
betonen – insbesondere in dieser allgemeinen Angelegenheit niemand 
darauf warten, dass die Erfüllung von ethischen Zielen erst durch staat-
liche Gesetze und wirtschaftspolitische Normen von jedem erzwungen 
wird. Freilich, eine rechtlich erzwungene, von oben oktroyierte Moral ent-
spricht den üblichen Mechanismen sozialer Veränderung qua Obrigkeits-
gehorsam. Das durch staatliche Verordnungen und Strafandrohungen 
erfolgreich durchgesetzte Rauchverbot ist das jüngste Beispiel für eine 
restriktive Politik des Konsumverzichts (in diesem Fall von Zigaretten). 

Sorgt die demokratisch gewählte Obrigkeit nicht durch ein staatliches 
Verbot für den (rechtlich sanktionierbaren) Verzicht auf Fleischkonsum, 
wird eine rein vegetarische Ethik, die ein solches Konsumverhalten ka-
tegorisch verbietet, auch in Zukunft vermutlich keine breite Anhänger-
schaft finden: Die Mehrheit von uns ist von klein auf an die Vorstellung 
gewöhnt worden, ein Stück Fleisch auf dem Teller, ein Salamibrot oder 
ein saftiger Hamburger in der Hand seien etwas Lustvolles – ein bisschen 
Lebensfreude und alltägliches Privatvergnügen (eines ansonsten eher von 
Unlust und vielerlei Ungutem beherrschten Daseins). Zwar könnte sich 
diese Normalität bei den kommenden Generationen ändern. Allerdings 
bleibt zu bezweifeln, ob ein größeres Bewusstsein von den endlichen 
Ressourcen der Erde mit der freiwilligen Abkehr von jeglichem Fleisch-
konsum einhergehen würde. Darum bleibt als entscheidende, gastro-
sophische Frage, ob ›wir‹ (Fleischfresser) wirklich ganz auf Fleisch zu 
verzichten haben und ob wir uns fortan nur noch ›vegan ernähren‹ müs-
sen – um ethisch ›gut essen‹ zu können? Oder ob ein ›gastrosophischer 
Hedonismus‹, in der hier beschriebenen Form genügt und wirksamer ist, 
weil er mehr Menschen zur Ernährungswende bewegt?

25 | Kursbuch Agrarwende 2050 – ökologisier te Landwir tschaft in Deutschland.

https://doi.org/10.14361/9783839444832-011 - am 14.02.2026, 07:40:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444832-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


348 IV. Anthropoethik am Tellerrand der Welt

Wozu Wurst wirklich gut ist 

Über diese moraltheoretische Frage diskutierten auf Einladung des taz.
lab 2014 im Haus der Kulturen Berlin die Veganerin Hilal Sezgin und ich 
auf dem Podium über Das Fleisch, die Fabrik und den Tod. Ich sprach mei-
ne Idee eines gastrosophischen Hedonismus an und war gespannt, wie 
die kämpferische Veganerin mit dieser Argumentation umgehen wür-
de.26 Denn nicht zuletzt steckt hinter der Absicht, eine Ethik eines guten 
Essens zu entwerfen, der programmatische Versuch, ›Gutes zu tun‹ nicht 
als eine Moral des Verzichts kommunizieren zu müssen. Und eine Ver-
zichtsmoral – so viel war schon vor unserer Diskussion bekannt – halten 
wir beide übereinstimmend für eine eher schlechte Kommunikations-
strategie: Umso erstaunlicher verlief unser kurzes Gespräch. 

Es entstand der Eindruck, dass mein Gegenüber von Menschen, die 
eine bestimmte Form von gutem Gewissen entwickeln – indem sie, wie 
ich, nur selten Fleisch und wenn nur in Bio-Güte genießen –, herzlich 
wenig hält: Davon hätte niemand etwas.27 Solche scheinbar gewissenhaf-
ten Zeitgenossen, die bloß weniger Fleisch essen, würden nichts wirklich 
Gutes tun – außer vielleicht ihr moralisches Gewissen beruhigen. Mich 
überzeugt diese Argumentation nicht, weder tat sie das damals bei dem 
Podiumsgespräch noch tut sie es heute beim Schreiben dieser Zeilen. 
Denn damit leistet sich die namhafte Vordenkerin eines ethischen Ve-
ganismus doch gerade jenen folgereichen Denkfehler, der – wie in vielen 
anderen Situationen und Lebensbereichen – für den schlechten Leumund 
des Guten sorgt. Wer sagt, dass die, die weniger Fleisch und Tierprodukte 
essen und an der Umstellung ihrer Geschmacksgewohnheiten arbeiten, 
bloß ihr schlechtes Gewissen beruhigen, opfert Ethik auf dem Altar eines 
moralischen Rigorismus. Meines Erachtens bringt ein solcher Rigoris-
mus – etwa in Form des Veganismus – nicht viel. Es kommt einer reli-
giösen Dogmatik gleich, so zu tun, als ob Veganer gute Menschen seien 
– obwohl sie darin (das sei hier unbedingt betont) alle Mahl besser sind 
als alle anderen Menschen, die weiterhin Fleisch und Produkte tierischen 
Ursprungs essen. 

26 | Sezgin, Wieso? Weshalb? Vegan! Warum Tiere Rechte haben und Schnitzel 

schlecht für das Klima sind.

27 | Diese Argumentation wird wiederholt in: Sezgin, Nichtstun ist keine Lösung. 

Politische Verantwortung in Zeiten des Umbruchs, 93f.

https://doi.org/10.14361/9783839444832-011 - am 14.02.2026, 07:40:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444832-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


11. Das ›karnibalische‹ Recht auf Fleisch 349

Nur geht es am Ende des Tages nicht darum, dass eine sehr überschau-
bare Anzahl von Individuen tierethisch korrekt lebt, den geforderten Ver-
zicht leistet und alles immer absolut richtig macht. Angesichts der Nor-
malität von massenhaften Fleischfressern scheint es mir angemessener, 
dass Philosophinnen und Philosophen bereit sind, auf die Lebensgewohn-
heiten des Publikums ein Stück weit einzugehen. Vor allem verspricht ein 
möglichst gutes Design der ethischen Kommunikationsstrategie eher, die 
Menschen dort abzuholen, wo sie stehen, statt Dinge einzufordern, die 
sie überfordern. Wenn dem so ist, dann kommt es entscheidend darauf 
an, ob von gutem Essen die Rede ist oder von einer Diätmoral und welche 
Geschichten den Menschen erzählt werden, um sie auf den Geschmack 
einer anderen Welt zu bringen. 

Dazu passt vielleicht, dass sich Hilal Sezgin in ihren Schriften als 
gläubige Sufi präsentiert und ihren Lesern davon berichtet, sie folge der 
mystischen Tradition der Derwische, die menschliche Moralität in »einer 
umfassenden Kraft oder Liebe« zu verankern – oder zu versenken, wie 
ich finde. Denn ihr zufolge mache diese umfassende Liebe mit deren 
»großen Atem und Puls alles Lebens« letztlich auch die Menschen zu 
»Pilzen«, die über ein unsichtbares Wurzelwerk unterirdisch harmonisch 
miteinander »verbunden sind«. (Ebd., 116) Vielleicht hätte die Ethikerin 
Hannah Arendt, die über den Begriff der Liebe bei Augustinus (also der 
christlichen Variante) promovierte, dieses Weltbild sogar gefallen. Nur 
fehlt diesem mystisch-myzellischen Menschenbild eines globalen Ver-
bunden-Seins allen Lebens auf Erden – ähnlich wie anderen transhu-
manen Poetologien einer neuen tiefenökologischen Metaphysik28 – der 
tiefere Sinn einer rationalen gastrosophischen Erklärung: Wie die Dinge 
stehen, scheint an der umfassenden Verbundenheit des Menschen mit 
allem Anderen doch so viel wahr zu sein: Weil (und solange) wir Men-
schen essende Lebensformen sind, verbindet sich überall unsere Essistenz 
bei jedem Mahl mit dem Internet dieses mega-physischen Welt-Alls, wes-
halb wir Erdbewohner auf diesem Planeten gleichsam wie Pilze leben, 
die nur mit ihrem Fruchtkörper aus dem Erdboden als eigenständiger 
Gestalt heraustreten und existieren (lat. existere, gr. exhistasthai = aus 
sich heraustreten).

28 | Weber, Sein und Teilen. Eine Praxis schöpferischer Existenz; Lowenhaupt 

Tsing, Der Pilz am Ende der Welt: Über das Leben in den Ruinen des Kapitalismus.

https://doi.org/10.14361/9783839444832-011 - am 14.02.2026, 07:40:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444832-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


350 IV. Anthropoethik am Tellerrand der Welt

Doch insgesamt passender wäre es – und am Ende wohl auch mehr 
nach Arendts Geschmack –, ein anderes und nicht naturalistisches 
Gleichnis zu wählen, das mehr mit uns Menschen als hedonistischen 
Fleischfressern zu tun hat (die wir nun mal sind) als mit uns als in un-
sichtbarer Liebe verbundenen Schwammerln (die wir definitiv nicht sind). 
Passender ist vielleicht das Selbstbild, das der Kabarettist Frank-Markus 
Barwasser alias Erwin Pelzig in seiner unnachahmlichen Ironie ausmalt. 
Denn der Satiriker findet: »Ich bin nicht abgeklärt und nicht hoffnungs-
los, manchmal nur realistisch bis zur Schmerzgrenze. Deshalb würde ich 
auch nicht behaupten, dass ich die Welt besser mache. Ich bin ein kleines 
Würstchen in einer sehr großen Pfanne und das sind wir alle. Aber wenn 
viele kleine Würstchen zappeln, kann ja doch etwas in Bewegung kom-
men.«29 

Die Pfl anzene thik als Schwachstelle des Veganismus

Ein kategorisches Fleischverbot scheint nicht zielführend zu sein: Das 
beweist die lange Geschichte des erfolglosen Vegetarismus. Einen ge-
wissen Fleischgenuss ethisch zu rechtfertigen, könnte weit vernünftiger 
sein, um auf diese undogmatische Weise bewusst dem heute populären, 
aber unethischen Hedonismus philosophisch entgegenzukommen. Trotz 
dieses strategischen Entgegenkommens leitet sich allerdings auch aus 
einem gastroethischen Hedonismus die moralische Verwerflichkeit eines 
täglichen Fleischessens ab – egal ob in Bio-Qualität oder nicht. Wobei 
gleichwohl die individuelle Entscheidung für Bio-Fleisch und die politi-
sche Umstellung von industrieller Massentierhaltung zu einer – die Be-
dürfnisse der Tiere strikt berücksichtigenden – humanen Tierhaltung 
grundlegende Selbstverständlichkeiten der Gastroethik sind. Die inzwi-
schen rechtsverbindlichen Qualitätsstandards für Bio-Fleisch und der 
ausschließliche Konsum von Produkten von glücklichen Tieren sind erste 
Schritte in dieser Entwicklung. 

An dieser Stelle ist ein kurzer Exkurs zur Utopie einer guten Lebens-
praxis angebracht, zu der Tiere und sogar Pflanzen fähig sind. Dass das 
Dasein eines ›glücklichen Nutztieres‹, das Menschen ein ›gutes Leben‹ le-

29 | Pelzig, Und jetzt?, 7. Zum wurstologischen Selbstverständnis siehe: Lemke, 

Die Wurstigkeit der Wahrheit; Lemke, Worum geht’s, wenn’s um die Wurst geht? 

https://doi.org/10.14361/9783839444832-011 - am 14.02.2026, 07:40:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444832-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


11. Das ›karnibalische‹ Recht auf Fleisch 351

ben lassen, nicht das einzige oder gar das wünschenswerteste Glück die-
ses Tieres ist, steht außer Zweifel und bildet den argumentativen Kern der 
Verzichtsmoral eines tierethischen Vegetarismus.30 Doch das Leben eines 
Wildschweines – wie jedes wild lebenden Tieres – kann wegen Krank-
heiten, Feinden, Umwelteinflüssen, schlechten Lebensbedingungen etc. 
vergleichsweise unglücklich verlaufen. Das freie Leben der Tiere ist nicht 
artgerecht, sondern jederzeit artgefährdend – eben ›wild‹ im riskantesten 
Sinne des Wortes. Vielleicht verläuft das wilde Leben der meisten Tiere 
trotzdem glücklich; entscheidender für das Tierwohl-Konzept ist aller-
dings, dass sich das Recht auf Schutz der Tiere gegenüber dem Menschen 
nicht nur aus deren Leidensfähigkeit begründen lässt, sondern positiv 
(tierfreundlicher) auch aus deren Glücksfähigkeit, unter bestimmten (gu-
ten, humanen) Bedingungen sich ›sauwohl zu fühlen‹. 

Deshalb steckt in der Annahme, dass das vom Menschen genutzte 
und artgerechte gehaltene Schwein ›Glück hat‹, kein Sarkasmus: Ein auf 
sich selbst gestelltes Schwein kann nicht damit rechnen, so viel ›Schwein 
zu haben‹, ein relativ gutes Leben zu haben und sich als Tier ›fortzupflan-
zen‹. Es kann sich gegebenenfalls glücklich fühlen, durch die Methoden 
der menschlichen Tierhaltung seiner Art gerecht behandelt (gefüttert, ge-
pflegt, umsorgt, beschützt etc.) zu werden. Das Gleiche gilt für Pflanzen 
und ihr mögliches Glück als Wesen, die zu einem wohlgedeihlichen oder 
unersprießlichen, einem ›aufblühenden‹ oder ›dahinvegetierenden‹ Le-
ben fähig sind. Auch sie können je nachdem, ob ökologische (Bio-)Abbau-
methoden zum Einsatz kommen, gut behandelt werden – und sich fort-
pflanzen in einem symbiotischen Verhältnis zu ihren humanen Wirten 
und sie kultivierenden Mit-Erdbewohnern.31

Die gute Natur und ihre Formen des Glücks – das ›Umweltbewusst-
sein‹ und das ›umweltfreundliche‹ Verhalten, das die Menschen in jüngs-
ter Zeit für sich entdecken, gewöhnt sich an den Gedanken, dass eine 
›biologische Landwirtschaft‹ nur eine andere Bezeichnung für das Ziel 
einer nachhaltigen Nahrungsproduktion und einer globalen Ernährungs-
wende ist. Aus gastroethischer Perspektive wäre die staatliche Gesetz-
gebung moralisch dazu verpflichtet, anstatt primär den ökonomischen 

30 | Sezgin, Ar tgerecht ist nur die Freiheit. Eine Ethik für Tiere oder Warum wir 

umdenken müssen.

31 | Petrini/Mancuso, Die Wurzeln des guten Geschmacks; Mancuso, Pflanzen-

revolution. Wie die Pflanzen unsere Zukunft er finden.

https://doi.org/10.14361/9783839444832-011 - am 14.02.2026, 07:40:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444832-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


352 IV. Anthropoethik am Tellerrand der Welt

Gewinninteressen der Fleischindustrie zu dienen, in Zukunft entspre-
chende Bio-Regelungen weiter zu verbessern und rechtliche Gewährleis-
tungen einer strengeren Qualitätskontrolle auszubauen. Wobei ›Bio‹ kein 
Allheilmittel der gegenwärtigen Ernährungsproblematik ist. Der Ausbau 
einer umweltverträglicheren und artgerechteren Produktionsweise ist 
ein erster Schritt, ein begrüßenswerter Fortschritt hin zum Ziel eines 
menschlicheren Umgangs mit der Natur und der planetaren Lebensge-
meinschaft. 

Tatsächlich sind in den zurückliegenden Jahrzehnten die gesellschaft-
lichen Anforderungen an die Tierhaltung in vielen Industriestaaten, ins-
besondere in Nordwesteuropa, deutlich gestiegen. Kritikpunkte bleiben 
Haltungsformen, Tierbestandsgrößen, Futtermittelherkunft und -zu-
taten, Arzneimitteleinsatz, indirekte Landnutzung, Überschussproduk-
tion für Fleischexporte u.a. In Deutschland wurde 2002 der Tierschutz 
als Staatsziel im Grundgesetz verankert. Das Tierschutzgesetz bildet die 
rechtliche Basis für die landwirtschaftliche Nutztierhaltung. In der Tier-
schutz-Nutztierhaltungsverordnung sind Anforderungen formuliert, die 
entsprechende europäische Vorgaben und Richtlinien umsetzen. Im Ver-
gleich zu anderen Ländern Europas ist Deutschland weit davon entfernt 
– wie in der Erzeugung von ökologischer Energie – Vorreiter in der bio-
logischen Landwirtschaft und Nahrungsmittelproduktion zu sein. Kein 
Wunder: Trotz steigendem Bio-Konsum machen Bio-Produkte nur we-
nige Prozente des gesamten Lebensmittelumsatzes in Deutschland aus. 
Dänen und Schweizer beispielsweise kaufen doppelt so viel Bio ein. Beim 
Fleischkonsum der Deutschen ist der Bio-Anteil noch geringer: 2016 lag 
er bei Geflügel bei 1,4 Prozent, bei Rotfleisch (Schwein, Rind, Lamm, 
Schaf und Kalb) bei 1,8 Prozent und bei Fleisch- und Wurstwaren sogar 
nur bei 1,2 Prozent.32

Wie Tiere sich fortpfl anzen,  
so können Pfl anzen sich sauwohl fühlen

Um dem gewöhnlichen Hedonismus des Fleischessens entgegenzukom-
men und einen gewissen Fleischgenuss für ethisch gerechtfertigt be-
gründen zu können, sollte ein weiterer Schwachpunkt des traditionellen 

32 | Bund Ökologischer Lebensmittelwir tschaft, Die Bio-Branche 2017. 

https://doi.org/10.14361/9783839444832-011 - am 14.02.2026, 07:40:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444832-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


11. Das ›karnibalische‹ Recht auf Fleisch 353

Vegetarismus umgangen werden: Dies betrifft die übliche Grenzziehung 
zwischen tierischem Leben, das kategorisch geschützt werden soll, und 
den Pflanzen, die wir zum Verzehr selbstverständlich töten dürfen. Wie 
plausibel ist diese Ungleichbehandlung? Wie ist beispielsweise mit ›Mee-
resfrüchten‹, mit Muscheln, Schalentieren und Quallen umzugehen oder 
mit Heuschrecken, Ameisen, Mehlwurmfleisch und Insekten aller Art 
– die einige Wissenschaftler für eine nährreiche Proteinquelle der Zu-
kunft halten und seit diesem Jahr auch in Europa zugelassen sind? Die 
Insektenküche ist inzwischen ein trendiges Abenteuer der Kochkunst – 
und wird als kreative Alternative zu Rind, Schwein und Huhn gefeiert.33 
Ab welchen Lebensformen wechselt tierisches Fleisch zum ›Fleisch der 
Pflanzen‹, zum Fruchtfleisch von Obst und Gemüsen? 

Vieles spricht dafür, dass auch bloßes ›Grünzeug‹ empfindungsfähig 
ist, das im Wohlgedeihen glücklich sein kann, aber auch leiden kann und 
dem Leid angetan wird, wenn es getötet und uns als vegetarisches Le-
bensmittel geopfert wird. Zweifelsohne ist der Gedanke, dass ein Kohl-
rabi wie jedes andere landwirtschaftlich genutzte Gewächs das Recht 
habe, zu leben und zu einem eigen-artigen Wohlgedeihen fähig sei, noch 
weit gewöhnungsbedürftiger als die Idee eines gerechten Umgangs mit 
Nutztieren. (Freilich ist selbst diese Idee ziemlich neu und noch unge-
wohnt.) Doch auch das Leben und Wachstum von Pflanzen besteht ver-
mutlich nicht darin, von dahergelaufenen Menschen – und ebenso wenig 
von aufrichtigen Veganern – entwurzelt, zerhackt und zerkaut zu wer-
den, sondern darin zu leben, zu blühen und zur Fortpflanzung mitei-
nander Sex zu haben.34 In der noch weitgehend unentdeckten Welt der 
Pflanzen vermutet man ein geheimes Bewusstsein, eine vegetabile Kom-
munikation (›Pflanzenpalaver‹) und spätestens seit den bahnbrechenden 
Forschungsarbeiten des italienischen Botanikers und Bestseller-Autors 
Stefano Mancuso ist bekannt, dass Pflanzen intelligente Wesen sind und 
über reichlich Wissen verfügen. Der Naturphilosoph Meyer-Abich weiß 

33 | Knecht, Köstliche Insekten; Horvath/Dammann/Kuhlenkamp, Das Insekten-

Kochbuch; Besseler/Iselt (Hg.), Don’t Cry. Eat it! Das Insekten-Kochbuch.

34 | Harley/Kesseler, Die geheimnisvolle Sexualität der Pflanzen: Von Blüten und 

Pollen.

https://doi.org/10.14361/9783839444832-011 - am 14.02.2026, 07:40:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444832-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


354 IV. Anthropoethik am Tellerrand der Welt

nicht nur von einer Seele der Pflanze, wie schon einige Denker vor ihm, er 
spricht ihnen sogar Würde zu und weiß von einer »Würde der Tomate«.35

Daher argumentieren Pflanzenethiker, dass es unrecht sei, unseren 
Nutzpflanzen das ihnen zustehende Recht auf ein gutes Leben zu ver-
weigern und ihnen nicht gleichermaßen wie den Tieren eine artgerechte 
Behandlung zu gewähren. Auch angesichts der Produktion von genetisch 
manipuliertem Soja, von Hochleistungstomaten, sterilisiertem Mais und 
den hybriden Leidensgenossen ginge es demnach um eine Umstellung 
– weg von der üblichen Massenpflanzenhaltung in Monokulturen zur 
Pflanzenmast unter Einsatz von Pestiziden und künstlichem Dünger – 
hin zu einer pflanzenfreundlichen Agrikultur: »Es wird Zeit, auch der 
Pflanzenquälerei zu gedenken und Pflanzen aus artgerechter Haltung in 
der Ernährung ebenso den Vorzug zu geben wie Tieren.«36

Es wird sich zeigen, ob sich analog zur allmählichen Geltung der Tier-
ethik ein verantwortungsbewusster Umgang mit Nutzpflanzen – eine 
neue Pflanzenethik37 – philosophisch und naturwissenschaftlich über-
zeugend vertreten lassen. Mir kommt es hier in erster Linie auf die Konse-
quenzen an, die eine solche Gemüseethik für die Fleischfrage impliziert. 
Denn daraus ergibt sich die Eingeständnis: Egal, ob wir Fleisch essen oder 
uns als Vegetarierinnen nur von Pflanzen ernähren, so oder so verschulden wir 
den Tod des Gegessenen. Weil wir gleichwohl etwas (ob Tiere oder Pflanzen) 
essen müssen, kann eine ethisch gute Ernährungsweise weder im katego-
rischen Tötungsverbot noch im absoluten Verzicht auf diese Lebensmittel 
bestehen. Als natürliche Lebewesen, die nur über Tod anderen Lebens 
das eigene Leben erhalten, unterliegen die Menschen der anthropologi-
schen Unhintergehbarkeit eines »nutritiven Schuldzusammenhangs«, 
wie Hartmut Böhme mit religiösem Anklang sagt.38 

35 | Mansuco/Viola, Die Intelligenz der Pflanzen; Scheppach, Das geheime 

Bewusstsein der Pflanzen: Botschaften aus einer unbekannten Welt; Koechlin, 

Pflanzenpalaver: Belauschte Geheimnisse der botanischen Welt; Ingensiep, Ge-

schichte der Pflanzenseele: Philosophische und biologische Entwürfe von der An-

tike bis zur Gegenwart.

36 | Meyer-Abich, Praktische Naturphilosophie, 427.

37 | Kallhoff, Prinzipien der Pflanzenethik: Die Bewertung pflanzlichen Lebens in 

Biologie und Philosophie.

38 | Böhme, Transsubstantiation und symbolisches Mahl. Die Mysterien des Es-

sens und die Naturphilosophie, 139.

https://doi.org/10.14361/9783839444832-011 - am 14.02.2026, 07:40:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444832-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


11. Das ›karnibalische‹ Recht auf Fleisch 355

Hier geht es freilich um keine Erbsünde – eines zivilen Ungehorsams 
gegenüber göttlichen Geboten und biblisch-christlichen Verboten (etwa 
bestimmte Lebensmittel zu essen oder leckere Früchte zu naschen) –, son-
dern um den selbst unverschuldeten Umstand, dass auch Pflanzenfresser 
anderes Leben beenden müssen und unschuldige Vegetarier unnötiges 
Leid und Unglück verursachen. Diese ethisch delikaten Dinge werden zu-
künftig nicht leichter: Sollte die humangenetische Forschung Menschen 
dahingehend manipulieren, dass sie zu fotosynthetischer Selbstversor-
gung fähig werden, um die Quälerei der globalen Massenpflanzenhal-
tung für immer zu beenden? Ist es moralisch besser, wenn Heuschre-
cken und Mehlwürmer statt Schweine und Rinder massenhaft gezüchtet 
und verspeist werden? Stehen diesen Tieren – wegen ihrer mutmaßlichen 
Intelligenz und ihrer eigenen Art des Wohllebens – nicht ebenso Schutz 
und Rechte ihres Wohles zu? Über diesen bioethisch schwierigen Abwä-
gungen und graduellen Normativitäten, die darüber hinaus historisch re-
lativ und einer ständigen Nachbesserung unterworfen sind, gelangt man 
schließlich zu einem weiteren Grundsatz des ethisch guten Essens.

Diese gastroethische Option lautet: »Für alles Leben, das wir nutzen und 
töten müssen, um es essen zu können, sollten wir alles uns Mögliche tun, damit 
es das Glück eines artgerechten Wohlergehens erfährt, solange wir für dieses 
Leben verantwortlich sind.«

Diese Maxime beschränkt die faktische Herrschaft und Willkür des 
Menschen durch das Gebot eines guten Umgangs mit Nutztieren und 
Nutzpflanzen. Gleichzeitig rechtfertigt dieser Grundsatz den Genuss nur 
von wohlgediehenen Bio-Pflanzen: Bloß eine rein vegane oder vegetari-
sche Ernährung Aller würde nicht automatisch die globale Umstellung 
auf eine nachhaltige (biophile) Landwirtschaft beinhalten.39 Das Gleiche 
gilt für Nutztiere: Wenn sie in der Küche der Menschen enden, dann ist 
das nur als Fleisch und Tierprodukte aus Bio-Haltung zu ›entschuldigen‹. 
In Lebensumständen, in denen Menschen gar keine andere Wahl haben, 
als Tiere zu essen – der oft angeführte Eskimo-Jocker –, scheint diese 
Argumentation unmittelbar plausibel. Bestünde die Idee eines ethisch 
guten Fleischkonsums allerdings schlicht darin, dass ab morgen – in glei-
chem Übermaß – nur noch wesentlich teureres Bio-Fleisch verspeist wür-

39 | Keith, Ethisch Essen mit Fleisch: Eine Streitschrif t über nachhaltige und ethi-

sche Ernährung mit Fleisch und die Missverständnisse und Risiken einer streng 

vegetarischen und veganen Lebensweise.

https://doi.org/10.14361/9783839444832-011 - am 14.02.2026, 07:40:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444832-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


356 IV. Anthropoethik am Tellerrand der Welt

de statt für billiges Fleisch aus der Supermarktkühltruhe oder aus der Im-
bissbude, wäre damit zwar ein beachtlicher Fortschritt in der Verbreitung 
artgerechterer Tierhaltung erreicht. Doch würden die mit massenhafter 
Fleischproduktion verbundenen negativen ökologischen, klimatischen, 
gesundheitlichen, sozialen usw. Auswirkungen weiter bestehen – und die 
dafür erforderlichen zusätzlichen Weideflächen würden die allgemeinen 
Konflikte um den knappen Erdboden sogar noch anheizen. 

Das Recht auf Fleisch für Alle?

Wenn wir also schon nicht ganz auf Fleisch verzichten wollen, dann soll-
ten wir davon mindestens möglichst wenig essen. Insofern besteht eine 
zentrale gerechtigkeitstheoretische Aufgabe der Ernährungsethik darin, 
ein vernünftiges Maß zu bestimmen: Der Genuss von wie viel Fleisch – 
und anderen tierischen Produkten – steht jedem Menschen zu? Analog 
zu der klimaethischen Idee, dass jedem Erdbewohner das Recht auf eine 
bestimmte CO2-Verbrauchsmenge (Klimaverschutzungsrechte) zuste-
he40, wäre ein allgemeines Fleischrecht denkbar: Das gleiche Recht für Alle, 
die proportional gleiche Menge an tierischen Lebensmitteln konsumieren 

40 | Bei Fragen der Klimagerechtigkeit (Carbon Justice) des menschlichen Ver-

haltens geht es um ein weltweites Grundrecht nach dem Fairness-Prinzip ›gleiches 

CO2-Recht für jeden Erdbewohner‹. Freilich konfligier t auch dieses Prinzip globa-

ler Gerechtigkeit zurzeit mit anderen Interessen und Rechtsgütern – und Ursachen 

der for tgesetzten Erderwärmung. An den entsprechenden Konflikten kann man 

sehen, wie gewaltig die anthropoethischen Herausforderungen oder Überforde-

rungen unserer Zeit sind. Wie auch immer: Mehr als in vielen anderen Problem-

feldern entscheidet im besonderen Maße die klimagerechte bzw. klimaschädliche 

Lebensweise von jedem Menschen über den Zustand der Welt insgesamt. Alle leis-

ten mit ihrem täglichen Klimaverhalten ihren Beitrag dazu, ob unsere kleine Insel 

in den unendlichen Weiten des Kosmos ein Ort des menschlichen (Über-)Lebens 

bleibt oder ob die ausweglose Flucht auf weit entfernte und weit unwir tlichere Pla-

neten zum nächsten ›Großen Abenteuer der Menschheit‹ stilisier t werden muss 

– und scheitern wird. Mittlerweile ist rund ums Klima-Dilemma eine ihrerseits 

aufgeheizte Buchproduktion entstanden, siehe unter anderem: Latour, Kampf um 

Gaia. Acht Vorträge über das neue Klimaregime; Birnbacher, Klimaethik: Nach uns 

die Sintflut?; Heyd, Klimawandel verstehen und werten:– ein Beitrag aus der Phi-

https://doi.org/10.14361/9783839444832-011 - am 14.02.2026, 07:40:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444832-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


11. Das ›karnibalische‹ Recht auf Fleisch 357

zu dürfen. Ohnehin ist der globale Fleischkonsum (wie die Ernährungs-
verhältnisse insgesamt) einer der maßgeblichen Faktoren des Klimawan-
dels. Die globale Klimakrise spielt sich direkt auf unserem Teller ab. Wer 
über den Tellerrand blickt, weiß längst: Weniger Fleisch ist mehr Klima-
schutz. Nichts ist leichter, als sich auf diese Weise an der – ansonsten 
nur wortreich – erhofften »Klimarevolution« zu beteiligen, um die damit 
verbundenen Krisen und Kriege abzuwenden.41 Auf dem Teller serviert, 
wirft die Klimakrise mit zunehmender Dringlichkeit die urphilosophi-
sche Frage des Sokrates auf, in welcher Welt wir Menschen leben (und 
essen) wollen?42 

Gewöhnlich wird der sogenannte menschliche CO2-Fußabdruck nicht 
mit unserem täglichen Fleischessen in Verbindung gebracht, sondern mit 
dem täglichen Autofahren, der gelegentlichen Flugzeugnutzung und der 
allgemeinen Energieerzeugung durch Verbrennung von fossilen Brenn-
stoffen. Dabei wird ein maßgeblicher Mitverursacher – der menschliche 
Fleischkonsum – einfach übersehen. Tatsächlich ist aber der ökologische 
»Huf-Abdruck«43 durch die Massentierhaltung und durch den Verbrauch 
von tierischen Produkten ein größerer Faktor der Erderwärmung als der 
gesamte weltweite Gebrauch von Transportmitteln. Die landwirtschaftli-
che Nahrungsproduktion insgesamt erzeugt schätzungsweise ein Drittel 
der weltweiten Treibhausgas-Emissionen.

Mitverantwortlich für den Klimawandel sind vor allem die besonders 
klimaschädlichen Methan-Emissionen aus der Tierhaltung – die in den 
Medien beliebten Kuhfürze –, die Lachgas-Freisetzung aus landwirt-
schaftlich genutzten Böden als Folge der mineralischen Stickstoff-Über-
düngung sowie durch das Ausbringen von Gülle und Festmist. Hinzu 
kommt die großflächige Bodennutzung und die fortgesetzte Waldrodung 
für den Anbau von Futterpflanzen, mit denen wiederum die Tiere gemäs-

losophie; Roser/Seidel, Ethik des Klimawandels: Eine Einführung; Bals/Hamm/

Jerger/Milke, Die Welt am Scheideweg: Wie retten wir das Klima?

41 | Anschober/Ramsauer, Die Klima-Revolution. So retten wir die Welt.

42 | Dass das Essen bei der Frage nach einem für alle guten Leben eine entschei-

dende Rolle spielt und folglich schon die sokratische Philosophie von einem gast-

rosophischen Selbstverständnis lebte, habe ich an anderer Stelle gezeigt: Lemke, 

Ethik des Essens, 315-374.

43 | Weis, The Ecological Hoofprint: The Global Burden of Industrial Livestock. 

https://doi.org/10.14361/9783839444832-011 - am 14.02.2026, 07:40:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444832-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


358 IV. Anthropoethik am Tellerrand der Welt

tet werden, wodurch erdgebundener Kohlenstoff in die Atmosphäre ent-
weicht und natürliche Kohlendioxid-Speicher verloren gehen. 

Viele Einzelheiten und Interdependenzen des globalen Klimasystems 
sind inzwischen bekannt und jedem leicht zugänglich. Hier bleibt her-
vorzuheben, dass sich die klimaschädlichen Zusammenhänge und Aus-
wirkungen auf die einzelnen Lebensmittel runterrechnen lassen. Werden 
wir in Zukunft nicht mehr Kalorien, sondern die CO2-Äquivalenten unse-
res täglichen Essens zählen? Entsprechende Online-Emissionsrechner 
gibt es bereits.44 Schadet es denn, zu wissen, dass ein ewig gleich fettiger 
Cheeseburger das Klima drei Mal so stark belastet wie ein fantasievolles 
Pilz-Kürbis-Risotto, während ein Kilogramm Gemüse im Schnitt auf 500 
Gramm CO2-Ausstoß und die gleiche Menge Schinken mit einem Wert 
von 4800 Kilogramm das individuelle Klimakarma belastet? Oder sind 
(sehr vage) Berechnungsmodelle, wonach ein Kilogramm Margarine mit 
1350 CO2-Gramm und die entsprechende Portion Butter dagegen mit be-
achtlichen 23.800 Treibhausgas-Äquivalenten zu bilanzieren ist, nichts 
weiter als eine raffinierte Zahlmagie für Klimagourmets und Klimatarier? 

Ganz gleich wie sinnvoll und der Ernährungswende förderlich es ist, 
Klimagerechtigkeitspflichten mit komplizierten und oft wirren Zahlspie-
len anstatt mit Genuss und gastrosophischer Weltweisheit zu verbinden45; 
auf alle Fälle wird sich jeder fragen müssen, wie und in welchem Ausma-
ße sich die eigene Ernährungsweise auf die globale Klimaveränderung 
auswirkt? Da hilft es, zu wissen, dass Rindfleisch oder Butter wahre Kli-
makiller sind. Ob es sich um ein leckeres Steak, ein Schweineschnitzel, 
etwas Putenbrust, ein halbes Grillhähnchen oder irgendwelche Molke-
reiprodukte handelt: Der tägliche Konsum von tierischen Genussmitteln 
hilft ordentlich mit, die Erde aufzuheizen und die Menschheit dem Un-
heil der neuen Heißzeit auszusetzen. 

44 | Beispielsweise der CO2-Rechner der Initiative Werde Klimatarier! oder der 

Plattform Jedes Essen zählt. 

45 | Demrovski/Noll, Das Klimakochbuch: Klimafreundlich einkaufen, kochen 

und genießen.

https://doi.org/10.14361/9783839444832-011 - am 14.02.2026, 07:40:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444832-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


11. Das ›karnibalische‹ Recht auf Fleisch 359

Klimakiller auf dem Teller

Als weiterer Grundsatz der Gastroethik und Maxime für den Alltag kann 
gelten: Bei den jährlichen tonnenschweren Treibhausgas-Emissionen durch Le-
bensmittel geht der Löwenanteil auf das Konto von Fleisch- und Milchproduk-
ten; sie sind am schwersten verdaubar für das planetare Klimasystem.

Sie sind nicht nur fürs Klima schlecht. Denn die industrielle Land-
wirtschaft ist nicht nur ein Hauptverursacher – ein Großtäter und Tatort – 
der Klimakatastrophe; sie ist auch eines ihrer wehrlosesten Opfer. Die kli-
matischen Veränderungen wirken sich durch extreme Klimata, Unwetter, 
Dürren und vertrocknete Böden, durch Regenausfall oder Überflutungen 
und Überschwemmungen, Erwärmung und Versauerung der Weltmeere 
usw. negativ auf die Welternte der globalen Nahrungsproduktion aus. Je 
mehr Fleischgenussrecht jeder für sich beansprucht, desto eher die Ver-
schlimmerung des Welthungers und die Verschlechterung der eigenen 
Ernährungsverhältnisse. Durch die umweltschädlichen Auswirkungen 
ihres Essens verzehren sich die Menschen – über den »Karnivorismus« 
(Taureck) ihres maßlosen Fleischkonsums hinaus (dem das Leben der 
verzehrten Tiere nichts gilt) – letztlich sogar selbst: Diese paradoxe Art der 
selbstverschuldeten Selbstzerfleischung ist ihr Karnibalismus. So könn-
te man den durch fortgesetzte Übermäßigkeit drohenden Selbstverlust 
im verantwortungslosen Selbstgenuss des Menschenrechts aufs täglich’ 
Fleisch bezeichnen. 

Freilich summiert sich der persönliche CO2-Verbrauch – der eigene 
Karnibalismus – nicht nur aus der jeweiligen Auswahl der Lebensmittel 
und Geschmacksgewohnheiten. Jemand, der wenig fliegt und alles mit 
dem Fahrrad macht, könnte dann entsprechend viel Fleisch essen. Viel-
leicht würde, wie bei den politisch beschlossenen Klimabelastungsrech-
ten des Emissionshandels, ein CO2-Handel für Fleischrechte entstehen. 
Dann könnten Veganer und arme Menschen, die wenige oder gar keine 
Tierprodukte konsumieren, ihre Anteile (in Form von Mikro-Zertifikaten) 
an fleischsüchtige Sünder verkaufen und sich so eine neue Einnahme-
quelle sichern oder den Gewinn für weitere Maßnahmen der Weltverbes-
serung – bzw. der anthropoethischen Selbstoptimierung – investieren: 
Etwa in gutes Essen oder in bessere Strategien der Ernährungswende und 
in wirksamere Projekte der gastrosophischen Bildung.

Zusätzlich zu der klimaethischen Dimension der Idee eines Men-
schenrechts auf Fleischgenuss zählen sämtliche Ressourcenverbrauche, 

https://doi.org/10.14361/9783839444832-011 - am 14.02.2026, 07:40:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444832-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


360 IV. Anthropoethik am Tellerrand der Welt

die erforderlich sind, um Tiere zu essen. Entsprechend müssten ande-
re Faktoren wie Wasserverbrauch, Landnutzung, Transportaufkommen, 
Tierleid, Gesundheitskosten bei der Berechnung von Fleischrechten be-
rücksichtigt werden. Selbstverständlich würden die genaue Bestimmung 
und die gesetzliche (völkerrechtliche) Festlegung der maximalen Menge 
ähnlich kontrovers verlaufen, wie dies bei den klimapolitischen Verein-
barungen der internationalen Emissionsrechte der Fall ist. 

Ganz gleich auf welche Menge die wissenschaftlichen Experten und 
die Politiker sich am Ende einigen würden, eine formale Bedingung als 
Berechnungsgrundlage ist vorgegeben: Die maximale Fleischmenge pro 
Mensch ist gemäß der planetaren Lebensgrundlagen begrenzt, so dass 
die Tierhaltung nur eine mögliche Ergänzung zum pflanzlichen Nah-
rungsanbau sein darf – und nicht länger ihr Konkurrent, der einen Groß-
teil der Ressourcen bzw. der globalen Erträge verschlingt. Menschenge-
rechte Viehhaltung und Weidewirtschaft als Nahrungsergänzungsmittel 
wären demnach nur auf solchen Flächen und nur in solchen Klimazonen 
und Gebieten rechtens, wo entweder keine andere landwirtschaftliche 
Nutzung praktikabel oder eine Tierhaltung aus Gründen der Kulturland-
schaftsgestaltung erforderlich ist. Zurzeit machen Weideland und für 
den Futtermittelanbau nötiges Ackerland fast 80 Prozent der weltweiten 
landwirtschaftlichen Nutzfläche (4 Milliarden Hektar) aus. Zur landwirt-
schaftlichen Nahrungsmittelproduktion stehen lediglich 11  Prozent der 
Erdoberfläche zur Verfügung.46 

Zweifelsohne kann mit den in Frage kommenden Landflächen und 
den geeigneten Futtergebieten bei einer konsequent nachhaltigen und 
artgerechten Haltung nur eine weit geringere Menge Fleisch produziert 
werden. Und entsprechend gering würde der durchschnittliche Anteil 
jedes Menschen ausfallen. Aller Wahrscheinlichkeit nach läge er bei we-
niger als dem traditionellen ›Sonntagsbraten‹ – einer Fleischration pro 
Woche. Vielleicht sind gelegentlich ein Stück Braten, ein Würstchen oder 
etwas Wurstaufschnitt oder Käse drin. Viele Großstädter lassen sich be-
reits tierbefreite Milch aus Soja, Mandel oder Reis zum obligatorischen 
Latte macchiato im Kiezcafe schmecken. Viel mehr dürfte es nicht sein, 
wenn wir uns ethisch gut ernähren wollen. Ohnehin ist absehbar, dass 
durch die Verknappung der weltweit verfügbaren Menge an Fleischwaren 
die Preise steigen werden, so dass Fleischgenuss wieder zu einem eher 

46 | Weltagrarbericht, Fleisch und Futter.

https://doi.org/10.14361/9783839444832-011 - am 14.02.2026, 07:40:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444832-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


11. Das ›karnibalische‹ Recht auf Fleisch 361

teuren Luxusvergnügen werden wird, das sich reiche Menschen häufig 
und durchschnittlich wohlhabende Menschen nur gelegentlich leisten 
können. Schon jetzt klingt hier und da eine politische Debatte an, ob 
eine Erweiterung der bereits existierenden Genusssteuer für bestimmte 
Lebensmittel – wie Bier oder Kaffee – durch eine zusätzliche Fleisch-
steuer gesellschaftlich sinnvoll wäre.47 

Bislang werden Milch und Fleisch sogar hierzulande vom Staat bil-
liger gemacht (durch die ermäßigte Mehrwertsteuer von 7 Prozent statt 
19 Prozent). Hingegen ist der umwelt- und klimaschädliche Einsatz von 
Mineraldünger beispielsweise von jeder Mehrwertsteuer befreit. Analog 
zu Qualitätskennzeichnungen wie Bio-, Fairtrade- und Umweltsiegel 
sollte in einer Marktwirtschaft, die ihren Namen verdient, die politische 
Bemessung des wahren Preises eines Wirtschaftsgutes als ordnungspoli-
tische Option eine höhere Priorität haben als seine willkürliche Besteue-
rung. Die Wahrheit auf dem Preisschild – die korrekte Summe, in die 
sämtliche externalisierten und extraktivistisch subventionierten Kosten 
eingepreist sind – wäre als Kriterium für die individuelle Kaufentschei-
dung weit gerechter als eine pauschale Fleischgenusssteuer. Vermutlich 
wird sich die Diskussion um eine solche Luxussteuer von selbst erledigen, 
sobald, wenn schon nicht wahre, so jedenfalls teuerere Preise als die heute 
üblichen jeden übermäßigen Konsum ohnehin für die Meisten unbezahl-
bar machen.

Es ist daher vorstellbar, dass kein moralisch motivierter Vegetarismus, 
sondern die negative Dialektik des vorherrschenden Karnibalismus weni-
ger Fleischkonsum allmählich zur Normalität werden lässt. Ohnehin er-
nähren sich die meisten Menschen nicht deshalb von Tieren, weil sie sich 
an den ethisch unguten Auswirkungen ihrer Gewohnheiten erfreuen 
(etwa an den grausamen Zuständen der Massentierhaltung oder der Kli-
maschäden). Ich gehe von der optimistischen These aus, dass sie letztlich 
nur am kulinarischen Genuss, den diese versprechen, interessiert sind 
– und eher mithilfe zahlreicher gesellschaftlicher Arrangements die mit 
dieser täglichen Lusterfahrung verbundenen Kollateralschäden ausblen-
den (können). Bei der Fleischfrage geht es – im Grunde genommen und 
positiv gewendet – um das sich ganz selbstverständlich genommene An-

47 | Tierschutzbewegung Peta, Reduzier te Mehrwertssteuer für tierische Produk-

te abschaffen!

https://doi.org/10.14361/9783839444832-011 - am 14.02.2026, 07:40:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444832-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


362 IV. Anthropoethik am Tellerrand der Welt

recht auf Genuss als eines (bloß noch nicht positivierten) Menschenrechts.48 
Im willkürlich beanspruchten Recht auf täglichen Fleischgenuss wird so 
letztlich das missachtete moralische Recht des Menschen eingefordert, 
uns als genussfähige und genussbedürftige Wesen anzuerkennen. Wenn das 
so ist – was ich denke –, dann sollte das Rezept eines gastrosophischen 
Hedonismus für Alle verfügbar sein. 

Der gastrosophische Hedonismus stellt ›das Fleischessen‹ nicht unter 
ein rigoroses Verbot. Gleichwohl verbindet er eine gute Esskultur mit der 
Notwendigkeit eines stark eingeschränkten Fleischkonsums. Wie aber 
gewöhnen sich Menschen, die sich mehrmals täglich Fleischprodukte 
schmecken lassen, an den Gedanken, sich in zufriedene Fast-Vegetarier 
und Flexitarier zu verwandeln? Was kann ein kollektives Umlernen und 
den Wandel einer karnivoren Küche erleichtern? Wodurch lässt sich Kar-
nibalismus humanisieren? Die Antwort kam schon zur Sprache: Was es 
allgemein leichter machen würde, unsere Geschmacksgewohnheiten zu-
kunftsfähig zu machen, ist die auf den ersten Blick paradoxe Option eines 
für Alle guten Fleischessens. 

Fleischersatz  oder Vleisch?  
Haup tsache es schmeckt !

Eine mögliche Zutat dieser Zukunftsküche – nennen wir sie das Science-
Fiction-Rezept – ist sogenanntes In-vitro- oder Retorten-Fleisch. In selte-
ner Eintracht träumen Lebensmittelingenieure, Food-Designer, Investo-
ren und Tierrechtsaktivisten (sogar Veganer) davon, dass sich eines Tages 
aus tierischen Stammzellen in Gewebereaktoren künstlicher Fleisch-
ersatz von echten Tieren herstellen lässt.49 Futuristische Labortechnologie 
macht es denkbar, dass dann sogar jeder Mensch der Fleischfresserei frö-
nen könnte, wie er oder sie es sich nach eigenem Gusto wünscht. Denn, 
so die Fiktion, dieses Vergnügen wäre ganz ohne Tierhaltung und ohne 
vergleichbar negative Auswirkungen auf das Wohl unserer Welt mög-
lich.50 Zum jetzigen Zeitpunkt ist die industrielle Produktion von solch 
politisch korrektem Kunstfleisch allerdings extrem kostspielig. Doch je 

48 | Petrini/Sepúlveda, Die Idee von Glück.

49 | Tierarzt, Veganer mögen den Burger aus der Petrischale.

50 | Singer/Mason, Eating. What we eat and why it matters, 248f.

https://doi.org/10.14361/9783839444832-011 - am 14.02.2026, 07:40:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444832-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


11. Das ›karnibalische‹ Recht auf Fleisch 363

knapper und teurer echte Fleischprodukte werden, desto rentabler könn-
te es für die Nahrungsmittelindustrie werden, in die wissenschaftliche 
Forschung und die technologische Entwicklung derartiger Fleischersatz-
stoffe zu investieren. 

Es ist sogar wahrscheinlich, dass die heutigen Döner- und Wurst-
liebhaber sich von Retortenfleisch nicht ihren Appetit verderben lassen 
werden – solange es weiterhin wenig kostet. Schon eine ganze Weile ge-
wöhnen sie sich an den Genuss von Fleischimitaten, die durch den raf-
finierten Einsatz von artifiziellen Herstellungsverfahren entstehen. Im 
Fall von ›Formfleisch‹, etwas unschöner auch ›Klebefleisch‹ genannt, 
werden Würste, Schinken oder Steaks täuschend echt aus Restfleisch-
stücken durch Enzymtechnik (Transglutaminase) fabriziert oder imitiert. 
Auch Fleischimitate, bei denen tierische Inhaltsstoffe durch vegetarische 
Zutaten (pflanzliche Proteine und Fette) ersetzt werden, wie etwa beim 
›Analogkäse‹, werden von der Mehrheit ihrer Konsumenten goutiert oder 
zumindest nicht abgewählt und boykottiert. Auf alle Fälle lässt sich aus 
diesen empirischen Feststellungen schlussfolgern, dass ein ethisch ak-
zeptabler Fleischgenuss kein Wunschdenken ist, sondern ansatzweise 
bereits alltägliche Realität. Nicht jedem läuft beim Gedanken an Klebe-
fleisch das Wasser im Mund zusammen. Kein Problem: Auch für den 
freiwilligen Verzicht auf künstliche Würste und artifizielle Schnitzel ist 
eine praktische Alternative denkbar. Immer mehr Menschen werden zu 
Flexitariern – die sich überwiegend pflanzlich ernähren – und reduzieren 
den Fleischanteil ihres täglichen Essens längst, indem sie zu geschmack-
vollen und altbewährten Konstruktionen von tierbefreitem ›Vleisch‹ grei-
fen oder schlicht andere Dinge genießen. 

Noch vor wenigen Jahren hat der durchschnittliche Supermarktkunde 
kein einziges solcher geschmackvollen Ersatz-Produkte im Regal stehen 
sehen. Kaum jemand wusste, wie Brotaufstriche aus rein pflanzlichen 
Zutaten oder Würste aus Sojabohneneiweiß oder Produkte aus Weizenei-
weiß schmecken. Inzwischen verbucht der Lebensmittelhandel von Jahr 
zu Jahr eine rasant steigende Nachfrage nach vegetabilen Fleischproduk-
ten, nach ›Vleisch‹ – fleischlosem Hackfleisch, Grillsteaks oder veganem 
Zwiebelschmalz und dergleichen Genussmitteln aus rein pflanzlichen 
Bestandteilen. Namhafte Spitzenköche ebenso wie Alltagsköche sind da-
bei zu lernen, dass sich aus dem Fleisch von Pflanzen leckere Gerichte 
kreieren lassen. 

https://doi.org/10.14361/9783839444832-011 - am 14.02.2026, 07:40:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444832-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


364 IV. Anthropoethik am Tellerrand der Welt

Solche gastrosophische Hedonisten verschaffen sich Klarheit über 
etwas, das ganzen Kulturen – kulinarischen Hochkulturen – seit Jahr-
hunderten bekannt ist. Durch eine historisch einmalige Fusion des 
indisch-buddhistischen Vegetarismus entstand mit dem konfuzianisch-
daoistischen Hedonismus in China und Japan eine zen-philosophisch be-
gründete Kochkunst, die Tierkomponenten in Form von eiweißreichem 
›Tofu‹ und ›Seitan‹ oder anderen natürlichen Geschmacksquellen (insbe-
sondere Pilzen und Fermentiertem) substituiert.51 Die Menschen nutzten 
ihren fantasiebegabten Geist und ihre kulinarische Kreativität, um ge-
nussvoll zu speisen – ohne dafür Tiere erst durchzufüttern, dann zu töten 
und schließlich zu verzehren. Das soll nicht heißen, dass in Zukunft eine 
ethische Ernährungsweise allein oder primär im täglichen Verzehr von 
Fleischsurrogaten liegen müsste. Ganz sicher nicht.

Entscheidend ist viel mehr, dass wir lernen, raffiniert zu essen, ohne 
von tierischen Produkten abhängig zu sein. Anstelle von futuristischer 
und teurer Großtechnik zur Erzeugung von artifiziellem Retortenfleisch 
kann die fleischfreie und kostengünstige Ästhetik von kreativen Koch-
künsten die verbreitete ›Lust auf Fleisch‹ – letztlich die Lust auf ge-
schmackvolles Essen – genauso zufriedenstellen. Bei dieser Ästhetisie-
rung eines Ethischen geht es nicht länger um das schematische Pro oder 
Contra von Fleischkonsum, sondern darum, anhand ›des Essens‹ – unse-
res alltäglichen Verhältnisses zu anderen Lebewesen und zu uns selbst 
als Erdbewohner – einen Selbstgenuss einzuüben, der nicht auf der brutal 
industrialisierten Verfügungsgewalt des Menschen über seine Nutztiere 
basiert. 

Lernen wir neue Formen eines besseren Miteinanders von Menschen 
und Tieren, trägt diese Ernährungsweise wesentlich zu der humanen 
Utopie bei, der gemäß die Menschheit sich diese Erde mit allen anderen 
Lebewesen vernünftig teilt.

Der hier skizzierte gastrosophische Hedonismus kann gut damit le-
ben, dass die Menschen auch in Zukunft echtes Fleisch genießen – bei 
seltenen Gelegenheiten. Was die Zukunft eines für Alle guten Essens al-
lerdings viel entscheidender prägen wird als außeralltägliche Fleischpar-
tys, ist eine genussvolle Alltagsküche. Die Alltagspraxis einer Esskultur, 
die so raffiniert und intelligent – dem Menschen würdig – ist, dass ihr 
täglich’ Fleisch vor allem göttliches Gemüse und glückliche Zutaten aller 

51 | Lemke, Die Weisheit des Essens. Gastrosophische Feldforschungen.

https://doi.org/10.14361/9783839444832-011 - am 14.02.2026, 07:40:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444832-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


11. Das ›karnibalische‹ Recht auf Fleisch 365

Art ist. Dennoch: Eine zukunftsfähige Tischgesellschaft kann zu rituel-
len Festmählern und Dionysien der Schlemmerei zurückfinden. Wie in 
der antiken Welt, wo an bestimmten Tagen im Rahmen eines feierlichen 
Kultes Tiere geschlachtet, als Speiseopfer geheiligt und anschließend kol-
lektiv verspeist wurden.52 

Darum schlug Sokrates zur guten Praxis solcher Gastmähler – bei 
denen es zum Brot auch Fleischspeisen gab und, wie immer, auch Gäste 
anwesend waren, die aus bloßem Vergnügen am liebsten nur über das 
eine herfielen – die weitsichtige Anweisung vor, die ich diesem Essay als 
Motto vorangestellt habe. Freilich lässt sich der sokratische Rat – »Ihr 
Nachbarn, gebt Acht auf ihn, ob er das Brot als Fleisch oder das Fleisch als 
Brot isst.«53 – auch allgemeiner als eine weitere und letzte gastrosophische 
Maxime der Ernährungswende formulieren: Ihr Nachbarn, gebt Acht auf 
Euch, ob Ihr das tägliche Essen weiter wie bisher als Nebensache des menschli-
chen Lebens abtut oder das Gute in Eurem Leben auch als gutes Essen genießt.

52 | Burkert, Wilder Ursprung. Opferritual und Mythos bei den Griechen.

53 | Xenophon, Erinnerungen an Sokrates, 3. Buch, § 14 (4).

https://doi.org/10.14361/9783839444832-011 - am 14.02.2026, 07:40:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444832-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839444832-011 - am 14.02.2026, 07:40:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444832-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

