Beitrdge

Wolfgang Hardtwig

Friedrich Naumann in der deutschen Geschichte

In 45 Minuten Friedrich Naumann und seine Stellung in der deutschen
Geschichte darzustellen, ist eine kaum zu bewiltigende Aufgabe.! Wenn
iiberhaupt, so geht das nur in skizzenhafter Verknappung und also auch nur
mit gelegentlicher Uberzeichnung einzelner Konturen einerseits, notwendi-
gen Weglassungen andererseits. Schon der Blick auf die pure Lebenszeit Nau-
manns, 1860-1919, zeigt eine Biographie, die sehr viel mehr als andere von
Ubergingen geprigt ist, vom Druck extremer Gegensitze, von Kontinuitits-
briichen und Umschwiingen.?

1 Bei dem vorliegenden Text handelt es sich um die leicht iiberarbeitete Fassung eines Vor-
trags, der am 22.10.2010 in Heilbronn gehalten wurde. Die Vortragsform ist beibehalten.
Auf Anmerkungen wurde weitgehend verzichtet, sie dienen hauptsidchlich dem Nachweis
wortlicher Zitate. Die benutzte Literatur folgt in Anmerkung 2.

2 Zu Friedrich Naumann: Friedrich Naumann: Werke. Hg. im Auftrag der Friedrich-Nau-
mann-Stiftung von Walter Uhsadel u. a., 6 Bde., Koln / Opladen 1964-1969; Theodor
Heuss: Das war Friedrich Naumann. Berlin / Wien 1923 (Nachdruck Miinchen 1974); Theo-
dor Heuss: Friedrich Naumann. Der Mann, das Werk, die Zeit. Stuttgart / Tiibingen 1937,
Miinchen / Hamburg 1968 (3. Aufl.).

Richard Niirnberger: Imperialismus, Sozialismus und Christentum bei Friedrich Naumann.
In: Historische Zeitschrift 170 (1950), S.525-548; Werner Conze: Friedrich Naumann.
Grundlagen und Ansatz seiner Politik 1895-1903. In: Schicksalswege deutscher Vergangen-
heit. Festschrift fiir S. A. Kaehler. Diisseldorf 1950 (Reprint Goldbach 1993), S. 355-386;
Erhard Eppler: Die Mehrheit links vom Zentrum. Theoretischer und praktischer Liberalis-
mus — Friedrich Naumann (Vortrag Freiburg 1963). In: Ders., Das Schwerste ist die Glaub-
wiirdigkeit. Gespréche iiber ein Politikerleben mit Freimut Duve. Reinbek 1978, S. 38-49;
Wolfgang Schieder: Einleitung zu den Schriften zum »Mitteleuropaproblem«. In: Friedrich
Naumann, Werke Bd. 4, K6ln 1966, S. 374-399; Wilhelm Happ: Das Staatsdenken Friedrich
Naumanns. K6ln 1968; Jiirgen Christ: Staat und Staatsraison bei Friedrich Naumann. Hei-
delberg 1969; Peter Theiner: Sozialer Liberalismus und deutsche Weltpolitik. Friedrich
Naumann im Wilhelminischen Deutschland (1860-1919). Baden-Baden 1983; Wilhelm
Spael: Friedrich Naumanns Verhiltnis zu Max Weber. Sankt Augustin 1985; Walter Gog-
gelmann: Christliche Weltverantwortung zwischen sozialer Frage und Nationalstaat. Zur
Entwicklung Friedrich Naumanns 1860-1903. Baden-Baden 1987; Ursula Krey: Der Nau-
mann-Kreis im Kaiserreich. Liberales Milieu und protestantisches Biirgertum. In: Jahrbuch
zur Liberalismus-Forschung 7 (1995), S. 57-81; Riidiger vom Bruch (Hg.): Friedrich Nau-

9

18.01.2026, 22:27:37, Nic)


https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zwischen 1860 und 1870 ist eine Reihe bedeutender Liberaler geboren wor-
den, so etwa Hugo Preuss (1860-1925), Friedrich Meinecke (1862-1954),
Max und Alfred Weber (1864-1920 und 1868-1958) und eben Friedrich Nau-
mann. Es ist die Generation, die politisch wach wurde unter dem Eindruck der
erfolgreichen Reichsgriindung und der enormen Erfolge des Liberalismus in
der Zusammenarbeit mit Bismarck in der Reichgriindungséra zwischen 1866
und 1878.

Zugleich aber schiirzten sich in den 1860er Jahren die Knoten, die friedlich
aufzuldsen dieser Generation letztlich nicht vergdnnt war: Die take-off-Phase
der Industrialisierung bis 1873 forderte nach der Trennung von Liberal- und
Sozialdemokratie zwischen 1863 und 1869 die Entstehung eines eigenen,
rapide wachsenden sozialistischen Milieus. Dessen innere Spannung und
Fraktionierung in eine stirker liberal-demokratische und die sozialistisch-
marxistische Richtung konnte allerdings trotz des Zusammenschlusses des
Lassalleanischen und Bebel-Liebknechtschen Zweiges der Sozialdemokraten
auf dem Gothaer Vereinigungsparteitag 1875 nie ganz tiberwunden werden.
Wie sich die auseinander gefallenen politischen Strémungen und Parteien von
Liberal- und Sozialdemokratie wieder verbinden konnten — das entwickelte
sich zu einem der Lebensthemen Friedrich Naumanns. Auch mit dem epocha-
len Ereignis der Reichsgriindung — erst durch das Hinausdringen Osterreichs
1866 und dann mit dem Versailler Einigungsakt der deutschen Lénder 1871
auf der Basis der franzdsischen Kriegsniederlage — war bei genauerem Hinse-
hen ein Knoten geschiirzt, an dessen Auflosung die Generation Naumann sich

mann in seiner Zeit. Berlin 2000; Jirgen Frolich: Friedrich Naumanns »Mitteleuropa«. Ein
Buch, seine Umsténde und seine Folgen. In: Riidiger vom Bruch (Hg.), Friedrich Naumann
in seiner Zeit. Berlin 2000, S. 245-267.

Allgemeine Literatur: Dieter Diiding: Der Nationalsoziale Verein 1896-1903. Der geschei-
terte Versuch einer parteipolitischen Synthese von Nationalismus, Sozialismus und Libera-
lismus. Miinchen 1972; Klaus Erich Pollmann: Landesherrliches Kirchenregiment und
soziale Frage nach 1890. Berlin 1973; Dieter Langewiesche: Liberalismus in Deutschland.
Frankfurt a. M. 1988; Gangolf Hiibinger: Hochindustrialisierung und die Kulturwerte des
deutschen Liberalismus. In: Dieter Langewiesche (Hg.): Liberalismus im 19. Jahrhundert.
Deutschland im européischen Vergleich. Goéttingen 1988, S.193-208; Dieter Langewiesche:
Bildungsbiirgertum und Liberalismus im 19. Jahrhundert. In: Jiirgen Kocka (Hg.), Bildungs-
biirgertum im 19. Jahrhundert. Teil IV: Politischer Einfluf und gesellschaftliche Formation.
Stuttgart 1989, S. 95-121; Wolfgang J. Mommsen: Der autoritire Nationalstaat. Verfas-
sung, Gesellschaft und Kultur im Deutschen Kaiserreich. Frankfurt a. M. 1990; Thomas
Nipperdey: Deutsche Geschichte 1866-1918. Bd. I: Arbeitswelt und Biirgergeist. Miinchen
1990. Bd. II: Machtstaat vor der Demokratie. Miinchen 1992; Wolfgang Hardtwig: Kunst,
liberaler Nationalismus und Weltpolitik. Der Deutsche Werkbund. In: Ders., Nationalismus
und Biirgerkultur in Deutschland 1500-1914. Géttingen 1994, S. 246-274; Gangolf Hiibin-
ger: Kulturprotestantismus und Politik. Zum Verhéltnis von Liberalismus und Protestanti-
mus im Wilhelminischen Deutschland. Tiibingen 1994; Hans-Ulrich Wehler: Deutsche
Gesellschaftsgeschichte. Bd. I1I: 1848-1914. Miinchen 1995; Ernst Wolfgang Becker: Bio-
graphie als Lebensform. Theodor Heuss als Biograph im Nationalsozialismus. In: Wolfgang
Hardtwig, Erhard Schiitz (Hg.), Geschichte fiir Leser. Populdre Geschichtsschreibung in
Deutschland im 20. Jahrhundert. Stuttgart 2005, S. 57-92; Eric Kurlander: Living with Hit-
ler. Liberal Democrats in the Third Reich. New Haven 2009.

10

18.01.2026, 22:27:37, Nic)


https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

abzuarbeiten hatte: Die Entstehung eines neuen Grofstaates in der Mitte
Europas in hochst fragilen Beziehungen zu allen européischen GroSméchten —
zum mithsam neutral gehaltenen Russland, zum unversoéhnlich feindlichen
Frankreich, zum besiegten, aber nicht aus dem Bewuftsein der Zugehorigkeit
zu Deutschland hinausgetriebenen, dsterreichisch regierten Habsburgerreich
und zu England, das sich nach dem Umsturz der Machtverhéltnisse in Mittel-
europa auf neue Wege besann, seine Balance of Power gegeniiber dem Konti-
nent und seine imperiale Vormachtstellung zu behaupten. Seit der Mitte der
1890er Jahre begann die Generation Naumann mit einem europdischen Krieg
zu rechnen. Vielfach wollte sie ihn, wobei nur die Frage des giinstigsten Zeit-
punkts offen blieb. Aber natiirlich fiirchtete sie ihn auch. Die Kriegsanspan-
nung 1914-18 und die Folgen der Niederlage konfrontierten die Generation
Naumann schlieSlich auch noch mit der scheinbar 1867/71 geldsten Frage
nach dem Funktionieren und der Haltbarkeit der Verfassung des neugegriin-
deten Reichs mit seiner Dauerspannung zwischen dem egalitdren Manner-
Reichstagswahlrecht und dem Dreiklassenwahlrecht in PreuBBen sowie der
Frage nach der Funktionsfahigkeit der konstitutionellen Monarchie. Beide
Probleme verschérften und dramatisierten sich durch den in den bisherigen
politischen Formen nicht mehr kanalisierbaren Drang nach Mitbestimmung
und Umgestaltung der gesellschaftlichen und politischen Machtstrukturen
durch die Arbeiterschatft.

Friedrich Naumann begegnet uns nicht nur in allen diesen politischen Diskur-
sen, sondern auch als publizistischer Anwalt der kulturellen Moderne. Er trat
als beredter Verfechter der Kunstgewerbereformbewegung hervor — die sehr
viel mehr ist als dieses Wort zu umfassen scheint, nimlich Avantgarde-Bewe-
gung im Fundamentalprozess des Aufstiegs der modernen Massenkultur.
Naumann zihlte zu den publizistischen Verfechtern und Griindern des »Deut-
schen Werkbundes« und propagierte damit den Ubergang zum modernen
Design in allen Gattungen. Er verkniipfte aber dieses dsthetische Anliegen
auch mit einem Okonomischen und national-machtpolitischen: Die neue
Kunst sollte sachlich, niichtern, formschon und dem Industriezeitalter und sei-
ner Funktionalitit angemessen sein, sie sollte aber auch die Produkte deut-
scher Arbeit auf dem Weltmarkt platzieren und also der Nation bei der Gestal-
tung der Oberflache der Welt den Vorrang sichern.

II

Spannungsreich wie die Epoche ist auch das Urteil der Nachwelt iiber die Per-
son Friedrich Naumann. Sein Bild in der Geschichte ist nicht zu denken ohne
Theodor Heuss, der ihm als junger Publizist und Politiker nahestand. Heuss
nahm nicht zu Unrecht Naumanns politisch-intellektuelles Erbe fiir sich und

11



https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

seine politischen Freunde in Anspruch und bestimmte mit seiner gro3en Bio-
graphie und einzelnen Vortragen das spitere Urteil iber Naumann wesentlich.
Der heutige Historiker wird manches kritischer sehen als der unmittelbare
Gefolgsmann und mittelbare Nachfolger in der Parteifiihrung. Aber dass Nau-
mann eine charismatische Erscheinung war, wird man Heuss abnehmen,
selbst wenn er nicht, wie Heuss meint, der »grofite Volksredner seiner Tage«
gewesen sein sollte.’

Ein merkwiirdig scharfes Urteil fillte dagegen in der Frithgeschichte der Bun-
desrepublik 1950 Werner Conze, einer der fithrenden Historiker dieser Jahre.
Conze warf Naumann vor, dass er seinen »National-Sozialen Verein« um die
Jahrhundertwende nicht zum Erfolg fiihren konnte. Mdglicherweise klingt
hier bei dem ehemaligen Nationalsozialisten Conze in einer nicht ganz unty-
pischen Verschiebung von Verantwortlichkeit und Schuld auch eine gewisse
Erbitterung dariiber nach, dass Naumanns Kernidee, der national-soziale
Gedanke, dann eben doch nur in der pervertierten nationalsozialistischen
Variante realisiert und insoweit auch zerstort worden ist. Damit ist eine fiir die
neuere deutsche Geschichte ganz zentrale Frage aufgeworfen, auf die sich
Naumann-Exegeten nach 1945 lange nicht einlassen wollten und deren Beant-
wortung auch heute grofle Umsicht erfordert — die Frage ndmlich, ob mit der
semantischen Néhe zwischen »national-sozial« und »national-sozialistisch«
auch inhaltliche Ubereinstimmungen verbunden sind. Im Ubrigen echauf-
fierte sich Conze iiber den angeblich naiven Optimismus Naumanns, dartiber,
dass er nie in »Zustdnden, sondern stets in »Bewegungen« gedacht habe und
verglich sein Denken und seine Person umstandslos mit der »Schérfe des wis-
senschaftlichen Geistes« und dem »tapferen Pessimismus« Max Webers.
Logischerweise sicht Naumann gegeniiber der »letzten Hérte« und »Unerbitt-
lichkeit« Max Webers unvorteilhaft aus mit seiner angeblichen Eigenart, die
Wirklichkeit zu beschonigen und der angeblich mangelnden Befdhigung, »die
Dinge praktisch und fest in den Griff zu bekommen«.* Fiir Conze war Nau-
mann am Ende »nur ein erfolgloser Parlamentir zwischen den Fronten«.®> Mir
scheint, Conze reproduziert hier eine noch zeittypisch nachwirkende dezisio-
nistische Vorstellung von politischem Erfolg. War es denn etwa kein Erfolg —
so fragt man sich —, wenn sich das von Friedrich Naumann gefiihrte fort-
schrittsbereite Biirgertum am Ende zur Zusammenarbeit mit den Sozialdemo-
kraten durchkédmpfte; war es kein Erfolg, wenn die Parlamentarisierung dann
doch kam, wenn auch vermutlich zum falschen Zeitpunkt; war es kein Erfolg,
wenn linksliberale Politiker wie Max Weber und Hugo PreuB3, aber auch Nau-
mann selbst, die Reichsverfassung mitschrieben; war es kein Erfolg, wenn die

3 Heuss 1923 (wie Anm. 2), S. 17 £., 66.
4 Conze (wie Anm. 2), S. 358f.
5 Ebd,S.379.

12

18.01.2026, 22:27:37, Nic)


https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

biirgerliche Frauenbewegung ihre durchaus herausragende politische Repra-
sentanz seit Beginn des 20. Jahrhunderts in der Partei Friedrich Naumanns
fand? Parlamentarische Arbeit — schon gar zwischen den Fronten — scheint
nicht eben angesehen zu sein — librigens auch bei Theodor Heuss weniger als
man meinen mochte, wenn er sehr volltonend beklagt, dass der »politische
Denker« und »Volksmann« Naumann nicht »vor die Bewdhrung als Staats-
mann« gestellt worden sei.®

Gerade hier mdchte ich ansetzen und aus heutiger Perspektive noch einmal
fragen, worin Naumanns Leistungen gelegen haben konnten — wobei auf der
Suche nach einer angemessenen Wiirdigung Naumanns mogliche »Irrtiimer«
und »Fehler« nicht verschwiegen werden konnen. Ich mochte also gerade
nach dem beweglichen, optimistischen, zukunftsgldubigen Naumann fragen,
aber auch nach dem Politiker ohne Staatsamt, nach dem Parteimann und Par-
lamentarier und seinen Zielen und Aktionen. Nicht ausklammern lésst sich
dabei die Wendung zur Weltpolitik, der Zug zum Imperialismus, der Wunsch
nach einem Platz an der Sonne fiir Deutschland, der Naumann in Abwandlung
von des Kaisers berithmt-beriichtigter Hunnenrede zur China-Expedition Fal-
kenhayns das Beiwort »Hunnenpastor« eintrug. Vor allem kommen wir nicht
um dasjenige Projekt herum, mit dem Naumanns Name bis heute wahrschein-
lich am intensivsten verbunden ist, das »Mitteleuropa-Projekt«. AbschlieBend
will ich versuchen, die Nachwirkung Naumannscher Ideen und Konzeptionen
in den verschiedenen historischen Konstellationen der 20er und 30er Jahre
sowie ganz skizzenhaft auch noch nach 1945 nachzuzeichnen.

III

Friedrich Naumann war bekanntlich kein geborener Linksliberaler, sondern er
brauchte zwei Anldufe, bevor er zur »richtigen Partei« fand. Sein Erfahrungs-
hintergrund war das protestantische Pfarrhaus, von Anfang an mit einem
selbst gewihlten sozialen Engagement, das frisch-freudig, vielleicht in etwas
naivem, liberalem Optimismus ausgeiibt wurde. Es fiihrte ihn zunichst in das
»Rauhe Haus«, das zur Zeit des jungen, gerade in den Beruf eintretenden Nau-
mann vom Sohn des Griinders Johann Hinrich Wichern geleitet wurde. Es
folgte eine — wie man heute sagen wiirde — soziale Brennpunkt-Pfarrei im Erz-
gebirge und schlieBlich die Tétigkeit als Vereinspfarrer bei der Inneren Mis-
sion in Frankfurt/Main. Politisch hatte sich Naumann der christlich-Sozialen
Bewegung des Hofpredigers Adolf Stoecker angeschlossen, den er als Student
in Leipzig reden gehort hatte. Die Gemeindeerfahrung — das sei pars pro toto
erwédhnt — gab ihm in einer Predigtdisposition den Satz ein: »Not lehrt Flu-

6  Heuss 1923 (wie Anm. 2), S. 65.

13

18.01.2026, 22:27:37, Nic)


https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

chen«. Zunehmend betrachtete er, mit Theodor Heuss zu reden, das »Evange-
lium mit den Augen der Miihseligen und Beladenen und entdeckt[e], dal die
Stinder und Zollner, zu denen Jesus ging, heute Sozialdemokraten heiflen, zu
denen die Kirche nicht geht, aber Feindschaft und Warnung sendet«.” Ein pre-
digerhaftes Element blieb bei Naumann zeitlebens erhalten, seine Leitartikel
in seiner Zeitschrift »Die Hilfe« haben haufig einen etwas pastoralen Tonfall.
Naumanns meist gelesene Publikation dieser frithen Jahre hie3 »Jesus als
Volksmanng, geschrieben fiir die von ihm gegriindete »Gottinger Arbeiterbi-
bliothek« im Verlag Vandenhoeck & Ruprecht, mit rasch aufeinander folgen-
den vier Auflagen von zusammen 90.000 Stiick.® Naumann nahm in seinen
geistlichen Amtern zu sozialpolitischen Tagesfragen Stellung und sprengte
damit das Konzept der christlich-konservativen Stoecker-Anhénger, die zwar
die Proletarier politisch fiir die bestehende Ordnung gewinnen, die sozialen
und politischen Strukturen aber nicht d&ndern wollten und zu Zwecken der
Mobilisierung ihrer Anhénger und Wihler gern auf die antisemitische Karte
setzten.

Mitte der 1890er Jahre resignierte Naumann vor der Intransigenz des Konser-
vativismus und des starren protestantischen Kirchenregiments, mit dem er
mehrfach Streit gehabt hatte. Auch Stoecker selbst zog einen eindeutigen
Trennungsstrich und wollte sich mit den sozialpolitischen Vorschligen Nau-
manns und seiner Anhénger nicht mehr herumschlagen miissen. Von einem
Nicht-zu-Ende-Denken und von Harmoniesucht, wie sie Werner Conze tadelt,
kann ich bei Naumanns Abwendung von den christlich-sozialen Konservati-
ven nichts erkennen. Natiirlich startete er keinen Angriff auf die bestehende
Eigentumsordnung. Wohl aber wandte er sich gegen den christlichen Paterna-
lismus genau in dem Augenblick, als Wilhelm II. nach anfanglichen Versu-
chen, die Regierung zu mehr Sozialpolitik zu dringen, rasch resigniert und
verbittert jede Sympathie fiir einen sozialpolitischen Kurs verlor. Immerhin
forderte Naumann gerade jetzt auch das Biirgertum auf, mit den Sozialdemo-
kraten zusammenzuarbeiten — in einem Moment, als das Stichwort »sozial«
noch iiberwiegend negativ besetzt war. Es klang misstonend in einem Dis-
kurs, der die Sozialdemokraten als atheistische und vaterlandslose Gesellen
brandmarkte. Dass Naumann 1896 den »National-sozialen Verein« griindete,
markiert somit einen wichtigen Schritt auf dem langen Weg der Worte
»sozial« und »Sozialismus« weg von einer sprachlichen Gettoexistenz, hin zu
einem zunehmend positiv aufgeladenen politischen Fahnenwort. Dass eine
solche Umwertung auch fragwiirdige Nebenfolgen mit sich bringen konnte,
wissen wir und haben es dann auch noch genauer zu diskutieren. Bei aller
Hinwendung zu konkreter sozialer Reformpolitik blieb die protestantische

7  Ebd, S.23.
8  Spael (wie Anm. 2), S. 40.

14

18.01.2026, 22:27:37, Nic)


https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Grundprigung Naumanns erhalten, er hat sie nie verleugnet. Das schon des-
halb, weil gegeniiber der marxistischen oder — wie es bei Naumann und vielen
seiner Mitstreiter hie — der »materialistischen« Ideologie der Sozialdemokra-
ten ein irgendwie ideal oder idealistisch klingendes Konzept unverzichtbarer
Bestandteil der biirgerlichen Diskurshaltung war. Aber der Schwerpunkt ver-
lagerte sich bei alledem doch hin zu einer eindeutig reformistischen Sozialpo-
litik. Die neue national-soziale Bewegung sollte »die Partei der Arbeit« sein,
»nicht die Partei der Bildungc; die Bildung solle nur »aufhelfen«.’

Die praktische Probe aufs Exempel fiir diesen deutlichen Linksschwenk lief3
nicht lange auf sich warten. Noch vor der Verabschiedung des Griindungspro-
gramms des National-sozialen Vereins 1896 nahm Naumanns Zeitschrift
»Die Hilfe« Stellung auf Seiten des fiir legitim erkldrten »Kampfes gegen die
Willkiir des GroBkapitals« im Konflikt um den Streik der Hamburger Hafen-
arbeiter. Um die Schirfe dieser Auseinandersetzung zu verstehen, muss man
sich fiir einen Augenblick die Kompromisslosigkeit der Arbeitgeberposition
vergegenwartigen. Der konservative Groflindustrielle Stumm erklérte es im
Reichstag ausdriicklich zum Ziel des Arbeitskampfes, die politischen und
interessenpolitischen Organe der Arbeiter, die Sozialdemokratie und die
Gewerkschaften, aus der Regelung von Arbeitskonflikten ganz hinauszudrén-
gen. Als zu befiirchten war, dass die Streikkasse sich vorzeitig leeren wiirde,
rief Naumann zu Spenden auf, was ihm selbst ein Gerichtsverfahren, seinem
Mitstreiter, dem Verleger Wilhelm Ruprecht in Gottingen gar den Verlust sei-
nes Reserveoffizierspatents einbrachte.

Der Hamburger Hafenarbeiterstreik endete allerdings mit einer vollkomme-
nen Niederlage der Streikenden. Naumanns Absicht bei seiner Stellungnahme
war aber auch nicht einfach Partei zu ergreifen auf Seiten der Arbeiter, son-
dern Sozialdemokratie und Biirgertum miteinander zu verséhnen. Zwischen
1895 und 1905 entwickelte Naumann sein sozialpolitisches »Mindestpro-
gramme, mit dem er dann die Geduld seiner vielfach industrienahen linkslibe-
ralen Parteifreunde strapazierte: Naumann und sein Kreis akzeptierten jetzt
die Politik wohlfahrtsstaatlicher Daseinsvorsorge, die Bismarck aus seinem
patriarchalischen Konservativismus heraus selbst noch gegen den Widerstand
der Liberalen seit 1881 in Gang gesetzt hatte — die Unfall-, die Alters-, die
Invaliditdts- und die Krankenversicherung der Arbeiter.

Damit unterstiitzte Naumann zwar die Tendenz zum neuen Interventionsstaat,
dem in Deutschland von den Bismarckschen Anfangen her eine sozialkonser-
vative Ausrichtung implantiert war. Gleichzeitig aber suchte er den biirokrati-
schen Interventionsstaat nach Moglichkeit zu ersetzen durch das damals noch
bitter umkadmpfte Prinzip der Tarifpartnerschaft. Die Anerkennung der

9  Diiding (wie Anm. 2), S. 57.

15

18.01.2026, 22:27:37, Nic)


https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gewerkschaften als Verhandlungspartner der Unternehmer »auf gleicher
Augenhohe« ist uns heute so selbstverstindlich, dass die Zéhigkeit und Lang-
wierigkeit der Kémpfe auf dem Weg dorthin kaum mehr jemandem gelaufig
ist. Naumann verlangte die Vereins- und Koalitionsfreiheit fiir Arbeitnehmer
und zielte dariiber hinaus auf eine Erweiterung der Mitspracherechte der
Belegschaften durch ihre Organisationen. Er wollte mehr Mitbestimmung — in
der etwas biedermeierlichen Sprache seiner Zeit heif3t das »Betriebsparlamen-
tarismus«. '

Friedrich Naumann war stellvertretend fiir das schmale bildungsbiirgerlich-
fortschrittliche Segment der deutschen Wéhlerschaft in der modernen Indu-
striegesellschaft angekommen und versuchte seinen biirgerlichen Zeitgenos-
sen deren 6konomische Antriebskrifte und Funktionsmechanismen, sowie die
Probleme der sozialen und politischen Machtverteilung in ihr nahe zu bringen.
Seine Reden und Publikationen kreisten um Themen wie »Das Arbeitsverhilt-
nis in den privaten Riesenbetrieben« (1905), das » Verhiltnis der Kartelle zum
Staat« (1905), die »politischen Aufgaben im Industriezeitalter« (1904). Der
protestantische Pfarrer arbeitete sich in die Probleme der Nationalokonomie
ein und publizierte 1906 sein Buch iiber »Neudeutsche Wirtschaftspolitik«
(3.Aufl. 1917), in dem er, vom demografischen Ist-Zustand des frithen 20.
Jahrhunderts ausgehend, u.a. den Wandel der Berufsstruktur, die Stellung der
Frauen in der Industriegesellschaft, Funktionsmechanismen des Kapitalis-
mus, die »Organisation der Arbeit« und die Bedeutung des Staates fiir die
okonomische Ordnungs- und Sozialpolitik darstellte. Dass diese aktive, auf-
geklarte und fortschrittsfreudige Auseinandersetzung mit der modernen
Gesellschaft im deutschen Bildungsbiirgertum alles andere als selbstverstiand-
lich war, sieht man schon an der gleichzeitigen Hochkonjunktur kulturpessi-
mistischer, modernitétskritischer Schriften von Paul de Lagarde bis Julius
Langbehn mit seinem 1890 bis 1892 in 40 Auflagen gedruckten Erguss {iber
»Rembrandt als Erzieher« — von anderen Fluchtbewegungen aus der Rationa-
litdt der Moderne, wie dem Antisemitismus und den volkischen Geschichts-
spekulationen, ganz zu schweigen.

Aus alledem ergab sich logisch, dass Naumann die Ausgrenzung der sozialde-
mokratischen Arbeiterbewegung aus der Gesellschaft und Politik des Kaiser-
reichs scharf ablehnte — das ist die eigentliche Stofrichtung seiner ganzen
politischen Tatigkeit in diesen Jahren. Er kimpfte fiir die Wiederannéherung
und Zusammenarbeit von Biirgertum und Arbeiterschaft. Man muss sich fiir
einen Moment die Ausgangssituation der 1890er Jahre vergegenwartigen, um
diese Position Naumanns, die uns heute so selbstverstdndlich und manchem
abgestanden erscheinen mag, in ihrer Kiihnheit zu wiirdigen. Zwischen 1890

10 Friedrich Naumann: Die Leidensgeschichte des deutschen Liberalismus. In: Ders., Werke
(wie Anm. 2), Bd. 4, S. 291-316, hier: S. 313.

16



https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

und 1900 vollzog sich, statistisch gesehen, der Ubergang von der Agrar- zur
Industriegesellschaft, als die Zahl der Beschiftigungen in Gewerbe, Industrie,
Handel und Dienstleistungen die Beschiftigungszahl im priméren Sektor,
Landwirtschaft und Forsten, zu iibersteigen begann. Dies und die zunehmende
internationale Konkurrenz auf dem Agrarmarkt trieb die GroBlandwirte
ebenso wie die kleinen und mittleren Bauern zu einer massiven Interessenor-
ganisation, kulminierend in der Griindung des méchtigen »Bundes der Land-
wirte« 1893, der sich politisch immer mehr als Massengefolgschaft des Kon-
servativismus gerierte und die Reichspolitik mit der Forderung nach Schutz-
zbllen, also einer Belastung der Konsumentenmassen, unter massiven agrari-
schen Interessendruck setzte. Das katholische Zentrum begann sich aus der
Bismarckschen Stigmatisierung als »Reichsfeind« zu 16sen und gouverne-
mental zu werden — fiir jeden liberalen Protestanten ein Alptraum. Auf der
anderen Seite hatte sich gezeigt, dass die Repressionspolitik gegeniiber den
Sozialdemokraten zum Scheitern verurteilt war, so dass 1890 die Verbotsge-
setze aufgehoben wurden und jetzt der nur noch partiell gehinderte Vor-
marsch sozialdemokratischer Abgeordneter in den egalitir gewahlten Reichs-
tag, aber auch in die Landtage und die kommunalen Gremien einsetzte. Wie
unwillig das hingenommen wurde, zeigt der Kampf um die sogenannte
»Umsturzvorlage« 1894/95, mit der das Straf- und das Pressegesetz fiir die
Bekdmpfung von Anarchisten, Sozialisten und Internationalisten, zunehmend
aber auch von Kirchenkritikern, verschérft werden sollte. Der Reichstag ver-
weigerte sich unter Anfithrung der Liberalen, aber der Kaiser und seine
Umgebung und die Konservativen erwogen den Staatstreich von oben und
heizten die Konfliktstimmung zusétzlich an.

Es heif3it dann schon etwas, wenn Naumann betont sachlich und gegen die ver-
schleiernde Diktion der biirgerlichen Rhetorik die Klassenstruktur der Gesell-
schaft und die Legitimitit von Klasseninteressen hervorhob, wenn er mit dem
Koalitionsrecht fiir die Arbeiter die Waffengleichheit von Arbeitgebern und
Arbeitnehmern im Tarifkampf verlangte und wenn er umgekehrt die Sozialde-
mokraten beschwor, sich ihrer biirgerlich-radikaldemokratischen Herkunft
wieder bewusster zu werden und auf die marxistischen Konzepte in Ideologie
und politischer Praxis zu verzichten. Immer wieder forderte Naumann die
SPD auf, ihre organisatorische Stirke fiir soziale Reformpolitik zu niitzen und
sich nicht selbst durch das Dogma des Klassenkampfes zu dauerhafter politi-
scher Einflusslosigkeit zu verurteilen. Konkret verlangte er ein Zusammenge-
hen von linksliberalem Biirgertum und sozialdemokratischer Arbeiterschaft,
zunéchst vor allem auf der Ebene der Lander. Realisierbar war das bis 1916
nur hier und da in einzelnen siiddeutschen Landern. Das setzte allerdings auch
eine Neuorientierung beim linksliberalen Biirgertum voraus, die Naumann
wiederum energisch vorantrieb.

17

18.01.2026, 22:27:37, Nic)


https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zu seinem Programm des Realismus gehorte zunéchst eine scharfe Kritik des
Liberalismus iiberhaupt. Er solle sich verabschieden von der altiiberlieferten
Ideologie, dass der politisch organisierte Liberalismus das »Allgemeine«
schlechthin reprisentiere. Der Liberalismus miisse vielmehr eine richtig ver-
standene biirgerliche Klassenpolitik betreiben, er miisse selbst- und machtbe-
wusster werden sowohl gegeniiber den traditionellen Machteliten wie auch
gegeniiber den aufsteigenden Sozialdemokraten. Naumann persiflierte mit
einer charakteristischen Mischung aus Milde und Schérfe typische Debatten-
verldufe in den real-existierenden Liberalen-Vereinen und forderte mehr
Organisationsbereitschaft bei den biirgerlichen Individualisten. Allerdings
gab er sich wohl Illusionen hin tiber das Wihlerreservoir des Liberalismus. Er
hoffte, die agrarischen Mittelschichten von der Bindung an die konservative
Interessenpolitik 16sen zu konnen. Er verkiindete — sachlich zutreffend, aber
parteipolitisch zu optimistisch —, dass Handwerk und Kleinhandel sich in der
linken Mitte platzieren und nicht einem protektionistischen Konservativismus
auf den Leim gehen wiirden. Und er setzte allzu optimistisch auf die reformi-
stischen Stromungen der Sozialdemokratie, die sich auf der Ebene des Rei-
ches jedenfalls bis 1914 nicht gegen die Bebel/Kautskysche Orthodoxie
durchsetzen konnten. Bei alledem fiel Naumann der Ubergang vom konserva-
tiven Christlich-Sozialen zum Links-Liberalen nicht leicht. Er brauchte eine
Zwischenstation, den von ihm gegriindeten »National-sozialen Verein 1896-
1903«. Dieser Name verweist auf den zweiten Schwerpunkt von Naumanns
politischer Programmatik, das Nationale, oder sagen wir ruhig, den Nationa-
lismus.

v

National zu sein, das hieB fiir den deutschen Biirger in den 1890er Jahren und
danach imperialistisch zu sein, fiir deutsche » Weltpolitik« einzutreten. Wie-
derum — aber jetzt in der Gegenrichtung argumentiert: Es ist uns heute so
selbstverstiandlich, diese Politik kritisch zu sehen, dass man ihre Selbstver-
stindlichkeit fiir die Zeitgenossen gern unterschétzt. Vertrat Naumann im
Verhiéltnis zur SPD die Position einer kleinen Minderheit im deutschen Biir-
gertum, so schwamm er bei der »Weltpolitik« mit dem grofen Strom. Sym-
ptomatisch und wegen ihrer Pragnanz zu Recht immer wieder zitiert ist dafiir
Max Webers berithmte Freiburger Antrittsvorlesung von 1895, die fiir Nau-
manns Hinwendung zu seiner national-sozialen Idee sehr bedeutsam wurde.
Dort heiflt es: »Wir miissen begreifen, dass die Einigung Deutschlands ein
Jugendstreich war, den die Nation auf ihre alten Tage beging und seiner Kost-
spieligkeit halber besser unterlassen hitte, wenn sie der Abschlufl und nicht

18

18.01.2026, 22:27:37, Nic)


https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der Ausgangspunkt einer deutschen Weltmachtpolitik sein sollte.«'! Nau-
mann schloss sich dem nahtlos an und sprach etwa 1905 davon, dass in
Deutschland im Jahr 1925 voraussichtlich 80 Mio. Menschen leben wiirden.
»Was wir brauchen«, so schloss er, »ist Tropenland, wo man fiir uns Siid-
friichte, Kaffee, Reis und Baumwolle pflegt und herstellt, wir brauchen
fremde Steppen, wo fiir uns Wolle und Leder fertig gemacht wird .... Das ist
die grofle Lebensfrage der Nation geworden, denn ohne eine fast fabelhafte
Vermehrung des Quantums der Giiter kommen wir in keiner Weise vorwérts.«
Ungewdhnlich ist dann aber die Ergénzung, dass »wir Deutschen trotz unserer
wachsenden Volkszahl im Bereich der Slaven nichts Neues mehr zu suchen
haben, und daB die européischen Landesgrenzen heilig gehalten werden sol-
len ... Der Boden, von dem wir leben wollen, kann nicht neben unseren Lan-
desgrenzen liegen ...«'?

Fiir die Weltpolitik zu sein, hiel3 seit 1895 notwendigerweise auch die Flotten-
politik Wilhelms II. und seines Staatssekretirs Admiral Tirpitz gutzuheiflen.
Deutschlands neuer Anspruch, in der Weltpolitik mitzumischen, verstand sich
fiir das deutsche Biirgertum um 1900 von selbst. Deutschland trat nicht nur,
wie es oft scheinen mochte, aus »GroBmannssucht« in die Weltpolitik ein
oder weil es wie andere Staaten vom »imperialistischen Fieber ergriffen
wurde«, vielmehr gab es eine Reihe rationaler Griinde, die sich aus der Logik
der zeitgendssischen Machtpolitik ergaben: »Es war nicht vorstellbar, den
Status einer souverdnen Grofimacht freiwillig preiszugeben oder aufs Spiel zu
setzen, darum mufite man Weltpolitik betreiben. Das primére und alte Ziel der
deutschen Sicherheit war mit dem neuen Ziel des Ausgriffs in die Welt ver-
koppelt, die Angst um die Existenz als kontinentale GroBmacht mit der Angst
um den Ausschluf aus der Welt.«!* Der Aufbau einer deutschen Flotte ergab
sich von dieser Ausgangslage aus mit einer gewissen Zwangsldufigkeit. Bei
einem moglichen Krieg mussten, so schien es, die Kiisten gegen die starke
russische und franzosische, aber natiirlich auch gegen die englische Flotte ver-
teidigt werden. Dass deutsche wirtschaftliche Auslandsinteressen notfalls mit
Kanonenboot-Diplomatie geschiitzt werden miissten, galt als selbstverstand-
lich. Kritisch wurde es seit 1897, als Tirpitz neben ein paar Auslands-Kreu-
zern mit dem systematischen Bau einer Schlachtflotte begann, die fiir die
genannten Zwecke eigentlich nicht ndtig war. Aber selbst diese grof3e
Schlachtflotte entsprach dem allgemeinen »Navalismus« der imperialisti-
schen Méchte, der herrschenden Theorie, dass Weltpolitik ohne eine grofie
Flotte nicht zu machen sei. Dass der deutschen Schlachtflottenbau enorme

11 Max Weber: Der Nationalstaat und die Volkswirtschaftspolitik. In: Johannes Winckelmann
(Hg.), Max Weber. Gesammelte politische Schriften. 2., erw. Aufl.. Tiibingen 1974, S. 30.

12 Vortrag Weltmarkt und Weltmacht, gehalten in Hamburg und Heidelberg. Berlin 1905, zit.
nach Spael (wie Anm. 2), S. 141.

13 Nipperdey (wie Anm. 2), S. 631.

19

18.01.2026, 22:27:37, Nic)


https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Risiken barg und am Ende eine realpolitische Fehleinschitzung gigantischen
Ausmales darstellte, ist heute leicht zu erkennen, war aber in der biirgerlich-
industriellen Gesellschaft des spiten Kaiserreichs mit ihrer Hochstimmung
eines enormen wirtschaftlichen Aufschwungs, des Gefiihls, jung, vital und
kraftvoll zu sein und jetzt endlich sich machtpolitisch auf dem Niveau der
anderen GroBmaichte zu bewegen, kaum einsehbar. Als Spatkommer traf
Deutschland auf eine iiberseeische Welt voller ilterer, etablierter und daher
machtpolitisch auch besser fundierter Interessen und Anspriiche. Wer schon
Weltmacht war, England, Frankreich, Russland, in gewisser Weise auch
schon die USA, der brauchte von Weltgeltung nicht zu reden, das blieb die
Rolle des Aufsteigers Deutschland und der spielte diese Rolle ebenso forciert
wie dilettantisch. Mit der Vermehrung der Schlachtschiffe, ihrer Vergrofe-
rung und spiter dann auch der Beschleunigung des Bautempos wies diese
Politik eine immer schirfere anti-englische Logik auf. Friedrich Naumann
schloss sich dieser anti-englischen Grundstimmung bedenkenlos an.

Warum tat er das? Zum einen, weil es selbstverstandlich oder »normal« war
und weil man die Risiken entweder nicht oder zu spét sah. Zum anderen, weil
der Imperialismus die Moglichkeit zu bieten schien, die Arbeiterschaft in die
Nation zu integrieren und die vermeintliche Staatsfeindschaft der SPD zu
iiberwinden. Biirgertum und proletarische Masse mussten, so dachte Nau-
mann, zusammenfinden und einen Weg dazu sahen Naumann und seine
Freunde in einer militdrisch fundierten energischen Nationalpolitik, die um
1900 eben nur Weltpolitik sein konnte. Aus der radikalen » Ablehnungspartei«
konne nur dann eine am Staat beteiligte und den Staat mitfiihrende Partei wer-
den, wenn sie den »radikalen, internationalen, revolutioniren, Volker befrei-
enden Marxismus« hinter sich lasse und wenn sie sage: » Wir sind die Massen,
die den Industrialismus in die Zukunft hineinfithren, und da wollen wir unse-
ren Anteil.«'* Dariiber hinaus enthilt dieser Naumannsche Nationalismus
sehr wohl Elemente einer sékularisierten protestantischen Religiositdt. Man-
ches, was Religion und Kirche bisher geleistet hatten, konnte demnach jetzt
besser und in zeitgeméBerer Form die Nation iibernehmen: das Sich-heraushe-
ben aus einer Existenz ohne ideelle Antriebe und Ziele, die Herstellung von
Gemeinschaftlichkeit, die Evokation des Gefiihls einer uranfinglichen
Gleichheit aller, jetzt nicht mehr vor Gott, sondern vor der Nation; schlieBlich
auch die Organisation gegenseitiger Unterstlitzung und Solidaritét.

Die Befangenheit Naumanns in solch einem protestantisch unterlegten Natio-
nalismus hinderte ihn auch nicht daran, reichlich sozialdarwinistisches
Gedankengut aufzunehmen. Die Dynamik der demographischen und dkono-
mischen Entwicklung bestirkte ihn in seiner Uberzeugung von der Zwangs-

14 Friedrich Naumann: Der Niedergang des Liberalismus. In: Ders., Werke (wie Anm. 2),
Bd. 4, S. 215-236, hier: S. 226.

20

18.01.2026, 22:27:37, Nic)


https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

laufigkeit imperialistischer Machtpolitik. Der Kampf um den Weltmarkt
erschien ihm als Kampf ums politische Dasein. Nationale Politik war notwen-
digerweise expansiv. »Was ist das Nationale?«, so fragte er 1896 und antwor-
tete: »Es ist der Trieb des deutschen Volkes, seinen Einflu3 auf die Erdkugel
auszudehnen.« In der Logik dieser Politik verlangte Naumann eine »weltge-
schichtliche Koalition« gegen England, die am Ende den schon 1899 fiir
unvermeidlich gehaltenen »Weltkrieg gegen England« fiihren sollte.!” Diese
anglophobe idée fixe legte Naumann andererseits die Hoffnung nahe, dass
sich Deutschland langfristig doch mit dem revanchebediirftigen Frankreich
arrangieren konne. SchlieBlich — und das sollte fiir ihn am folgenreichsten
werden — sah er in Russland einen prinzipiellen Kontrahenten und legte schon
um 1900 mit einer Publikation »Deutschland und Osterreich« eine feste Bin-
dung des Deutschen Reiches an das Habsburger Reich nahe, — ein sehr proble-
matisches Konzept, denn damit band es sich tendenziell an die — wie Max
Weber im Weltkrieg dann formulieren sollte — »Dummbheit« der »Wiener
Hof-Politik«, wie sie in der Julikrise 1914 betrieben werden sollte. '

Anders als die Formulierungen um 1900 erwarten lassen, verfiel Naumann
nach dem 1. August 1914 aber keineswegs in einen Kriegsrausch. Zwar blieb
auch er nicht verschont von der euphorischen Siegeszuversicht der ersten
Kriegswochen, aber schon im Januar 1915 prognostizierte er deutlich herab-
gestimmt, dass der »Krieg ... remis ausgehen« werde.!” In dieser Bedriingnis
arbeitete er seine grofdeutsche Vorkriegsidee zu seiner einflussreichsten
Publikation aus, dem »Mitteleuropa-Buch« vom Oktober 1915, das binnen
acht Monaten in 100.000 Exemplaren gedruckt wurde und das man auch heute
noch mit seinem Namen verbindet.

Drei Hauptthesen machten das Buch fiir den deutschen und Osterreichischen
Leser im Krieg attraktiv: Erstens, die Behauptung, das kiinftige Europa werde
durch zwei von Norden nach Siiden laufende Grenzwiélle — »chinesische Mau-
ern aus Erde und Stacheldraht« — in drei Blocke gespalten, der eine Wall
»irgendwie vom Unterrhein bis zu den Alpen« verlaufend, der andere »von
Kurland bis rechts oder links von Ruménien«. Deutschland werde sich fiir die
Zukunft auf eine »Politik des Schiitzengrabens, also eines zivilen Zweifron-
tenkrieges, einrichten miissen.'® Die Hoffnung auf ein Arrangement mit
Frankreich war damit begraben und auf der anderen Seite der spatere Kampf
um die Revision der in Versailles fixierten deutschen Ostgrenze vorwegge-
nommen. Zweitens, der gegenwartige deutsch-habsburgische Verteidigungs-

15  Zit. nach Schieder (wie Anm. 2), S. 375f.

16  Zit. nach Spael (wie Anm. 2), S. 144.

17 Zit. nach ebd., S. 142.

18  Zit. nach Schieder (wie Anm. 2), S. 385; vgl. zum Ganzen die Einleitung ebd., S. 374-399;
Frolich (wie Anm. 2).

21

18.01.2026, 22:27:37, Nic)


https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

bund miisse weiterentwickelt werden zu einer umfassenden Wirtschaftsge-
meinschaft. Der Druck des Krieges und der tatséchlichen Tendenz zur Trans-
formation des Privatkapitalismus zu einer Art Staatssozialismus werde Deut-
sche, Osterreicher und Ungarn in ihrer Wirtschaftsgesinnung zu einem ein-
heitlichen »Wirtschaftsvolk« verschmelzen, in dem sich die Wirtschaftsform
der Zukunft tiberhaupt vorbereite. Drittens schlieBlich schlug Naumann einen
staatlichen Zusammenschluss zumindest des Deutschen Reiches und Oster-
reich-Ungarns vor, dem er spéter im Krieg noch Bulgarien hinzufiigte. Nau-
mann wollte die bestehenden Staaten durchaus erhalten, sie sollten innere
Streitfragen, etwa der Konfession und der Nationalititenpolitik, weiterhin
selbst entscheiden, aber {iber ihnen sollte sich ein »Oberstaat Mitteleuropa«
wdlben, der hauptsdchlich fiir Wirtschaft und Militdr zustindig sein sollte.
Damit dachte Naumann in den élteren Kategorien eines deutschen Staaten-
bundes. Er transformierte sie kriegsentsprechend, gab ihnen dabei allerdings
auch eine deutsche Zielprojektion iiber das Ende des Weltkriegs hinaus.
Natiirlich sollte Deutschland die fiihrende Rolle in diesem Staatsgebilde spie-
len. Aber weitab von allem alldeutschen Nationalismus sprach er den soge-
nannten »Zwischenvolkern« durchaus ein Recht auf Selbstbestimmung zu,
dessen Grenzen Naumann allerdings nicht genauer bestimmte. Immerhin wur-
den unter dem Druck der sich verschlechternden Kriegslage seine Formulie-
rungen insbesondere gegeniiber dem polnischen Anspruch auf die Wiederher-
stellung eines eigenen Staates immer weicher. Das Buch wurde im Habsbur-
ger Reich wie in Deutschland lebhaft und vielfach diskutiert, Naumann erhielt
viel Zuspruch auch von biirgerlich-liberalen Deutsch-Osterreichern, und es
hat sicher dazu beigetragen, der gro3deutschen Idee den enormen Auftrieb zu
geben, den sie wihrend der Weimarer Jahre hatte.

Dass Naumanns Mitteleuropa-Idee ein »Verteidigungsgedanke gegeniiber
dem ostlichen und westlichen Imperialismus« gewesen sei, wie Theodor
Heuss 1923 meinte,! scheint eine etwas zu freundliche Formulierung. Nur
defensiv oder in Kategorien eines status quo ante 1914 dachten weder die
Reichsregierung, noch das politische, wirtschaftliche und wissenschaftliche
Establishment, noch die Mehrheit der deutschen Wéhler, die allerdings wéh-
rend des Krieges auch nicht zu den Urnen gerufen wurden. Immerhin hielt
sich Naumann aus den leidenschaftlichen Kriegszieldebatten und ihren anne-
xionistischen Wunschtrdumen weitgehend heraus.

19  Heuss 1923 (wie Anm. 2), S. 63.

22

18.01.2026, 22:27:37, Nic)


https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

v

Die breite Resonanz auf das Buch mag ihn vielleicht ein wenig entschédigt
haben fiir die zumindest anfinglich hartnickige Erfolglosigkeit bei einem
Projekt, das uns heute wichtiger erscheint als manches andere Vorhaben Nau-
manns: dem Kampf um stérkeren Parlamentseinfluss. Man kann nicht wirk-
lich sagen, fiir Naumann sei die Parlamentarisierung des Reiches von Anfang
an ein Hauptziel gewesen. Auch zu Beginn des Krieges beschéftigte ihn das
Thema wenig. Im Gegenteil — es mochte scheinen, als liege ihm an der Stir-
kung der kaiserlichen Stellung. Er hatte die frithen Sympathien Wilhelms II.
fiir eine reformistische Sozialpolitik ernstgenommen und glaubte, in einem
sozialen Kaisertum die wesentliche Klammer fiir die Integration der nationa-
len Gesellschaft gefunden zu haben. Der griffige Titel fiir dieses 1900 in einer
grofleren Schrift publizierte Programm lautete: »Kaisertum und Demokratie«.
Das Kaisertum stand fir die Einheit aller Deutschen, die Demokratie auf der
Basis des allgemeinen und gleichen Mannerwahlrechts zum Reichstag fiir
biirgerliche Selbstbestimmtheit und die Mobilisierung aller Ressourcen der
Nation, die durch die imperialistische Machtpolitik geboten schien. Der deut-
sche Imperialismus sollte also auch der notwendigen Modernisierung von
Wirtschaft, Kultur und Gesellschaft Deutschlands dienen.

Naumanns Versuch, mit dem »National-Sozialen Verein« unter dem Vorzei-
chen deutscher »Weltpolitik« zu einer parteipolitischen Synthese von Natio-
nalismus, Sozialismus und Liberalismus zu kommen, scheiterte allerdings aus
mehreren Griinden. Der politisierende Ex-Pastor und Bildungsbiirger Nau-
mann entwickelte zwar eine charismatische Anziehungskraft auf politisch
engagierte, sozialbewusste Bildungsbiirger, junge und éltere Professoren, auf
die kathedersozialistischen Gelehrten, vor allem auf politisierende protestan-
tische Pfarrer. Aber es gelang ihm nicht, breite Wiahlerschichten anzuspre-
chen. Er teilte damit als parteipolitischer Newcomer das Schicksal des Libera-
lismus insgesamt, der angesichts der zunehmenden Fragmentierung und inter-
essenpolitischen Versdulung der Gesellschaft an Uberzeugungskraft und
Attraktivitidt verlor. Offensichtlich durchschaute Naumann sein Dilemma
ziemlich genau, an der Spitze einer elitenpolitisch originellen und im Rahmen
einer reinen Elitensammlung auch recht erfolgreichen Bewegung zu stehen,
damit aber auch Gefahr zu laufen, letztlich in einer bildungsbiirgerlichen
Honoratiorenvereinigung stecken zu bleiben. Sonst hétte er seinen Anlauf zu
einer Parteigriindung nicht tentativ-zuriickhaltend »Verein« genannt und sich
nicht nach dem Scheitern bei den Reichstagswahlen 1898 und 1903 der eta-
blierten Partei des fortschrittlichen Teils der liberalen Gesamtbewegung, der
»Freisinnigen Vereinigung« angeschlossen.

23



https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Aus heutiger Sicht ist gleichwohl Naumanns Fahigkeit hervorzuheben, mit
Gelehrten und Intellektuellen in Kontakt zu kommen und sie zur Mitarbeit in
der aktiven Politik zu bewegen — wobei das Ausmalf der praktischen Mitarbeit
natiirlich weit hinter Naumanns Vorstellungen zuriickblieb. Naumann war ein
ingenidser Netzwerker. Es ist schon eine Leistung, wenn der Anfiihrer einer
politischen Splittergruppe, die der National-Soziale Verein letztlich war,
seine Politik im engsten personlichen Austausch mit dem bedeutendsten
Soziologen des 20. Jahrhunderts formulierte, mit Max Weber; wenn er den
flihrenden Nationalokonom seiner Zeit, Lujo Brentano, gewinnen konnte,
wenn er sich mit dem bedeutenden Juristen und Rechtshistoriker Rudolf
Sohm politisch zusammentat und wenn er mit der Zeitschrift »Die Hilfe« ein
in linksliberalen Kreisen viel gelesenes, qualitativ hochrangiges Diskussions-
forum schuf und eben damit ein ausgepragtes und — fiir die Verhéltnisse des
individualistischen Liberalismus — auch belastbares Gemeinschaftsbewusst-
sein stiftete. Ich selbst stiel3 ibrigens kiirzlich im Nachlass meines Grof3vaters
Eduard Hamm, eines insgesamt eher konservativen, wirtschaftsnahen bayeri-
schen Linksliberalen, auf einen grof3en Stapel dieser charakteristischen gelben
Hefte aus den 20er und 30er Jahren bis zur weitgehenden Gleichschaltung
1936, vielfach sorgfiltig mit Unterstreichungen durchgearbeitet.

Als der Verein mit seinen Kandidaten bei der Reichstagswahl 1903 durchfiel,
suchte Naumann zum Teil gegen den Willen seiner Mitstreiter entschieden
den Weg heraus aus dem politischen Konventikel-Dasein, wandte sich end-
giiltig dem Linksliberalismus zu und widmete einen betrdchtlichen Teil seiner
Arbeitskraft dem 1910 schlieBlich erfolgreichen Unternehmen, die drei links-
liberalen Gruppierungen im Reichstag zu einer einzigen, der »Fortschrittli-
chen Volkspartei«, zusammenzufassen. Naumann wuchs, nachdem er 1907
auch selbst ein Reichstagsmandat erobert hatte, in den letzten zwolf Jahren
seines Lebens zu einem der fiihrenden Parlamentarier des Reichs heran.
Zunehmend kdmpfte er jetzt auch darum, die Parlamentsrechte schrittweise
auszuweiten. Der entscheidende Einschnitt liegt hier wohl im Jahr 1908, als es
Wilhelm II. in der Daily-Telegraph-Affire in einer selbst fiir ihn singuléren
Weise gelungen war, das Reich zu blamieren. Es fehle dem deutschen Volk —
so schrieb daraufhin Naumann in der »Hilfe« — »die Sicherheit, da wir so gut
regiert werden, als es menschenmdglich ist«. Verantwortlich fiir diesen Fehl-
schlag der deutschen Politik sei einzig und allein die »unabsetzbare und
unverantwortliche monarchische Person, die unsrer Politik den Charakter des
Undurchgearbeiteten und Unberechenbaren gibt .... Wir wollen vom verant-
wortlichen Reichskanzler im Namen des Kaisers volkerrechtlich vertreten
werden, aber nicht vom Kaiser selbst.«*° Unter Anfithrung Naumanns betrie-

20  Zit. nach Spael (wie Anm. 2), S. 115. Zum Zusammenhang vgl. insgesamt ebd., S. 114ff.

24

18.01.2026, 22:27:37, Nic)


https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ben die Linksliberalen eine gemeinsame Adresse des Reichstags an den Kai-
ser, die freilich nicht zustande kam, weil der nationalliberale Parteifiihrer
Ernst Bassermann vor einem so weitgehenden Angriff auf die verfassungs-
rechtliche Stellung des Kaisers dann doch zuriickschreckte. Naumann wollte
ein Ministerverantwortlichkeitsgesetz, das die Verantwortlichkeit des Reichs-
kanzlers gegeniiber der Volksvertretung grundsétzlich formulieren sollte;
zudem sollte in § 15 der Reichsverfassung, in dem von der Ernennung des
Reichskanzlers durch den Kaiser die Rede ist, eingeschoben werden: »nach
Vorschlag des Reichstags«.

Dieses Gesetz hitte einen enormen Schritt in die Richtung einer parlamenta-
rischen Monarchie dargestellt. Allerdings ging Naumann selbst nicht mit
letzter Entschlossenheit vor. Die BloBstellung des Reichskanzlers Biilow
durch das Gerede des Kaisers im »Daily Telegraph« hitte die Moglichkeit
geboten, Biillow selbst zu stiirzen und damit auch ein verfahrensbildendes
Exempel dafiir zu statuieren, dass die Benennung und Entlassung des Reichs-
kanzlers in die Zustindigkeit des Reichstags fiel. Gegen ein solch energi-
sches Vorgehen sprach aber fiir Naumann unter anderem das von ihm als
hoch eingeschitzte Risiko, dass eine solche Krise am Ende unabsehbare Wei-
terungen nach sich ziehen konne und schlieflich nicht mehr unter Kontrolle
zu bringen sei.

Energischer und entschlossener betrieb Naumann dagegen nach Ausbruch des
Krieges die Demokratisierung des preuBlischen Dreiklassenwahlrechts —
neben der herausgehobenen Stellung des Kaisers die entscheidende Friktion
im Verfassungsgefiige des Kaiserreichs. Damit war zumindest ein verfas-
sungspolitischer Minimalkonsens auch mit der SPD und mit dem katholischen
Zentrum gefunden, der dann seit Ende 1916 zur praktischen Zusammenarbeit
der spiteren » Weimarer Koalition« fiihrte. Naumann spielte bei dieser zoger-
lichen und von der Notlage erzwungenen Anndherung zwischen Fortschritt-
lich-Liberalen, SPD und Zentrum die bedeutende Rolle, die von ihm zu
erwarten war. Auch jetzt noch fiel ihm die Abkehr von der Monarchie und die
Wendung zum reinen Parlamentarismus schwer: »Was bei uns das Volk will,
ist nicht Republik, sondern Durchfiihrung der preuBischen Verfassung,
schrieb er im Mai 1917 in seinem Artikel »Die Monarchie im Kriege«. Er
bemiihte vor allem das Argument, eine stirkere Entfaltung des Parlamentaris-
mus werde am Ende auch der Monarchie zugute kommen.?! Aber nolens
volens trieb er im Oktober 1918 dann doch den endgiiltigen Durchbruch des
Parlamentarismus voran. Damit komme ich zu einer kurzen abschlieenden
Bilanz.

21  Zit. nach Spael, S. 156.

25



https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VI

Wenig Irritation diirfte nach wie vor die semantische Néhe von »national-
sozial« und national-sozialistisch« auslosen. »National-sozial« nannte Nau-
mann ein Konzept, das fiir ihn und Mitstreiter wie Max Weber zwingend not-
wendig, aber ohne imperialistische Weltpolitik nicht vorstellbar war. Nach
dem Zusammenbruch aller deutschen Weltmachtambitionen im November
1918 lo6ste sich Naumann erstaunlich rasch von der Obsession durch die
»Weltpolitik«. Anders als vor 1914 hatte sie auch keinerlei Fundament mehr
in den 6konomischen Ressourcen Deutschlands und in den Funktionsmecha-
nismen des internationalen Systems. Umso wichtiger ist es festzuhalten,
worum es bei der Verbindung des Nationalen mit dem Sozialen in der Sicht
der linksliberalen Bildungs- und auch Wirtschaftsbiirger eigentlich ging:
etwas modisch gesprochen um das Heranholen einer Parallelgesellschaft, der
»Subkultur« der sozialistischen Arbeiterbewegung, an die biirgerliche Gesell-
schaft. Dafiir musste auch diese selbst sich 6ffnen. Grundsétzlich hat sich das
Konzept durchgesetzt, zumindest in den Anfangsjahren der Weimarer Repu-
blik und dann in den spéten 1940er und 50er Jahren. Die Entproletarisierung
der Arbeiterschaft im westdeutschen Wirtschaftsaufschwung fiihrte zu jener
»nivellierten Mittelstandsgesellschaft« (Helmut Schelsky), die als Zukunfts-
vision hinter Naumanns Gesellschaftsmodell gestanden hatte und von der er
nicht ganz ohne Grund glaubte, dass sie politisch fiir den Sozial-Liberalismus
optieren werde. Dass man in dieser Mittelstandsgesellschaft den Partei-Libe-
ralismus gar nicht mehr so dringend brauchen wiirde wie vor und nach 1914,
weil sowohl CDU wie SPD liberale Kernforderungen in ihre Programmatik
aufnahmen und verwirklichten, hat Friedrich Naumann wohl nicht vorherge-
sehen. Mdoglicherweise hétte es ihn auch gar nicht besonders gestort.

Problematischer scheint dagegen der nationalstaatliche Machtimpuls, erst mit
der »Weltpolitik«, dann mit dem »Mitteleuropa-Konzept«. Wie zwingend
dem deutschen Biirgertum vor 1914 die Weltpolitik erschien (jedenfalls in der
Zielsetzung, nicht so sehr in den vielfach schon von den Zeitgenossen kriti-
sierten Formen und Methoden), habe ich anzudeuten versucht. Die Mitteleu-
ropa-Idee blieb im Urteil der Spateren lange belastet durch die Ndhe zum
groBBdeutschen Gedanken, durch die Perspektive einer Ausdehnung iiber das
Habsburger Reich hinaus nach Siidosten sowie durch die Tatsache, dass Nau-
manns Konzilianz gegeniiber den nationalpolnischen Forderungen durch die
Notlage des Krieges erzwungen wurde. Natiirlich herrschte bei Naumann
letztlich die Vorstellung vor, Deutschland stehe aufgrund seiner kulturellen
Uberlegenheit eine, wenn auch indirekte, politische Herrschaft {iber Polen zu.
Andererseits hat sich Naumann, anders als manche seiner Mitstreiter wie etwa
Paul Rohrbach, von Anwandlungen eines volkischen Deutsch-Nationalismus
freigehalten. Ethnisch fundierter Nationalismus lag ihm fern — allerdings lasst

26



https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sich zwischen ethnischem und Kulturnationalismus nicht immer ganz deutlich
trennen. Selbst wenn sich Adolf Hitler gelegentlich in »Mein Kampf« auf
Naumanns »Mitteleuropa« bezog, so unterschied sich Naumanns Idee doch in
so gut wie allen Punkten von Hitlers GrofBdeutschland oder gar seinen
Ostraum-Phantasien.?? Schon im Kaiserreich hatte Naumann heftig die Into-
leranz gegentiber der elsdssischen und der dianischen Minderheit und die anti-
polnische Germanisierungspolitik kritisiert. Nicht alle Linksliberalen waren
in diesem Punkt so konsequent wie Naumann. Uberhaupt fillt auf, dass sich
die relative Geschlossenheit der sozialliberalen Kerntruppe aus dem Kaiser-
reich schon im Krieg und dann vor allem zum Ende der Weimarer Republik
hin weitgehend aufldste. Einige Vertreter des sozialen Fliigels wie Anton
Erkelenz und Helmut von Gerlach gingen nach links, die meisten zumindest
ein Stiick weit nach rechts.

Man kann das Mitteleuropa-Buch allerdings sehr wohl auch als geméiBigte
Antwort eines liberal und national gesinnten Biirgers auf die alldeutschen
Annexions-Phantasien im Ersten Weltkrieg lesen. Walter Rathenau entwarf in
den ersten Monaten des Weltkriegs ganz dhnliche Vorstellungen. Wer weit
zuriickgreifen will, stoBt nicht nur auf die Idee eines Doppelbundes in der
Revolution 1848/49, sondern schon im Vormérz auf Friedrich Lists politisch
aufgeladene Schutzzoll-Vorstellungen fiir einen siidostmitteleuropdischen
Wirtschaftsraum. Naumanns Konzept ist zwar machtpolitisch inspiriert, aber
verfassungspolitisch foderativ gedacht. Die weitgehende Autonomie der ein-
zelnen Staaten sollte nur bei der wirtschaftlichen und militarischen Verein-
heitlichung unter deutscher Fiihrung eingeschriankt werden. Erinnert sei auch
daran, dass Naumanns Schiitzengraben-Theorie gegeniiber einem Nach-
kriegs-Frankreich ein spezifisches Kriegsprodukt ist und dass er im Gegensatz
zu fast allen politisch Verantwortlichen und Denkenden einen Ausgleich mit
Frankreich prinzipiell fiir wiinschenswert und auch moéglich hielt. Was hindert
uns, fiir einen Moment an den heutigen Zustand Europas und der Européi-
schen Union zu denken? Dass es einen faktischen informellen Primat der Zen-
tralméchte Deutschland und Frankreich gibt, wird kaum jemand bestreiten,
raumlich ist die Dimension durch den Einbezug Siideuropas zwar eine ganz
andere geworden, aber das Hauptgewicht der europdischen Einigung liegt bei
der Wirtschaftsverfassung; die militdrische Zusammenarbeit ist ausreichend,
sie weiter zu forcieren, liegt derzeit kein unmittelbarer Anlass vor. Im Ubri-
gen muss man mit solchen Streiflichtern in die Gegenwart natiirlich sehr vor-
sichtig umgehen.

Wichtiger als eine in jedem Fall prekdre posthume Ehrenrettung des Mitteleu-
ropa-Buches ist es mir, noch einmal das Profil des Politikers und politischen

22 Vgl. zur Nachwirkung von Naumanns Mitteleuropakonzept Kurlander (wie Anm. 2),
S. 85ff., 117ff., 124f., 128ff., 142ff.

27

18.01.2026, 22:27:37, Nic)


https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Denkers Naumann zu schérfen. Naumanns politische Biographie ist gepragt
von durchgingigen und tiefgreifenden Lernprozessen, denen er sich, in der
Reaktion auf Zustinde, die er als unhaltbar empfand, zeitlebens unterzog.
Naumann bewegte sich politisch, er analysierte die jeweils aktuellen Hand-
lungsbedingungen und -chancen, er zwang sich — weithin mit Erfolg — zu Rea-
lismus und Machtorientierung, so etwa bei der Abgrenzung vom steril gewor-
denen christlich-sozialen Konservativismus, aber auch vom dogmatischen
Manchester-Liberalismus mancher Freisinnigen im Kaiserreich. Aber er
wurde dabei auch nicht zum gedankenarmen reinen Pragmatiker. Als politi-
scher Kommentator und Publizist, aber auch als Redner, fiel er durch Lebens-
nihe, seine zupackende Sprache und seinen Humor auf. Was die politischen
Inhalte angeht, so stand Naumann in der Tat — blickt man auf die Konstella-
tion ,Kaisertum/alte Eliten, Links- und Nationalliberale, Zentrum und Sozial-
demokraten®, intellektuell und politisch zwischen den Parteien, aber er agierte
dabei keineswegs dogmatisch oder rechthaberisch, sondern in der Einsicht in
die Mechanismen der Politik — wenn er sich mit ihnen auch niemals ganz
zufrieden gab. Er war ein Parteifiihrer, der sich tatsdchlich nicht scheute, als
»Parlamentédr zwischen den Fronten« (Conze) zu stehen. Vielmehr suchte er
diese Rolle geradezu. »Parlamentir zwischen den Fronten«, ohne das Funda-
ment der eigenen Partei preiszugeben — das ist aus heutiger Sicht kein Negati-
vattribut, sondern genau das, was wir brauchen — und was auch damals, beim
Ubergang von der konstitutionellen Monarchie zur demokratischen Republik
inmitten katastrophaler Krisen und Note, gebraucht wurde. Es bedarf, um
einer solchen Rolle gerecht zu werden, betrichtlicher intellektueller Qualiti-
ten, grofler politischer Erfahrung, eines umsichtigen Realitéitssinns, und
schlieBlich der Bereitschaft, Verantwortung zu iibernehmen und eine gewisse
Selbstandigkeit auch gegeniiber der eigenen Partei zu wahren. Knapp 90 Jahre
nach Naumanns Tod steht fiir die Diskussion {iber sein Erbe weniger der Sozi-
alliberale, schon gar nicht der Imperialist, sondern vor allem der lernfahige
intellektuelle Politiker und Parlamentarier Naumann im Vordergrund des
Interesses.

28

18.01.2026, 22:27:37, Nic)


https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Christhard Schrenk

Friedrich Naumann und Heilbronn — Einblicke in das
»Netzwerk Jackh, Bruckmann, Heuss«!

»Geehrte Versammlung!« Mit dieser Anrede pflegte Friedrich Naumann viele
seiner Reden zu beginnen. Das Verhiltnis zwischen Heilbronn und Friedrich
Naumann scheint sich im Wesentlichen in 50-Jahres-Schritten zu vollziehen.
Um 1910, als Naumann etwa 50 Jahre alt war, wirkte er als Reichstagsabge-
ordneter fiir den Wahlkreis Heilbronn. Ein halbes Jahrhundert spéter, 1960,
ehrte ihn Heilbronn zum 100. Geburtstag mit einer groBen Gedachtnisausstel-
lung. Und weitere 50 Jahre danach, im Jahr 2010, beschiftigen wir uns erneut
vor Ort mit Friedrich Naumann. Aber es handelt sich nicht einfach um eine
Wiederholung im 50-Jahres-Rhythmus. Denn um 1910 prigte die politische
Realitdt das Verhéltnis zwischen Naumann und Heilbronn. Ein halbes Jahr-
hundert spéter, also 1960, stand das dankbare Gedenken an Naumann im Mit-
telpunkt. Theodor Heuss beendete seine Rede anlésslich der damaligen Heil-
bronner Naumann-Gedéachtnisfeier mit den Worten: »An ihn [Friedrich Nau-
mann, C. Sch.] denken, heifit ihm danken.«?

Heute geht es nicht mehr so sehr um das dankbare Erinnern, sondern darum,
die damalige Situation zu analysieren, um daraus moglicherweise Schliisse
fiir die aktuelle Gegenwart ziehen zu konnen. Ich werde das aus stadthistori-
scher Sicht versuchen.

Am Anfang stehen einige Gedanken zu Friedrich Naumann. Insbesondere
geht es dabei um eine Untersuchung der Reichstagswahl von 1907, die Nau-
mann im Wahlkreis Heilbronn gewonnen hat. Aber natiirlich stand der Politi-
ker Naumann in Heilbronn nicht isoliert, vielmehr war er mit einem Freundes-
kreis verbunden, der sich aus vielen herausragenden Personlichkeiten zusam-
mensetzte. Deshalb soll sich hier mit dem Heilbronner Naumann-Netzwerk
auseinandergesetzt werden, das ja in gewisser Weise die »Heilbronner Lokal-
ausgabe« des groen Naumann-Kreises darstellt.

1 Der Stil des Vortrags, den der Verfasser am 22. Oktober 2010 im Heilbronner SchieBhaus
hielt, wurde mit entsprechend eingeschrinktem Anmerkungsapparat weitgehend beibe-
halten.

2 Theodor Heuss: Friedrich Naumann und sein Verméchtnis an unsere Zeit. In: Axel Hans
Nuber: D. Friedrich Naumann. Katalog zur Gedéchtnisausstellung in Heilbronn anldsslich
seines 100. Geburtstages am 25. Marz 1960. Heilbronn 1962, S. 19-26, hier S. 26.

29

18.01.2026, 22:27:37, Nic)


https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Wirksamkeit dieses Heilbronner Beziehungsgeflechts verhalf Friedrich
Naumann zu einem Reichstagsmandat. Eine zentrale Rolle in diesem Netz-
werk spielten Ernst Jackh, Peter Bruckmann und Theodor Heuss, mit denen
sich dieser Beitrag befassen wird. Dariiber hinaus wird kurz auch noch auf
einige andere Personlichkeiten eingegangen, die jeweils etwas zu unserem
Bild von Friedrich Naumann beitragen und durch deren Charakterisierung die
Vielschichtigkeit und langfristige Bedeutung des Naumannschen Bezie-
hungsgeflechts noch deutlicher erkennbar wird.

Am Schluss wird sich herausstellen, dass das Netzwerk aber nicht nur Fried-
rich Naumann einen Sitz im Reichstag sicherte. Vielmehr ergab sich daraus
auch fiir die Stadt Heilbronn ein positiver Impuls. So kann am Beispiel Nau-
manns aufgezeigt werden, wie ein zunichst auf eine spezielle Person ausge-
richtetes Beziehungsgeflecht am Ende die Entwicklung einer Stadt beférdern
und in ihrer Dynamik unterstiitzen kann. Darin liegt aus der Sicht der Heil-
bronner Stadtgeschichtsforschung die aktuelle Relevanz der Beschiftigung
mit dem Heilbronner Naumann-Netzwerk.

II.

Damit kommen wir zu Friedrich Naumann, {iber dessen Biographie an dieser
Stelle nicht viel gesagt werden muss. Am 25. Mérz 1860 in Stormthal bei
Leipzig als Pfarrerssohn geboren, hat Naumann zunichst Theologie studiert,
und es ist bekannt, dass er in diesen frithen Jahren stark von Johann Hinrich
Wichern geprigt wurde, sich sehr fiir dessen »Innere Mission« engagierte und
er im Laufe der Zeit iiber die Auseinandersetzung mit den sozialen Noten der
Menschen schlieBlich zur Politik gefunden hat.® Dabei stand er als Berufspo-
litiker stets fiir eine politische Tradition der biirgerlichen Freiheit, an die dann
nach dem Zweiten Weltkrieg die FDP ankniipfte.*

Bei der Reichstagswahl 1907 gelang es dem aus Sachsen stammenden Berli-
ner, in Heilbronn einen wiirttembergischen Wahlkreis zu gewinnen. Dies
kann wohl als eine kleine Sensation gewertet werden, denn Friedrich Nau-
mann war zwar zu diesem Zeitpunkt als Politiker und Publizist schon ein
bekannter Mann. Aber er hatte bis dahin eben noch kein Mandat im Reichstag
erringen konnen.’ Fiir die Reichstagswahl 1907 hatte Naumann verschiedene

3 Heuss (wie Anm. 2), S. 20.

4 Theodor Heuss: Friedrich Naumann. In: Neue Deutsche Biographie, Bd. 18. Berlin 1997,
S. 767-769, hier S. 769.

5 Jirgen Frolich: Von Heilbronn in den Reichstag. Theodor Heuss, Friedrich Naumann und
die »Hottentotten-Wahlen« in Heilbronn 1907. In: Zeitschrift fiir Wiirttembergische Lan-
desgeschichte 67 (2008), S. 353-366, hier S. 354-355.

30

18.01.2026, 22:27:37, Nic)


https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kandidatur-Optionen. Jiirgen Frolich hat kiirzlich geschildert, wie es letztlich
zu Naumanns Kandidatur in Heilbronn gekommen war.® Danach entschied
sich Naumann im Wesentlichen aus zwei Griinden fiir die Stadt am Neckar:
Einerseits ermunterten ihn profilierte Heilbronner Personlichkeiten dazu, und
andererseits erhielt er hier die Unterstiitzung des gesamten liberalen Lagers,
das andernorts oft sehr zersplittert war.’

Der von Naumann 1907 gewonnene wiirttembergische Wahlkreis I1I mit Heil-
bronn im Zentrum befand sich im Nordwesten des Konigreiches Wiirttemberg
und bestand aus den Oberdmtern Heilbronn, Brackenheim, Besigheim und
Neckarsulm.

Bekanntlich ist Naumann dieser Wahlsieg keineswegs einfach in den Schof3
gefallen; vielmehr gab es starke Konkurrenz. Zuerst ist der konservative Poli-
tiker Dr. Theodor Wolff® zu nennen. Dieser war fiir den Wiirttembergischen
Bauern- und Weingirtnerbund bereits 1903 in den Reichstag gewéhlt worden
und zog 1907 quasi als Titelverteidiger in den Wahlkampf. Der andere starke
Mitbewerber war der Sozialdemokrat Franz Feuerstein®, der zwar 1907 unter-
lag, der bei der nachsten Reichstagswahl 1912 Naumann aber das Heilbronner
Mandat wieder abnehmen sollte.

In wilhelminischer Zeit wurde keine Reichstagswahl in diesem Wahlkreis im
ersten Wahlgang entschieden. Da keiner der Kandidaten auf Anhieb die nach
Wahlrecht notwendige absolute Mehrheit erringen konnte, war jedes Mal eine
Stichwahl der beiden Bestplatzierten nétig. Bei der Wahl am 25. Januar 1907
waren 35351 Minner wahlberechtigt. Es wurden 30720 giiltige Stimmen
abgegeben. Die Wahlbeteiligung lag bei 86,9%. Von den giiltigen Stimmen
entfielen auf Theodor Wolff (WiiBB)!? 11529 Stimmen (37,5%), auf Fried-
rich Naumann (FrVg)!' 9731 Stimmen (31,7%) und auf Franz Feuerstein
(Sozialdemokratie) 9468 Stimmen (30,8%). Sonstige Personen erhielten
zusammen 10 Stimmen. 2

Aufgrund dieses — einigermaflen knappen — Ergebnisses wurden der konser-
vative Wolff und der liberale Naumann zur Stichwahl am 5. Februar 1907
zugelassen. Fiir den Ausgang dieser entscheidenden Wahl war es sehr wich-
tig, welche Empfehlung die drittplatzierte Sozialdemokratie abgeben wiirde.

6  Frolich (wie Anm. 5).

7 Frélich (wie Anm. 5), S. 356-357.

8  Zu Wolff vgl. Frank Raberg (Hrsg.): Biografisches Handbuch der wiirttembergischen Land-
tagsabgeordneten 1815—1933. Stuttgart 2001, S. 1035.

9  Franz Feuerstein (1866-1939): Griinder der Vereinsdruckerei und der Zeitung Neckar-
Echo; 1912-1918 Mitglied des Reichstags und 1928-1933 Mitglied des Wiirttembergischen
Landtags. Vgl. dazu: Chronik der Stadt Heilbronn V (1939-1945). Heilbronn 2004, S. 27
(31. Mai 1939). Vgl. auch Raberg (wie Anm. 8), S. 203-204.

10 Wirttembergischer Bauern- und Weingértnerbund.

11 Freisinnige Vereinigung.

12 Neckar-Zeitung vom 26. Januar 1907, S. 6.

31

18.01.2026, 22:27:37, Nic)


https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Wahlempfehlung der SPD erfolgte zugunsten von Naumann, der in der
Stichwahl etwa zwei Drittel der ehemaligen Feuerstein-Stimmen auf sich ver-
einigen konnte. So zog er an Wolff vorbei und gewann mit 52,5% (15696 zu
14178 Stimmen)."?

Wenn man dieses Ergebnis genauer analysiert, dann ergeben sich bemerkens-
werte Erkenntnisse. In den vier Oberdmtern des Wahlkreises III gab es damals
zusammen insgesamt 100 selbstindige Stidte und Gemeinden.'* In der Stich-
wahl lag der konservative Kandidat Dr. Wolff in 92 der 100 Gemeinden
deutlich vorn. In der groBen Fliche des Wahlkreises siegte Wolff {iber
Naumann sogar mit einer Zweidrittelmehrheit, der Vorsprung betrug dabei
5922 Stimmen."

Dass Naumann dennoch gewann, lag an den {iibrigen acht Gemeinden, in
denen er jeweils deutlich besser abschnitt als Wolff. Konkret siegte Naumann
in Brackenheim (mit 175 zu 116), in Kochendorf (mit 319 zu 107) und auch in
Mockmiihl (mit 270 zu 93) deutlich. In Besigheim lag Naumann (mit 555 zu
77) klar vorn, ebenso in Bietigheim (mit 749 zu 143), in Neckargartach (mit
445 zu 84), in Bockingen (mit 1141 zu 209) und insbesondere in Heilbronn
(mit 5831 zu 1200).'¢

Im Gesamtwahlkreis lag Naumann etwa 1500 Stimmen vor Wolff. Aber allein
in der Stadt Heilbronn holte Naumann 4600 Stimmen mehr als Wolff. Zahlt
man die damals selbstindigen (und 1933 bzw. 1938 nach Heilbronn einge-
meindeten) Kommunen Bockingen und Neckargartach hinzu, so erreichte
Naumann hier fast 6000 Stimmen mehr als Wolff. Auf diese Weise konnte
Naumann den Vorsprung von Wolff von gut 5900 Stimmen in 92 Gemeinden
allein mit seinem Sieg in Heilbronn, Béckingen und Neckargartach kompen-
sieren.

Beziiglich der Bauern und Weingértner als Wahlergruppe stand Naumann
allerdings eher mit dem Riicken zur Wand. Das macht eine Werbe-Anzeige
vom Januar 19077 deutlich, die einerseits illustriert, dass der Kandidat im
Stundentakt durch die Orte zog und Wahlkampf machte. Er sprach z. B. am
23. Januar 1907 um 14 Uhr in Hafnerhaslach, um 15 Uhr in Ochsenbach, um
16 Uhr in Cleebronn, um 17 Uhr in Botenheim und um 18 Uhr in Meimsheim.
Sehr aufschlussreich ist andererseits die in der genannten Anzeige abge-

13 Die Chronik der Stadt Heilbronn II (1896-1921), S. 103 (5. Februar 1907) berichtet:
»Reichstagsstichwahl. Naumann gewéhlt mit 15696 Stimmen (die Sozialdemokratie tritt
ein). Wolff 14178.«

14 Davon 17 im Oberamt Heilbronn (dazu: Hof- und Staatshandbuch des Konigreichs Wiirt-
temberg 1907, Teil 1. Stuttgart 1907, S. 457-459), 19 im Oberamt Besigheim (ebd., S. 451),
30 im Oberamt Brackenheim (ebd. S. 453—454), 34 im Oberamt Neckarsulm (ebd., S. 465—
460).

15 In den iibrigen Orten erhielt Naumann zusammen 6211 Stimmen (33,8%), Wolff 12133
Stimmen (66,2 %).

16  Zaber-Bote vom 11. Februar 1907, S. [2]-[3].

17  Zaber-Bote vom 21. Januar 1907, S. [4].

32



https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

druckte Erkldrung iiber Naumanns Stellung zum Weinbau. Der Kandidat
stellte klar, dass er die Erhaltung des siiddeutschen Weinbaus unbedingt fiir
ndtig halte und dass er die Interessen des Weinbaus nach besten Kriften for-
dern werde.

Ein Problem fiir Naumann war die Tatsache, dass er kein Schwabe war. Das
wurde ihm vorgeworfen. Als Beispiel sei ein kleines Gedicht zitiert, das
anonym verbreitet wurde:'®

»Den Wolff den guten Schwaben

Wollen wir in den Reichstag haben

Was aber soll mit Naumann sein,

Fort mit ihm dem Preuf3en,

Er soll wieder reisen!

Die Redekunst allein tut‘s nicht:

Denn sie besitzt auch mancher Wicht,

Die Landsleut selbst, sie wollen ihn nicht haben.
Und nun soll recht er sein uns Schwaben?

O lassen wir ihn gehen und zwar auf Nimmerwiedersehn.
Wird Naumann gewéhlt, o Graus

Wir brachten ihn nie mehr hinaus.

Drum wihlet Wolff, den guten Schwaben

Thn wollen wir im Reichstag haben.

Viele Wihler.«

Nach dem Wahlsieg von Naumann erwiesen sich die Anhénger des Bauern-
bundes nicht gerade als gute Verlierer, wie eine kleine Anzeige belegt,'’ die in
Cleebronn erschien. Hier konnte man lesen: »Alle diejenigen, welche fiir
Naumann gestimmt haben, haben von Montag, den 12. ds. Mts. an fiir das
(sic!) Liter Milch 16 Pfennig zu bezahlen. Wenn es ihnen zu viel ist, sollen sie
sie von Naumann beziehen. Die, welche fiir Wolff gestimmt haben, bekom-
men sie noch um den alten Preis.«

1L

Bevor wir uns mit Naumanns Heilbronner Netzwerk beschédftigen, soll noch
einmal auf den Politiker Naumann eingegangen werden. Dabei werden einige
Punkte herausgegriffen, die fiir das Heilbronner Naumann-Beziehungsge-
flecht von besonderer Bedeutung sind. Wenn man Naumanns politische
Grundhaltung mit einem Etikett versehen will, dann kénnte man ihn als links-
liberalen Politiker mit christlicher Basis bezeichnen, der fiir biirgerliche Frei-

18 Zaber-Bote vom 4. Februar 1907, S. [2].
19 Zaber-Bote vom 9. Februar 1907, S. [4].

33

18.01.2026, 22:27:37, Nic)


https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

heit stand. Dies will ich — mit der gebotenen Vorsicht — mit dem Schlagwort
»Liberalitit« ausdriicken. Sein Ziel bestand darin, die verschiedenen liberalen
Parteien und Stromungen zu biindeln, und diesem Ziel kam er spéter vor allem
mit der Griindung der DDP 1918 einen wesentlichen Schritt néher.

Schon 1894 schuf Naumann mit der Zeitschrift »Die Hilfe« fiir sich und sei-
nen Kreis ein Publikationsorgan, das fiir seine personliche Weiterentwicklung
und sein politisches Wirken von zentraler Bedeutung werden sollte. Das
Blatt trug bis 1902 den Untertitel »Gotteshilfe, Selbsthilfe, Staatshilfe, Bru-
derhilfe«. Spéter bezeichnete sich »Die Hilfe« als »Zeitschrift fiir Politik,
Wirtschaft und geistige Bewegung«. Daneben unternahm Naumann verschie-
dene Reisen, z. B. nach Palistina und Nordafrika, aber auch nach Osterreich
und Paris.?! Das brachte ihm zusitzliche weitverzweigte, internationale Ver-
bindungen ein.

1907 zdhlte Naumann — u. a. zusammen mit Theodor Fischer und Peter Bruck-
mann — zu den Initiatoren und Mitbegriindern des Deutschen Werkbundes.
Dabei handelte es sich um eine Organisation mit nationalem Anspruch. Thr
Ziel war es, Kunsthandwerk und Industrie bzw. Asthetik und Okonomie mit-
einander in Einklang zu bringen. Der Deutsche Werkbund entfaltete eine
enorme Wirksamkeit, etwa durch verschiedene Ausstellungen, darunter auch
ein berlihmtes Beispiel aus dem Jahr 1927, als in Stuttgart im Rahmen der
Ausstellung »Die Wohnung« die WeiBenhofsiedlung entstand.?> Und noch
ein letztes Detail: 1917 rief Naumann die «Staatsbiirgerschule« ins Leben,
eine Institution der politischen (Erwachsenen-)Bildung, die u. a. als Vorldufer
der Berliner »Hochschule fiir Politik« gilt.?*

Vor diesem skizzierten Hintergrund wenden wir uns nun dem Heilbronner
Netzwerk von Friedrich Naumann zu, wobei es lediglich um einen kleinen
Einblick bzw. nur um einige zentrale Personen geht. Dazu gehorte zunichst
Ernst Jackh (1875 —1959). Von 1902 bis 1912 wirkte er als Chefredakteur der
Neckar-Zeitung in Heilbronn. Unter seiner Leitung entwickelte sich das Blatt
von einer Lokalzeitung zu einem iiberregional angesehenen Presseorgan.’*
Jackh, der Friedrich Naumann politisch nahe stand, richtete die Neckar-Zei-
tung mit Unterstiitzung seines Verlegers Viktor Kraemer auf eine national-
liberale Position aus. Damit wurde Jackh zu einem wesentlichen Wegbereiter
fiir die Heilbronner Reichstagskandidatur Naumanns und fiir dessen Wahler-

20 Theodor Heuss: Friedrich Naumann. Der Mann, das Werk, die Zeit. Stuttgart 1937, S. 119—
123.

21 Ebd, S. 664.

22 Eine treibende Kraft fiir das Zustandekommen dieser Ausstellung war Peter Bruckmann,
dazu: Roland Giinter: Der Deutsche Werkbund und seine Mitglieder. 1907-2007. Essen
2009, S. 97.

23 Heuss (wie Anm. 4), S. 769.

24 Ernst Jackh: Der goldene Pflug. Lebensernte eines Weltbiirgers. Stuttgart 1954, S. 86-87.

34

18.01.2026, 22:27:37, Nic)


https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

folg im Jahr 1907.% Jickh setzte sich in der Neckar-Zeitung auch fiir den Bau
eines Heilbronner Stadttheaters ein. In diesem Zusammenhang machte er sich
fiir die Verpflichtung des renommierten Architekten Theodor Fischer stark, so
dass schlieBlich 1913 in Heilbronn ein bemerkenswertes Jugendstil-Theater
eingeweiht werden konnte.?®

Wichtig in Jackhs Leben ist auch sein Verhiltnis zur Tiirkei. 1908 reiste er
erstmals dorthin. Er berichtete in seinen Lebenserinnerungen, dass er 1908,
»nach ermiidender Reichstagswahlkampagne Erholung und Anregung auf3er-
halb der in Mitteleuropa iiblichen Sommerferien« suchte.?” Als Ziel dieser
Ferienreise entschied sich Jackh fiir die Tiirkei. Das bedeutet: Da sich Jackh
von seinem Einsatz im Naumann-Wahlkampf am Bosporus erholen wollte,
konnte sich Naumann mit der Vermittlung wichtiger politischer Tiirkei-Kon-
takte revanchieren, die Jackh in den folgenden Jahren immer weiter vertiefte
und ausbaute.”® Hier profitierte Jickh von den Verbindungen Naumanns.
Beide standen im Ubrigen auf der Seite der jungtiirkischen Revolution, und
beiden wird heute vorgeworfen, dass sie sich mit dem damit im Zusammen-
hang stehenden Volkermord an den Armeniern (1915 — 1917) nicht kritisch
genug auseinandergesetzt hitten.?” Unabhingig davon entwickelte sich Jiackh
bald zu einem bedeutenden Wegbereiter politischer Beziehungen der sich
damals modernisierenden Tiirkei zum Westen. 1914 wurde er zum Mitbe-
griinder und zum Ersten Vorsitzenden der Deutsch-Tiirkischen Vereinigung
in Berlin.*

Es gibt aber auch noch ganz andere Aspekte im Leben von Dr. Ernst Jackh. So
zahlte der Chefredakteur zu den Griindungsmitgliedern der »Section Heil-
bronn des Wiirttembergischen Vereins fiir Luftschiffahrt«. Diese Heilbronner
Sektion wurde 1909 aus der Taufe gehoben, Jackh {ibernahm das Amt des
Zweiten Vorsitzenden.?!

1912 gab Jiackh seine Chefredakteurs-Tatigkeit bei der Heilbronner Neckar-
Zeitung auf und wechselte nach Berlin. Er fungierte dort als Geschéftsfiihrer
des Deutschen Werkbundes. Dieses Amt versah er — mit einer Unterbrechung
von 1918 bis 19202 — bis 1922. Danach blieb er dem Deutschen Werkbund

25 Heuss (wie Anm. 20), S. 324; Theodor Heuss: Erinnerungen. 1905-1933. Tiibingen 1963,
S. 59; Paul Meyle: D. Friedrich Naumann zum Gedéchtnis. In: Nuber (wie Anm. 2), S. 12—
15, hier S. 12-13; Jackh (wie Anm. 24), S.90; Achim Frey: Ernst Jackh (1875-1959).
Schwabe, Journalist, Diplomat, Weltbiirger. In: Christhard Schrenk (Hrsg.): Heilbronner
Kopfe V. Lebensbilder aus fiinf Jahrhunderten. Heilbronn 2009, S. 5370, hier S. 55-56.

26  Frey (wie Anm. 25), S. 57.

27 Jdckh (wie Anm. 24), S. 120.

28 Jdckh (wie Anm. 24), S. 123-124.

29 Vgl. dazu z. B. Frey (wie Anm. 25), S. 62-63.

30 Frey (wie Anm. 25), S. 62.

31 Protokollbuch 1909 — 1924, Stadtarchiv Heilbronn, Wiirttembergischer Verein fiir Luft-
schiffahrt, Section Heilbronn, D 100 — 64, S. 1.

32 E-Mail von Rita Wolters vom Archiv des Deutschen Werkbundes vom 15. Februar 2010 an
den Verfasser.

35

18.01.2026, 22:27:37, Nic)


https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

auch weiterhin eng verbunden. 1916 schuf er zusammen mit Paul Rohrbach
und Philipp Stein die Wochenschrift »Deutsche Politik, die sich mit »Welt-
und Kulturpolitik« befasste.>* Paul Rohrbach war einer der meistgelesenen
Kommentatoren zu Themen der AuBen- und Kolonialpolitik in Deutschland®*
und gehorte ebenfalls zum Naumann-Umfeld; Heuss kannte ihn schon seit
seiner Berliner Zeit ab 1907.% Philipp Stein als der Dritte im Bunde erlangte
als Exponent des deutschen Genossenschaftswesens Bekanntheit.>®

1920 griindete Ernst Jickh — zusammen mit anderen Wissenschaftlern — in
Berlin die Deutsche Hochschule fiir Politik. Dabei handelte es sich zundchst
um eine private Einrichtung, deren wesentliches Ziel in einer Stirkung der
Demokratie bestand. Thre Vorlduferin war, wie erwéahnt, Naumanns Staatsbiir-
gerschule. Als die Nationalsozialisten 1933 politisch Einfluss auf die Hoch-
schule nahmen, emigrierten viele Dozenten, so auch Ernst Jickh. Er ging
zunéchst nach England, 1940 nahm er einen Ruf als Professor fiir Internatio-
nale Beziehungen mit Schwerpunkt »Mittlerer Osten« an die Columbia-Uni-
versitét in New York an. 1959 starb er in New York.

Eine weitere zentrale Personlichkeit in Naumanns Heilbronner Netzwerk war
Peter Bruckmann (1865 — 1937). Dieser trat 1887 in die Heilbronner Silber-
warenfabrik seiner Familie ein. Sein Name steht sowohl fiir moderne maschi-
nelle Herstellungsprozesse als auch fiir soziales Engagement gegeniiber den
Mitarbeitern. Besonders intensiv setzte sich Bruckmann fiir ein kreativ-
modernes Design der Heilbronner Silberwaren ein. Dabei vertrat er die Auf-
fassung, dass die Qualitét der gewerblichen Produkte — im Einklang mit deren
Asthetik — angehoben werden miisse. Dies wollte Bruckmann jedoch nicht nur
in seiner Firma erreichen, sondern mdglichst in ganz Deutschland umsetzen.
Deshalb griindete er mit dhnlich denkenden Personlichkeiten wie Hermann
Muthesius, Henry van der Velde, Friedrich Naumann und Theodor Fischer
den Deutschen Werkbund und war von 1909 bis 1919 und von 1926 bis 1932
dessen Vorsitzender. Er war es, der 1912 Ernst Jickh von Heilbronn als
Geschiftsfiihrer zum Deutschen Werkbund nach Berlin holte, als dessen
Geschiftsstelle im April 1912 dorthin verlegt wurde. Als Bruckmann 1932 als
Vorsitzender beim Deutschen Werkbund ausschied, wurde er zum Ehren-
vorsitzenden ernannt. Sein Nachfolger als Vorsitzender war wiederum Ernst
Jackh.>’

Es gab noch viele weitere Verbindungen zwischen Peter Bruckmann und
Ernst Jackh. Eine davon ist die Tatsache, dass Jackh und Bruckmann 1903

33 Reiner Burger: Theodor Heuss als Journalist. Beobachter und Interpret von vier Epochen
deutscher Geschichte. Miinster 1999, S. 193; Heuss (wie Anm. 25), S. 216.

34  Burger (wie Anm. 33), S. 63—64 u. 192-193.

35 Heuss (wie Anm. 25), S. 31.

36 Burger (wie Anm. 33), S. 192-193; Heuss (wie Anm. 25), S. 216.

37 Ginter (wie Anm. 22), S. 97 und 244-245; Jackh (wie Anm. 24), S. 196; Heuss (wie Anm.
20), S. 114-115.

36

18.01.2026, 22:27:37, Nic)


https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zusammen die Heilbronner Ortsgruppe des Goethe-Bundes ins Leben
riefen.*® Eine andere Gemeinsamkeit dieser beiden Minner war das Ballon-
fahren. Denn nicht nur Ernst Jickh gehorte zu den Griindungsmitgliedern
der Heilbronner »Luftschiffahrtssection«, sondern auch Peter Bruck-
mann.*

Beziiglich der vielen weiteren Aktivititen, die Peter Bruckmann entfaltete,
muss man auch das Stichwort »Stadttheater« herausgreifen. Auch hier zogen
Bruckmann und Jackh an einem Strang. Bruckmann war einer der entschie-
densten Verfechter eines Theaterneubaus fiir Heilbronn. Seinem Einsatz ist es
im Wesentlichen zu verdanken, dass die Stadt ein solches Theater auch tat-
sichlich bekam.*® Untrennbar mit Peter Bruckmann ist auch der Neckar-
Kanal verbunden. Es ist hauptsidchlich sein Verdienst, dass bis 1935 dieser
Kanal gebaut wurde. AuBerdem wurde der politisch liberal orientierte Unter-
nehmer in den Stuttgarter Landtag gewahlt. 1921 ibernahm er den Landesvor-
sitz der DDP, die 1918 unter mafBgeblicher Beteiligung von Friedrich Nau-
mann entstanden war.

Peter Bruckmann war ein viterlicher Freund von Theodor Heuss (1884 —
1963), sicherlich die heute bekannteste Personlichkeit aus dem gesamten
Beziehungsgeflecht um Friedrich Naumann. Theodor Heuss war 1905 als 21-
jéhriger nach der Promotion einem Ruf von Friedrich Naumann nach Berlin
gefolgt und dort in die Schriftleitung von Naumanns Zeitschrift »Die Hilfe«
eingetreten.*! Bereits als Schiiler hatte er sich von Naumann und dessen Idee
des sozialen Liberalismus fasziniert gezeigt*? und sich der Heilbronner Orts-
gruppe des Nationalsozialen Vereins angeschlossen, in dem profilierte Per-
sonlichkeiten wie der Kaufmann Georg Lohmann, der Stadtpfarrer Immanuel
Weitbrecht oder der Silbergraveur Julius Bode eine wichtige Rolle spielten.*®
AuBerdem hatte Heuss ebenso schon als Schiiler und dann auch als Student
einzelne Beitrige fiir »Die Hilfe« geschrieben.** Diese hatte schon 1895 — im
ersten Jahr des Bestehens — in Heilbronn immerhin 102 Abonnenten.* Als
18-jéhriger hatte Heuss den personlichen Kontakt zu Naumann gesucht und
einen viterlich-fordernden Freund in ihm gefunden.*® Heuss trug 1906/07

38 Chronik II (wie Anm. 13), S. 60 (12. Februar 1903).

39 Protokollbuch (wie Anm. 31), S. 1.

40 Peter U. Quattlinder: Streben nach Qualitdt und kiinstlerischer Gestalt. Peter Bruckmann
(1865-1937). In: Christhard Schrenk (Hrsg.): Heilbronner Kopfe III. Heilbronn 2001,
S.23-38, hier S. 32.

41 Heuss (wie Anm. 20), S. 234; 1907 iibernahm Heuss die »politische Redaktion«, Heuss (wie
Anm. 20), S. 28.

42  Thomas Hertfelder/Christiane Ketterle (Hrsg.): Theodor Heuss. Publizist, Politiker, Prési-
dent. Stuttgart 2003, S. 54.

43 Theodor Heuss: Vorspiele des Lebens. Jugenderinnerungen. 4. Auflage, Tiibingen 1964,
S. 198.

44 Ebd., S.200. Zum Erstkontakt von Heuss mit der »Hilfe« vgl. ebd. S. 194-198.

45 Die Hilfe Nr. 45 v. 10. November 1895, S. 3.

46 Heuss (wie Anm. 43), S. 197 und S. 212-214.

37

18.01.2026, 22:27:37, Nic)


https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wesentlich dazu bei, dass Naumann im Heilbronner Wahlkreis kandidierte.*’
AuBerdem engagierte er sich im Wahlkampfteam von Naumann,*® und er hielt
zahlreiche Wahlreden fiir ihn.*

Wihrend Naumanns Zeit als Heilbronner Reichstagsabgeordneter lebte und
arbeitete Heuss als »Hilfe«-Redakteur« in Berlin, wihrend Jackh in Heilbronn
als Chefredakteur der Neckar-Zeitung wirkte. 1912 kam es zu einer groflen
Rochade. Naumann rdumte als Identifikationsfigur des Liberalismus nach sei-
ner Niederlage 1912 das Heilbronner Feld. Jickh wechselte als Geschéftsfiih-
rer des Deutschen Werkbundes nach Berlin. Hierbei hatte — wie gezeigt —
Peter Bruckmann einen wesentlichen Anteil. Mit Jackhs Abschied von Heil-
bronn war der Chefredakteurs-Posten bei der Heilbronner Neckar-Zeitung
frei. Und nun kam wieder Theodor Heuss ins Spiel, und zwar in zweifacher
Weise. Einerseits wurde er Chefredakteur der Heilbronner Neckar-Zeitung,
andererseits kehrte er »in seine Heimat Heilbronn zuriick, um dort der Erhal-
tung Naumannscher Tradition« zu dienen.’® In seinen 1963 publizierten
Lebenserinnerungen wurde Heuss noch etwas deutlicher. Er legte dort dar,
dass er durch seinen Wechsel nach Heilbronn den Wahlkreis fiir Naumann
zuriickgewinnen wollte oder, falls Naumann als Bewerber ausfalle, fiir sich
»personlich neu zu erobern« gedachte.”!

Es war Naumann, der Heuss dazu ermuntert hatte, von Berlin nach Heilbronn
zurlickzukehren und dort die gemeinsame Sache weiter zu vertreten. Nau-
mann formulierte 1912 in einem Brief an Elly Heuss-Knapp, dass fiir Heuss
»der Heimatboden die rechte Stelle ist, um ein selbstindiger aktiver Charakter
mit steigender Wirksamkeit zu werden. Er soll ein Mal von Stuttgart aus ein
eigener Mann im deutschen Volke sein. Das liegt in ihm. Von Berlin aus
wiirde er nichts anderes als ein begabter, feiner Literat.« 32 Heuss wurde also
Nachfolger von Jackh als Chefredakteur der Neckar-Zeitung. Aber es bestand
schon viel frither, nimlich ab 1902, ein Kontakt zwischen Jickh und Heuss.>?
Denn Heuss schrieb bereits als Schiiler** Artikel fiir die Heilbronner Neckar-
Zeitung, als Student firmierte er als »Miinchener Vertreter«.>> Aus dieser
beruflichen Beziehung entwickelte sich rasch eine personliche Freundschaft,

47 Heuss (wie Anm. 20), S. 55-59; Heuss (wie Anm. 21), S. 323.

48 Vgl. dazu z. B. Frolich (wie Anm. 5), S. 361.

49 Theodor Heuss: Kalender der Reden und Vortrage (Familienarchiv Heuss, Basel). Hier sind
in der Zeit vom 5. Januar bis zum 5. Februar 1907 Wahlkampfauftritte von Heuss zugunsten
von Naumann in 25 verschiedenen Orten aufgelistet.

50 Heuss (wie Anm. 20), S. 293.

51 Heuss (wie Anm. 25), S. 181.

52 Brief von Friedrich Naumann vom 12. Juni 1912 aus dem Sanatorium Tobelbad bei Graz an
Elly Heuss-Knapp. Familienarchiv Heuss, Basel.

53 Heuss (wie Anm. 25), S. 60: Jackh trat im Spétjahr 1902 das Amt des Chefredakteurs der
Neckar-Zeitung an, bei der Heuss auch schon zuvor geschrieben hatte.

54 Heuss (wie Anm. 43), S. 200; Heuss (wie Anm. 20), S. 60.

55 Heuss (wie Anm. 20), S. 60. Jackh (wie Anm. 24), S. 94 verwendet die Bezeichnung »Miin-
chener Korrespondent«.

38

18.01.2026, 22:27:37, Nic)


https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jackh wurde sogar der Patenonkel des 1910 geborenen Heuss-Sohnes
Ludwig.>®

Knapp sechs Jahre spéter, 1918, verlie3 Heuss Heilbronn und kehrte wieder
nach Berlin zuriick. Ernst Jickh hatte diesen Wechsel vorgeschlagen.’” Heuss
iibernahm die Schriftleitung der Zeitschrift »Deutsche Politik«, die von Ernst
Jackh mit herausgegeben wurde. 1918, also mit dem Wechsel nach Berlin, trat
Heuss — ebenfalls auf Bitte von Ernst Jickh>® — auch in die Geschiftsfiihrung
des Deutschen Werkbundes ein, die Ernst Jickh (mit einer Unterbrechung)
noch bis 1922 innehatte.’® Heuss war iibrigens schon um 1910 Mitglied des
Deutschen Werkbundes geworden®® und ab 1916 als dessen »Pressemitarbei-
ter« in Erscheinung getreten. Ab 1918 war er beim Deutschen Werkbund fiir
»publizistische und literarische Vertretung« zustindig, von 1922 bis 1933
gehorte er dem Vorstand an.®! Von 1920 bis 1924 war Heuss erster Studien-
leiter der von Ernst Jickh geschaffenen Deutschen Hochschule fiir Politik und
itbernahm dort auch eine Dozentur.%?

Wir sehen also: Theodor Heuss und Ernst Jickh hatten viele Beriihrungs-
punkte. In ihren jeweiligen Autobiografien berichten beide iiber ihr Verhiltnis
zum jeweils anderen. Dabei wird allerdings ein unterschiedlicher Grundtenor
erkennbar. So schreibt Jackh iiber seine intensive Freundschaft zu Theodor
Heuss und Elly Heuss-Knapp, in die auch deren Sohn Ludwig einbezogen
war.> Heuss formuliert dagegen lediglich, dass Ernst Jickh »ein paarmal
Weichensteller meines dufleren Schicksals gewesen ist und dem ich Dank
schulde, auch wenn in seinen spateren Jahren die menschlichen Beziehungen
ramponiert waren (...).«**

Aber zuriick zum weiteren Werdegang von Theodor Heuss. 1924 zog er als
Abgeordneter der DDP fiir Wiirttemberg in den Deutschen Reichstag ein.
1933 verlor er durch die Nationalsozialisten u. a. seine Dozentur an der
Hochschule fiir Politik und sein Reichstagsmandat. Aber er konnte sich — z.
B. im Gegensatz zu Ernst Jackh — nicht zur Emigration entschlieen. Statt-
dessen zog er sich in ein Nischendasein zuriick und verfasste u. a. Lebensbe-
schreibungen von bedeutenden Personlichkeiten wie dem Industriellen
Robeét Bosch, der wiederum dem Deutschen Werkbund eng verbunden
war.

56  Jackh (wie Anm. 24), S. 95.

57 Burger (wie Anm. 33), S. 122.

58 Ebd., S. 196.

59  Giinter (wie Anm. 22), S. 159 und S. 244-245.

60 Heuss (wie Anm. 20), S. 110.

61 E-Mail von Rita Wolters (wie Anm. 32).

62 Burger (wie Anm. 33), S. 207; Jickh (wie Anm. 24), S. 494.

63  Jackh (wie Anm. 24), S. 95.

64 Heuss (wie Anm. 20), S. 216.

65  Zur Beziehung zwischen Bosch und dem Deutschen Werkbund vgl. Giinter (wie Anm. 22),
S. 160.

39

18.01.2026, 22:27:37, Nic)


https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

In dieser Zeit entstand auch die Biographie von Theodor Heuss iiber Friedrich
Naumann. Heuss setzte seinem politischen Ziehvater und véterlichen Freund
nach dessen Tod aber nicht nur in dieser 1937 publizierten, groen Lebensbe-
schreibung ein Denkmal. Es gab noch diverse andere Anldsse, bei denen
Theodor Heuss Friedrich Naumann wiirdigte. So fand nach dem pldtzlichen
Tod von Naumann in der Heilbronner Kilianskirche eine Totenfeier statt.
Dabei hielt der 35-jdhrige Theodor Heuss von der Kanzel aus die Gedenk-
rede.®® Auch beim Heilbronner Festakt zum 100. Geburtstag von Naumann
trat der 76-jahrige Alt-Bundesprésident als Redner auf. Und schlieBlich ist an
die Wiirdigung aus der Feder von Theodor Heuss zu erinnern, die in der
Neuen Deutschen Biografie iiber Friedrich Naumann abgedruckt wurde:
»Durch seine ungewdhnliche Rednergabe, seine unkonventionelle Denkweise
und seine gewinnende, lautere Personlichkeit iibte er auf die junge Genera-
tion, die in der Weimarer und der Bonner Republik zu politischer Wirksam-
keit gelangte, starken EinfluB aus.«®’

Iv.

Mit Jackh, Bruckmann und Heuss ist das Heilbronner Naumann-Netzwerk
natiirlich noch langst nicht ausreichend beschrieben. Selbstverstdndlich war
dieses Beziehungsgeflecht noch wesentlich vielschichtiger; viele andere Per-
sonlichkeiten wéren zu nennen, z. B. der Gewerbelehrer und Vorsitzende der
Jungliberalen Leonhard Frank (1863 — 1925), der sich wesentlich fiir die Kan-
didatur von Naumann in Heilbronn einsetzte; des Weiteren der Kaufmann und
Landtagsabgeordnete (Volkspartei) Karl Betz (1852 — 1914), der u. a. zusam-
men mit Theodor Heuss fiir Naumann Wahlkampf im Zabergéu machte. Dort
ernteten die beiden auch heftigen Widerspruch.®® Erinnert werden muss auch
an den evangelischen Stadtpfarrer Immanuel Weitbrecht (1887 — 1968), der
sich zusammen mit Naumann fiir den Evangelischen Arbeiterverein in Heil-
bronn engagierte,%” oder an Georg Lohmann (1850 — 1923), der in Heilbronn
den Nationalsozialen Verein fiihrte’® und der den »Einkaufsverein Heilbron-
ner Kolonialwarenhidndler ¢.G.m.b.H. « als Zusammenschluss selbstidndiger
Lebensmitteleinzelhdndler griindete. Diese Aufzdhlung koénnte man noch
lange fortsetzen.

66 Heuss (wie Anm. 2), S. 20.

67 Heuss (wie Anm. 4), S. 769.

68 Zaber-Bote vom 11. Januar 1907, S. [3].

69 Heuss (wie Anm. 2), S. 21.

70 Neckar-Zeitung vom 1. Mérz 1923, S. 6; Adre- und Geschiftshandbuch der Stadt Heil-
bronn. Heilbronn 1905, S. 54.

40



https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Aber zum ortlichen Naumann-Netzwerk gehorten nicht nur Menschen, die
von vornherein in Heilbronn lebten. Vielmehr brachte dieses auch Personlich-
keiten von aullerhalb nach Heilbronn, welche die Stadt sehr bereicherten. Als
Beispiele dafiir seien Elly Heuss-Knapp und Theodor Fischer herausge-
griffen.

Elly Heuss-Knapp (1881 — 1952) war bekanntlich seit 1908 die Ehefrau von
Theodor Heuss. Das Paar hatte sich 1905 im Hause Naumann in Berlin ken-
nen gelernt.”! Theodor Heuss empfahl sie — schon lange vor der Heirat — Ernst
Jackh als Vortragende und als freie Berichterstatterin fiir die Neckar-Zei-
tung.”> 1912 zog auch Elly mit von der Spree an den Neckar, obwohl sie
damals sehr gegen den Wechsel von der Hauptstadt in die wiirttembergische
Provinz war. Bekannt ist das Zitat von Elly: »Ich habe gar keine Lust auf Heil-
bronn und halte es auch fiir den Theodor nicht fiir das Richtige, jetzt schon
wiirttembergische LokalgroBe zu werden (...).«”> Naumann bestirkte sie aber
sehr darin, dass der Wechsel nach Heilbronn richtig sei.”* Und bald sollte
Heuss-Knapp ein iiberaus segensreiches Wirken in der Vaterstadt ihres Man-
nes entfalten. So schuf sie im Ersten Weltkrieg zusammen mit ihrer Freundin
Johanna Riimelin eine » Arbeitsbeschaffungsstelle fiir Frauen«, mit der sie bis
zu 1000 sog. Kriegerfrauen ins Brot setzte.

Wihrend Elly Heuss-Knapp gewissermallen nolens volens als treue Ehefrau
nach Heilbronn kam, verhielt es sich bei Theodor Fischer (1863 — 1938) ganz
anders. Er war einer der bedeutenden Architekten seiner Zeit. Dass er mit
Heilbronn in Verbindung kam, hat wesentlich mit den Mitgliedern des Heil-
bronner Naumann-Netzwerkes zu tun, die zugleich fiilhrende Reprisentanten
des Deutschen Werkbunds waren. Theodor Fischer war — u.a. zusammen mit
Naumann und Bruckmann — dessen Mitbegriinder und wurde 1907 zum Griin-
dungsvorsitzenden gewihlt. Nun traten Ernst Jickh und Peter Bruckmann in
Heilbronn entschieden fiir die Errichtung eines Stadttheaters ein. Jickh nutzte
die Neckar-Zeitung als Forum, um dafiir zu werben. Bruckmann gelang es,
seinen Freund Theodor Fischer als Architekt fiir das geplante Projekt in Heil-
bronn zu gewinnen. Im Ergebnis hat Fischer mit dem 1913 vollendeten
Jugendstil-Stadttheater ein eindrucksvolles Bauwerk erstellt, das als exempla-
risch fiir das Heilbronner Biirgerengagement und die kulturelle Aufgeschlos-
senheit der Stadt gelten kann.

Am Fall von Theodor Fischer ist zu erkennen, dass eines der Kraftzentren des
Heilbronner Naumann-Netzwerkes der Deutsche Werkbund in Berlin war. Es

71 Heuss (wie Anm. 25), S. 116; Elly Heuss-Knapp: Ausblick vom Miinsterturm. Erinnerun-
gen. 4. Auflage, Tiibingen 1954, S. 74.

72 Jackh (wie Anm. 24), S. 95.

73 Zitiert nach Kirsten Jiingling/Brigitte Rofbeck: Elly Heuss-Knapp (1881-1952). Die erste
First Lady; ein Portrdt. Heilbronn 1994, S. 143.

74  Brief von Friedrich Naumann vom 12. Juni 1912 aus dem Sanatorium Tobelbad bei Graz an
Elly Heuss-Knapp. Familienarchiv Heuss, Basel.

41

18.01.2026, 22:27:37, Nic)


https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sei erinnert an Naumann und Bruckmann als Mitbegriinder, an Bruckmann
und Jickh als Vorsitzende sowie an Jickh und Heuss als Mitarbeiter in der
Geschiéftsfithrung. Ein zweites Kraftzentrum war die Neckar-Zeitung in Heil-
bronn. Hierbei spielte sowohl die politisch-publizistische Ausrichtung des
Blattes als auch die Besetzung des Chefredakteurs-Postens eine wesentliche
Rolle. Der Verleger der Neckar-Zeitung war Viktor August Kraemer (1840 —
1911), der auch den jungen Ernst Jickh nach Heilbronn engagiert hatte. Nach
dem Tod von Viktor August iibernahm sein Sohn Viktor Heinrich Kraemer
(1881 — 1937) die Verleger-Funktion. Dieser engagierte nach dem Weggang
von Jackh den jungen Theodor Heuss fiir sein Blatt, beide kannten sich schon
seit der Schulzeit.”” Und auch zwischen Kraemer, Jickh und Bruckmann gab
es vielfache Beziehungen — dazu gehorte das Ballonfahren. So war Victor
Heinrich Kraemer einmal bei einer Heilbronner Ballonfahrt dabei.”® Und er
wurde 1912 in den Ausschuss der Heilbronner »Luftschiffahrtssection«
gewihlt.”” Abgesehen davon ist nochmals daran zu erinnern, dass die Neckar-
Zeitung eine wichtige Plattform fiir liberales Gedankengut war und dass die-
ses Blatt in harter Konkurrenz mit anderen lokalen Tageszeitungen bzw. ande-
ren politischen Richtungen den Boden fiir eine erfolgreiche Kandidatur von
Naumann bereitet hat. Die Neckar-Zeitung profitierte umgekehrt aber auch
sehr von seinen herausragenden Chefredakteuren: Das Organ entwickelte sich
von einem Lokal-Blatt zu einer Zeitung mit nationaler und sogar internatio-
naler Leserschaft.

Bemerkenswerterweise funktionierte das Naumann-Netzwerk mit der Nek-
kar-Zeitung als Kraftzentrum auch noch, als Friedrich Naumann nicht mehr
Heilbronner Reichstagsabgeordneter war. Das wird am Beispiel von Dr. Erich
Schairer (1887 — 1957) deutlich. Schairer war — wie Naumann — von Hause
aus evangelischer Theologe. Wegen tiefgreifender inhaltlicher Differenzen
schied er Ende 1911 aus dem Kirchendienst aus und wurde Journalist.”® 1912
suchte er — dhnlich wie zuvor schon Theodor Heuss — den direkten Kontakt zu
Friedrich Naumann.” Bis 1914 war er dessen Privatsekretir sowie Redakteur
bei der »Hilfe«.®® Schairer wurde damit als Hilfe-Redakteur quasi zum Nach-
folger von Theodor Heuss, als dieser nach Heilbronn wechselte. Kurz vor dem
Ersten Weltkrieg plante Naumann die Herausgabe eines Deutschen Staats-

75 Heuss (wie Anm. 20), S. 183.

76  Tabellarische Ubersicht iiber die von den Mitgliedern der Section Heilbronn ausgefiihrten
Ballonfahrten. 27./28. August 1910. Stadtarchiv Heilbronn, Wiirttembergischer Verein fiir
Luftschiffahrt, Section Heilbronn, D 100 — 64.

77  Protokollbuch (wie Anm. 31), S. 21-22.

78  Will Schaber: Der Gratgdnger. Welt und Werk Erich Schairers (1887-1956). Miinchen
1981, S. 19-21.

79 Ebd, S.23.

80 Burger (wie Anm. 33), S. 123; vgl. auch Neckar-Zeitung vom 26. August 1919: Nachruf
von Erich Schairer auf Friedrich Naumann.

42

18.01.2026, 22:27:37, Nic)


https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lexikons; sein Mitarbeiter fiir die Detailarbeit war Erich Schairer.®! Dieses
Projekt fiel jedoch dem Krieg zum Opfer.%? 1914 beendete Schairer seine
Tatigkeit bei der »Hilfe«. Danach trat er beruflich in das Umfeld von Ernst
Jackh ein. Von 1915 bis 1917 sehen wir ihn als Geschiftsfiihrer der »Deutsch-
Tiirkischen Vereinigung« und Privatsekretir von Jickh in Berlin.®* Als Heuss
1917/18 von Heilbronn wieder nach Berlin ging, und — dhnlich wie 1912 Ernst
Jackh — von der Neckar-Zeitung in die Geschiftsfilhrung des Deutschen
Werkbundes eintrat, kam Schairer durch Jickhs Empfehlung auf den nun wie-
der frei gewordenen Chefredakteurs-Sessel der Heilbronner Neckar-Zeitung®*
und war erneut Nachfolger von Theodor Heuss.

Allerdings tiberwarf sich Erich Schairer in Heilbronn rasch mit seinem Verle-
ger Viktor Heinrich Kraemer wegen inhaltlich-politischer Differenzen. Schai-
rer vertrat nach dem Ersten Weltkrieg nicht mehr liberales Gedankengut, son-
dern eine radikaldemokratisch-sozialistische Grundhaltung. Der Verleger
kiindigte deshalb Ende 1919 seinem Chefredakteur.®® Schairer griindete dar-
aufthin die — anzeigenfreie — Sonntags-Zeitung, die 1937 aus politischen Griin-
den eingestellt wurde. Nach dem Zweiten Weltkrieg fungierte er als Chefre-
dakteur des Schwibischen Tagblatts in Tiibingen und als Mitherausgeber der
Stuttgarter Zeitung.%

V.

Zusammenfassend: 1907 errang Friedrich Naumann im Wahlkreis Heilbronn
ein Reichstagsmandat. Dabei vereinigte er allein in Heilbronn, Bockingen und
Neckargartach eine so gro3e Stimmenzahl auf sich, dass dies die fast iiberall
sonst im Wahlkreis herrschende, eindeutige Uberlegenheit des konservativen
Kandidaten kompensierte. 1912, bei der nichsten Reichstagswahl, konnte
Naumann diesen Erfolg nicht wiederholen. Er wurde von dem SPD-Kandida-
ten abgeldst.

Ein wesentlicher Faktor fiir den Naumann-Sieg von 1907 war das Heilbronner
Netzwerk, das sich fiir Naumann und sein Gedankengut einsetzte. Im Zentrum
dieses Beziehungsgeflechts standen aufler dem Doktor theol. h. c. Naumann

81 Heuss (wie Anm. 20), S. 390. Heuss und Schairer standen in einem lockeren Briefkontakt,
der sich intensivierte, als sich Schairers Wechsel nach Heilbronn abzeichnete (Frieder Giin-
ther (Hrsg.): Theodor Heuss. Aufbruch im Kaiserreich. Briefe 1892-1917. Miinchen 2009,
S. 461462, S. 515-516, S. 525, S. 529-530).

82  Rundbrief von Friedrich Naumann vom August 1914 »An die Mitarbeiter des Deutschen
Staatslexikons«, Stadtarchiv Heilbronn, B 40A — 69.

83  Jdckh (wie Anm. 24), S. 94, Anm. 1; Burger (wie Anm. 33), S. 123, Anm. 74.

84 Schaber (wie Anm. 78), S. 53 und S. 62.

85 Ebd., S.15-17 und S. 66-71.

86 Ebd., S. 131 und S. 137.

43

18.01.2026, 22:27:37, Nic)


https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

drei Ménner: Dr. Peter Bruckmann, Dr. Ernst Jackh und Dr. Theodor Heuss,
alles Personlichkeiten von hervorragender Bildung und Weitsicht. Das um sie
sich bildende Heilbronner Naumann-Netzwerk verfligte — 14sst man die Par-
teipolitik einmal auBlen vor — {iber ein lokales und ein externes Kraftzentrum,
die ihm immer wieder neuen Schwung verlichen. Das Heilbronn-interne
Kraftzentrum bildete die Neckar-Zeitung, die sich im Besitz der Familie
Kraemer befand. Der Chefredakteurs-Posten an der Neckar-Zeitung bot unge-
wohnlich fahigen Journalisten wie Ernst Jickh, Theodor Heuss und Erich
Schairer eine berufliche Existenz. Aber die Zeitung war nicht nur ein Broter-
werb fiir die Chefredakteure. Vielmehr war sie auch ein wirksames Instru-
ment, um die 6ffentliche Meinung zu beeinflussen und damit den Boden z. B.
flir die erfolgreiche Kandidatur von Naumann zu bereiten. Das Blatt selbst
entwickelte sich auf diese Weise zu einem iiberregional beachteten Presseor-
gan. Das zweite — externe — Kraftzentrum des Heilbronner Naumann-Netz-
werkes lag in Berlin. Hierbei handelte es sich insbesondere um den Deutschen
Werkbund und natiirlich auch um Naumanns dortige »Zentrale«. Die Wechsel
von Jackh bzw. Heuss 1912 bzw. 1918 nach Berlin und das dadurch erst
ermoglichte Kommen von Heuss bzw. Schairer 1912 bzw. 1918 nach Heil-
bronn hingen unmittelbar mit dem Deutschen Werkbund zusammen.

Das Heilbronner Naumann-Netzwerk konnte bedeutende Erfolge aufweisen.
Natiirlich ist zundchst zu erwdhnen, dass Naumann auf diese Weise in Heil-
bronn sein erstes Reichstagsmandat erringen konnte. Aber nicht nur Naumann
war der NutznieBer dieses Beziehungsgeflechts. So verhalf Naumann Jackh
zu wichtigen Kontakten, die ihn unter anderem in die Tiirkei fiihrten, wo er
eine kaum abschitzbare Bedeutung fiir die Entstehung der modernen Tiirkei
unter Atatiirk und fiir die Offnung der Tiirkei nach Westen erlangen sollte. Fiir
Bruckmann bildete das Netzwerk ein Teil des Instrumentariums, mit dessen
Hilfe er sein weitgespanntes Wirken erfolgreich in die Tat umsetzte. Und
Heuss konnte wichtige berufliche Schritte tun und sich an verschiedenen Stel-
len bewéhren.

Doch nicht nur die Mitglieder des liberalen Netzwerks profitierten. Auch
andere politische Richtungen und sogar die ganze Stadt Heilbronn bekamen
wichtige Impulse. Denn als Reaktion auf die liberale Dominanz iiber die Pres-
selandschaft machte sich auch die politische Konkurrenz ans Werk, z. B. die
Sozialdemokratie, in derem »Neckar-Echo« dann mit Fritz Ulrich ebenfalls
ein ganz bedeutender Kopf als Chefredakteur wirken sollte. Offensichtlich
belebte auch in diesem Fall die Konkurrenz das Geschift.

Dartiber hinaus profitierte sogar die gesamte Stadt von der Wirksambkeit des
Naumann-Netzwerkes, wie zwei Beispiele zeigen. Das erste ist der exzeptio-
nelle Theaterneubau von Theodor Fischer. Das zweite ist das Wirken von Elly
Heuss-Knapp, die als Ehefrau von Theodor mit nach Heilbronn kam und hier
z. B. im Ersten Weltkrieg die segensreiche »Arbeitsbeschaffungsstelle fiir

44



https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Frauen« schuf. Das Naumann-Beziehungsgeflecht war also weit mehr als eine
liberale Interessenvertretung. Das zeigt, dass solche Netzwerke eine Stadt

voranbringen konnen: in vielschichtiger Weise, zum Vorteil der gesamten
Stadt, auch heute.

45

18.01.2026, 22:27:37, -[@


https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

18.01.2026, 22:27:37, Nic)


https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Christian Mack

Friedrich Naumann — Symptom und Prototyp einer
Theologie der Krise? Anndherungen an ein zeitgenodssi-
sches Paradigma

Der Umstand, dass Friedrich Naumann nicht nur Politiker, sondern ausgebil-
deter Theologe war, ist heute nicht mehr so sehr Allgemeingut, wie es der
Theologe Naumann verdienen wiirde. Dabei ist Naumann aus theologiege-
schichtlicher Sicht eine interessante Gestalt, die einen genaueren Blick auf
seine Gedanken rechtfertigt. Hinzu kommt bei ihm, dass Theologie und Poli-
tik nicht voneinander zu trennen sind. Es waren die Téatigkeiten im Pfarramt,
als Vereinsgeistlicher und in der kirchlichen Sozialarbeit, die Naumann {iber-
haupt erst zu seinem gesellschaftlichen Engagement motiviert hatten, genauer
gesagt die Einsicht, dass die bisherigen, iberwiegend konservativ geprigten
kirchlichen Versuche zur Losung der sozialen Frage angesichts der Probleme
in der Praxis zum Scheitern verurteilt sein miissten: Die soziale Frage bzw.
die Verbesserung der Situation der immer groBer werdenden Schicht der am
oder unter dem Existenzminimum lebenden Industriearbeiter, war nicht im
Rahmen einer einzelnen Kirchengemeinde oder isoliert in jedem Industriebe-
trieb fiir sich zu 16sen, sondern nur im groen Rahmen der nationalen Politik.
Zu dieser Erkenntnis kam Naumann als Pfarrer und Geistlicher, und diese
Erkenntnis war es auch, die ihn aus der Theologie nach und nach immer wei-
ter in das Feld der Politik hiniiberzog.

Im Folgenden soll Naumann in einen grof3eren Problem-, aber auch Kontinui-
tatszusammenhang gestellt werden, in welchem man ihn in der Theologie
iblicherweise nicht auf Anhieb sucht. Hierbei ist der Fokus auf ein theolo-
gisch aufschlussreiches und facettenreiches Werk Naumanns gerichtet, nim-
lich die »Briefe iiber Religion« von 1903, eine bekannte Schrift und wichtige
biographische Wegmarke, die zugleich Naumanns theologischen Kulminati-
onspunkt darstellt.

L
Das Diktum einer »Theologie der Krise« verbindet man in der Theologie-

geschichte weithin mit der Epoche nach dem Ersten Weltkrieg und den dort
aufkommenden Stromungen der sogenannten »dialektischen Theologie« um

47



https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

die Theologen Karl Barth, Emil Brunner, Friedrich Gogarten, Rudolf Bult-
mann oder Paul Tillich und des »Neuluthertums« um Werner Elert, Paul Alt-
haus oder Emanuel Hirsch. Es handelt sich dabei um jenes neue
»Geschlecht«, dessen »Anmarsch« Friedrich Naumann bereits 1915 aus-
machte,! d.h. die theologischen Spielarten der sogenannten »antihistorischen
Wende, jenes groBen Paradigmenwechsels der zeitgendssischen abendléndi-
schen Kultur- und Geistesgeschichte um und nach 1918.

In diesen theologischen Stromungen nach dem Ersten Weltkrieg kommt ein
Krisenbewusstsein zum Ausdruck, das heftig um einen Neuansatz der Theo-
logie ringt. Bei aller Verschiedenheit der Richtungen ist die Abgrenzung von
der Vorkriegstheologie, der liberalen Theologie bzw. dem Kulturprotestantis-
mus, dem auch Naumann zugeordnet werden kann, ein gemeinsames Identi-
tatsmerkmal. »Liberale Theologie« beschreibt die ab ca. 1840 aufkommende
universitdtstheologische Richtung, wobei »liberal« methodisch verstanden
werden muss, nicht politisch. »Kulturprotestantismus« beschreibt eher das
dazugehorige soziokulturelle Milieu. Friedrich Naumann jedenfalls ldsst sich
ab ca. 1895 beiden Richtungen zuordnen, weshalb hier beide Begriffe der Ein-
fachheit halber synonym verwendet werden konnen.

Die liberale Theologie hatte versucht, traditionelle christliche Glaubensin-
halte an die Moderne und ihre Transformationsprozesse anzupassen, ohne
dabei, trotz aller Kirchenkritik, die Bindungen an die Kirche aufzugeben. Das
Ziel war die Formung einer neuen religiésen Kultur, die sich gegeniiber natur-
wissenschaftlichen, nationalstaatlichen und industriekapitalistischen Ansprii-
chen als ankniipfungsfahig erwies. Alter dogmatischer Ballast sollte aufgege-
ben werden. Die Nachkriegstheologien hingegen definieren sich dezidiert
iiber die Abgrenzung von jenem protestantischen Modernismus ihrer theolo-
gischen Lehrer. Der Vorwurf lautete, dass sich die Theologie vor 1914 dem
Zeitgeist preisgegeben und sich damit selbst verraten habe.? Eine solche Reli-
gion, die sich als »Seele« der Kultur ihrer Zeit begreife, miisse beim Unter-
gang dieser Kultur zwangsldufig »mit verwelken«, wie Friedrich Gogarten
1920 bemerkte.® Die Antworten der liberalen Theologie auf die Herausforde-
rungen ihrer Zeit wurden als gescheitert oder kontraproduktiv, mithin sogar
als krisenverstdrkend betrachtet.

Die gesamte theologische Entwicklung des 19. Jahrhunderts wurde als eine
einzige Verfallsgeschichte betrachtet. Wegen dieser Selbstidentifikation
durch Abgrenzung von der vorherigen Generation fanden auch nur wenige

1 ;Fheodor Heuss: Friedrich Naumann. Der Mann, das Werk, die Zeit. Miinchen/Hamburg
1968, S. 506.
2 Vgl. Hartmut Ruddies: Karl Barth und die Liberale Theologie. Fallstudien zu einem theolo-
gischen Epochenwechsel. Gottingen 1994, S. 249.
3 Friedrich Gogarten: Die Krisis unserer Kultur. In: Die Christliche Welt. Wochenschrift fiir
Gegenwartchristentum 34 (1920), S. 774f.

48

18.01.2026, 22:27:37, Nic)


https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vorkriegstheologen den Anschluss an die Richtungen der Nachkriegstheolo-
gie. Anders als die liberale Theologie bezogen sich die Nachkriegstheologien
mit dem Begriff »Krise« nicht nur auf die Krisenphdnomene der européischen
Zivilisation vor 1914, die ihrer Meinung nach durch den Weltkrieg scho-
nungslos offengelegt worden waren, sondern auch auf das gottliche Urteil —
griechisch »krisis« — iiber die Menschheit, also den iiber die Welt ergangenen
Richterspruch Gottes. Dieses Gericht ist ein »Gericht, das die Religion an der
Kultur vollzieht«, das »die Kultur als Kultur« treffe, »auf diese ganze Zeit
selbst« ziele und »die ganze Welt« treffe, so Gogarten.*

Dieser zweiten kategorischen und ahistorischen Bedeutung des Begriffs
»Krise/Krisis« konnte und wollte die liberale Theologie nicht ohne Weiteres
folgen. Umgekehrt wollten sich die Nachkriegstheologien nicht »in den Stru-
del« »einer untergehenden Kultur« hinabreiflen lassen, in die ein sich zuneh-
mend selber entchristlichendes Christentum verschlungen sei,” wie Gogarten
zuspitzte: »Ist die Krisis aber Schicksal fiir die Religion, wird die Religion
selbst von ihr erfafit, ja droht ihr dieses Schicksal auch nur von ferne, so ist das
ein untriigliches Zeichen, daB die Religion sich selbst an die Kultur verlor.«®
Es war daher folgerichtig, dass es an der unterschiedlichen Bewertung und
Deduktion des Begriffs »Krise« zum Bruch zwischen zwei theologischen
Generationen kommen musste.

Mit der Vorkriegstheologie wurde auch Friedrich Naumann nachhaltig ver-
worfen. Als dulerer Ausldser hierfiir kann der vernichtende Nachruf von 1919
durch Karl Barth gelten, den wahrscheinlich einflussreichsten Theologen des
20. Jahrhunderts. Barths Fundamentalkritik hatte sich bereits in den Jahren
zuvor angedeutet. Schon 1914 hatte er an Naumann heftig kritisiert, »dal3 er
vor lauter Kompromissen nicht mehr sehnsiichtig eines Besseren, eines »Jen-
seits< von Krieg und Kapitalismus< harre. »Wir mdchten von Gott mehr erwar-
ten.««’ Ein Jahr spiter kam es in Marburg zu einer Begegnung, wie Barth
1919 beschrieb: »> Alle Religion ist uns recht« sagte er [Naumann] uns damals
wortlich, »heille sie Heilsarmee oder Islam, wenn sie nur dazu taugt, uns den
Krieg durchhalten zu helfen.«® Barth widersprach Naumann hierin heftig,
denn »[a]uf der Linie einer sich selbst so wenig noch ernstnehmenden christ-
lichen Theologie konnte es doch nicht weitergehen!«’ Der Politiker Naumann
mal der Religion neben der individuellen seelsorgerlichen Rolle auch eine
wichtige gesellschaftliche Funktion bei. Der Pfarrer Barth hingegen, frei von

4 A.aO.,S.790.

5 Werner Elert: Der Kampf um das Christentum. Geschichte der Beziehungen zwischen dem
evangelischen Christentum in Deutschland und dem allgemeinen Denken seit Schleierma-
cher und Hegel. Miinchen 1921, S. 489.

6  Gogarten: Krisis (wie Anm. 3), S. 790.

7  Eberhard Busch: Karl Barths Lebenslauf. Berlin 1979, S. 80f.

8  Karl Barth: Vergangenheit und Zukunft (1919). In: Jiirgen Moltmann (Hrsg.): Anfénge der

dialektischen Theologie, Bd. I. Miinchen 1962, S. 42.
9  Busch: Barths Lebenslauf (wie Anm. 7), S. 85.

49

18.01.2026, 22:27:37, Nic)


https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der Biirde und Verantwortung eines politischen Mandats und den damit ver-
bundenen Notwendigkeiten der Staatsrdson, stand solchen Erwdgungen voller
Unverstiandnis gegeniiber.

1919 kulminierte Barths Ablehnung der Naumannschen Theologie schlielich
in seinem beriihmten Nachruf mit Namen »Vergangenheit und Zukunft«,
wobei die »Zukunft« auf den fast zeitgleich verstorbenen Christoph Blum-
hardt d.J. gemiinzt war, die » Vergangenheit« hingegen auf Naumann: »Wenn
etwas durch die heutige Weltkatastrophe Liigen gestraft, abgetan und erledigt
ist, so ist es die religiose und politische Gedankenwelt Friedrich Naumanns.
Man geht nicht ungestraft so nahe an der Wahrheit — vorbei. Seine Gestalt ist
die Verkorperung der tragischen Grofle, Schuld und Beschdmung nicht nur
seines Volkes, sondern unserer ganzen Zeit.«'? Der groBe Einfluss Barths trug
mafgeblich dazu bei, Friedrich Naumann als Theologen so nachhaltig zu dis-
kreditieren, dass Hermann Timm noch 1967 bemerken konnte, »dal3 schon die
Nennung seines Namens einen abgestandenen und fast widerlichen
Geschmack hervorruft«'!.

Die Griben zwischen den theologischen Generationen um 1918 waren also
tief, wie sich an der Einschitzung Naumanns durch Barth exemplarisch able-
sen ldsst. Die Tiire fiir die Vertreter der Vorkriegstheologie war zu, selbst
wenn sie inhaltlich an die neuen theologischen Stromungen anschlussféhig
gewesen wiren. Naumanns Schwager Martin Rade (1857-1940) ist hierfiir
ein gutes Beispiel. Rade wollte den Neuansatz der Theologie nach dem Welt-
krieg unterstiitzen und bot Vertretern der dialektischen Theologie in seiner
kirchlich-liberalen Zeitschrift »Die Christliche Welt« (ChW) ein Forum fiir
neue theologische Gedanken. Die dialektischen Theologen nutzten dieses
Forum jedoch dazu, um sich theologisch zu profilieren und sich von Rade
abzugrenzen.'?> Mit Herrmann Fischer gesprochen, ist »[d]ie dialektische
Theologie [...] die Antwort auf die Dialektik der Aufklarung innerhalb der
Theologie. Sie proklamiert nicht einfach die Riickkehr zur Vergangenheit,
sondern tritt mit dem Anspruch auf, einen fehlgelaufenen Prozefl durch radi-
kale Uberbietung zu seiner Wahrheit zu bringen.«'> Barth und seine dialekti-
schen Weggefihrten waren daher an einer Integration in die Vorkriegstheolo-
gie gar nicht interessiert. Basis ihrer Gemeinsamkeit war gerade die Abgren-
zung zur Vorkriegsgeneration, ndmlich der Dissens iiber das Wissenschafts-
verstdndnis von Theologie, iiber die theologische Deutung von Geschichte
und iiber das Verhiltnis von Gott und Welt.'*

10 Vgl. Barth: Vergangenheit und Zukunft (wie Anm. 8), S. 43.

11 Hermann Timm: Friedrich Naumanns theologischer Widerruf. Miinchen 1967, S. 67.

12 Siehe dazu beispielhaft Friedrich Gogarten (wie Anm. 3).

13 Vgl. Hermann Fischer: Protestantische Theologie im 20. Jahrhundert. Stuttgart 2002, S. 93.

14 Vgl. Christoph Schwdbel: Martin Rade. In: Martin Greschat (Hrsg.): Gestalten der Kirchen-
geschichte, Bd. 10,1: Die neueste Zeit III. Stuttgart 1985, S. 163—173, hier S. 170f.

50

18.01.2026, 22:27:37, Nic)


https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Hauptkritikpunkt der Nachkriegstheologien an der liberalen Theologie
lasst sich unter dem Schlagwort der »Kultursynthese« zusammenfassen, also
ein der modernen Kultur gegeniiber aufgeschlossenes Christentum. Von lin-
ker Seite kam der Vorwurf, das Reich Gottes mit dem Reich der Welt zu ver-
wechseln und Imperialismus und Militarismus theologisch zu rechtfertigen.
Von rechter Seite erhob man den Vorwurf, das Christentum zu verwéssern, zu
verweltlichen und die Kraft der reformatorischen Botschaft dadurch zu
schwichen. Der Kulturprotestantismus sal3 bereits vor dem Weltkrieg zwi-
schen allen theologischen Stiihlen und befand sich in einer gesellschaftlichen
Aulenseiterrolle. Liberale Theologen kamen um 1900 bei Lehrstuhlbesetzun-
gen immer weniger zum Zuge. Liberale Pfarrer waren Restriktionen und Mis-
strauen ihrer Kirchenleitungen ausgesetzt."> Der Mehrheitsprotestantismus
war national-konservativ. So liegt eine grofle Fehleinschitzung der Zustinde
der Vorkriegstheologie darin, die elitdre und in ihrer Wirkung beschrinkte
liberale AuBenseitertheologie zum Hauptverursacher aller Fehlentwicklungen
ithrer Zeit zu machen.

Die Nachkriegstheologie nach 1919 ist also durch das Bewusstsein einer
»Krise« gekennzeichnet, wie es der Religionsphilosoph Paul Tillich 1922 mit
dem griechischen Wort »Kairos« zum Ausdruck bringt: Im Unterschied zu
»Chronos«, der formalen Zeit, beschreibt »Kairos« die »rechte Zeit« oder
»den rechten Moment«.'® »Hier ist der Augenblick zur letzten Vollendung
gebracht«, notierte Gogarten hierzu in der »Christlichen Welt«.!” Man
bezeichnete sich selbst als »Theologie der Krise« und empfand sich als Gene-
ration, die keine eigene Stunde hat, sondern »zwischen den Zeiten« steht,'®
wie Gogarten 1920 in seinem gleichnamigen Artikel in der »Christlichen
Welt« pragnant zum Ausdruck brachte: »So stehen wir mitten dazwischen. In
einem leeren Raum. Wir gehoren nicht zu den Einen, nicht zu den Andern.
[...] Wir kénnen ihnen nicht folgen. Wir konnten es nie.«'’

Die exklusivistische Selbststilisierung der Nachkriegsgeneration als »Krisen-
theologie«, die sich vom Bewusstsein eines »inhalts- und bedeutungsvollen

15  Zur gesellschaftlichen Randstéindigkeit des Naumann-Kreises siche Inho Na: Sozialreform
oder Revolution. Gesellschaftspolitische Zukunftsvorstellungen im Naumann-Kreis 1890—
1903/04. Marburg 2003, S. 62—75; Thomas Nipperdey: Religion im Umbruch. Deutschland
1870-1918. Miinchen 1988, S. 78-81; Gangolf Hiibinger: Kulturprotestantismus und Poli-
tik. Zum Verhiltnis von Liberalismus und Protestantismus im wilhelminischen Deutsch-
land. Tiibingen 1994, S. 77, S. 147, S. 166; ders.: Harnack, Rade und Troeltsch. Wissen-
schaft und politische Ethik. In: Kurt Nowak/Otto Gerhard Oexle (Hrsg.): Adolf von
Harnack. Theologe, Historiker, Wissenschaftspolitiker. Gottingen 2001, S. 85-102; Trau-
gott Jahnichen: Christlich-sozialer Idealist. Friedrich Naumann (1860-1919). In: Protestan-
tische Profile 7 (1995), S. 417.

16  Paul Tillich: Kairos. In: Die Tat. Monatszeitschrift fiir die Zukunft deutscher Kultur 14
(1922), Nr. 5, S. 330.

17  Gogarten: Krisis (wie Anm. 3), S. 771.

18 Ders.: Zwischen den Zeiten. In: ChW 34 (1920), S. 378.

19 A.a.O.,S. 374f.

51

18.01.2026, 22:27:37, Nic)


https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zeitmoments«*® angetrieben fiihlt, ist jedoch irrefithrend: Das Bewusstsein
einer Krise, das Empfinden einer Ubergangsepoche ist kein Phiinomen, das
erst nach dem Weltkrieg einsetzt, sondern bereits vor 1914 nicht nur weit ver-
breitet,?! sondern zumindest fiir die Generation der Schiiler des groen Got-
tinger Theologen Albrecht Ritschl geradezu kennzeichnend ist. »Der »Kultur-
protestantismus<, dem man spéter so umstandslos das Priadikat einer komplet-
ten Zeitadaption zustellte, ist selber Ausdruck und theoretisches Mittel einer
Krise. Wo in ihm Relationen des Verhéltnisses von Christentum und Kultur
formuliert wurden, deren formaler Charakter von der Synthese bis zum pola-
ren Gegensatz reichte, wurde nach einer Problemldsung gesucht.«?

Die Dissonanzen zwischen den Nachkriegstheologien und der liberalen Vor-
kriegstheologie wurden durch die Uberbetonung der Differenz verstirkt. Die
Liberalen teilten, wie beschrieben, den theologischen Krisenbegriff der dia-
lektischen Theologie nicht. Sie sahen Gott meist nicht als den ganz Anderen,
vollig von der Welt Unterschiedenen an. Im Bewusstsein einer Kulturkrise
jedoch gab es zahlreiche Ahnlichkeiten und Uberschneidungen mit der Nach-
kriegstheologie.?? Die dialektische Theologie ignorierte dies allerdings weit-
gehend, da sie die theologische Differenz zur liberalen Theologie einseitig in
den Mittelpunkt ihrer Differenzen zu den Liberalen stellte und die groflen
Gemeinsamkeiten im allgemeinen Krisenbewusstsein verdringte. Vor allem
aber blendeten die Dialektiker vollig aus, dass es bereits unter den Liberalen
grofle Unterschiede in der zeitdiagnostischen Bewertung eines Krisenbe-
wusstseins gegeben hatte, die sich hauptséchlich zwischen den unterschiedli-
chen Generationen der liberalen Theologie festmachen lie3en.

So waren innerhalb der liberalen Theologie die theologischen, kirchenpoliti-
schen und sozialpolitischen Differenzen zwischen »Jiingeren« der Ritschl-
Schule und »Alteren«, d.h. der durch Richard Rothe und die Theologie des
»Protestantenvereins« gepriagten Theologen der 1860er-Generation (d.h. die
Generation, die um 1860 in den Pfarrdienst trat), viel fundamentaler als ange-
nommen. Neben ihrer ausgeprigten Krisenmetaphorik grenzte sich die
1890er-Generation auch in ihrer Konfliktorientierung und in ihrer kantiani-
schen Priagung von den altliberalen Theologen und deren Fortschrittspathos,
deren harmonistischem Gesellschaftsbild und deren idealistischer Tradition
ab. Die »Jiingeren« operierten zudem bereits mit jenen Begriffen, mit denen
spéter auch die dialektische Theologie die Vorkriegstheologie kritisierte. Die
Abgrenzungstendenzen der Nachkriegsgeneration nahmen starken Bezug aus-

20 Vgl Tillich: Kairos (wie Anm. 16), S. 330.

21 Vgl. Ruddies: Barth und die Liberale Theologie (wie Anm. 2), S. 267f.

22 AaO,S.13.

23 Vgl. Klaus Tanner: Die fromme Verstaatlichung des Gewissens. Zur Auseinandersetzung
um die Legitimitéit der Weimarer Reichsverfassung in Staatsrechtswissenschaft und Theolo-
gie der zwanziger Jahre. Gottingen 1989, S. 60-63.

52

18.01.2026, 22:27:37, Nic)


https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gerechnet auf theologische Entwicklungen der »Alteren«, obwohl die ihrer-
seits bereits von den »Jiingeren« weithin kritisiert worden waren.?* Von den
Nachkriegstheologen wurden die »Jiingeren« jedoch mit den »Alteren« undif-
ferenziert ineinsgesetzt, ungeachtet ihrer eigenen Abgrenzungstendenzen und
Kritikpunkten an ihrer theologischen Elterngeneration. Das betraf auch Fried-
rich Naumann.

II.

Das 19. Jahrhundert ist eine Epoche mit groen gesellschaftlichen Verdnde-
rungen. Naturwissenschaft, Darwinismus, Materialismus, Historismus, aber
auch die dramatischen sozialen Verdnderungen durch die industrielle Massen-
produktion und die damit verbundenen sozialen Probleme sorgen fiir »Unbe-
hagen«®, Nervositit und stellen die Kultur vor eine »Grundlagenkrise«.?® Im
19. Jahrhundert wird sich die Moderne ihrer selbst bewusst, der Begriff
mKrise« wird zur strukturellen Signatur der Neuzeit.«?’ Dieser Aufbruch in
die Moderne 16st eine umfangreiche Krisen- und Aufbruchstimmung aus, die
heute vielfach mit dem Jasperschen Diktum einer » Achsenzeit« (im Sinne von
»Wendezeit«) bezeichnet wird. So wird die Krise zu einem Dauerphdnomen
fiir die Herausforderungen des Jahrhunderts.”® Auch die Theologie erkennt
die Krise und die Herausforderungen der Zeit, weill aber keinen rechten Aus-
weg aus den »Aporien«, »die sich aus ihrer Teilnahme am krisenformigen
Projekt der Moderne ergeben«.?’ Der Ausdruck »Theologie der Krise«
beschreibt also den Umstand einer allgemeinen Kulturkrise, die auch der
Theologie unbequeme Fragen stellt und Antworten abverlangt. Zunehmend
stellt sich die Frage nach ethischen Normen der Weltgestaltung.

Insbesondere die Geisteswissenschaften geraten durch die Naturwissenschaf-
ten unter einen groflen Legitimierungsdruck, den sie ihrerseits an die Theolo-
gie weitergeben. Es entsteht das Bediirfnis, die Geisteswissenschaften durch
einen eigenen >geschiitzten« Bereich, der von der Welt der Natur verschieden
ist, gegeniiber den Naturwissenschaften geltungstheoretisch zu begriinden
und zu legitimieren. Ein Resultat dieser Bemiihungen ist z.B. die methodische
Unterscheidung der Wissenschaften in die >Natur«-Wissenschaft, die sich mit

24 Vgl. Friedrich Wilhelm Graf: Kulturprotestantismus. Zur Begriffsgeschichte einer theolo-
giepolitischen Chiffre. In: Hans Martin Miiller (Hrsg.): Kulturprotestantismus. Beitrage zu
einer Gestalt des modernen Christentums. Giitersloh 1992, S. 21-77.

25 Vgl. Siegmund Freud: Das Unbehagen in der Kultur. Wien 1930.

26  Hartmut Ruddies: Karl Barth und Ernst Troeltsch. Ein Literaturbericht. In: Verkiindigung
und Forschung 34 (1989), S. 7.

27 Reinhart Koselleck: Krise. In: Geschichtliche Grundbegriffe 3 (1982), S. 627.

28 A.a.0O,S.643.

29 Ruddies: Barth und Troeltsch (wie Anm. 26), S. 10.

53

18.01.2026, 22:27:37, Nic)


https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dem Erkldren beschiftigt, und in die »Geistes<-Wissenschaft, deren Metier das
Verstehen ist, in dieser pragnanten Dichotomie erstmals konzipiert von Wil-
helm Dilthey, darin »der eigentliche Kulturprotestant [...] in der Nachfolge
Schleiermachers«.*” In einer solchen Situation hat die alte idealistische, spe-
kulative Philosophie ausgedient und man bedient sich des Riickgriffs auf
Immanuel Kant. Kant beschreibt mit >Erkennen< und mit »Verstand< zwei
voneinander getrennte Erkenntnisstrome. Die Wiederbelebung dieser kanti-
schen Kategorien durch den Neukantianismus spielt fiir die Verarbeitung des
Krisenbewusstseins des 19. Jahrhunderts fortan eine wichtige Rolle.

Zeitgleich mit dem Neukantianismus wirkt in der Theologie die einflussreiche
Schule des Gottinger Theologen Albrecht Ritschl. Sie stellt die Offenbarungs-
theologie in den Dienst der Erkenntnistheorie: Es gibt keine Kenntnis von den
Dingen >an sich¢, sondern nur von dem, was ihre Erscheinungen uns zeigen:
»Der Biblizist Ritschl ist also in Wahrheit ein Kantianer«’!, wie Wolfgang
Trillhaas provokativ zuspitzt. Auch wenn Ritschl zeitlebens bestritt, liberal zu
sein, entwickelte sich die Ritschlsche Theologie bei Freunden wie Gegnern
zum Inbegriff der liberalen Theologie. Nur die lutherisch-konfessionelle
Erlanger Theologie, die in Leipzig ihren zweiten Stiitzpunkt hatte, verschloss
sich dem Einfluss Ritschls — genau jene beiden Fakultiten, wo Naumann auf
Geheil} seines konservativen Vaters studiert hatte, um dem vermeintlich
»liberalen« Einfluss Ritschls zu entgehen. Dennoch fand Kant im Zusammen-
hang der »Autonomie des Sittlichen«*? und der Unterscheidung von »Gottes-
reich und Weltreich« bzw. »Schépfung« und »Erlésung«’®® auch Eingang in
den lutherischen Konfessionalismus. Dieser wiederum war die theologische
Schule, durch die Naumann gegangen war, wenngleich er gerade dort eine
»innere Distanz zum theologischen Lehrbetrieb seiner Zeit« entwickelte*.
Wir stehen hier also vor dem Phinomen, dass sich sowohl liberale, als auch
konservative theologische Schulen gleichermallen des Riickgriffs auf Kant
bedienten. So darf man annehmen, dass neukantianisches Gedankengut nicht
nur auf die zahlreichen Ritschl-Schiiler im Naumannkreis eingewirkt hat, son-
dern auch Naumann selbst mit jener geistigen Stromung vertraut war, zumin-

30 Martin Schmidt: Der Liberalismus als Problem fiir die Kirche und Kirchengeschichte im 19.
Jahrhundert, insbesondere seine Stellung zum evangelischen Christentum. In: Ders./Georg
Schwaiger (Hrsg.): Kirchen und Liberalismus im 19. Jahrhundert. Gottingen 1976, S. 22.

31 Wolfgang Trillhaas: Albrecht Ritschl. In: Martin Greschat (Hrsg.): Gestalten der Kirchen-
geschichte, Bd. 9,2: Die neueste Zeit 1. Stuttgart 1985, S. 190.

32 Christoph Ernst Luthardt: Geschichte der christlichen Ethik. Bd. II: Geschichte der christli-
chen Ethik seit der Reformation. Leipzig 1893, S. 502f.

33 Holsten Fagerberg: Die Umdeutung der Zweireichelehre im 19. Jahrhundert. In: Niels Has-
selmann (Hrsg.): Gottes Wirken in seiner Welt. Zur Diskussion um die Zweireichelehre, 1.
Bd: Dokumentation einer Konsultation. Hamburg 1980, S. 72.

34 Peter Theiner: Sozialer Liberalismus und deutsche Weltpolitik. Friedrich Naumann im Wil-
helminischen Deutschland (1860-1919). Baden-Baden 1983, S. 14.

54

18.01.2026, 22:27:37, Nic)


https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dest indirekt durch die Vermittlung der konfessionellen Theologie, z.B. seines
Leipziger Professors Christoph Ernst Luthardt.?

Naumanns Weggefahrte Martin Rade befand sich, vor allem in seiner Marbur-
ger Zeit, in regem Austausch mit Paul Natorp oder Hermann Cohen,*® also
jenen Koryphéen, die als sogenannte »Marburger Schule« eine eigene Rich-
tung der neukantianischen Philosophie prigten. Inwiefern auch Naumann sel-
ber unter dem Eindruck des Neukantianismus stand, zumindest in dem Sinne,
dass iiber bloBe Kenntnisse der damaligen geisteswissenschaftlichen Diskurse
hinaus eine konkrete nachvollziehbare Einflussnahme neukantianischer Ideen
nachweisbar wire, ist auf den ersten Blick nicht erkennbar. Die Herausforde-
rungen an die Geisteswissenschaften durch Materialismus, Naturalismus und
Industrialisierung, in deren Folge sich im Bereich der Philosophie der Neu-
kantianismus formierte, wurden im Bereich der Theologie und kirchlichen
Arbeit auch von Friedrich Naumann aufgegriffen. Seine Losungsvorschlége,
wie sie in den »Briefen« zur Darstellung kommen, weisen Strukturen auf, die
auch fiir den Neukantianismus kennzeichnend sind.

Gerade auch das den aktuellen Zeitentwicklungen gegeniiber aufgeschlossene
und wachsame Umfeld Friedrich Naumanns wird von dem bereits beschriebe-
nen Krisenbewusstsein erfasst und bestimmt. Anfinglich iiberwiegt die Angst
vor einer sozialen Revolution, die um 1900 zunehmend von einer Kriegser-
wartung, v.a. mit England abgelost wird,?” dessen Ausbruch man nicht nur
mit Angst um das eigene Uberleben, sondern auch mit gespannter Erwartung
entgegenblickte.

Dieser aus heutiger Sicht befremdlich wirkende Umstand, mit einem Krieg
zugleich auch Hoffnungen zu verbinden, speiste sich aus dem Phanomen, dass
Kriegserfahrungen oder Militarreformen historisch gesehen oftmals in engem
Zusammenhang mit politischen Emanzipationsprozessen standen.’® Mit
Krieg lieBen sich aus liberal-emanzipatorischer Sicht deshalb mit voller
Berechtigung immer auch Hoffnungen verkniipfen, was vielfach »den Glau-
ben an die ideelle Bedeutung eines deutschen Krieges« festigte.® Auch die
meisten Nationalstaaten waren »von ganzen wenigen Ausnahmen abgesehen
[...] als Kriegsgeburten« entstanden,*” und die nationale Einigung war stets

35 Vgl Anm. 32.

36 Vgl. Schwobel: Rade (wie Anm. 14), S. 168.

37 Vgl Na: Sozialreform oder Revolution (wie Anm. 15), S. 177, S. 187.

38 Vgl. Georg Simmel: Soziologie. Untersuchungen iiber die Form der Vergesellschaftung
(1908). In: Ders.: Gesamtausgabe 11, hg. von Otthein Rammstedt, Frankfurt am Main 1992,
S. 284-382, hier S. 284 (Kap. IV: Der Streit).

39 Ders.: Deutschlands innere Wandlung. Rede, gehalten in StraBburg, November 1914. In:
Ders.: Gesamtausgabe 16, hg. von Gregor Fitzi/Otthein Rammstedt. Frankfurt am Main
1999, S. 21.

40 Dieter Langewiesche: Liberalismus heute — historisch gesehen. In: Ders.: Liberalismus und
Sozialismus. Gesellschaftsbilder — Zukunftsvisionen — Bildungskonzeptionen. Bonn 2003,
S.227.

55

18.01.2026, 22:27:37, Nic)


https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ein wichtiges politisches Ziel der Liberalen gewesen. SchlieBlich war auch der
Nationalismus »historisch als Befreiungsideologie« entstanden«, trat »als
Emanzipationsbewegung auf«, die als »Gegenmodell zur iiberlieferten Ord-
nung« der alten konservativen Eliten diente und »auf eine Gesellschaft mit
einer egalitiren Werteordnung« zielte.*! Deshalb sprach der Nationalismus
anfénglich gerade die Liberalen als die Stimme des aufstrebenden Biirgertums
gegen die alten privilegiengeschiitzten Machteliten an, bevor er sich um 1880
allmdhlich vom Liberalismus zu 16sen begann und schlieBlich von anderen,
nationalen und sozialistischen Parteien libernommen, tiberformt und verein-
nahmt wurde.*?

Vor diesem emanzipatorischen Hintergrund diente der Nationalismus den
Liberalen des 19. Jahrhunderts zur Verwirklichung ihres Leitbilds »der egali-
taren Staatsbiirgergesellschaft«*’ und deshalb konnten die Liberalen den
Krieg als legitimes Mittel einer auf biirgerlich-egalitdren Emanzipation zie-
lenden Politik erachten.* In diesem Kontext verband auch Naumanns Krisen-
bewusstsein mit Kriegsgedanken nicht nur einseitig negative Konnotationen.
Die Ambivalenz, mit einer Krise Befiirchtungen, zugleich aber auch Hoff-
nungen zu verbinden, ist also ein typisches Phanomen fiir die geistige Lage
der Zeit um 1900, stellt bei Naumanns Krisenbewusstsein aber nur einen
Randaspekt dar.

III.

Naumanns Einsicht in den Transformationscharakter seiner Zeit, die ihn von
der Krisenhaftigkeit der zeitgendssischen Geisteskultur und Gesellschaft
iiberzeugte, explizierte er in den »Briefen« in den konkreten Begriffen »Dar-
winismus«, »Mammonismus/Kapitalismus« und »Militarismus«. Diese drei
Schlagworte, auf die er die Verdnderungen in Naturwissenschaft, sozialer
Frage und Gesellschaft samt ihrer daraus resultierenden Krisenphdnomene
exemplarisch zuspitzte, ohne sie darauf zu reduzieren, bringen sein Krisenbe-
wusstsein konzentriert auf den Punkt. Sie stellen um 1900 sein hermeneuti-
sches Repertoire zur Zeitanalyse dar. Das soll aber nicht davon ablenken, dass
Naumann sein eigentliches Krisenbewusstsein bereits in der Zeit nach dem
Studium erhielt, angeregt und angestoen durch die sozialen Probleme, die
ihm in der tiglichen Arbeit begegneten. Hier merkte er: an der sozialen Frage
entscheiden sich existenzielle theologische Fragen der Glaubwiirdigkeit und

41 A.a.0.,S.228.

42 Vgl. ebd.; Heinrich August Winkler: Vom linken zum rechten Nationalismus. Der deutsche
Liberalismus in der Krise von 1878/79. In: Geschichte und Gesellschaft 4 (1978), S. 5-28.

43 Langewiesche: Liberalismus heute (wie Anm. 40), S. 218.

44 A.a0.,S.227.

56

18.01.2026, 22:27:37, Nic)


https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nichstenliebe. Ein »weiter so!« konnte es nicht geben.*> Nach anféinglicher
Sympathie fiir den religiésen Sozialismus und einer christlich-sozialen Phase
fand Naumann seine theologische Heimat in der liberalen Theologie und holte
damit in nur knapp zehn Jahren die theologische Entwicklung des 19. Jahr-
hunderts nach.*® Die Arbeit als Pfarrer und in der Inneren Mission fiihrte ihm
den Transformationscharakter seiner Zeit vor Augen und schirfte sein Krisen-
bewusstsein. Spater erweitert Naumann die Fragestellung um die Zukunft der
Religion tiberhaupt, wie es in dem bekannten Bild aus dem sechsten Brief
zum Ausdruck kommt: »Wir finden das Christentum wie einen Weinstock,
der sich an einer Wand emporgerankt hat, die zum Abbruch bestimmt. [...]
Nun wird die alte Wand stiickweise durch neues Gemauer ersetzt. Rebe fiir
Rebe muf3 abgeldst werden und ganze Hilften des Weinstockes liegen zeit-
weise wie verlorenes Laub am Boden. Das alles aber iibersteht der Weinstock,
wenn nur die Wurzel noch triebfahig ist. Die Wurzel ist Jesus.«*’ Die Soziale
Frage ist kein voriibergehendes Phinomen, sondern stellt die Theologie und
die gesamte Kultur grundlegend in Frage, ist also mithin ein Krisenphdnomen.
Wenn Naumann im selben Zusammenhang davon spricht, dass »wir [...] zwi-
schen zwei Zeiten stehen«®®, schimmert das Kairos-Bewusstsein® einer Exi-
stenz, die sich als »zwischen den Zeiten«®® lebend erfihrt und definiert, wie es
eigentlich erst fiir die Nachkriegstheologie nach 1919 so typisch ist, bereits
deutlich durch — wohlgemerkt aufgrund des allgemeinen Zeitempfindens,
nicht aufgrund einer existentiellen Kriegserfahrung. Eine solch sensible Zeit-
diagnostik und das offen ausgesprochene Krisengefiihl, das sich aus ihr ablei-
tet, stellt die Exklusivitit des Krisenbewusstseins der Nachkriegsgeneration
somit deutlich in Frage.

Auf die »Nichtidentitit von Politik und Glaube«’! stieB Naumann durch seine
Paldstinareise und durch die Vermittlung seiner Freunde Max Weber und
Rudolf Sohm.*? Insbesondere der Begriff der »Eigengesetzlichkeit«, den man
sowohl auf Max Weber wie auf Kants Autonomiebegriff und dessen Unter-
scheidung von Naturgesetz und Sittengesetz zuriickfithren kann,>® eroffnete
Naumann den Ausweg, mit den Anspriichen der Welt und der Bergpredigt

45 Vgl. Jahnichen: Christlich-sozialer Idealist (wie Anm. 15), S. 417.

46 Timm: Naumanns theologischer Widerruf (wie Anm. 11), S. 17.

47  Friedrich Naumann: Briefe iiber Religion. Berlin °1916, S. 22f.

48 A..O, S.30.

49  Vgl. Tillich: Kairos (wie Anm. 16), S. 330.

50 Vgl. Gogarten (wie Anm. 18).

51 Martin Honecker: Politische Ethik und Ekklesiologie. In: Ders.: Sozialethik zwischen
Tradition und Vernunft. Tiibingen 1977, S. 11.

52 Vgl. Gerd Fesser: Friedrich Naumann (1860-1919). In: Bernd Heidenreich (Hrsg.): Politi-
sche Theorien des 19. Jahrhunderts. Konservatismus, Liberalismus, Sozialismus. Berlin
22002, S. 403.

53 Martin Honecker: Das Problem der Eigengesetzlichkeit. In: Zeitschrift fiir Theologie und
Kirche 73 (1976), S. 95.

57

18.01.2026, 22:27:37, Nic)


https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

umzugehen, die er als »zwei Gotter«>* beschrieb, zwischen die der Mensch
gestellt sei, im Wissen, dass es doch nur ein Gott sein konne.”> Die Ausweg-
losigkeit dieser Spannung ist Naumann vollig bewusst: »Hiob kommt aus der
Grube und lacht iiber uns, dal wir nicht weiter sind als er. Wie verhélt sich
Gott zum Elend, zur Vergewaltigung, zur T6tung?«¢

Hier stoft Naumann zu einem zentralen theologisch-dogmatischen Problem
vor, zugleich verschwimmen bei ihm zunehmend die klaren begrifflichen
Zuordnungen: Die dunklen Seiten Gottes nennt er stets »Gott« oder »Welt«
(im Sinne von »Schoépfung«). Bei den hellen Seiten Gottes, also Erldsung,
Gnade oder Verheilung, ist tiberwiegend von »Offenbarung« oder »Jesus«
die Rede. Naumann weiB3, dass bei einer Aufteilung der Eigenschaften Gottes
einerseits in »Gott«, andererseits in »Jesus« die Gefahr eines dualistischen
Gottesbildes droht, das er deshalb heftig abzuwehren versucht: »Es sind aber
nicht zwei Gotter, sondern einer. Irgendwie greifen ihre Arme ineinander.«’’
Naumann ist sich der Gratwanderung eines Gott-Jesus-Dualismus vollkom-
men bewusst. Eine Trennung von (Gott-)Vater und (Gott-)Sohn in zwei von
einander unterschiedene géttliche Personen kann es nicht geben. Erst unsere
menschlich-beschrinkte Welterkenntnis macht — durch den vermeintlichen
Widerspruch zwischen Welt und Offenbarung, zwischen Macht und Liebe —
aus einem Gott zwei. Dieses epistemologische Problem liegt fiir Naumann
ganz auf Seiten des Menschen: »Der einzelne Mensch ist bestindig zwischen
beide gestellt, und zwischen beiden sucht er sich mithsam und um Klarheit
ringend seinen Weg.«°®

So kann Naumann von einer »Unvereinbarkeit der Heilsgedanken und der
Weltgedanken«®® sprechen: »Der Kampf ums Dasein hat die Vélker gelehrt,
Panzertiere zu sein. [...] Ob dieser Standpunkt christlich ist? Jedenfalls hat
ihn Jesus nicht vertreten! [...] Wer also nur das fiir christlich hélt, wofiir er
direkte Worte Jesu anfiithren kann, der mufl darauf verzichten, sich fiir die
Staatserhaltung durch das Waffensystem zu entscheiden. Aber 148t sich denn
der christliche Gedanke der Bruderliebe iiberhaupt ohne die Grundlage der
Staatsordnung verwirklichen? [...] Oft habe ich mich, wenn ich fiir die Flotte
agitierte, gefragt: wiirde das Jesus auch getan haben? Wohl nicht! Aber er
wiirde gewuB3t haben, dafl es Leute geben muB, die es tun. Er sagte, dal3 sein
Reich nicht von dieser Welt ist, aber Menschen, die in dieser Welt leben und
wirken wollen, miissen sich iiber die Grundbedingungen der weltlichen Kul-
tur gerade so klar sein wie iiber die Bezichungen der Seelen zu Gott.«*° Das

54 Naumann: Briefe (wie Anm. 47), S. 72.
55 Ebd.

56 A.a.0.,S.71.

57 A.a0,S.72.

58 Ebd.

59 A.a0,S.74.

60 A.a.O.,S.8If.

58

18.01.2026, 22:27:37, Nic)


https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Verhiltnis Gottes zu Krieg und Militarismus, fiir Otto Baumgarten nur als
winterimistisches >Extraordinarium«®! zuldssig, wird hier von Naumann auf
die Flottenriistung expliziert.

Die Problemstellung jedenfalls, den Zwiespalt, in dem der Christ in der Welt
steckt, hat Naumann klar formuliert: »[C]hristliche Ethik und Politik wird von
Naumann in den Briefen iiber Religion [...] in seiner ganzen Schwere emp-
funden.«®? Die Antwort auf das Nebeneinander seiner Identititen als »Christ,
Darwinist und Flottenschwirmer«® fasst Naumann im 26. Brief zusammen:
»Deshalb fragen wir Jesus nicht, wenn es sich um Dinge handelt, die ins
Gebiet der staatlichen und volkswirtschaftlichen Konstruktion gehéren. Das
klingt hart und schroff fiir jeden christlich erzogenen Menschen, scheint mir
aber gut lutherisch zu sein. [...] Staatliche Dinge sind nach ihm nicht aus dem
Evangelium heraus zu entscheiden, sondern kénnen von Juden und Heiden
geradesogut entschieden werden wie von Christen, da zu ihrer Regelung
nichts gehort als die Vernunft, nicht die Offenbarung. Diese lutherische
Scheidung der Gebiete, die uns zeitweilig als Verkiirzung des Einflulgebietes
des Christentums dem Christentum etwas von seinen Rechten zu nehmen
schien, hat sich bei tieferer Durchdringung des Stoffes auch fiir uns als richtig
ergeben. Wir kehren zum alten groen Doktor deutschen Glaubens zuriick,
indem wir politische Dinge als auBlerhalb des Wirkungskreises der Heilsver-
kiindigung betrachten. Ich stimme und werbe fiir die deutsche Flotte, nicht
weil ich Christ bin, sondern weil ich Staatsbiirger bin und weil ich darauf ver-
zichten gelernt lgslbe grundlegende Staatsfragen in der Bergpredlgt entschie-
den zu sehen.« Das sind in der Tat »harte und schroffe«®® Worte von
wschockierender Entschiedenheit«®®, durch die Naumann versucht, »Klarheit
[...] in den Irrgarten der uns angehenden Wirklichkeit«®’ zu bringen.

IV.

Es ist theologiegeschichtlich legitim, Naumanns »Scheidung der Gebiete« in
den Zusammenhang der sogenannten »Zweireichelehre« zu bringen. Die
Zweireichelehre beschreibt die Verhiltnisbestimmung zwischen gottlicher
Offenbarung und goéttlichen Ordnungen, die wir auf der Erde bereits als natiir-

61 Giinter Brakelmann: Krieg und Gewissen. Otto Baumgarten als Politiker und Theologe im
Ersten Weltkrieg. Gottingen 1991, S. 145.

62 Martin Wenck: Friedrich Naumann. Ein Lebensbild. Berlin 1920, S. 106.

63 Naumann: Briefe (wie Anm. 47), S. 8.

64 AaO,S. 83f.

65 Vgl.a.a.0,S.83.

66 Werner Jochmann: Friedrich Naumann. In: Greschat: GdK 10,1 (wie Anm. 14), S. 117.

67 Gerhard Ebeling: Die Notwendigkeit der Lehre von den zwei Reichen. In: ders: Wort und
Glaube. Tiibingen 31967 (1960), S. 408.

59

18.01.2026, 22:27:37, Nic)


https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

liche Gesetze vorfinden, sie beschreibt den Konflikt zwischen der Liebe und
dem Recht. Luther beschreibt dies iiblicherweise als »Reich Gottes bzw. Chri-
stusreich und Weltreich«®®, daher »zwei« Reiche, in Ankniipfung an die mit-
telalterlichen Diskurse um die Lehre von den zwei Schwertern (in Anlehnung
an Lk 22,38), die im Zusammenhang des Investiturstreits und der Verhiltnis-
bestimmung zwischen kaiserlicher und pépstlicher Macht im Mittelalter
stand. Sowohl die klare methodische Trennung in zwei Bereiche, als auch der
Bezug beider Reiche zu Gott wird von Naumann in seine Zeit iibernommen.
Diese Konsequenz bei der »Scheidung« kann nicht iiberraschen, denn wie
Naumann waren bereits auch die Reformatoren »an einer reinlichen Schei-
dung der beiden Gebiete interessiert: keine irdische Gewalt soll sich anmaflen,
der Seele Gesetze zu geben und sich einzudringen zwischen sie und ihren
Herrn, gar die Wirksamkeit des Evangeliums hindern«®’. Luther entwickelte
allerdings kein ausgeprigtes System, hinterliel aber v.a. in der »Obrigkeits-
schrift« (1523) und den Schriften {iber die Bauernaufstinde (1525) Ideen iiber
die Verhéltnisbestimmung von Untertanen und Obrigkeit, Kirche und Landes-
herr, Gott und Welt. Daraus lief} sich spéter ein Konzept einer Zweireiche-
lehre destillieren.

Bei der Zweireichelehre geht es also um die theologischen Voraussetzungen
und Moglichkeiten der Sozialethik, an die sich der Mensch als Siinder beim
Handeln in der Offentlichkeit riickbindet, indem sie »den Zusammenhang von
Gott und Welt« zu wahren versucht.’”’. Theologisch gesprochen geht es um
die Unterscheidung von Gesetz und Evangelium. Genau an diesem Konflikt
zwischen der »persona privata und der persona publica«’!, also dem »Identi-
titsverhiltnis« zweier »Hinsichten derselben Person«’?, arbeitet sich Nau-
mann ab. In Weberschen Kategorien ausgedriickt, handelt es sich bei der
Zweireichelehre gewissermallen um die theologische Entsprechung der Span-
nung zwischen Gesinnungs- und Verantwortungsethik.

Die Zuordnung der Naumannschen Theologie in den lutherischen Kontext ist
dabei zuldssig. Zwar kennt auch Johannes Calvin eine Lehre von den zwei
Reichen, z.B. in seinem theologischen Hauptwerk, der »Institutio Christianae
Religionis«’?, was die Zweireichelehre zu einem »Gemeingut der Reforma-
tion«’* macht. Doch zum Einen berief sich Naumann selber auf den »alten

68 Max Josef Suda: Die Ethik Martin Luthers. Gottingen 2006, S. 119.

69 Otto Baumgarten: Staat und Kirche (Vom protestantischen Standpunkt aus). In: Teubners
Handbuch der Staats- und Wirtschaftskunde Bd. I,2. Leipzig/Berlin 1924, S. 17.

70  Martin Honecker: Zweireichelehre und Sozialethik. In: ders.: Sozialethik (wie Anm. 51),
S. 178.

71  Gerhard Gloege: Thesen zu Luthers Zwei-Reiche-Lehre. In: Kurt Aland/Wilhelm Schnee-
melcher: Kirche und Staat. Berlin 1967, S. 74f, zitiert in: Honecker: Zweireichelehre und
Sozialethik (wie Anm. 70), S. 179.

72 Ebd.

73 Johannes Calvin: Institutio Christianae Religionis (1559) 111,19,15f; 1V,20,1.

74  Suda: Ethik Luthers (wie Anm. 68), S. 120.

60

18.01.2026, 22:27:37, Nic)


https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

groflen Doktor deutschen Glaubens« und bezeichnete sein Konzept als dezi-
diert »lutherische« Scheidung der Gebiete.”> Zum Anderen prigte sich die
Lehre der zwei Reiche nach 1900 tatséchlich vor allem im evangelisch-luthe-
rischen Kontext aus, wihrend aus dem evangelisch-reformierten Umfeld auch
viel Kritik geduBlert wurde, die darauf abzielte, dass die lutherische Zweirei-
chelehre »im nationalsozialistischen Deutschland unter dem Deckmantel die-
ser Lehre den totalitiren Staat habe gewihren lassen«’®, wie wiederum bei
Karl Barth deutlich wird.”’

Dies unterstreicht nochmals, warum Naumann und seine Gesinnungsgenos-
sen so nachhaltig verworfen worden waren: Ein falsch verstandenes Verstand-
nis von Eigengesetzlichkeit konnte dazu beitragen, mithilfe der Zweireiche-
lehre den Nationalsozialismus theologisch gewdhren zu lassen oder gar zu
legitimieren. Nationalsozialismus und Zweiter Weltkrieg hatten die Kritik an
der Zweireichelehre und an Naumann fiir Karl Barth nachtriaglich bestitigt. So
konnte man Naumann und sein Verstindnis der Zweireichelehre nachtriglich
als einen Irrweg darstellen, der theologisch letztlich sogar im Nationalsozia-
lismus miinden konnte. Denn wo Naumann in den Augen Barths weitgehende
Identifizierungen zwischen dem Reich Gottes und der Welt gemacht hatte,
denen zufolge Gott sich in historischen oder politischen Entwicklungen offen-
barte, wozu auch Krieg oder politisches Unrecht gehoren konnte, setzte Barth
die fundamentale und uniiberwindliche Andersheit und Erhabenheit Gottes
dagegen. Fand Naumann Gottes Spuren in den Erscheinungen des Welt, des
Rechts, der Macht, so sprach Barth vom »wahren Gott, dem Richter der Welt,
der selber nicht Partei ist in der Welt«’®. Ein solches Verstindnis immunisiert
geradezu gegeniiber Versuchen einer theologischen Vereinnahmung durch
totalitdre Systeme. Man tite Naumann sicherlich Unrecht, wenn man ihm
unterstellen wollte, er habe eine Theologie entwickeln wollen, mit deren Hilfe
man Krieg, Diktatur oder Totalitarismus theologisch legitimieren kann. Thm
ging es im Gegenteil gerade darum, mithilfe der »Scheidung der Gebiete«
eine gegenseitige Vereinnahmung der religidsen Sphire und der politischen
Sphére zu verhindern. Dennoch fehlte ihm 1903 die historische Erfahrung
zweier Weltkriege und des Nationalsozialismus, um missverstdndliche oder
missbrauchliche Interpretationen seines theologischen Konzepts in vollem
Umfang zu erfassen und nodtige Abgrenzungen oder Konkretionen vorzu-
nehmen.

Auch im lutherischen Kontext wurde vor und wihrend des Dritten Reichs
deutliche Kritik an einer Fehldeutung der Eigengesetzlichkeit gedufBert, so
z.B. in der geheimen Denkschrift »Politische Gemeinschaftsordnung: Ein

75 Naumann: Briefe (wie Anm. 47), S. 84.

76  Suda: Ethik Luthers (wie Anm. 68), S. 120.
77 Vgl. Karl Barth: KD 11/2, S. 97.

78  Ders.: Der Romerbrief. Miinchen 21922, S. 59.

61

18.01.2026, 22:27:37, Nic)


https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Versuch zur Selbstbesinnung des christlichen Gewissens in den politischen
Noten unserer Zeit«, die 1943 in der konservativ-lutherisch geprigten Wider-
standsgruppe des »Freiburger Kreises« entstand. Diese Kritik wurde nach
1945 von den Theologen, die sich wiahrend des Dritten Reiches in der Beken-
nenden Kirche organisiert hatten und nach dem Krieg die Meinungsfiihrer-
schaft der deutschen Nachkriegstheologie iibernahmen, fortgeschrieben. So
lasst sich nachvollziehen, warum Friedrich Naumann iiber einen so langen
Zeitraum hinweg, gerade auch nach den Erfahrungen von Kirchenkampf und
Nationalsozialismus, bis weit in die Mitte des 20. Jahrhunderts theologisch so
umstritten war und blieb. Zugleich muss jedoch erwdhnt werden, dass die
Zweireichelehre umgekehrt auch dazu dienen konnte, politischen Widerstand
gegen den Nationalsozialismus theologisch zu legitimieren, wie es beispiels-
weise in der Theologie Dietrich Bonhoeffers angedeutet wird. Die Zwei-
reichelehre konnte also je nach Interpretation als Referenz fiir die Unterstiit-
zung oder fiir die Gegnerschaft zum Nationalsozialismus herangezogen wer-
den.

Insofern gibt es keinen Anlass, Friedrich Naumanns »Scheidung der Gebiete«
einseitig in die Reihe der theologischen Vorldufer des Nationalsozialismus zu
stellen, da die Zweireichelehre wirkungsgeschichtlich auch zum genauen
Gegenteil fithren konnte, wofiir es gerade auch bei Naumann selbst Anhalts-
punkte gibt. Mit »Eigengesetzlichkeit« intendierte Naumann nidmlich keines-
wegs eine quietistische Frommigkeit, die sich der Macht mit dem Hinweis auf
die »Scheidung der Gebiete« unreflektiert ergeben hitte.”” Die »Scheidung«
hinderte Naumann nicht daran, ausdriicklich anzuerkennen, dass gelebte Reli-
giositit durch Gesellschaft, Kultur und Politik in alle Felder des Lebens hin-
einwirkt, in denen sie mit vielféltigen anderen Handlungsorientierungen kon-
frontiert ist. Dies zeigte auch sein eigener politischer Lebensweg. Dass Nau-
mann selber mit der Anerkennung der Eigengesetzlichkeit keine Vorstellung
einer rein auf die Innerlichkeit beschriankten Kirchlichkeit verband, bewies er
zuletzt in den Verhandlungen zur Weimarer Reichsverfassung (WRV), wo er
die Wichtigkeit und Notwendigkeit der 6ffentlichen Funktion kirchlichen
Lebens anerkannte und »aus realpolitischer Einsicht« gegen seine eigenen
wekklesiologischen und kircheninstitutionellen Ideale«®® in den Kirchenarti-
keln festschreiben lie3: »Naumanns Leistung bestand darin, daf3 es ihm einer-
seits gelungen war, die {iberzogenen Privilegierungs- und Sicherungsbediirf-
nisse des konservativen Fliigels (Zentrum, DNVP, DVP) in Blick auf die Kir-
chen zu didmpfen, ndmlich durch die interfraktionelle Vereinbarung iiber die
verfassungsmafige Fixierung der »gesellschaftlichen religiosen Grundrechte«

79 Vgl. Reiner Anselm: Art. Zweireichelehre 1. Kirchengeschichtlich. In: TRE 36 (2004),
S. 780.

80 Kurt Nowak: Wege in die Politik. Friedrich Naumann und Adolf von Harnack. In: Riidiger
vom Bruch (Hrsg.): Friedrich Naumann in seiner Zeit. Berlin u.a. 2000, S. 48.

62

18.01.2026, 22:27:37, Nic)


https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

von Mitte Mirz 1919, und daB er andererseits die Sozialdemokraten auf die-
sen Boden hiniiberschob. Die Strategie der >doppelten Bandigungs, also des
Maximalismus der biirgerlichen Parteien und des Minimalismus der SPD bei
der Durchfiihrung der allseits notwendig anerkannten Operation der Trennung
von Staat und Kirche, gab den Artikeln 135-141 ihre Prigung. Naumanns
Politik lief auf Kompromisse hinaus, in denen den Kirchen nicht zuviel gege-
ben und nicht zuviel genommen wurde.«®!

Zwar mag man dahinter zurecht zundchst einen eindeutig liberalen Ansatz
erkennen, da Naumann bestrebt war, einen Ausgleich zwischen den Interessen
des Einzelnen und Notwendigkeiten der Gesellschaft zu erzielen, der fiir Libe-
rale stets eine wichtige politische Maxime dargestellt hatte. So wollte Nau-
mann keine nivellierende Einheitsideologie fixieren, wie es eine Staatsreli-
gion oder der Laizismus als deren sdkularisierte zivilreligiose Abwandlung
darstellen, sondern er verfolgte mit der DDP das Ziel einer institutionellen
Verankerung von Subsidiaritidt und wertegebundenem Pluralismus, die die
Existenz einer »deutschen Einheitskultur« bestritt und stattdessen von einer
nicht zu ignorierenden »Gespaltenheit in Bekenntnisse und Weltanschauun-
gen« ausging, wie der Theologe und DDP-Politiker Otto Baumgarten
notierte.3? Auf diese Weise sollten moglichst viele der maBgeblichen zivilge-
sellschaftlichen Akteure konstitutionell eingebunden und die »Koexistenz
und Kooperation aller mit allen«®® eingefordert werden, um die junge Repu-
blik zu stabilisieren. Doch neben diesem unzweifelhaft liberalen Ansatz
schimmert bei diesem ekklesiologischen Modell einer vom Staat institutionell
unabhéngigen Kirche auch noch die alte Erlanger Schule durch. Der lutheri-
sche Gedanke, dass die christliche Liebesgesinnung den Staat durchdringe
und humanisiere, wurde besonders von Naumanns Leipziger Lehrer Luthardt
offensiv vertreten. Staat und Kirche, so Luthardt, stiinden als wesens-
verschiedene Grofen nebeneinander und seien mit verschiedenen Aufgaben
betraut. Nur im Bewusstsein dieser Verschiedenheit sei eine Einigung von
Staat und Kirche zu erreichen.®*

Naumann hétte Luthardt hierin wohl kaum widersprochen, wie umgekehrt
vermutlich auch Luthardt gegen das Weimarer Modell der Trennung von Kir-
che und Staat keine grundsitzlich ablehnenden Einwinde hitte geltend
machen konnen. Eine solche lutherisch motivierte Verschiedenheit kam letzt-
lich auch in den Weimarer Kirchenartikeln zum Tragen. Allerdings hing Lut-
hardt dem konservativen Modell einer Volks-»Gemeinschaft« an, wihrend
Naumann und die Liberalen in den Verfassungsverhandlungen anstelle des

81 A.aO,S.47.

82 Baumgarten: Staat und Kirche (wie Anm. 69), S. 22.

83  Brakelmann: Krieg und Gewissen (wie Anm. 61), S. 214.

84 Vgl. Angelika Dorfler-Dierken: Luthertum und Demokratie. Deutsche und amerikanische
Theologen des 19. Jahrhunderts zu Staat, Gesellschaft und Kirche. Géttingen 2001, S. 211.

63

18.01.2026, 22:27:37, Nic)


https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

enger gefassten Gemeinschaftsbegriffs naheliegenderweise den liberal impra-
gnierten, offeneren Begriff der »Gesellschaft« setzten. Die Frage, ob sich das
neue deutsche Staatswesen nach 1919 als »Gemeinschaft« oder als »Gesell-
schaft« definieren sollte, war in den Verhandlungen zur WRV einer der
grundlegenden rechtsphilosophischen Streitpunkte, wo sich die Liberalen und
andere Demokraten zugunsten des Gesellschaftsbegriffs vorldufig durchset-
zen konnten. Auflerdem hatte Luthardt stets die » Vorrangstellung der Kirche
gegeniiber den Ordnungen von Familie und Staat« betont,® von der beim spi-
ten Naumann nicht die Rede sein kann und die in der WRYV folgerichtig kei-
nen Niederschlag fand. An diesen Stellen positionierte sich Naumann also
gegen seine theologischen Urspriinge, die ihn doch erst an diesen Punkt hatten
kommen lassen. Dieses Beispiel macht deutlich, wie Naumann stets in der
Lage war, sich von verschiedenen Elementen anregen zu lassen, diese kreativ
weiterzuentwickeln und zu etwas eigenstindigem Neuen zusammenzufiihren.
So entzieht Naumann sich, seine Theologie und seine politischen Ansichten
zwar eindeutigen retrospektiven Zuordnungen, ldsst aber gleichwohl Riick-
schliisse auf ein reichhaltiges Arsenal nachvollziehbarer Pragungen zu. Fiir
Naumanns Theologie ist dies, trotz aller Distanznahme wihrend seiner Studi-
enzeit, als Pfarrer und als Vereinsgeistlicher, das konservative orthodoxe
Luthertum seiner Studienorte Leipzig und Erlangen, das sich zumindest
methodisch immer wieder nachweisen lésst.

Ob der Einfluss des orthodoxen akademischen Luthertums demnach wirklich
so ohne Nachhall bei Naumann blieb, wie mit Verweis auf dessen Selbstdar-
stellungen aus seiner Jugendzeit immer wieder betont wird,%® darf also mit
einiger Berechtigung bezweifelt werden. Zum Einen hatte Naumann in den
»Briefen« selber von einer Riickkehr zu Luther gesprochen und damit eine
theologische Versohnung mit dem orthodoxen Luthertum zumindest in Teil-
bereichen angedeutet.’” Zum Anderen zeigt die Trennung von Kirche und
Staat bei gleichzeitiger Anerkennung der staatlicher Garantie des Schutzes der
religiésen Grundrechte und institutionellen Selbstandigkeit, wie sie Naumann
in den Verfassungsverhandlungen durchsetzen konnte, sehr deutliche und ein-
deutige Ankldnge an die orthodoxe lutherische Theologie des 19. Jahrhun-
derts, die er in Erlangen und Leipzig kennengelernt hatte. So sind die Grund-
rechteartike]l WRV 135-141 nicht nur Ergebnisse des zeitgendssischen libera-
len Gesellschaftsverstindnisses, sondern lassen sich methodisch auch auf die
»Scheidung der Gebiete« und deren lutherische Traditionslinien zuriick-
fiihren.

85 Anselm: Zweireichelehre (wie Anm. 79), S. 779.

86 Vgl. Heuss: Naumann (wie Anm. 1), S. 46; Jochmann: Naumann (wie Anm. 65), S. 114;
Theiner: Sozialer Liberalismus (wie Anm. 34), S. 14.

87 Vgl. Naumann: Briefe (wie Anm. 47), S. 83f.

64

18.01.2026, 22:27:37, Nic)


https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V.

Der Bezug der »Scheidung der Gebiete« zu Luther stellt den hermeneutischen
Schliissel fiir Naumanns theologischen Kontext dar. Der Konflikt zwischen
dem regnum Christi und dem regnum mundi leitet sich von der reformatori-
schen Unterscheidung von Gesetz und Evangelium ab. So hielt bereits Luther
das natiirliche, verniinftige Gesetz fiir die Norm der Weltgestaltung,®® wenn-
gleich er — und das ist entscheidend — der Welt lediglich eine relative Eigen-
gesetzlichkeit zugestehen wollte, keine absolute.®® Fiir die politische Philoso-
phie entwickelte Luthers Zeitgenosse Machiavelli in »11 principe« die Theorie
der Autonomie der Politik. Zwei Jahrhunderte spiter postulierte Adam Smith
die Eigengesetzlichkeit des wirtschaftlichen Lebens, die spiter von marxisti-
schen Theoretikern weiterentwickelt und perfektioniert wurde. Beide Modelle
sind Sdkularisate der christlichen Naturrechtsidee fiir die Bereiche der Politik
und der Wirtschaft. Unter Hinzunahme des lutherischen Zugestindnisses
einer wenigstens relativen Autonomie des weltlichen Regiments, entwickelte
sich aus politischen, 6konomischen und auch theologischen Komponenten ab
der Aufklarung der neuzeitliche Gedanke der Eigengesetzlichkeit. Spétestens
hier wird die Frage virulent, welche Rolle der Glaube angesichts der Autono-
mie von Politik, Wirtschaft und Naturgesetzen in der politischen Verantwor-
tung effektiv spielen kann: Kann sich ein Christ durch die Bergpredigt poli-
tisch leiten lassen? Welche politische Einflussmoglichkeit bleibt in einer Welt
mit ihren autonomen Gesetzen, denen man samt seiner religidsen Uber-
zeugungen unterworfen ist?

Mit der Eigengesetzlichkeit der Lebensbereiche wird also das Problem der
Staatsrdson aufgeworfen, dem Naumann als Politiker natiirlich ganz beson-
ders ausgesetzt war.”’ Nils Sge konzediert bei Luther eine »unausgeglichene
Spannung«’!, die von Naumanns dualistischem Konzept »mit elementarer
Gewalt«”? offentlich thematisiert wurde: »Die Liebes- und Gnadenmoral
einerseits und die Rechts- und Vernunftmoral anderseits standen also neben-
einander. So wurde der Christ Biirger zweier Welten.«*® Bei Luther ist diese
Unterscheidung jedoch »keine schroffe Trennung«, sondern beide Welten
werden iiber das Predigtamt wie in einer Spange zusammengehalten.”* Sie
diirfen gerade nicht dualistisch verstanden werden, sondern sollen in ihrer

88 Vgl. Ernst Troeltsch: Die Soziallehren der christlichen Kirchen und Gruppen. Tiibingen
1912, S. 532.

89 Vgl. Martin Honecker: Einfiihrung in die theologische Ethik. Grundlagen und Grundbe-
griffe. Berlin u.a. 1990, S. 318f.

90 Vgl. Otto Baumgarten: Politik und Moral. Tiibingen 1916, S. 114-139.

91 Nils H. See: Christliche Ethik. Ein Lehrbuch. Miinchen 1949, S. 169.

92 A.a.0,S.170.

93 A.a.O.,S. 169.

94  Honecker: Zweireichelehre und Sozialethik (wie Anm. 70), S. 221.

65

18.01.2026, 22:27:37, Nic)


https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gleichzeitigen Unterscheidbarkeit und Zusammengehorigkeit erfasst werden,
so dass dezidiert von den »beiden Regierweisen Gottes« in der Welt gespro-
chen werden muss.”> Beide Reiche sind Reiche Gottes: Fiir Luther gehdren
beide »Reiche« untrennbar »demselben groen Korper der einen Christenheit
an«.”® Die grundsitzliche Bejahung von politischer und militirischer Gewalt
ist fiir Luther ausschlieBlich der Notwendigkeit der Erhaltung des duBeren
Friedens und der Rechtsordnung geschuldet, nicht einer Uberhéhung der
Obrigkeit.” So fiihrt Luthers Unterscheidung in zwei Welten also »gerade
nicht zu einer theologischen Uberhohung der Politik«.”® Um die Unabhingig-
keit des kirchlichen Predigtamtes vor staatlicher Einflussnahme zu gewéhrlei-
sten, kamen im 19. Jahrhundert angesichts des landesherrlichen Kirchenregi-
ments im konservativen Luthertum daher zunehmend Forderungen nach einer
stirkeren Trennung von Kirche und Staat auf, u. a. in Erlangen und Leipzig,
die sich bei diesen theologischen Forderungen an die Politik besonders her-
vortaten.”

Luthers »doppeltes Ziel«, mit der Zweireichelehre einerseits eine »Entflech-
tung von geistlicher und weltlicher Gewalt« zu bewirken, andererseits »die
Legitimation der Obrigkeit als gottgesetztes Amt« vorzunehmen,'” das bei
Luther allerdings auch durch die Abgrenzung des »weltlichen Lebens gegen
monchische und schwirmerische Weltflucht«!?! motiviert ist, lisst sich auch
bei Naumann riickverfolgen.!?? Hierbei entwickelt Naumann ein eigentiimli-
ches Mischsystem. Im 26. Brief konnotiert man die semantischen Begriffs-
felder »Macht«, »Eigengesetzlichkeit«, »Zweckrationalitit« oder » Autono-
mie« — Begriffe, die man nicht mit Luther in Verbindung bringt, wohl aber
mit Weber und Kant. Das Gefaf3 der »Scheidung der Gebiete«, also die theo-
logische Problemstellung, entnimmt Naumann von Luther. Die Fiillung
jedoch verdankt er zu weiten Teilen Max Weber und zu kleineren Teilen
kantischen Kategorien. Anders ausgedriickt: Die Struktur ist konservativ-
lutherisch, der Inhalt ist theologisch-liberal. Das war seinerzeit nicht unum-
stritten, immerhin kommt in den »Briefen« zum Ausdruck, »daf} der Christ in
der modernen Welt in einem beinahe volligen Dualismus zu leben gezwun-
gen sei«,'”® wenngleich Naumann jenen Dualismus weitgehend in die Ethik
verlagert.!

95  Anselm: Zweireichelehre (wie Anm. 79), S. 785.

96 Baumgarten: Staat und Kirche (wie Anm. 69), S. 17.

97  Vgl. Honecker: Zweireichelehre und Sozialethik (wie Anm. 70), S. 228; ders.: Eigengesetz-
lichkeit (wie Anm. 53), S. 119.

98 Honecker: Zweireichelehre und Sozialethik (wie Anm. 70), S. 218.

99  Vgl. Dorfler-Dierken: Luthertum und Demokratie (wie Anm. 84).

100 Heiko A. Oberman: Thesen zur Zwei-Reiche-Lehre. In: Erwin Iserloh/Gerhard Miiller
(Hrsg.): Luther und die politische Welt. Wiesbaden 1984, S. 33.

101 Honecker: Zweireichelehre und Sozialethik (wie Anm. 70), S. 217.

102 Vgl. Jochmann: Naumann (wie Anm. 66), S. 120.

103 See: Ethik (wie Anm. 91), S. 170.

104 Vgl. Naumann: Briefe (wie Anm. 47), S. 72.

66

18.01.2026, 22:27:37, Nic)


https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Naumann konnte also nicht deutlich machen, ob er die von Luther entnom-
mene Eigengesetzlichkeit ebenfalls nur relativ interpretiert oder ob sie nicht
vielmehr als absolute GroBe verstanden werden miisste.'® Die »Briefe« legen
diesen Schluss auf den ersten Blick zumindest nahe. Eine absolut verstandene
Eigengesetzlichkeit miisste demnach zwangsldufig den Widerspruch der
Theologie provozieren und sich dem Vorwurf der »doppelten Lebens- und
Buchfithrung«'% aussetzen, so Naumanns Weggefihrte Adolf von Harnack.
Honecker will in Naumann gar »[d]as Paradigma einer solchen Auflésung
[...] in eine Doppelmoral« erkennen'”’. Insbesondere Naumanns Freund
Ernst Troeltsch hat stets auf das Problem der »doppelte[n] Moral« der Eigen-
gesetzlichkeit hingewiesen,'® und beschreibt sie dezidiert als den »schwie-
rige[n] Punkt in der lutherischen Ethik«.'” Wenn Troeltsch die Unterschei-
dung »zwischen einer inneren Moral der Person und einer du3eren Moral des
Amtes«, zwischen denen ein »iiberaus peinlicher Gegensatz« bestehe,!'? auf
Luther zuriickfiihrt, dringen sich bei seiner Beschreibung des Menschen »in
einer tiefen inneren Spannung, die er nicht zu bewiltigen vermag«'!! Nau-
manns »Briefe« als Explikationsobjekt geradezu auf. Auch Naumann muss
sich den Vorwurf einer »zwiespiltigen Anweisung der Christen«'!? gefallen
lassen, die Troeltsch auf Luther bezieht — Naumann ist also im selben Kontext
wie Luther zu nennen. Insofern stellt Naumanns Auslegung der »Scheidung
der Gebiete« eine originelle Mixtur aus kulturprotestantischen, neukantiani-
schen und konfessionell-lutherischen Komponenten dar.

Hierbei werden zugleich die Schwierigkeiten deutlich, die bei Naumanns
Interpretation der Zweireichelehre entstehen. Zwar weil} er sich mit Luther im
Einklang. Allerdings ist ihm die zeitgendssisch-kontextuelle Grundierung der
»Scheidung der Gebiete« nicht bewusst, die ihm doch »gut lutherisch zu sein«
scheint.!'® Dass beide Reiche innerweltliche Reiche Gottes sind, so wie es bei
Augustins Trennung von »civitas Dei« und »civitas terrena/Diaboli«, in der
mittelalterlichen Zwei-Schwerter-Theorie und bei Luthers Zwei-Regimenten-
Lehre angelegt ist, kommt bei Naumanns »Scheidung der Gebiete« nicht zum
Ausdruck, obwohl er sie ausdriicklich in jene Traditionen stellt. Dass Gott die
Welt gerade nicht dem Reich des Bosen preisgibt und sie nicht einfach sich
selber iiberldsst, wird von Naumann zwar nicht grundlegend bestritten, aber

105 Vgl. Jochmann: Naumann (wie Anm. 66), S. 117.

106 Adolf von Harnack: Naumanns Briefe iiber Religion. In: Ders.: Aus Wissenschaft und
Leben, Bd. 2. Gielen 1911, S. 78.

107 Honecker: Eigengesetzlichkeit (wie Anm. 53), S. 101.

108 Vgl. Troeltsch: Soziallehren (wie Anm. 88), S. 500.

109 Ebd.

110 Troeltsch: Soziallehren (wie Anm. 88), S. 501.

111 Honecker: Eigengesetzlichkeit (wie Anm. 53), S. 117.

112 Troeltsch: Soziallehren (wie Anm. 88), S. 501.

113 Naumann: Briefe (wie Anm. 47), S. 83.

67

18.01.2026, 22:27:37, Nic)


https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zugunsten des Gedankens der Eigengesetzlichkeit der — als gottliche Schop-
fung verstandenen — Welt zumindest stark in den Hintergrund gedringt. So
kann, soll und muss der Christ in der Welt seinen Glauben und damit die Bot-
schaft von Erldsung und Bruderliebe ausiiben, um die zeitlose Predigt Jesu
Christi zur Geltung zu bringen und die Welt zu humanisieren: »Der Staat
kann, wenn er sich vervollkommnet, mit Motiven der Bruderliebe gesittigt
werden, man kann es wenigstens versuchen«.!'* Aber »Professor Sohm hat
recht, wenn er noch heute sagt, da3 der Staat ein Heide ist. Ist der Staat, der
Rechtsstaat, der Zwangsstaat, ohne Sittlichkeit? Nein! Aber er ist ohne Chri-
stentum, denn sein Element ist nicht die allgemeine Liebe, und sein hochstes
Ziel ist nicht die Menschheit«,'!®> so Naumann, »[a]lle Konstruktionen, die
den Staat aus der Bruderliebe heraus erkliren wollen, sind, geschichtlich
angeschen, leeres Gerede. [...] [Man] schadet [...] damit dem Bilde Jesu mehr
als man ihm niitzt.«!'® Der Einfluss Gottes auf die Weltgeschichte und das
Leben der Menschen wird von Naumann zwar nicht bestritten,'!” jedoch im
Detail nicht spezifiziert, sondern bewusst in aller theologischen Unschérfe
stehengelassen: »Es geniigt mir, zu sagen, daf3 ich [das Problem] kenne, und
daf3 ich deshalb die Zwiespdltigkeit als notwendig begreife, die unser Handeln
anfiillt.«'!8

Naumanns »Scheidung« fehlt also sowohl der eschatologische Bezug der
augustinischen Zweireichelehre, als auch der reformatorische Gedanke der
providentia Dei, der das Reich der Welt gegen alle Zerstdrung, Siinde und
Unglaube zu bewahren und zu erhalten versucht, wie es beispielsweise fiir
Luther kennzeichnend ist. Naumann unterscheidet zwischen einem innerli-
chen Glauben und einer heidnischen Welt, die nach ihren eigenen Gesetzen
funktioniert, in welcher der Kampf ums Dasein die ethische Agenda vorgibt,
an der man sein Handeln orientieren und Stellung beziehen muss. Die »Schei-
dung der Gebiete« mag Naumann zwar »gut lutherisch« vorkommen, doch
sein Luther heifit in Wahrheit Max Weber, dessen Gedanken zur Eigengesetz-
lichkeit und zum Kampf ums Dasein er sich aneignet und unter Zuhilfenahme
dlterer, durchaus lutherischer theologischer Traditionen in die politische Ethik
einarbeitet und fruchtbar macht. Naumanns »Scheidung der Gebiete« ist also
nur unter der Prdmisse ihrer sozialdarwinistisch-weberschen Vorzeichen
adédquat zu interpretieren und theologisch zu erfassen.

Dass Naumann bei seiner Aufgabenstellung »letztlich stehen« bleibt, ohne
»zu einem befriedigenden Ergebnis zu gelangen«,'!” ist naheliegend: Gerade

114 A.a.O,S.68.

115 A.a.0,S.77.

116 A.a.0., S. 68f.

117 Vgl.a.a.0, 8. 38, S. 85.

118 A.a.0.,S.72.

119 Jahnichen: Christlich-sozialer Idealist (wie Anm. 15), S. 417.

68

18.01.2026, 22:27:37, Nic)


https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

das Bewusstsein um die Aporie, keinen schliissigen »Nachweis eines Begriin-
dungszusammenhangs von biblischen Motiven und konkreten, sozialpolitisch
durchsetzbaren Forderungen«'? fiihren zu konnen, konstituiert das Krisen-
programm der liberalen Theologie um 1900. Mdoglicherweise ist es also
begrifflich zu unscharf, Naumann als theologisch »gescheitert« zu bezeich-
nen,'?! schlieBlich trifft er mit dieser vermeintlichen Ausweglosigkeit genau
in den Kern der Krisentheologie seiner Zeit: »Dal} dies zu wenig war, wird nur
der behaupten konnen, der — anders als Naumann — nicht die furchtbare Macht
der religidosen und politischen Lagermentalititen am eigenen Leibe gespiirt
hat«, so Hartmut Ruddies.'??> Aus seiner Sicht konnte also er zu keinem ande-
ren Ergebnis kommen, als jene Aporie festzustellen — und genau jene zeit-
gendssisch-kontextuell bedingte Aporie qualifiziert Naumann als Krisen-
theologen.

VL

Mit der Rezeption des Begriffs der »Eigengesetzlichkeit« ist Naumann theo-
logisch endgiiltig im Bereich des Liberalismus angekommen. Gerade sein
Konzept zeigt deutlich, dass der Vorwurf »einer sich selbst so wenig noch
ernstnehmenden christlichen Theologie«'?® (s.0.) eine realistische Gefahr
darstellt. In seiner Theologie konnte man Gott vollig streichen, ohne dass
sich das Weltbild dadurch verindern wiirde. Somit entspricht Naumanns
Theologie dem deistischen Weltbild des Liberalismus: »[D]as Werk bedarf
des Schopfers nicht mehr.«!'?* Dies ist von Naumann nicht beabsichtigt — er
hélt an Gott und dem Glauben an Jesus Christus unbedingt fest. Dennoch ist
nicht von der Hand zu weisen, dass die »Scheidung der Gebiete« wie jede
Zweireichelehre Gefahr lduft, Gott als wirkméachtige Kraft des Alltags
zugunsten der Eigengesetzlichkeit von Welt, Macht, o0.4. zu suspendieren
und damit zur Selbstaufthebung der Religion beizutragen. Dies entspricht
genau dem Vorwurf Barths, aber auch den selbstkritischen Einwiirfen Baum-
gartens' 2>,

Friedrich Naumann selber hat an anderer Stelle Anregungen gegeben, der
auch von ihm erkannten Gefahr einer falsch verstandenen Eigengesetzlichkeit
zu entgehen. Dass Gottes Liebe und Barmherzigkeit in der Welt nicht auf den

120 Ebd.

121 So Dieter Kleinmann: Friedrich Naumann. In: Klaus Scholder (Hrsg.): Protestantische Pro-
file. Lebensbilder aus fiinf Jahrhunderten. Konigstein 1983, S. 285.

122 Ruddies: Barth und die Liberale Theologie (wie Anm. 2), S. 121.

123 Vgl. Busch: Barths Lebenslauf (wie Anm. 7), S. 85.

124 Eduard Heimann: Soziale Theorie des Kapitalismus. Theorie der Sozialpolitik (1929).
Frankfurt am Main 1980, S. 19.

125 Vgl. Brakelmann: Krieg und Gewissen (wie Anm. 61), S. 131.

69

18.01.2026, 22:27:37, Nic)


https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ersten Blick erkennbar sind, ist fiir Naumann kein Grund, an ihrer Wirkméch-
tigkeit im Alltag des Christen zu zweifeln. Der Blick in die Welt einerseits
und der Glauben an Jesus Christus andererseits lassen ihn jedenfalls zu kei-
nem anderen Ergebnis kommen, als zwischen beiden Sphéren eine »Schei-
dung der Gebiete« vornehmen zu miissen. In den »Briefen iiber Religion«
kommt dabei immer wieder zum Ausdruck, dass mit einer »Scheidung« kei-
nerlei Abwertung der religiosen Sphére intendiert ist — im zweiten Brief ist gar
von einer »Notwendigkeit der Religion«'?® die Rede —, sondern Naumann im
Gegenteil mit einer klaren begrifflichen und methodischen Trennung dem
ethischen Dilemma der oben beschriebenen »zwei Gotter« vielmehr gerade
Abhilfe schaffen will: Gerade weil das Bdse in der Welt nicht auf Gott
zuriickzufithren ist, sondern auf die Eigengesetzlichkeit einer von Gott
erschaffenen, aber nach ihren Gesetzen selbstindig funktionierenden Welt,
kann der Christ an seinem Glauben an Gott und die Verheiung in Jesus Chri-
stus unbeirrt festhalten. Dass sich der Glaube dadurch nicht selber aufhebt,
sondern in der Welt und in der Offentlichkeit weiterhin wirksam bleibt, hat
Naumann in seiner Begegnung mit Karl Barth 1915 deutlich gemacht: Durch
die Christen (bzw. alle Glaubigen ihrer jeweiligen Weltanschauungen) wird
der Glaube in der Welt wirksam und qualifiziert sich damit als eine 6ffentliche
Grofe. Man konnte also umgekehrt sagen: Die klare »Scheidung der Gebiete«
befreit den Menschen iiberhaupt erst zum Handeln in der Welt und bestérkt
ihn zugleich in seinem Glauben an die Botschaft Jesu Christi, anstatt ihn in
den »schweren Zwangslagen des 6ffentlichen Lebens«'?’ verfangen zu halten.
Diese Erkenntnis 14sst Naumann zu einem frithen und profilierten Vordenker
der Zweireichelehre werden.

Hierbei lésst sich eine interessante ideengeschichtliche Parallele entdecken:
Die Zweireichelehre als Versuch, die Sphire der Religion und der Politik
methodisch auseinanderzuhalten, findet ihre philosophische Entsprechung im
den neukantianischen Versuchen, die Geisteswissenschaften gegeniiber den
Naturwissenschaften zu etablieren und ihnen einen eigenen geschiitzten
Bereich zu verschaffen, gleichsam ebenfalls eine Art »Scheidung der
Gebiete«. Zweireichelehre und Neukantianismus haben also eine &hnliche
Fragestellung und verwenden &hnliche Antwortmuster.

Es ist kaum ein Zufall, dass sich das Konzept der Zweireichelehre ausgerech-
net erst ab Mitte des 19. Jahrhunderts zu formieren beginnt, also parallel zum
Neukantianismus. Die Zweireichelehre war 300 Jahre lang nach Luther kein
ausgewiesenes Thema der protestantischen Theologie. Erst im 19. Jahrhun-
dert, ausgehend von der Lutherrenaissance um das Reformationsjubildum im

126 Naumann: Briefe (wie Anm. 47), S. 10.
127 A.a.0.,S. 84.

70



https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jahr 1817, beginnt sich ganz allméhlich ein Theologumenon zu formieren, das
zu Beginn des 20. Jahrhunderts schlieBlich, wie oben beschrieben, als »Zwei-
reichelehre« oder »Zwei-Regimenten-Lehre« systematisch erfasst und
bezeichnet wird. Es ist substantiell kein Konzept des 16. Jahrhunderts, son-
dern ein Konzept, mit dem die Theologie des 19. Jahrhunderts auf die aktuel-
len Herausforderungen ihrer Zeit reagiert. Der Begriff »Zweireichelehre« biir-
gert sich sogar erst ab den spiten 1930er Jahren ein.

Weder mit den Herausforderungen, noch mit ihren Losungsvorschldgen, wie
Naumann sie erarbeitet, steht die Theologie alleine da. Im Gegenteil: Das, was
Friedrich Naumann als »Scheidung der Gebiete« bezeichnet und auf Luther
zurtickfiihrt, ist reprisentativ, nicht nur fiir die Theologie, sondern fiir den
gesamten Bereich der damaligen Geisteswissenschaften. Die theologischen
Losungsversuche auf die Herausforderungen der Moderne sind in theologi-
scher Sprache verfasst, lassen sich aber eindeutig in zeitgenossische Kontexte
einordnen, wie zum Beispiel den Neukantianismus. Die Theologie, wie sie in
Naumanns »Scheidung« zum Ausdruck kommt, ist also ein normaler Teil der
zeitgenossischen geistesgeschichtlichen Diskurse.

Hierbei kann eine motivatorische Differenz zwischen den theologiegeschicht-
lichen Epochen festgestellt werden: Die Zweireichelehre vor dem Ersten
Weltkrieg wurde von den liberalen Theologen hauptsichlich als apologeti-
sches Konzept herausgearbeitet.!?® Die neulutherischen Theologen nach dem
Ersten Weltkrieg hingegen brachten, an dltere Traditionen ankniipfend, die
Zweireichelehre vor allem als krisentheologisches Konzept zur Geltung.'?’
Hierin setzte die Vorkriegstheologie in der Tat einen anderen Akzent als die
Theologien nach 1919. Wihrend die Vorkriegstheologie sich auf der standi-
gen Suche nach der richtigen Verhéltnisbestimmung der Theologie zwischen
Kulturaffinitit und Kulturkritik bewegte, wofiir stellvertretend die Person
Ernst Troeltschs steht, hatten alle Stromungen der Nachkriegstheologie die
klare Entscheidung getroffen, die » Theologie nicht als Appendix zur allge-
meinen Geistesgeschichte, sondern als ihr selbststdndiges Gegeniiber und
Bezugspunkt« zu betrachten.!*® Dass die Nachkriegstheologien damit eben-
falls ihrer — sich nach 1919 dramatisch gewandelten — Geisteskultur entspra-
chen und dadurch genau jenen »Irrweg« einer Zeitadaption der Theologie
wiederholten, den sie der Vorkriegstheologie vorwarfen, wird daran deutlich,
dass sich die Kirchen mehrheitlich in Opposition zur Weimarer Republik
brachten, wie Klaus Tanner bemerkt: »[IJn der einseitigen Begeisterung fiir
die Bekennende Kirche nach 1933 [wird] hiufig iibersehen, daBl die
Geschichte des politischen Widerstands der Kirche schon 1919 beginnt. Mit

128 Vgl. Anselm: Zweireichelehre (wie Anm. 79), S. 778.
129 Vgl.a.a.0.,S. 777.
130 Karlmann Beyschlag: Die Erlanger Theologie. Erlangen 1993, S. 154.

71



https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der Revolution von 1918/1919 wird die Kirche ein Hort der Gegenrevo-
lution.«!3!

Bereits in den 1920er Jahren hatten prominente liberale Theologen wie Otto
Baumgarten oder Wilhelm Schubring darauf hingewiesen, dass die kulturkri-
tische Potenz der Nachkriegstheologien, wie sie in dialektischer Theologie
oder Neuluthertum zum Tragen kam, genauso dem Zeitgeist einer nach 1919
anti-historistischen Kultur folgten, wie die liberale Theologie umgekehrt dem
historistischen Zeitgeist vor dem Krieg entsprochen hatte. Anders als es vor
dem Krieg z.B. in Troeltsch zum Ausdruck kommt, fehlte den Nachkriegs-
theologien aber noch ein vergleichbares selbstkritisches Element einer kon-
textuellen Einordnung ihrer selbst in die zeitgendssische Geisteskultur. Das
ist kein Zufall, war doch das Bewusstsein, sowohl von dialektischer Theolo-
gie als auch Neuluthertum, gerade durch die dezidierte Kritik ihrer Zeit
gekennzeichnet. Nach dem Zweiten Weltkrieg wurde dieses Selbstbild durch
die Bekennende Kirche fortgeschrieben.

Als apologetisches Konzept verstanden, konnte die Zweireichelehre also zu
einer — wenngleich selbstkritisch reflektierten — Selbstimmanentisierung der
Religion in die Zeitkultur fithren, wie es vor dem Ersten Weltkrieg durch die
liberale Theologie zum Ausdruck kommt, und nach 1919 in die Bejahung der
Weimarer Republik miinden. Als krisentheologisches Konzept verstanden,
konnte die Zweireichelehre hingegen zur Ablehnung von Staat oder Demo-
kratie durchaus herangezogen werden, wie es nach 1919 (vor allem) durch
Neuluthertum und teilweise durch religiose Sozialisten erfolgte. Die Zweirei-
chelehre konnte man also auf sehr verschiedene Art und Weise fiir sich deuten
und in Anspruch nehmen, ohne dass sich aus ihr eine eindeutige politische
Handlungsweise abgeleitet hitte. Gerade das Fehlen einer klaren und syste-
matisch ausgearbeiteten »Lehre« verunmdglicht daher eindeutige historische
Zuweisungen in die eine oder andere Richtung,'*? was auch auf die theologie-
geschichtlich recht spéte Entstehung der Zweireichelehre zuriickgefiihrt wer-
den kann. Festzuhalten bleibt, dass trotz der Differenz in der unterschied-
lichen Motivation auch die Uberlegungen der liberalen Theologie in den theo-
logiegeschichtlichen Diskurs iiber Entstehung und Erarbeitung von Konzep-
ten zur Zweireichelehre einbezogen werden miissen.

Die Zweireichelehre galt also, wie beschrieben, lange Zeit als typisches Merk-
mal der Krisentheologie nach dem Weltkrieg, als konfrontative Reaktion auf
die liberale Theologie und als »Zuwendung zur ethisch-politischen Problem-

131 Klaus Tanner: Politischer Protestantismus in den deutschen Republiken. In: Walter Sparn
(Hrsg.): Wieviel Religion braucht der deutsche Staat? Politisches Christentum zwischen
Reaktion und Revolution. Giitersloh 1992, S. 51.

132 Vgl. Anselm: Zweireichelehre (wie Anm. 79), S. 780.

72

18.01.2026, 22:27:37, Nic)


https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

welt der eigenen krisenhaften Gegenwart«.!** Der deutschnationale Theologe
Emanuel Hirsch schrieb 1934, »[a]ller jungen evangelischen Theologie
gemeinsam gewesen ist die Entgegensetzung gegen den Kulturprotestantis-
mus«. Hirsch hielt fiir theologischen Konsens, dass die kulturprotestantische
»Verschmelzung von Gottesreich und Reich der biirgerlichen Kultur [...] der
neutestamentlichen Entgegensetzung des gegenwértigen und des kommenden
Aon und der reformatorischen Lehre von den zwei Reichen gleichermaBen
widersprach«,'>* und brachte damit eine iiber die einzelnen theologischen
Richtungen der Nachkriegstheologien weit verbreitete Grundiiberzeugung
zum Ausdruck. Erst in jiingerer Zeit wird eingerdumt, dass auch Vertreter der
liberalen Theologie zu den Vorlaufern der Zweireichelehre gehoren, also aus-
gerechnet jene Protagonisten einer als tiberwunden geglaubten vermeintlichen
Irrlehre. !%

Moglicherweise hat sich der eigentlich auf Kultursynthese bedachte Kultur-
protestantismus durch den theologischen Einbezug der lutherisch und neukan-
tianisch vermittelten Eigengesetzlichkeit tatsdchlich zu einem Vorldufer der
spiteren Zweireichelehre entwickelt.!3® Das kann nicht sonderlich verwun-
dern, denn »[d]er Kulturprotestantismus ist Krisentheologie seiner Zeit«.'*’
Dementsprechend ist auch Naumann ein Krisentheologe bzw. Exponent einer
»Theologie der Krise«. Dies ldsst sich an der »Scheidung der Gebiete« nicht
zuletzt darum exemplarisch besonders gut ablesen, weil gerade die » Themati-
sierung der Problematik der Eigengesetzlichkeit zu Beginn des 20. Jahrhun-
derts«, die Naumanns »Scheidung« zugrunde liegt, »historisch gesehen Aus-
druck einer Wertkrise« darstellt.!*® Wenn immer wieder zu lesen ist, Friedrich
Naumann sei ein »Wilhelminer«!* gewesen, dann muss dies dahingehend
prézisiert werden, dass Naumann vor allem den modernistischen und fort-
schrittsaffinen Aspekt des wilhelminischen Zeitalters verkérpert.!** Das gilt
auch fiir sein durch die »Scheidung der Gebiete« zum Ausdruck kommendes
Krisenbewusstsein.

133 Hans-Joachim Birkner: Kulturprotestantismus und Zweireichelehre. In: Hasselmann: Gottes
Wirken (wie Anm. 33), S. 81.

134 Emanuel Hirsch: Die gegenwirtige geistige Lage im Spiegel philosophischer und theologi-
scher Besinnung. Gottingen 1934, S. 112.

135 Birkner: Kulturprotestantismus (wie Anm. 133), S. 83.

136 A.a.0.,S.91.

137 Ruddies: Barth und die Liberale Theologie (wie Anm. 2), S. 13.

138 Honecker: Eigengesetzlichkeit (wie Anm. 53), S. 106.

139 So z.B. Jiirgen Frolich: 100 Jahre danach, oder: Naumanns Aktualitét in der Gegenwart. In:
Friedrich-Naumann-Stiftung fiir die Freiheit (Hrsg.): Das Leben und Werk Friedrich Nau-
manns 1860-1919. Potsdam 22009, S. 47.

140 Vgl. Riidiger vom Bruch: Einfithrung. In: ders. (Hrsg.): Naumann in seiner Zeit (wie Anm.
80), S. 2; Fesser: Naumann (wie Anm. 52), S. 405.

73

18.01.2026, 22:27:37, Nic)


https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VIL

Naumanns Konzeption, die »Krisis der Kultur«'*!, vor der sich auch die Reli-
gion gestellt sieht, durch einen neukantianisch transformierten Riickgriff auf
Luthers Zweireichelehre zu begegnen, ist also kein rein auf das 19. Jahrhun-
dert beschranktes Konzept, sondern weist theologiegeschichtlich bereits weit
in das 20. Jahrhundert hinein. Dieser Doppelcharakter ist laut Ruddies typisch
flir die zweite Generation der liberalen Theologie: »Mit dem Verhiltnis zum
Kulturprotestantismus schien das Verhdltnis von Theologie, Kirche und
Frommigkeit gegeniiber der modernen Welt insgesamt bertihrt, denn er schien
die einzige Formation zu sein, mit der der Protestantismus einen Zusammen-
hang mit der Moderne haben kann, in dem zugleich die Differenz von Prote-
stantismus und Kultur erhalten und gewahrt bleiben soll.«!*? Die Kultur »ist
nicht identisch mit dem in ihr aufringenden religiésen Leben,'* notierte Tro-
eltsch 1906 und brachte darin das Krisenprogramm des Kulturprotestantismus
auf den Punkt. Diese Selbstkritik ist eine der mal3geblichen Erkenntnisse der
jiingeren liberalen Theologie'**: »Mdglich, daB unserer Welt eine groBe Kri-
sis droht«, mutmaBte Troeltsch daher 1907.'% Friedrich Naumann ist samt
seinem Umfeld somit ein typischer Vertreter einer Krisentheologie bzw.
Umbruchszeitentheologie um 1900, sei es positiv oder auch als Negativscha-
blone oder Feindbild. An ihm ldsst sich ablesen, dass bereits die zweite Gene-
ration der liberalen Theologen in Strukturanalogie zu einer Theologie der
Krise steht.!46

Der vielleicht entscheidende Unterschied zwischen den theologischen Gene-
rationen vor und nach dem Ersten Weltkrieg ist also nicht das allgemeine Kri-
senbewusstsein fiir die Fehlentwicklungen der zeitgendssischen Geistesge-
schichte, sondern dass die Theologie nach dem Weltkrieg unter »Krisentheo-
logie« nicht lediglich ein Phdnomen der Zeitgeschichte erkannte und den Aus-
druck explizit als Selbstbezeichnung fiir eine gesamte theologische Genera-
tion wiahlte. Hier wurde »eine Kritik kritisch, die auB3erhalb der dialektischen
Theologie theologisch auch prisent war, aber dort eben nicht zu dieser Krise
fitlhrte«, wie Ruddies den Unterschied zwischen liberaler und dialektischer
Theologie pointiert zusammenfasst.'*’ Insofern wird nach dem Weltkrieg

141 Georg Simmel: Die Krisis der Kultur (1916). In: Ders.: Philosophische Kultur. Frankfurt am
Main 2008. S. 1135-1150.

142 Ruddies: Barth und die Liberale Theologie (wie Anm. 2), S. 14.

143 Ernst Troeltsch: Die Bedeutung des Protestantismus fiir die Entstehung der modernen Welt.
Miinchen/Berlin 1911, S. 88.

144 Vgl. Tanner: Fromme Verstaatlichung (wie Anm. 23), S. 61.

145 Ernst Troeltsch: Das Wesen des modernen Geistes. In: Preufische Jahrbiicher 128 (1907),
S. 40.

146 Vgl. Graf: Kulturprotestantismus (wie Anm. 24), S. 21-77; Hiibinger: Kulturprotestantis-
mus und Politik (wie Anm. 15), S. 137.

147 Ruddies: Barth und die Liberale Theologie (wie Anm. 2), S. 268.

74

18.01.2026, 22:27:37, Nic)


https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nicht nur das bereits zuvor allgegenwirtige Krisenbewusstsein'*® intensiviert,
sondern dialektische Theologie und Luther-Renaissance markieren eine inno-
vative Radikalisierung des Krisenbewusstseins der liberalen Theologie, das in
ein vollig neues theologisches Programm umgemiinzt wird. Gleichwohl ist
das Verhéltnis zwischen liberaler Theologie und den Nachkriegstheologien
nicht nur von Diskontinuitdt, sondern auch von grofer Kontinuitdt geprégt,
wie beispielsweise an Selbstbezeugungen von Bultmann, Gogarten und
Barth,'*’ umgekehrt von Baumgarten'* abgelesen werden kann.

Naumanns Verwerfung durch die Nachwelt beruht also auf verzerrten und
polarisierten zeitgendssischen Annahmen. Kulturprotestantismus und liberale
Theologie miissen, ungeachtet der heftigen Abwehrreaktionen nach 1918, zu
Vorldufern der Zweireichelehre gezdhlt werden, und zwar nicht nur »als
Gegenstinde pauschaler Distanznahme und Kritik«.'>! Der Weltkrieg fiihrte
jedoch zum theologischen Epochenwechsel, der jede noch so ankniipfungs-
willige Vorkriegstheologie tiberforderte: »In der Verarbeitung der Kriegsnie-
derlage und der 6konomischen Folgekrise erwies sich die liberale Sdule dem
Belastungsdruck, der durch die gegeneinandergerichteten Wertetafeln von
politischer und intellektueller Revolution fiir das Bildungsbiirgertum noch
entscheidend verstirkt wurde, als nicht gewachsen.«!>2

Die Interpretation wird dadurch erschwert, dass Naumann selbst keine ein-
heitliche Richtlinie seiner Gedanken vorgibt: »[ W]ir haben eine Welterkennt-
nis, die uns einen Gott der Macht und Stérke lehrt, der Tod und Schatten und
Licht gleichzeitig versendet, und eine Offenbarung, einen Heilsglauben, der
von demselben Gott sagt, daB er Vater sei.«!> Zum Einen finden sich also
Gedanken einer deistisch-liberalen Trennung von Gott und der Wirklichkeit.
Solche Ideen finden sich in den »Briefen« vor allem im Mittelteil. Zum Ande-
ren geht Naumann aber auch von einer starken Identifizierbarkeit von Gott
mit der Welt, Natur, Geschichte oder dem Kampfums Dasein aus, wie es eher
im Anfangsteil und am Schluss der »Briefe« zum Ausdruck kommt.

Einmal erkennt er Gott notwendigerweise »im geordneten Gang der
Dinge«!*, beschreibt die »Lebensverhiltnisse selbst« als »gegebene Gro-
Ben«, ' und lisst darin sogar eine Nihe zur Natiirlichen Theologie anklingen.
Andererseits beschreibt er Jesus und die Offenbarung als »Gegeniiber einer

148 Vgl. Tanner: Fromme Verstaatlichung (wie Anm. 23), S. 60.

149 Vgl. Rudolf Bultmann: Die liberale Theologie und die jiingste theologische Bewegung
(1924). In: Ders.: Glauben und Verstehen 1. Tiibingen 1954, S. 1-25; Gogarten: Zwischen
den Zeiten (wie Anm. 18), S. 374-378; Ruddies: Barth und die Liberale Theologie (wie
Anm. 2), S. 145, S. 279.

150 Vgl. Brakelmann: Krieg und Gewissen (wie Anm. 61), S. 164f.

151 Birkner: Kulturprotestantismus (wie Anm. 133), S. 92.

152 Vgl. Hiibinger: Kulturprotestantismus und Politik (wie Anm. 15), S. 312f.

153 Naumann: Briefe (wie Anm. 47), S. 72.

154 A.a.O,S.38.

155 A.a.0,8S.85.

75

18.01.2026, 22:27:37, Nic)


https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Welt voll Harte und Unreinigkeit«, so dass »diese Predigt nie auf[hort], drin-
gend nétig und unentbehrlich zu sein«.!>® Naumann ist sich bewusst, dass es
hier einen augenscheinlichen Widerspruch geben muss, ndmlich zwischen
einer Identifizierung von Gott und Welt einerseits und einer Diastase von Gott
und Welt andererseits. Doch er gedenkt nicht, »dieses alte, harte Problem end-
giiltig« aufzuldsen: »Das ist ein Schmerz, Religion ohne Schmerz aber gibt es
nicht, hat es nie gegeben.«!'>’ An dieser Stelle wird fiir Naumann also der
»garstige, breite Graben« zwischen biblischer Offenbarung und Lebenswirk-
lichkeit manifest. Dass dies ein anspruchsvolles Unterfangen darstellt, das
einem Christenmenschen viel abverlangt, ist ihm dabei voll bewusst, »aber
besser als die Last der halben Wahrheiten, deren Druck auch ich getragen
habe«.'*® Faule Kompromisse kann es aus seiner Sicht nicht geben: »Entwe-
der alles ist Liebe oder alles im Kampf.«'*

Zunichst erweckt Naumann den Eindruck, beide Strome liefen nebeneinan-
der: »Das Leben braucht beides, die gepanzerte Faust und die Hand Jesu, bei-
des je nach Zeit und Ort.«'®® Doch findet er eine Klammer, aus dem Neben-
einander ein Ineinander zu machen: Die Zustimmung zu Staat und Welt findet
fiir Naumann im Gang der Geschichte ihre historische Rechtfertigung. Bei
aller Kritik und Distanz hat das Christentum »den Staat als solchen« weder
beseitigen noch dndern wollen oder konnen. Diese »Geschichtstatsache«
ermdglicht Naumann die theologische Zustimmung zu einem ordnenden
Staatswesen, '®! das die Existenz des Individuums nach auBen und nach innen
schiitzt, und damit dem Gedanken der Bruderliebe und Sittlichkeit aus sich
selbst heraus entspricht. Gott, dessen Botschaft in die Seelen der Menschen
Einzug gehalten hat, ldsst die Welt und damit eine Grundlage der Staatsord-
nung historisch gewihren. Hierin lisst sich fiir Naumann eine indirekte
Zustimmung Gottes herauslesen.

Das ermoglicht Naumann einerseits die Zustimmung zu einem sittlichen
Staatswesen, das die Bruderliebe ermdglicht. Andererseits hilt er geniigend
Distanz, um sich von einem unsittlichen Staatswesen distanzieren zu konnen.
Solange Gott der Natur, der Kultur, dem Staat, der Welt nicht widerspricht,
kann Naumann diesen GrofBen als Christ zustimmen. Das kritische Potenzial
von Religion wird damit zwar keineswegs negiert,'®? dient aber nicht als
grundlegende ethische Handlungsmaxime.

Hierin wird einerseits deutlich, warum Naumann stets in der Gefahr steht,
dem Missverstidndnis einer Identifizierung von Gott und Welt Vorschub zu

156 A.a.0.,S.67.
157 A.a.0.,S.72.
158 A.a.0.,S. 66.
159 A.a.0,S.73.
160 A.a.0.,S. 74.
161 A.a.O.,S. 82.
162 Vgl. Anm. 156; a.a.0O., S. 67.

76

18.01.2026, 22:27:37, Nic)


https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

leisten. Den Vorwurf, dadurch den Gang der Geschichte, die »Geschichtstat-
sache« zum Malf3stab seiner Theologie zu machen, kann er nicht wirkungsvoll
entkriften. Andererseits zeigt dies auch, warum Naumann als ehemals dezi-
dierter Anhédnger des Kaisertums spéter ohne theologische Widerspriiche die
Republik befiirworten kann. Der Krieg und die Niederlage 1918 verdeutlich-
ten ihm die Krise der Kultur und erméglichten ihm theologisch die Hinwen-
dung zur Weimarer Demokratie, vielleicht weil er in Tradition der alttesta-
mentlichen Prophetie die deutsche Niederlage auch als gottlichen Fingerzeig
zu verstehen vermochte, der ihm die Augen fiir neue politische Perspektiven
offnen konnte. Naumanns Verstidndnis von Eigengesetzlichkeit allerdings
verhinderte jegliche theologisch-heilsgeschichtliche Verklarung der politisch-
militdrischen Ereignisse als Offenbarung gottlichen Willens. Baumgarten
sprach 1917 hierfiir treffend vom »Gehorsam gegen die Wirklichkeit«'®. Aus
theologiegeschichtlicher Sicht ist es also nachvollziehbar, warum sich gerade
so viele Kulturprotestanten aus dem Umfeld Naumanns 1919 in der ersten
Reihe der Demokraten wiederfanden, so z.B. Rade, Troeltsch'® oder, gar
»zwingend«, Baumgarten'®>: »Was Gottes Wille sei, erfihrt das religiose
Bewultsein, wenn es sich auf die Wirklichkeit des Lebens und seiner
Geschichte einldBt.«' Seine theologische Welterkenntnis und die »kontin-
gente Betrachtung der Geschichtsereignisse, auch und gerade im Welt-
krieg«'®” mussten Naumann 1919 also fast zwangsliufig in die DDP fiihren.
Fiir die Kulturprotestanten im Umfeld Naumanns ist »[d]ie Entscheidung fiir
den demokratischen Volksstaat [...] also nicht die Folge einer politischen Phi-
losophie, sondern die Konsequenz erlebter Geschichte«.'®®

Naumann selber stellt die Formel auf, dass sich der »christliche Gedanke der
Bruderliebe« nur durch »die Grundlage der Staatsordnung verwirklichen«
lasst.'® Von daher ist ein Staatswesen aus christlicher Sicht zumindest
solange zustimmungsfihig, als es die Ausiibung der christlichen Bruderliebe
ermdglicht. Damit bleibt zwar der Gang der Geschichte und damit der Kampf
ums Dasein gleichwohl Naumanns Messlatte, fiihrt aber gerade nicht zu einer
automatischen Zustimmung zu totalitiren politischen Systemen, z.B. im
Sinne einer wortlichen Interpretation der Bibelstelle in Romer 13. Denn auch
wenn Naumann Anlass bietet, ihm die Identifikation von Gott mit Welt, Natur

163 Otto Baumgarten: Christentum und Weltkrieg. Tiibingen 1918, S. 130f; ders.: Kirchliche
Chronik. April. In: Evangelische Freiheit 15 (1915), S. 143; ders.: Kirchliche Chronik.
November. In: Evangelische Freiheit (1917), S. 358.

164 Vgl. Rudolf von Thadden: Protestantismus und Demokratie. In: Horst Renz/Friedrich Wil-
helm Graf (Hrsg.): Protestantismus und Neuzeit. Giitersloh 1984, S. 114.

165 Brakelmann: Krieg und Gewissen (wie Anm. 61), S. 123.

166 A.a.O., S.224.

167 A.a.O.,S. 136.

168 A.a.0.,S.224.

169 Naumann: Briefe (wie Anm. 47), S. 81.

77

18.01.2026, 22:27:37, Nic)


https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

oder Geschichte vorzuwerfen, betont er stets die Notwendigkeit, beides aus-
einanderzuhalten.

Das offensichtliche Nebeneinander eines Gottes, den man in Natur, in
Geschichte, im Kampf ums Dasein erkennen kann, und eines Gottes der viter-
lichen Liebe, ist fiir Naumann Kennzeichen christlicher Existenz: »Man muf3
mit Wissen und Willen sich von der Unvereinbarkeit der Heilsgedanken und
der Weltgedanken iiberzeugt haben, ehe man weil3, weshalb Jesus sterben
muBte.«'”" Person und Predigt Jesu Christi bilden fiir Naumann also die
Klammer zwischen einem Gott der Liebe und einem Gott der Macht, zwi-
schen Evangelium und Welt. Naumann selber bleibt die Antwort auf die
Zuordbarkeit beider letztlich schuldig.

Zusammengefasst kann man sagen: Naumann trennt zwar zwischen Gott und
Welt im Sinne seiner beschriebenen deistisch-liberalen Interpretation der
Zweireichelehre. Sofern Gott aber Natur, Geschichte, Kultur, etc. gewdhren
lasst, lasst sich fiir Naumann daraus die Zustimmung Gottes zum Gang der
Dinge insoweit implizieren, dass ihm effektiv keine klare Abgrenzung mehr
zu einer De-facto-Identifikation zwischen Gott und Welt gelingt. Obgleich
Naumann gerade in der Nichtaufldsbarkeit beider die Losung sieht, macht ihn
dies fiir kritische theologische Anfragen zwangslaufig umso anfilliger. Nau-
manns Bemiihungen, die »Bewegungsfahigkeit der Gesellschaft« seiner kri-
senhaften Gegenwart zu erhalten und theologisch zu unterfiittern, lassen sich
also nur »um den Preis mangelnder theoretischer Stringenz«!”' angemessen
und theologisch verantwortbar durchfiithren, wie er selber zugibt: »[N]icht als
ob dieser Zustand der allein richtige wire, aber es ist der fiir uns allein mog-
liche.«'7

Gleichwohl bleibt festzuhalten: Durch seine Interpretation der Zweireiche-
lehre schlidgt Naumann den Bogen zwischen der konfessionellen Theologie
des 19. Jahrhunderts und der antihistoristischen Nachkriegstheologie des 20.
Jahrhunderts, auch wenn andere und er sich selbst einseitig dem Kulturprote-
stantismus zurechnet.!”® Hitte die Theologie nach dem Ersten Weltkrieg die
Tiire fiir die Vorkriegsgeneration nicht so kategorisch zugehalten, hitten Nau-
manns Konzepte unter Umstdnden ein Vermittlungsmodell darstellen konnen,
welches sowohl fiir den Kulturprotestantismus als auch fiir die theologischen
Neuansitze nach dem Weltkrieg beiderseitig anschlussfahig gewesen wire.
Seine theologische Nidhe zu Troeltsch und Harnack und sein eigener Ruf
haben ihm dies verwehrt. Spekulationen hieriiber sind angesichts Naumanns
negativer Nachwirkung wenig zielfiihrend, kdnnen aber dazu beitragen, die
bis heute spiirbaren theologischen Fronten der Zeit um 1919 zu relativieren

170 A.a.0., S.74.

171 Ruddies: Barth und die Liberale Theologie (wie Anm. 2), S. 121.
172 Naumann: Briefe (wie Anm. 47), S. 22.

173 Vgl. Heuss: Naumann (wie Anm. 1), S. 506.

78

18.01.2026, 22:27:37, Nic)


https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

und Naumann theologiegeschichtlich sachgerechter einzuordnen, gerade als
Theologen.

VIIL.

Zum Abschluss ein Resiimee in sechs Thesen.

(1) Bereits die liberale Theologie um 1900 greift kulturkritische und antili-
berale Elemente auf und ist, vermittelt durch lutherische und neukantianische
Elemente, von einem starken Krisenbewusstsein geprégt. Sie ist deshalb mit
vollem Recht in der Riickschau und unter den Bedingungen ihrer Zeit bereits
als eine »Theologie der Krise« zu bezeichnen, die nicht nur die — sich selbst
abgrenzend als »Krisentheologien« definierenden — Nachkriegstheologien
nach 1919 mehr oder weniger direkt vorbereitet, sondern in der »die gegen-
wirtige protestantische Theologie ihre Herkunftsgeschichte erkennen
muB«'” und zugleich das theologische Reservoir darstellt, aus dem auch der
politische Liberalismus schopft.

(2) Der Vorwurf der Kulturaffinitit und des Verrats an den Zeitgeist, gerich-
tet an die Adresse der liberalen Theologie durch die nachfolgenden Generatio-
nen, erweist sich dann als zu einseitig, sofern das kulturkritische und konflikt-
orientierte Krisenprogramm der zweiten Generation der liberalen Theologie
ignoriert wird.

(3) Insofern die liberale Theologie ebenfalls als Krisentheologie zu qualifi-
zieren ist, ist ihre einseitige Verwerfung theologisch genauso zu hinterfragen
wie das einseitig negative Urteil {iber Friedrich Naumann durch die Nachwelt,
welches vor allem Naumanns undistanzierter Verhéltnisbestimmung von
Theologie zu Imperialismus und Militarismus geschuldet ist und dabei
zugleich andere Aspekte seiner Theologie iiberlagert, unter anderem seinen
Beitrag zur zeitgendssischen kulturprotestantischen Krisentheologie.

(4) Mit der »Scheidung der Gebiete« antizipiert Naumann, wenn auch in
eigenwilliger Interpretation, das Konzept einer Zweireichelehre, das vor
allem als Inbegriff einer Krisentheologie nach dem Ersten Weltkrieg bekannt
ist. Dadurch schldgt Naumanns Theologie einen ideengeschichtlichen Bogen
zwischen den Krisenphdnomenen des 19. Jahrhunderts und ihren zeitgendssi-
schen Losungsansitzen einerseits, dem krisentheologischen Neuansatz der
Zwischenkriegszeit im 20. Jahrhundert andererseits.

(5) Die Zuordnung Friedrich Naumanns zu einer » Theologie der Krise« hilft
dabei, ihn noch stirker als Theologen einer Transformationsepoche und als
Mann des Ubergangs zu wiirdigen, dessen Hinweise »auf verantwortliche

174 Hans-Joachim Birkner: »Liberale Theologie«. In: Schmidt/Schwaiger: Kirchen und Libera-
lismus (wie Anm. 30), S. 39.

79

18.01.2026, 22:27:37, Nic)


https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gesellschaftsgestaltung [...] unverjihrt« sind'”> und die Irritationspunkte des
modernen, gldubigen Individuums in aller Deutlichkeit offenlegen. Nau-
manns Beitrige zum stets ambivalenten »Aufbruch in die Moderne« und
deren Dialektik konnen daher auch der heutigen Theologie Anregungen zur
Verarbeitung von Transformationsprozessen geben, zumal auch »die gegen-
wirtige Kulturkritik« wieder »eine starke antiliberale StoBrichtung«!”
besitzt.

(6) Friedrich Naumann dekonstruiert und entblot alle harmonistisch
gepragten Weltbilder, die davon ausgehen, dass sich ethische und moralische
Spannungen theologisch stets reibungslos aufldsen lassen konnen. Gerade
auch in der expliziten Anerkennung der Aporie und in der scheinbaren Aus-
weglosigkeit seiner Theologie liegt ein starker Hinweis auf die Bruchhaftig-
keit und Ambivalenz von Theologie und Gegenwart in der Moderne, der bei
Naumann so schonungslos deutlich wird wie bei kaum einem anderen seiner
theologischen Zeitgenossen. Letztlich bildet sich darin auch die anthropologi-
sche Erkenntnis der Reformation vom »simul iustus et peccator« ab. Gleich-
zeitig nimmt Naumann dabei — gut liberal — jeden einzelnen Menschen in die
unentrinnbare Pflicht, sich den Widerspriichen seiner theologisch-morali-
schen Existenz und seiner Zeit zu stellen.

175 Erich Thier: Art. Friedrich Naumann. In: RGG 4 3(1960), Sp. 1384.
176 Hiibinger: Kulturprotestantismus und Politik (wie Anm. 15), 0.S. (Vorwort).

80

18.01.2026, 22:27:37, Nic)


https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jiirgen Frolich

»Wirklich staatsmédnnisch veranlagter Kopf« oder eher
»Prophet und Lehrmeister«?

Friedrich Naumann als liberaler Politiker im Kaiser-
reich

Will man die Bedeutung von Friedrich Naumann als liberalen Politiker ein-
schitzen, ist dies selbst dann nicht ganz einfach, wenn man sich wie im Fol-
genden auf die Zeit beschrénkt, in der Naumann fiir den organisierten Libera-
lismus unter halbwegs »normalen« Bedingungen wirkte. »Normal« heif3t
dann, dass man den Fokus auf das Jahrzehnt vor Ausbruch des Ersten Welt-
kriegs legt. Diese Beschrinkung scheint nicht nur angesichts des knappen
Zeitbudgets angebracht, sondern auch weil es wohl nicht nur aus Sicht des
Autors die fiir die liberale Traditionsbildung wichtigste Epoche in der politi-
schen Vita des Namensgebers fiir die »Friedrich-Naumann-Stiftung fiir die
Freiheit« ist.

Denn auch fiir jene elf Jahre zwischen Naumanns Beitritt zum organisierten
Liberalismus im Sommer 1903 und der Julikrise 1914, die die gesamte politi-
sche Entwicklung in Deutschland alsbald in v6llig neue Bahnen werfen sollte,
haben Urteil und Einschitzung des Politikers Friedrich Naumann schon unter
den Zeitgenossen erheblich divergiert: So ist in einer Darstellung zur damali-
gen Parteienlandschaft von Naumann als einem »wirklich staatsménnisch ver-
anlagte(n) Kopf« die Rede,! wihrend Gustav Stresemann, zeitweise Sympa-
thisant, dann auch politischer Konkurrent von Naumann, in seinem Nachruf
ein Jahrzehnt spéiter meinte: »Das Stérkere in ihm war der Prophet und Lehr-
meister, das Schwichere der Politiker.«*> Ganz folgerichtig bedauerte Strese-
mann, dass Naumann sich in die Niederungen der Parteipolitik begeben habe
und3 nicht Verkiinder und Vordenker der nationalsozialen Ideen geblieben
sei.

Aber nicht nur Zeitgenossen wie Stresemann, der sich nach 1918 zundchst
gewissermalflen in Opposition zu Kurs und Zielen Naumanns befand, haben
in den Jahren unmittelbar nach seinem Tod den Politiker Naumann kritisch

—_

Chr(istian) Grotewold: Die Parteien des Deutschen Reichstags. Leipzig 1908, S. 173.

2 Gustav Stresemann: Friedrich Naumann. In: Ders.: Reden und Schriften. Politik-
Geschichte-Literatur 1897-1926. Bd. 1 Leipzig 1926, S. 241-51, hier S. 242.

3 Ebd.,S.246f.

81



https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gesehen. Selbst enge Weggefihrten wie Theodor Heuss* oder Hellmut von
Gerlach® kamen in der Zwischenkriegszeit zu einer eher ambivalenten Bilanz
von Naumanns politischem Wirken, sicherlich nicht unbeeinflusst von der
nicht gerade glidnzenden Entwicklung des deutschen Liberalismus nach
1918.

Der letztgenannte Aspekt spielte auch fiir die lange Zeit »klassische« Darstel-
lung zur Geschichte des Liberalismus hierzulande eine gewichtige Rolle, in
der Naumann ebenfalls nicht nur gut weg kam: »Bei allem seinem Weitblick,
seiner Rednergabe, seinem Fleifl und seiner Kenntnis war seine Begabung
doch mehr theoretischer Natur.«® Diese skeptische Sicht auf das Naumann-
sche Wirken setzte sich iibrigens nach 1948 auflerhalb der von Heuss nun-
mehr sehr positiv gepflegten Traditionslinie fort. Nicht {iberall wird dabei so
weit gegangen wie bei Werner Conze — allerdings vor allem, aber nicht nur
mit Bezug auf den Naumann der nationalsozialen Ara’ — und besonders bei
dem amerikanischen Historiker Ralph Raico, der Naumann unterstellt, er habe
der »Sache ihrer (gemeint: der Deutschen, J.F.) Freiheit keinen guten Dienst«
erwiesen.® Aber Skepsis gegeniiber Naumanns politischer Konzeption und
seinem parteipolitischen Agieren kann man auch finden in Thomas Nipper-
deys sehr abwigender, inzwischen selbst schon wieder klassischer Darstel-
lung des Kaiserreiches’ oder auch bei der bis jetzt letzten Naumann-Biogra-
phie von Peter Theiner, wo am Ende festgestellt wird: »Im Kaiserreich war fiir
einen Imperialismus liberaler Prigung kein Platz.«!* Eine positivere Bilanz
macht schlieflich Dieter Langewiesche in seiner bis jetzt unerreichten
Gesamtdarstellung zum deutschen Liberalismus auf.'!

4 y#ulere Erfolge ... waren ihm versagt«, Theodor Heuss: Das war Friedrich Naumann.
(1923) Ndr. Berlin-Wien 1974, S. 65.

5 »Ob er als Politiker grofl gewesen ist, dariiber kann man verschiedener Meinung sein. Aber
ein ganz Grofer und ganz Reiner war er.« Helmut von Gerlach: Von rechts nach links. Hrsg.
v. Emil Ludwig. Ziirich 1937, S. 155.

6 Friedrich C. Sell: Die Tragddie des Deutschen Liberalismus. (1953) 2. Aufl. Baden-Baden
1981, S. 346.

7  Werner Conze: Friedrich Naumann. Grundlagen und Ansatz seiner Politik in der national-
sozialen Zeit. In: Walter Hubatsch (Hrsg.): Schicksalswege deutscher Vergangenheit. Diis-
seldorf 1950, S. 355-386, hier S. 386; Conze wendet sich iibrigens mit dem liberalen Zeit-
genossen Willy Hellpach gegen die »warm preisende« Sicht des anderen liberalen Zeitge-
nossen Theodor Heuss in dessen Naumann-Biographie, vgl. ebd. S. 355 sowie unten Anm.
37.

8  Ralph Raico: Die Partei der Freiheit. Studien zur Geschichte des deutschen Liberalismus.
Stuttgart 1999, S. 261.

9  Thomas Nipperdey: Deutsche Geschichte 1866-1918. Bd. II: Machtstaat vor der Demokra-
tie. Miinchen 1992, S. 532 u. 535. Nipperdey war in den 1960er Jahren an der Herausgabe
der Naumann-Werksausgabe beteiligt, vgl. Friedrich Naumann: Werke Bd. 4, K6ln/Opladen
1964.

10  Peter Theiner: Sozialer Liberalismus und deutsche Weltpolitik. Friedrich Naumann im Wil-
helminischen Deutschland (1860-1919). Baden-Baden 1983, S. 307.

11 Dieter Langewiesche: Liberalismus in Deutschland. Frankfurt/M. 1988, S. 221 f.

18.01.2026, 22:27:37, Nic)


https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Obwohl natiirlich Imperialismus und deutsche »Weltpolitik« einen wichtigen
Platz in der politischen Konzeption Friedrich Naumanns einnahmen, soll sich
hier vor allem — unter der Dichotomie vom »wirklich staatsmannisch veran-
lagten Kopf« und/oder »Prophet und Lehrmeister« — dargelegt werden, wie
das »innenpolitische« Konzept von Naumann aussah und welche Folgen es in
dem genannten Zeitraum hervorbrachte. Dazu werden mehr oder minder the-
senartig sein politisches Grundverstindnis und sein strategisches Konzept, die
Situation des deutschen Liberalismus im Jahre 1903 und bei Ausbruch des
Weltkrieges sowie die parteipolitischen Etappen dazwischen skizziert mit
dem Ziel, am Ende eine neue Bilanz seines innen- bzw. parteipolitischen Wir-
kens ziehen zu konnen. Dass dieses fiir die Entwicklung des Liberalismus am
Ausgang des Kaiserreiches bedeutsam gewesen ist, wird auch von den Nau-
mann-Kritikern und -Skeptikern nicht bezweifelt.!?

»Politik ist der Kampf um die Macht und den Einflu} im Staat.« Dies war
einer der Kernsdtze von Naumanns Rede auf dem letzten Vertretertag des
Nationalsozialen Vereins Ende August 1903."* Was heute eher als eine Bin-
senwahrheit erscheint, war damals zumindest aus liberaler Sicht doch schon
aufsehenerregend. Denn viele liberale Politiker um die Jahrhundertwende
diirften vermutlich dhnlich gedacht haben, 6ffentlich ausgesprochen haben sie
es allerdings kaum: Weder im altehrwiirdigen »Staatslexikon«'* noch in
Eugen Richters »Politischem ABC-Buch«!® oder im »Handbuch der National-
liberalen Partei«'® finden sich entsprechende Uberlegungen, zumindest nicht
an auffilliger Stelle; sie verzichten allesamt génzlich auf die Stichworte
»Macht« und »Politik«. Fiir Friedrich Naumann war diese Erkenntnis dage-
gen so wichtig, dass er damit seine Absicht begriindete, die Eigenstindigkeit
des sieben Jahre zuvor von ihm gegriindeten »Nationalsozialen Vereins«
aufzugeben und diesen in der linksliberalen »Freisinnigen Vereinigung« auf-
gehen zu lassen. Er selbst sah, nachdem der Nationalsoziale Verein zweimal
bei Reichstags-Wahlen Schiffbruch erlitten hatte, darin keine politische
Zukunft mehr, auch selbst dann nicht, wenn man sich aus dem parteipoli-
tischen Kampf auf die Verbreitung von Ideen zuriickziehen wiirde.!” Statt-
dessen wollte er nunmehr dazu beitragen, eine »freiheitliche biirgerliche Mit-
telgruppe« zu schaffen als Auffangbecken fiir »unsere deutsche Bildungswelt

12 Vgl. etwa Nipperdey (wie Anm. 9), S. 531 f, Stresemann (wie Anm. 2), S. 244 f.

13 Friedrich Naumann: Werke Bd. 5. K6ln/Opladen 1964, S. 313.

14 Vgl Das Staats-Lexikon. Encyclopddie der sammtlichen Staatswissenschaften fiir alle
Stande. Herausgegeben von Carl von Rotteck und Karl Theodor Welcker. Nachdruck der 2.
Auflage Frankfurt/M. 1990, Bde. 8 und 10, hier bes. Bd. 10, S. 678 mit dem Verweis unter
dem Stichwort »Politik« auf »Macchiavelli« und »Staatswissenschaften«.

15 Eugen Richter: Politisches ABC-Buch. Ein Lexikon parlamentarischer Zeit- und Streitfra-
gen. 7. Aufl. Berlin 1892; unter »Parteien, politische« wird nur auf die im Reichstag und
PreuBlischen Abgeordnetenhaus vertretenen Fraktionen verwiesen, vgl. ebd., S. 272.

16 Politisches Handbuch der Nationalliberalen Partei. 2 Bde. Berlin 1907.

17 Naumann: Werke Bd. 5 (wie Anm. 13), S. 313.

83

18.01.2026, 22:27:37, Nic)


https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

und das Biirgertum«, die ansonsten der »politischen Indolenz« oder der
»Reaktion« anheim fallen wiirden. '8

Lassen wir einmal offen, ob Naumanns Anschluss an den organisierten Libe-
ralismus 1903 ein folgerichtiger Entschluss war'® oder eher durch Verwer-
fung noch schlechterer Alternativen »gleichsam im Ausschlussverfahren«
erfolgte.?’ Jedenfalls war Naumann seit dem Sommer 1903 offiziell Teil der
recht heterogenen liberalen Bewegung. Unverziiglich ging er daran, fiir diese
eine politische Strategie zu entwickeln. Dieser lag eine klare Analyse zur
Situation des Parteiliberalismus in Deutschland um 1900 zugrunde: Im glei-
chen Jahr, als Naumanns Nationalsozialer Verein lediglich ein Reichstags-
mandat gewonnen hatte, waren immerhin 87 Liberale in den Wallotbau einge-
zogen. Sie stellten damit bei einem Stimmenanteil von 23 % gut ein Fiinftel
der nach einem Mehrheitswahlrecht gewihlten Abgeordneten.?!

Allerdings verteilte sich diese auf den ersten Blick recht imposante Zahl auf
drei Fraktionen und sie bedeutete gegeniiber der vorhergehenden Wahl von
1898 einen Riickgang um rund ein Zehntel an Sitzen. Noch deutlicher wird
die Dramatik der Lage durch den Vergleich mit der Situation gut drei Jahr-
zehnte zuvor in der sogenannten »liberalen Ara« des Kaiserreiches: Damals
hatten die Liberalen zusammen bei einem Stimmenanteil von rund 40 %
knapp die absolute Mehrheit im Parlament erzielt. Diese Mandatsmacht war
bekanntlich nicht nur wegen der blockierten Parlamentarisierung des Kaiser-
reiches nicht richtig zum Tragen gekommen, sondern auch weil die Aufspal-
tung des Liberalismus in eine nationalliberale und eine freisinnige Stromung
mehr als nur organisatorische Ursachen hatte. Dahinter standen auch tiefgrei-
fende programmatische, konzeptionelle und geographische Unterschiede und
Divergenzen, die sich im Laufe des Kaiserreichs zunéchst eher vertieften,
obwohl sich der politische Riickhalt des gesamten Liberalismus nicht verbes-
serte, im Gegenteil. Grosso modo kann man — wie allgemein bekannt ist —
davon ausgehen, dass die Nationalliberalen eher eine regierungsnahe, hiaufig
mit den Konservativen koalierende Partei darstellten, die Linksliberalen hin-
gegen weit mehr eine oppositionelle Kraft.??

18 Ebd., S. 315.

19  So meine Einschétzung, vgl. Jiirgen Frolich: »... den nationalsozialen Gedanken auf den alt-
liberalen Untergrund aufsetzen«. Neue Dokumente zur Verbindung zwischen Friedrich
Naumann und der Familie von Schulze-Gaevernitz. In: Jahrbuch zur Liberalismus-For-
schung 22 (2010), S. 251-260, bes. S. 257 u. 260.

20  So Hans Cymorek: »Das Werden schon erleben, ehe es geworden ist«: Friedrich Naumann.
In: Jahrbuch zur Liberalismus-Forschung 15 (2003), S. 133-145, Zitat S. 136.

21 Vgl hier und zum Folgenden die Tabelle bei Langewiesche: Liberalismus (wie Anm. 11),
S. 308 f.

22 Vgl. zusammenfassend Ansgar Lauterbach: Zwischen Reform und Opposition. Zum politi-
schen Selbstverstindnis von National- und Fortschrittsliberalen in der Ara Bismarck. In:
Jahrbuch zur Liberalismus-Forschung 19 (2007), S. 9-30.

84

18.01.2026, 22:27:37, Nic)


https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Letztere litten allerdings zunehmend darunter, dass sie vor allem wiahrend der
Agide ihres langjihrigen Frontmanns Eugen Richter eigentlich nur negative
Koalitionen zur Verhinderung schlielen konnten und sich deshalb politisch
immer mehr isolierten. Richters Fiihrungsstil hatte auch dazu gefiihrt, dass
sich die freisinnige Richtung des Liberalismus Mitte der 1890er Jahre noch-
mals spaltete, so dass 1903 drei Fraktionen liberale Politik im Reichstag zu
vertreten vorgaben, davon die Nationalliberale Partei als die bei weitem
grofte. Dann kam Richters Freisinnige Volkspartei, bei der auch die wenigen
Abgeordneten der wiirttembergischen Deutschen Volkspartei Unterschlupf
gefunden hatten, und schlielich die Freisinnige Vereinigung, deren Fiihrung
Richter in tiefer Abneigung zugetan war.?

Von den liberalen Verlusten hatte bekanntermaflen vor allem die Sozialdemo-
kratie profitiert, die bis 1903 zur wéhlerstarksten Partei angewachsen war.
Aufgrund der ungerechten Wahlkreiseinteilung verfiigten aber Konservative
und das katholische Zentrum iiber eine strukturelle Mehrheitsposition im
Reichstag, die sie gerade wirtschafts- und finanzpolitisch vor allem im Sinne
der grof3-agrarischen Interessen auch entsprechend nutzten.

Friedrich Naumann hat sich immer wieder mit dieser — inzwischen gut
erforschten — Entwicklung beschiftigt und seine dazu verdffentlichten Analy-
sen mit Zahlen und Statistiken unterlegt.?* Er sah, dass der »Gesamtliberalis-
mus«? auf Reichsebene nach allen Seiten verloren hatte, insbesondere aller-
dings eben an die Sozialdemokratie; zugleich wollte Naumann aber bei den
Liberalen immer noch ein hohes Potential ausmachen: »Wenn der Liberalis-
mus als eine Einheit aufgefasst werden diirfte, wiirde er noch jetzt (gemeint ist
1908, J.F.) die zweite Stelle in den Wihlerziffern einnehmen. «?°

Dieses Potential zu nutzen, dazu stellte er librigens schon in nationalsozialer
Zeit Uberlegungen an. 1901 wurden die ersten Umrisse einer Strategie festge-
legt und sogar von einem Delegiertentag des Nationalsozialen Vereins — wenn
auch nach kontroverser Debatte?” — verabschiedet. Die Kernpassage des
Beschlusses lautete: »Eine Neubildung des Liberalismus in Deutschland kann
nur erfolgen, wenn von den biirgerlich-liberalen Elementen die politische

23 Zu Richters Bedeutung fiir den Linksliberalismus vgl. zuletzt Jiirgen Frolich: Der linkslibe-
rale Freisinn — die Partei Eugen Richters? In: Jahrbuch zur Liberalismus-Forschung 19
(2007), S. 31-46 u. Hans-Georg Fleck: Benevolenz, Missachtung, Misstrauen trotz » Schick-
salsgemeinschaft«. Organisierter Liberalismus und sozialliberale Gesellschaftsreform zu
Zeiten Eugen Richters. In: Ebd., S. 47-85.

24 Vgl. Friedrich Naumann: Die politischen Parteien. In: Ders.: Werke Bd. 4 (wie Anm. 9),
S. 99-198, ders.: Der Niedergang des Liberalismus. In: Ebd., S. 215-236 u. ders.: Die Lei-
densgeschichte des deutschen Liberalismus. In: Ebd., S. 291-315.

25 Dieser Begriff trieb Naumann bereits seit einiger Zeit um, vgl. Frélich: Neue Dokumente
(wie Anm. 19), S. 257 f. u. Theiner (wie Anm. 10), S. 109.

26 Naumann: Leidensgeschichte (wie Anm. 24), S. 303 f.

27  Protokoll iiber die Verhandlungen des Nationalsozialen Vereins (6. Vertretertag) zu Frank-
furt am Main vom 29. September bis 2. Oktober 1901. Berlin o. J., S. 109-117.

85

18.01.2026, 22:27:37, Nic)


https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bewegung der Lohnarbeiter als zukiinftige Grundlage der liberalen politi-
schen Organisation anerkannt und die Machtpolitik des Deutschen Reiches als
Bestandteil liberaler Gesamtpolitik begriffen wird. Beides ist nur moglich auf
Grund einer volkswirtschaftlichen-industriellen, antiagrarischen Gesamtauf-
fassung.«*® Wenn man dazu noch den ersten dieser damaligen Leitsétze hin-
zunimmt, dann hatte man das Programm, welches Naumann ab 1903 in den
Reihen der Liberalen verfolgen sollte. Seine Kernpunkte waren

— Unterstiitzung fiir die deutsche Weltpolitik,

— eine pro-industrielle und anti-agrarische Grundausrichtung,

— Neuformierung der liberalen Organisation(en),

— Gewinnung der Sozialdemokratie als Biindnis- und Koalitionspartner.

Alle diese Punkte waren aus unterschiedlichen Griinden unter den organisier-
ten Liberalen alles andere als unumstritten und zwar nicht nur bei den beiden
Fliigelparteien, also bei den Nationalliberalen und Eugen Richters Volkspar-
tei. Schon bei denen, die Naumanns Vorstellung noch am néchsten standen,
also bei der Freisinnigen Vereinigung, herrschte keineswegs einmiitige Begei-
sterung iiber den Zuzug von Naumann und seiner nationalsozialen Mit-
streiter.?’

Es spricht jedoch eher fiir den Politiker Naumann, dass er sich durch die inner-
und auBerparteilichen Widerstdnde nicht hat davon abhalten lassen, sein Kon-
zept auszubauen und unermiidlich dafiir zu werben. Man darf dabei nicht ver-
gessen, dass Naumann zu dieser Zeit kurz nach der Jahrhundertwende weder
iiber eine feste berufliche Anstellung noch ein politisches Mandat verfiigte,
sondern als freiberuflicher Publizist in nicht unwesentlicher Abhingigkeit
von privaten Unterstiitzern lebte, zu denen allerdings einflussreiche Personen
aus der geistigen und wirtschaftlichen Elite des Kaiserreichs gehdrten wie
Max Weber, Max Liebermann, Lujo Brentano oder Robert Bosch.?* Naumann
selbst hat sein politisches Konzept »als ein inhaltvolles langes Programm fiir
weite Fristen hinaus« angesehen, das selbst bei seinen beiden wichtigsten
Komponenten — der »Einigung der Liberalen« und dem »Zusammenhang zwi-
schen Liberalismus und Sozialdemokratie« keine ganz schnellen Erfolge zei-
gen wiirde.!

28 Ebd. S. 108; der letzte Satz wurde allerdings von den Delegierten verworfen, ebd. S. 117,
vgl. auch Naumann: Niedergang (wie Anm. 24), S. 236.

29  Theiner (wie Anm.10), S. 125 ffu. 133 f, Frolich (wie Anm. 19), S. 258.

30 Vgl Frélich: Neue Dokumente (wie Anm. 19), S. 259 f, Ursula Krey: Der Naumann-Kreis
— Charisma und politische Emanzipation. In: Riidiger vom Bruch (Hrsg.): Friedrich Nau-
mann in seiner Zeit. Berlin 2000, S. 115-147, hier S. 135 f.

31 Dritter Delegiertentag des Wahlvereins der Liberalen zu Frankfurt am Main 21. und 22.
April 1908. Berlin-Schoneberg o. J., S. 47.

86

18.01.2026, 22:27:37, Nic)


https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zunichst war es offenbar wohl vor allem sein Einsatz, der Eindruck auf seine
neuen freisinnigen Parteifreunde machte.’? Jedenfalls wurde seine Rede auf
der Parteiversammlung Anfang 1905 mit »stiirmischem Applaus« bedacht
und er selbst in den Vorstand gewihlt.>* Das Jahr 1907 stellte dann eine wich-
tige, aus Naumanns Sicht {iberaus positive Zasur da: Zum einen gelang es
Naumann erstmals, fiir sich einen Sitz im Reichstag zu gewinnen. Er brachte
dabei das Kunststiick fertig, als erster Nichtschwabe in Wiirttemberg gewéhlt
zu werden und dabei noch in einem Wabhlkreis, in dem der Liberalismus seit
einem Jahrzehnt nicht einmal mehr in die Stichwahl gekommen war.** Oben-
drein war der Wahlkampf dort von Naumann und seinem » Wahlkampfmana-
ger« Theodor Heuss gewissermallen quer zur allgemeinen Frontstellung
gefiihrt worden. Denn wihrend auf Reichsebene bei den sogenannten »Hot-
tentottenwahlen« auf Anregung des Reichskanzlers Konservative und Libe-
rale unter ausdriicklichem Einschluss des Freisinns als Verbiindete gemein-
sam gegen Zentrumspartei und Sozialdemokratie zu Felde zogen, sah Nau-
mann im dritten wiirttembergischen Wahlkreis die Konservativen als seine
eigentlichen Gegner. Mit sozialdemokratischer Unterstiitzung gelang es ihm,
sich in der Stichwahl durchzusetzen.®

Und im Reichstag konnte der frischgebackene Abgeordnete sogleich miterle-
ben, dass die drei linksliberal-freisinnigen Parteien, die ihren Mandatsanteil
um ein Drittel hatten steigern konnen, eine Fraktionsgemeinschaft bildeten.
Obendrein waren sie, nachdem Biilows Konzept bei den Wahlen aufgegangen
war, Teil einer informellen Regierungskoalition — des sog. »Biilow-Blocks« —
geworden. Ein nicht unerheblicher Schonheitsfehler aus Sicht Naumanns war
allerdings, dass die Freisinnigen diese Koalition zwar mit Bassermann und
den Nationalliberalen, aber eben nicht mit Bebels Sozialdemokraten, sondern
obendrein mit den Konservativen eingingen, was erneut wie 1903 innerlibe-
rale Friktionen hervorrief und schlieflich zum Austritt von Naumanns bis
dahin engstem Verbiindeten im freisinnigen Lager, ndmlich des fritheren Vor-
sitzenden der Freisinnigen Vereinigung Theodor Barth fiihrte.

Naumann verteidigte diesen unerwarteten Rechts-Schwenk gegen die inner-
parteiliche Kritik, die nun von links kam, was seinem strategisch-politischen
Talent durchaus zu Ehren gereicht: Denn erstens waren fiir ihn die Linkslibe-

32 Sein Engagement wurde im Rechenschaftsbericht besonders herausgestellt, vgl. Protokoll
der Verhandlungen des Wahlvereins der Liberalen zu Berlin am 11. und 12. Februar 1905.
Berlino. J, S. 5.

33 Vgl ebd. S. 15u. 28.

34 Carl-Wilhelm Reibel (Bearb.): Handbuch der Reichstagswahlen 1890-1918. Biindnisse-
Ergebnisse-Kandidaten. 2 Bde. Diisseldorf 2007, S. 1211-1214.

35 Jirgen Frolich: Von Heilbronn in den Reichstag. Theodor Heuss, Friedrich Naumann und
die »Hottentotten-Wahlen« in Heilbronn 1907. In: Zeitschrift fiir wiirttembergische Landes-
geschichte 67 (2008), S. 353-366, hier S. 359-364.

87

18.01.2026, 22:27:37, Nic)


https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ralen zum ersten Mal seit Bestehen des Kaiserreichs der Macht ein wirkliches
Stiick niher gekommen.*® Und zweitens konnte iiber den »Biilow-Block« fak-
tisch die von Naumann beflirwortete Parlamentarisierung der Reichspolitik
vorangetrieben werden, ein Ziel, das Naumann zu diesem Zeitpunkt noch
nicht explizit, wohl aber implizit verfolgte, weil er von einer strukturellen
Mehrheit fiir eine Koalition von Liberalen und Sozialdemokraten ausging.’’
Die knapp zweijdhrige Episode des »Biilow-Blocks« blieb — angesichts der
Heterogenitét der Block-Partner nicht ganz iiberraschend — weitgehend ohne
konkrete Ergebnisse, was wohl eher von konservativer als von liberaler Seite
als Erfolg ausgewiesen werden konnte. Immerhin gab es doch mit dem
»Reichsvereinsgesetz« von 1908 ein allerdings nicht unumstrittenes Positi-
vum aus liberaler Sicht, das Naumann dann auch als ein »Ganzes«, was
»grofie Vorteile bietet und einen Fortschritt darstellt«, gegen innerparteiliche
Kritiker wie Barth in Schutz nahm.*

Dennoch hielt sich Naumanns Trauer sehr in Grenzen, als ein Jahr spiter der
Biilow-Block iiber die Erbschaftssteuer auseinanderbrach und die Linkslibe-
ralen die Rolle einer die Regierung mitragenden Partei wieder an das Zentrum
abgeben mussten. Im Gegenteil, Naumann sah sich dadurch eher wieder auf
seine eigentliche Strategie verwiesen, da der Bruch des »Biilow-Blocks« an
der richtigen Stelle, ndmlich zwischen Konservativen und Nationalliberalen
erfolgt sei. Daraus folgerte er: Was in der Finanzkommission des Reichstags
durch Konservative und Zentrum {iberstimmt worden war, sei »die Zukunfts-
mehrheit von Bebel bis Bassermann. Seit langer Zeit steht dieser Block der
Linken zum ersten Male handgreiflich vor der Bevélkerung.«*’

Dieser »Links«- oder »Grofiblock« wurde fortan ungeachtet aller innenpoliti-
schen Wendungen und der Widerstinde auf allen Seiten zur leitenden Per-
spektive seiner politischen Strategie. Das kostete viel Kraft, vor allem weil die
beiden explizit genannten Fliigelméinner dieses Konzeptes — die Vorsitzenden
der Sozialdemokraten und Nationalliberalen — wenig Begeisterung fiir den
Plan zeigten. Mitunter ergriffen auch Naumann schon mal resignative
Anwandlungen, etwa als er 1910 angesichts der Taktiererei der potentiellen
Bundesgenossen auf nationalliberaler und sozialdemokratischer Seite fragte:

36 Vgl seine Rede auf dem 2. Delegiertentag der Freisinnigen Vereinigung 1907, zitiert In:
Grotewold (wie Anm. 1), S. 200 ff und in: Die Hilfe 7 v. 14.4.1907, S. 229 f.

37 Vgl Friedrich Naumann: Die politischen Parteien. In: Ders.: Werke Bd. 4 (wie Anm. 9),
S. 140 u. Theodor Heuss: Friedrich Naumann. Der Mann — das Werk — die Zeit. 2. Aufl.
Stuttgart/ Tiibingen 1949, S. 248.

38 Naumann: Das Vereinsgesetz. In: Die Hilfe 14 v. 5.4.1908, S. 218, vgl. Dritter Delegierten-
tag des Wahlvereins der Liberalen zu Frankfurt am Main 21. und 22. April 1908. Berlin-
Schéneberg o. J., S. 51 sowie die Einschitzungen bei Holger J. Tober: Deutscher Liberalis-
mus und Sozialpolitik in der Ara des Wilhelminismus. Anschauungen der liberalen Parteien
im parlamentarischen Entscheidungsproze und in der o6ffentlichen Diskussion. Husum
1999, S. 268.

39 Naumann: Die Entscheidung. In: Die Hilfe 14 v. 4.4.1909, S. 211.

88

18.01.2026, 22:27:37, Nic)


https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Man sage uns doch einmal, worauf sonst die Linke warten soll? Wozu betrei-
ben wir denn Politik? Um zu risonieren oder etwas zu erreichen?«*’

Im selben Jahr 1910 konnte Naumann zumindest in seinem engeren politi-
schen Umfeld aber einen weiteren Triumph feiern: Die in der parlamentari-
schen Fraktionsgemeinschaft verbundenen Linksliberalen fanden nun auch
verbandsorganisatorisch unter dem Dach der »Fortschrittlichen Volkspar-
tei« zusammen. Mit dieser entstand fiir Naumann »vom Bodensee bis nach
OstpreuBlen und Friesland ... eine gemeinsame nationale Geschichte der
Vorkdmpfer der biirgerlichen Freiheit und des verfassungsméiBigen Rech-
tes«.t!

Dies war zumindest ein wichtiger Etappensieg fiir Naumanns Konzept, auch
wenn er intern nicht verhehlte, dass die neue Organisation nach seiner Vor-
stellung noch sehr an Schlagkraft zu wiinschen iibrig lieB.** Letzteres
machte sich 1912 bei der nédchsten Reichstagswahl bemerkbar, als sowohl
Links- als auch Nationalliberale wohl nicht nur hinter Naumanns Erwartun-
gen zuriickblieben:* Die Nationalliberalen gingen um 5 und der vereinte
Freisinn um 7 Mandate zuriick, obwohl gerade die Linksliberalen Stimmen-
zahl und —anteil nicht unerheblich, ndmlich um ein Sechstel hatten steigern
koénnen. Zu den Verlusten zdhlte auch Naumanns Wahlkreis in Heilbronn,
der an die Sozialdemokraten verloren ging, wobei Naumann ganz knapp am
Einzug in die Stichwahl gescheitert war.** GroBer Gewinner der Wahl insge-
samt waren die Sozialdemokraten, die nun zur stiarksten Fraktion im Reichs-
tag aufstiegen.

Naumann stellte dann auch vor allem die gesamtpolitische Bedeutung dieser
letzten Reichstagswahl im Kaiserreich heraus und kam alles in allem zu
einem positiven Ergebnis, dass es nunmehr keine Mehrheit rechts des Libera-
lismus in Reichstag mehr gébe: »Deshalb hat der grole Sturm gegen rechts,
als er nun doch kam, mich so erfreut, dal ich mein eigenes Wahlschicksal
gern dariiber vergessen habe.« Im Ubrigen fiihlte er sich insgesamt glinzend
bestitigt: »Das, was ich vor zwolf Jahren in meinem Buch ,Demokratie und
Kaisertum’ als Ziel der innerdeutschen Entwicklung dargestellt habe, steht
vor der Tiir.«*®

40 Naumann: Bassermann und Bebel. In: Die Hilfe 40 v. 9.10.1910, S. 654.

41  Friedrich Naumann: Fortschrittliche Volkspartei. In: Ders.: Werke Bd. 5. Koln/Opladen
1964, S. 448 f.

42 Vgl. Archiv des Liberalismus (ADL) N 109-35, Naumann an Gerhart von Schulze-Gaever-
nitz, 5.12.1910: »Die Stimmung ist gut, aber die Organisation der Liberalen ist viel zu
schlecht, um diese Stimmung ausnutzen zu kénnen.«

43 Vgl. Der zweite Parteitag der Fortschrittlichen Volkspartei zu Mannheim, 5.-7. Oktober
1912. Berlin 1912, S. 11.

44 Er war vorher schon recht pessimistisch gewesen, vgl. Naumann an Gerhart v. Schulze-
Gaevernitz, 7.12.1911, ADL N 109-37, gab dann in der Stichwahl eine Empfehlung fiir den
schlieBlich siegreichen sozialdemokratischen Kandidaten, Reibel (wie Anm. 34), S. 1213.

45 Naumann: Die deutsche Linke. In: Die Hilfe 5 v. 1.2.1912, S. 66.

89

18.01.2026, 22:27:37, Nic)


https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Politisch richtig zum Tragen kam diese Koalitionsmdglichkeit im Reichstag
eigentlich kaum in den letzten beiden Jahren vor Kriegsausbruch. Immerhin
zeigte sich bei einem etwas kuriosen Vorgang, dass die Linksliberalen trotz
allem dennoch politisch mehr Gewicht in die Wagschale einbringen konnten:
Nach mehreren recht chaotisch verlaufenden Abstimmungen stellten sie im
letzten Vorkriegs-Reichstag nicht nur erstmals den Parlamentsprasidenten,
sondern auch seinen zweiten Stellvertreter, wihrend der erste Vizeprisident
aus den Reihen der Nationalliberalen kam.*® Die neue parlamentarische
Schliisselrolle des Liberalismus war also doch mehr als nur eine Fata
Morgana.

Und bei der Entscheidung iiber die neue Wehrvorlage wurde Mitte 1913 die
von Naumann, der inzwischen iiber eine Nachwahl in Waldeck mit nationalli-
beraler Unterstiitzung wieder in den Reichstag eingezogen war,*’ gewiinschte
Koalition doch noch zumindest teilweise wirksam. Denn die fiir die Aufrii-
stung notwendige steuerliche Deckung wurde mit sozialdemokratischen Stim-
men gegen die Rechte beschlossen, nachdem vorher Liberale und Zentrum die
Truppenverstirkung durchgesetzt hatten. Das Ganze war damals politisch —
wie Thomas Nipperdey gemeint hat — eine »Sensation«.*®

SchlieBlich fand sich Naumann dann in der berithmt-beriichtigten Zabern-
Affdare zum Jahreswechsel 1913/14 auch auf der Seite der groBen Mehrheit,
die dem Reichskanzler das Misstrauen aussprach, zu der sich nicht ganz zu
seiner Freude inzwischen auch das Zentrum gesellt hatte.* Es zeichnete sich
nun also das ab, was dann im Laufe des Krieges und vor allem nach seinem
Ende zu einer wirklichen innenpolitischen Perspektive wurde, Stichwort
»Weimarer Koalition«.>

Soweit war es damals aber noch nicht. Dennoch, als Naumann etwa zur glei-
chen Zeit Bilanz liber sein Jahrzehnt bei den Liberalen zog, fiel diese durch-
aus positiv aus. Der Entschluss der Nationalsozialen zum Anschluss an den
Liberalismus sei richtig gewesen und habe »segensreiche Folgen« gehabt.’!
Friedrich Naumann selbst war also offenbar mit diesen zehn Jahren liberaler
Politik iberhaupt nicht unzufrieden.

Im Grunde genommen kann man ihm auch aus heutiger Sicht zustimmen.
Blicken wir zundchst noch einmal auf das, was sich Naumann zur Jahrhun-

46  Vgl. Ernst Rudolf Huber: Deutsche Verfassungsgeschichte seit 1789 Bd. 4: Strukturen und
Krisen des Kaiserreiches. Stuttgart 1969, S. 325 ff sowie die geringe Begeisterung — nach
Naumann hétten die Sozialdemokraten im Présidium beriicksichtigt werden miissen — in:
Die Hilfe 11 v. 14.3.1912, S. 161, Das Reichstagsprasidium.

47 Vgl. Reibel (wie Anm. 34), S. 1462-66.

48 Nipperdey (wie Anm. 9), S. 754.

49  Vgl. Naumann: Der Volkswille. In: Die Hilfe 51 v. 18.12.1913, S. 803 u. ders: Die Reichs-
tagsmehrheit. In: Die Hilfe Nr. 27 v. 3.7.1913, S. 418 ff.

50 So auch Langewiesche (wie Anm. 11), S. 227.

51 Friedrich Naumann: An die alten Nationalsozialen. In: Die Hilfe 35 v. 29.8.1913, S. 547.

90

18.01.2026, 22:27:37, Nic)


https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dertwende vorgenommen hatte und vergleichen dies mit der Situation am
Vorabend des Weltkrieges, so konnen wir eindeutig Verdnderungen und auch
Fortschritte aus liberaler Perspektive feststellen:

Zunichst einmal stand der Liberalismus insgesamt der deutschen Auflen- und
»Weltpolitik« weit aufgeschlossener gegeniiber als zuvor die Linksliberalen
in der Ara Richter, auch wenn dies heute als die eigentliche Hypothek der Ara
Naumann im Liberalismus erscheint.>?

Zweitens war die Positionierung des gesamten Liberalismus zumindest auf
Reichsebene eindeutig anti-agrarisch und anti-konservativ, auch wenn man
aus wahltaktischen Griinden manchmal den Schulterschluss mit der Rechten
suchte und auch wenn dies in der Nationalliberalen Partei alles andere als
unumstritten war.>

Beim dritten Programmpunkt, der liberalen Organisation, waren sicherlich die
klarsten Fortschritte erzielt worden: Nicht nur hatten die Linksliberalen zu
organisatorischer Geschlossenheit gefunden, sie erzielten auch 1912 die bei
weitem hochste Stimmenzahl im Kaiserreich, die Nationalliberalen immerhin
noch die zweithochste. Bei Nachwahlen konnte die Fortschrittliche Volkspar-
tei ihre Mandatszahl noch steigern, so dass sie sich unmittelbar vor Kriegs-
ende noch vor den Nationalliberalen als »drittstirkste Fraktion« im Reichstag
sah.>4

Das Verhiltnis zwischen beiden liberalen Richtungen war auch weit besser
als ein Jahrzehnt zuvor, ein organisatorischer »Gesamtliberalismus« schien
wirklich keine Chimire mehr zu sein.>

Dagegen war die Entwicklung hinsichtlich des vierten Programmpunktes eher
ambivalent: Ein Zusammengehen mit der Sozialdemokratie war zwar partiell
moglich, sogar — wie der »Grofiblock« in Baden zeigte — auch tiber aktuelle
Anlésse hinaus. Aber der grof3e Linksblock blieb doch noch Utopie, zu unter-
schiedlich waren die Positionen zwischen Liberalen und sozialdemokratischer
Arbeiterbewegung, etwa in der Aullenpolitik. Immerhin bestand er seit 1912
zumindest als rechnerische Moglichkeit, und allein das hatte augenscheinlich
innenpolitische Folgen, wie sich etwa beim Kurs des Zentrums offenbarte.
Ubrigens sah sich Naumann nach Kriegsausbruch durch die sozialdemokrati-
sche Zustimmung zu den Kriegskrediten in seiner innenpolitischen Konzep-

52 Vgl. etwa Theiner (wie Anm. 10), S. 307, anders Stresemann (wie Anm. 2), S. 247, vgl. aber
auch Naumanns Ausfithrungen iiber »Weltpolitik und Frieden« in: Der zweite Parteitag der
Fortschrittlichen Volkspartei zu Mannheim, 5.-7. Oktober 1912. Berlin 1912, S. 78: »Eine
Politik der Linken wird immer eine Politik des Friedens sein.«

53 Vgl. etwa Taschenbuch fiir Nationalliberale Wahler. Hrsg. vom Centralbureau der National-
liberalen Partei Deutschland. Berlin 1911, S. 122 f.

54 Die Hilfe 31 v. 30.7.1914, S. 489.

55 Vgl etwa ebd., S. 61 f. oder E. Rebmann: Politik vom nationalliberalen Standpunkte. In:
Das Jahr 1913. Ein Gesamtbild der Kulturentwicklung. Hrsg. v. D. Sarason. Leipzig/Berlin
1914, S. 28 sowie Alastair P. Thompson: Left Liberals, the State and Popular Politics in
Wilhelmine Germany. Oxford/New York 2000, S. 306 f.

91

18.01.2026, 22:27:37, Nic)


https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

tion wiederum bestdtigt, zumindest tat er so nach auflen: »Kein Krieg ohne die
zwei groBen Méchte Demokratie und Kaisertum. ... Die Sozialdemokratie
stellt sich mit beiden Fiilen auf den Boden der Tatsachen und wird vaterlan-
dische Arbeiterbewegung. ... Das haben wir immer von ihr erwartet, aber wir
wurden deshalb Traumer genannt.«>® Auf alle Fille war zu diesem Zeitpunkt
das machtpolitische Gewicht der Liberalen viel grofler als zu Beginn des Jahr-
hunderts, also gewissermafen in Vor-Naumann-Zeiten.

Nicht nur gemessen an der eigenen Zielsetzung war Naumanns politisches
Wirken also nicht ohne unbezweifelbare positive Folgen fiir den Liberalismus
geblieben.’” Dessen Gewicht hatte sich gewandelt und seine strategische Posi-
tion war verbessert. Naumanns Konzept kann man demnach wohl nicht als
verfehlt ansehen, zumal es sich fiir Gesinnungsfreunde und Wihler als attrak-
tiv erwiesen hatte. Das allein hob ihn schon unter seinen liberalen Mitstreitern
und innerparteilichen Konkurrenten hervor. Es war zudem vor allem seinem
Einsatz zu verdanken, dass dieses Konzept einer neuen Positionierung des
Liberalismus iiberhaupt in Angriff genommen worden war.

Hilfreich war dabei zweifellos, dass Naumann zumindest im personlichen
Umgang {iber Charisma verfiigte. Und er wirkte dabei — etwa im Gegensatz zu
Eugen Richter — sympathisch. Fiir beides gibt es zahllose zeitgenossische
Zeugnisse.*® SchlieBlich wird man auch seine parteipolitische Durchsetzungs-
kraft nicht allzu gering ansetzen diirfen. Wir haben also ein Konzept, das
beharrlich verfolgt und mit personlicher Ausstrahlung umgesetzt wurde und
schlieBlich entsprechende Erfolge in der gewiinschten Richtung zeitigte. Was
soll man mehr von einem biirgerlichen Politiker verlangen, der weder Interes-
sengruppen noch eigenen Wohlstand im Hintergrund hatte, sondern sich nur
auf seine eigenen personlichen Talente stiitze?

Man braucht nun nicht so weit zu gehen wie der Zeitgenosse Oscar Stillich,
flir den Naumann »einer der befdhigsten und groBziigigsten unter den Vertre-
tern des liberalen Gedankens der Gegenwart« war.>” Zweifellos ragte Nau-

56 Die Hilfe 32 v. 6.8.1914, S. 508.

57  Soauch Thompson (wie Anm. 55), S. 360: »in 1903 left liberals appeared condemned to the
margins of German politics. ... Against this background the left liberal revival by 1914 was
substantial.« Vgl. auch Hans-Ulrich Wehler: Deutsche Gesellschaftsgeschichte Bd. I1I: Von
der »Deutschen Doppelrevolution« bis zum Beginn des Ersten Weltkriegs 1849-1914.
Miinchen 1995, S. 1054, der der Fortschrittlichen Volkspartei «ein entwicklungsfiahiges
Potential« bescheinigt.

58 Vgl Joachim Radkau: Max Weber. Die Leidenschaft des Denkens. Miinchen/Wien 2005,
S. 518 ff, Paul Rohrbach: Um des Teufels Handschrift. Zwei Menschenalter erlebter Welt-
geschichte. Hamburg 1953, S. 15, Angelika Schaser: Helene Lange und Gertrud Béumer.
Eine politische Lebensgemeinschaft. Koln/Weimar 2000, S. 129 u. vor allem Hans Cymo-
rek: Und das soll Naumann sein? Wege zu einer Biographie Friedrich Naumanns. In: Jahr-
buch zur Liberalismus-Forschung 14 (2002), S. 245-257, hier S. 245: »das Naumann-Erleb-
nis durchzieht in jeweils individueller Farbung die Erinnerungsliteratur einer ganzen Gene-
ration«.

59  Oscar Stillich: Die politischen Parteien in Deutschland. II. Der Liberalismus. Leipzig 1911,
S. 330.

92

18.01.2026, 22:27:37, Nic)


https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

mann unter allen seinen liberalen Zeitgenossen am Vorabend des Weltkriegs
heraus und stellte er zwar nicht formal, aber doch realiter die eigentliche Gali-
onsfigur nicht nur des linken Liberalismus dar, auch dank mancher biographi-
scher Zufille: So waren Eugen Richter, Karl Schrader und Theodor Barth zu
diesem Zeitpunkt tot; deren Nachfolger wie Otto Fischbeck, Ernst Miiller-
Meiningen, Hermann Pachnicke oder Otto Wiemer reichten bei weitem nicht
an Naumanns 6ffentliche Ausstrahlung heran; ihre Namen sind heute weitge-
hend vergessen. Blieben als einzige Konkurrenten noch die groflen Fithrungs-
figuren der siiddeutschen Volkspartei — Friedrich Payer und Conrad Hauss-
mann -, welche nun gerade 1907 Naumann den Weg in die erste Reihe der
Politik geebnet hatten. Seine, Naumanns — spitere — Wahl zum ersten Vorsit-
zender der DDP, die ein Jahr nach Kriegsende von der Parteibasis durchge-
driickt wurde, war insofern durchaus folgerichtig.

Wenn es aber stimmt, dass Naumann die Galionsfigur des spéatwilhelmini-
schen Liberalismus war und dieser Liberalismus eine Art von Renaissance
erlebte, dann kann man natiirlich Naumanns Wirken fiir den Liberalismus
weder als unheilvoll ansehen noch meinen, sein Wirken sei ohne duflere
Erfolge geblieben. Vielleicht fillt es heute leichter, indem man aus einer ldn-
geren Perspektive heraus die historischen Aufs und Abs des Liberalismus in
Deutschland besser iiberblicken kann und sich dabei eben nicht mehr an
seiner nur voriibergehenden dominanten Rolle in der parteipolitischen Land-
schaft orientiert, wie dies die Beobachter im ersten Drittel und um die Mitte
des vorigen Jahrhunderts taten, Gewinne und Verluste des Liberalismus
einzuschdtzen.

Um nun aber nicht in eine mogliche Falle der Hagiographie zu tappen und
Naumanns Schwichen vollig auszublenden, sei am Ende das Zitat eines ande-
ren Zeitgenossen angefiihrt, dem hier uneingeschrinkt zugestimmt werden
kann: »Viele Dinge sehe ich heute anders als er, ... aber ich kann eigentlich
nicht sagen, daB Naumann, seit ich seine Grenzen eher beurteilen kann, fiir
mich kleiner geworden ist.«** Dies schrieb Theodor Heuss nicht etwa in sei-
ner groflen Naumann-Biographie, sondern mitten in der hier im Blickpunkt
stehenden Epoche, ndmlich im Juni 1911 an einen fritheren Studienfreund,
den Historiker Willy Andreas. Dieses Zitat ldsst sich wohl sehr gut auf unsere
Fragestellung nach der Bedeutung des Politikers Naumann {ibertragen, der
immer beides — sowohl »staatsménnisch veranlagter Kopf« als auch »Lehr-
meister« — war, in beiderlei Hinsicht durchaus nicht ohne Erfolg.

60 Theodor Heuss — Aufbruch im Kaiserreich. Briefe 1892-1917. Hrsg. u. bearb. von Frieder
Giinther. (= Stuttgarter Ausgabe. Briefe) Miinchen 2009, S. 311.

93

18.01.2026, 22:27:37, -[@


https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

18.01.2026, 22:27:37, Nic)


https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philippe Alexandre

Ein friher Verstindigungspolitiker? Friedrich Nau-
mann und Frankreich

Am 14. November 1958, bei der ersten 6ffentlichen Veranstaltung der Fried-
rich-Naumann-Stiftung, erklarte Theodor Heuss: »Es wire, glaube ich, ver-
krampft, eine kontinuierliche auflenpolitische Konzeption Naumanns rekon-
struieren zu wollen. Sicher ist dies, dass durch sein Grundgefiihl als wichtig-
ste Aufgabe die faire Bereinigung der Beziehung zu Frankreich ging; dort ist
er gern gereist, hat sich menschlich wohlgefiihlt, die politische Begegnung
mit Jaurés hat ihn freudig gemacht.«!

Dieses Zeugnis von Theodor Heuss soll der Ausgangspunkt unserer Uberle-
gungen sein. Der Name Friedrich Naumanns bleibt zwar in der Geschichts-
schreibung mit den Machtkategorien der Zeit des Imperialismus eng verbun-
den; er gehorte in der frithen Zeit seiner publizistischen und politischen Kar-
riere, d.h. in der Zeit, als er 1895 die Wochenschrift »Die Hilfe« und ein Jahr
spéter den Nationalsozialen Verein ins Leben rief, zu den Wortfiihrern einer
Machtpolitik. Man stellt nun fest, dass Frankreich einen besonderen Platz in
den Konzeptionen des Machtpolitikers Naumann einnahm. Erstens wiinschte
er — wie Theodor Heuss bezeugt — eine Verstindigung und ein Zusammenge-
hen mit Frankreich. Zweitens haben Frankreichs auflenpolitische Erfolge seit
1904 eine nicht unbedeutende Rolle gespielt in dem Orientierungswandel, der
sich in Naumanns aullenpolitischen Vorstellungen bis 1914 vollzog. Zwar
machte dieser Wandel aus ihm keinen Pazifisten; vergeblich versuchten emi-
nente Vertreter der Friedensbewegung ihn fiir ihre Sache zu gewinnen; Nau-
mann gehorte aber zu den deutschen linksliberalen Politikern, die am Vor-
abend des Ersten Weltkrieges an deutsch-franzdsischen Parlamentarierkonfe-
renzen teilnahmen und sich publizistisch fiir eine Verstindigungspolitik nicht
nur mit Frankreich, sondern auch mit England, einsetzten. Der Krieg sollte
das Resultat dieser Ansétze zunichte machen.

1 Theodor Heuss: Friedrich Naumanns Erbe. Tiibingen 1959, S. 37.

95



https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Imperialist der nationalsozialen Zeit

Schon bevor Max Weber in seiner Freiburger Rede von 1895 betonte, die
Nation brauche Instinkt, Energie, Leidenschaft, hatte sich der soziale Pastor
und »junge« Christlich-Soziale Naumann zum nationalen Machtstaat
bekehrt?. Der yKampf ums Dasein< — der darwinistisch geprigte Topos der
Zeit — war der Gesichtspunkt, unter dem er die Geschichte und die internatio-
nalen Beziehungen betrachtete; deshalb befiirwortete er die Flottenpolitik,
den Militarismus und die Kolonialexpansion. »Wir leben nun einmal in einem
Zeitalter, wo die einzelnen Volker grole Wirtschaftskdrper sind«, schrieb er
im Mirz 1895, »und deshalb kénnen wir uns der Moglichkeit nicht entziehen,
dass es Gegensitze gibt, die nur mit Pulver und Blut ausgeglichen werden
konnen. Es gibt Machtfragen, also brauchen wir Macht.«’

Diese unsentimentale Einstellung zu den weltpolitischen Problemen blieb bis
zu seinem Tod von einer Ethik der Verantwortung gegeniiber dem eigenen
Volk geprigt. Im Kampf ums Dasein sei es, erkldrte er damals, die Pflicht
eines Volkes, sich zu erhalten, um so mehr, wenn es zu den »Weltvolkern«
gehore: »Die Verteilung der Welt steht auf der Tagesordnung. Wer dabei zu
spit kommt, der muss sterben, weil er in spateren Jahrhunderten von den
Kolossalméchten erdriickt werden wird.«*

Deshalb konnte er sich nicht zu den »Zukunftstraumen« des jungen biirgerli-
chen Pazifismus bekennen, der warnend und mahnend den Zusammenschluss
der abendlidndischen Kulturwelt zu einer groBen Einheit forderte. Naumann
antwortete damals den Pazifisten: »Wir unsererseits halten es fiir verlorene
Zeit, diesen Dingen nachzuhdngen. Wir haben soviel zu tun, dass wir die
Internationalitit der Politik kiinftigen Geschlechtern sehr gern {iberlassen.«’
Naumann sollte aber nicht bei dieser ablehnenden Haltung bleiben. In dem
schon erwihnten Einfiihrungsvortrag von 1958 charakterisierte Theodor
Heuss seinen politischen Mentor mit folgenden Worten: »Er ist [...] wie ein
Seismograph dieser in aller Wirrung und hdufigen Verkrampftheit reichen,
schicksalsreichen Periode.«® Man konnte hinzufiigen: Naumann ging einer-
seits mit Sachlichkeit und ruhiger Uberlegung an die Probleme, also auch an
die auBenpolitischen, heran. Was sein Denken aber eben auch kennzeichnet,
ist der Gegensatz zwischen nationalem Ethos und untersuchender Vernunft.

Friedrich Naumann: »Wochenschau«. In: Die Hilfe, Nr. 28, 14.7.1895, S. 1-2.
N.[aumann], »Wochenschau«. In: Die Hilfe, Nr. 10, 10.3.1895, S. 1.
N.[aumann], »Wochenschau«. In: Die Hilfe, Nr. 13, 29.3.1896, S. 2.
N.[aumann], »Wochenschau«. In: Die Hilfe, Nr. 4, 27.1.1895,S. 1 f.

Theodor Heuss (wie Anm. 1), S. 14.

[) QO N NRUSY )

96

18.01.2026, 22:27:37, Nic)


https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Die faire Bereinigung der Beziehung zu Frankreich«

Diese Wesensziige seines Temperaments sollten auch seine Konzeption der
deutsch-franzdsischen Beziehungen priagen. Einen » Anschluss« beider Vol-
ker im Interesse beider Seiten hielt Naumann fiir méglich. Diese Uberzeugung
griindete sich auf folgende Argumente: Deutschlands Sieg im Jahre 1871 habe
Frankreich von seiner Hohe gestiirzt, das Zarenreich sei fiir Frankreich kein
zuverlassiger Verbiindeter und letzteres habe mit Deutschland »einen gemein-
samen Gegner in der Weltgeschichte«: das »Herrenvolk des Welthandels«,
das »englische Riesenreich«.’

Naumanns Verhéltnis zu Frankreich beschrinkte sich nicht auf diese politi-
schen Uberlegungen. Wiederholt hielt er sich als Tourist und Beobachter im
Nachbarland auf. Im Jahre 1900 besuchte er die Pariser Weltausstellung, 1907
war er in der Bretagne, reiste von Jersey nach Saint-Malo, besichtigte den
Mont Saint-Michel, genoss erholende Stunden am Strande, interessierte sich
fiir die franzosische Gotik der Bretagne und der Normandie®. Drei Jahre spiter
wihlte er Siidfrankreich, Avignon und Arles als Reiseziel’. Im Friihjahr 1914
unternahm er eine Reise nach Nord- und Mittelfrankreich, iiber die er unter
dem Titel »Im Lande der Gotik« berichtete!®.

Diese Reisen haben seine Wahrnehmung des Nachbarvolkes mit beeinflusst;
sie waren auch jedesmal ein Anlass zu Berichten, in denen er seine Konzep-
tion der deutsch-franzdsischen Beziehungen nidher bestimmte. Sein Besuch
auf der Pariser Weltausstellung im Jahre 1900 bestirkte ihn in der Uberzeu-
gung, die Voraussetzungen fiir eine Anndherung mit Frankreich miissten
geschaffen werden. Er meinte damals: »Zwischen uns und den Franzosen
bestehen keine sehr tiefen Unterschiede, soweit es sich um Nordfranzosen
handelt. [...] Wir sind trotz verschiedener Sprache und Geschichte im Grunde
Glieder desselben Menschenschlages.« Dies schrieb er allerdings unter dem
Eindruck, den die bunte Menge der aus allen Weltteilen kommenden Besu-
cher und Teilnehmer der Ausstellung auf ihn machte.

Er fligte aber hinzu: »Unser élterer Bruder, der Franzose, ist von Haus aus
talentvoller als wir, er hatte mehr Gliick, mehr Glanz, mehr Liebe. Er besitzt
noch heute den Ring, der die Menschen zwingt, ihm freundlich zu sein.« Nau-
mann warf auch eine zentrale Frage auf, die ganz logisch aus dem Wunsch
nach der Anndherung resultierte: Was konnten die Deutschen und die Franzo-

Friedrich Naumann: »Deutschland und Frankreich«. In: Die Hilfe, Nr. 5, 29.1.1899, S. 2 f.
Friedrich Naumann: Sonnenfahrten. Berlin 1907, S. 9-27: »In der Bretagne«.

Friedrich Naumann: Werke, 6. Band: Asthetische Schriften, hrsg. von Heinz Ladendorf.
KolIn/Opladen 1969, S. 484-490: »IX. Reiseberichte: Avignon; S. 491-500: »Arles«.

10  Friedrich Naumann: »Im Lande der Gotik«. In: Die Hilfe, Nr. 22, 28. 5.-Nr. 27, 2. 7. 1914.
S. auch Im Lande der Gotik. Nordfranzdsische Wanderungen. Berlin 1915, 47 S.; Werke, 6.
Band: Asthetische Schriften, S. 509-543: »Im Lande der Gotik«.

O 00

97

18.01.2026, 22:27:37, Nic)


https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sen einander bringen? Nachdem die letzteren lange Zeit »Lehrmeister« und
»Erzieher« fiir die Deutschen gewesen waren, schien nun die Zeit niher zu
riicken, in der das Verhiltnis des »geistigen Gebens und Nehmens« ein gegen-
seitiges werden wiirde. Naumann meinte, dass die Franzosen ihrerseits von
der »festeren Konsequenz des Denkens« und vom technologischen Kénnen
der Deutschen etwas zu lernen hitten'!. Eines war fiir ihn sicher: Angesichts
ihrer Leistungen waren die Deutschen Frankreich, der »ersten Kulturmacht
des Kontinents«, ebenbiirtig'?.

Ging er auf geopolitische Fragen ein, so sprach Naumann um die Jahrhun-
dertwende im Gefiihl einer deutschen Uberlegenheit gegeniiber dem schwi-
cher gewordenen Frankreich, das nun als »Mittelmacht« um seinen Rang in
der Welt ringen musste. Das Angelsachsentum sah er in einem Niedergangs-
prozess begriffen, der eine neue Rollenverteilung in den internationalen
Beziehungen mit sich bringen wiirde, und gerade deshalb war es seine Uber-
zeugung, dass Deutschland von nun an eine fithrende Rolle in der Welt zu
spielen habe. In Gedankengéngen iiber Napoleon, den er als »den letzten,
groBten Vorkdmpfer des Kontinentes gegen das Angelsachsentum« betrach-
tete, bemerkte Naumann: »Wenn jemand imstande ist, seine Weltaufgabe
fortzusetzen, so sind es die Deutschen, die gerade er zertreten hat, wie er
konnte.«'* Den 18. Januar 1871, die Kaiserproklamation im Spiegelsaal des
Versailler Schlosses, betrachtete er als eine entscheidende Wende, und ohne
— wie er sagte — »einen herausfordernden Stolz« an den Tag zu legen und
ohne »die Wunde vergroflern« zu wollen, gestand er: »Ein Gefiihl eigenarti-
ger Befriedigung ist es doch, dass das Stiefkind der européischen Kulturfami-
lie endlich auch seine Ruhmestage hatte.«'* In dem 18. Januar 1871 sah er
aber auch eine Warnung fiir die Herrschenden, die, meinte er implizit, aus
dem Sturz Napoleons III. und dem Zusammenbruch Frankreichs eine Lektion
ziehen sollten.

In jedem der »Pariser Briefe« kam Naumanns Uberlegenheitsgefiihl als Deut-
scher zum Ausdruck in Formulierungen, in denen er Topoi seiner Zeit wieder
aufgriff. Indem er versuchte die Franzosen als Volk mit »italienische(em)«
und »deutsche(m) Blut« zu charakterisieren. Und: »Das Franzosentum als sol-
ches hat seine Grenzen. Man muss dieses Volk lieben. Es ist nett, edel, sittig.
Aber die Macht des Hammers hat es nicht in den Hénden. Es trank zu stark am
Brunnen der Ethik.«'® Der »ethische Enthusiasmus der Franzosen« machte sie
vergessen, so Naumann, dass in der Welt alles yKampf ums Daseinc« ist. Als
einen charakteristischen Représentanten dieses Idealismus betrachtete er den

11 Fr. Naumann: »Pariser Briefe. VI.«. In: Die Hilfe, Nr. 28, 1900, S. 5-6; hier S. 6.

12 Ebenda.

13 Friedrich Naumann: »Pariser Briefe. I.«. In: Die Hilfe, Nr. 23, 1900, S. 10-12; hier S. 11.
14 Ebenda.

15 w»Pariser Briefe. VI.«. In: Die Hilfe, Nr. 28, 1900, S. 5-6; hier S. 5.

98

18.01.2026, 22:27:37, Nic)


https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sozialisten Jean Jaures; bei ihm glaubte er die Ideen von Rousseau nachwir-
ken zu sehen. Die »Macht des Hammers« hatten dagegen die Deutschen — im
konkreten wie im iibertragenen Sinne'®.

Die Frage, ob Deutsche und Franzosen »aus der Entfremdung herauskom-
men« konnten, betrachtete er als eine »geistige Lebensfrage« fiir beide Vol-

ker:

»Sollten sie [die Franzosen] mit uns Einheit finden, sollten sie lernen, Deutschtum
und Franzosentum als einen Kulturkdrper zu betrachten, so wiirde fiir sie und fiir
uns der Umkreis des nationalen Seelenlebens ungeheuer erweitert. Wir ergéinzen
uns. Vorlaufig aber trdgt Paris noch seinen Kranz von Festungswéllen im Blick auf
uns. Die Zeit der Harmonie ist noch nicht da, aber wir hoffen, daf sie kommt.«!’

Der Wandel in der aufenpolitischen Orientierung 1904-1914 — war Friedrich
Naumann ein Pazifist?

Solche Tone stehen im Kontrast zu dem »herausfordernd-aggressiven Tenor«
von Naumanns Publizistik in der nationalsozialen Phase'$. Nach dem Schei-
tern des Nationalsozialen Vereins wechselte er ins politische Lager des Links-
liberalismus, was wohl zu einem Wandel in seinen aulenpolitischen Konzep-
tionen beigetragen hat. Wenn er 1905 wihrend der Marokkokrise noch die
machtpolitische Option akzentuierte, so war es —nach Peter Theiner — aus tak-
tischem Kalkiil: Es galt, damit Teile der 6ffentlichen Meinung fiir den Libera-
lismus zu gewinnen'®.

Der Wandel, der sich seit dieser Zeit bei Friedrich Naumann vollzog, 1dsst
sich an einigen Fakten feststellen, unter anderem an seiner Reaktion, als
August Niemanns Roman »Der Weltkrieg« erschien?’. In diesem Buch
erkannte er, wie er in der »Hilfe« schrieb, eine »deutsch-nationale Protzen-
haftigkeit«, die er als Symptom fiir »die kleinbiirgerlich-nationale Illusion«
einstufte, »die blind auf den Gegner losrennt, ohne seine Grofe zu ken-
nen«*!.

Niemanns Roman erschien in der Zeit, als es Théophile Delcassé gelang, die
Entente zwischen Frankreich und England in die Wege zu leiten. Naumann
zeigte sich beeindruckt von der Energie und den diplomatischen Erfolgen des
franzosischen Aufenministers, den er 1900 in Paris in der Kammer gehort

16 »Pariser Briefe. IX.«. In: Die Hilfe, Nr. 31, 1900, S. 10-11. Dieser Artikel ist der Maschi-
nenabteilung der Pariser Weltausstellung gewidmet.

17  »Pariser Briefe. VI.«. In: Die Hilfe, Nr. 28, 1900, S. 5-6; hier S. 6.

18  Peter Theiner: Sozialer Liberalismus und deutsche Weltpolitik. Friedrich Naumann im Wil-
helminischen Deutschland (1860-1919). Baden-Baden 1983, S. 217-223.

19 Ebenda, S. 218.

20  August Niemann: Der Weltkrieg. Deutsche Traume. Berlin 1904, 386 S.

21 Die Hilfe, Nr. 34, 21. August 1904, S. 3. Zitiert von Theiner (wie Anm. 18), S. 218.

99

18.01.2026, 22:27:37, Nic)


https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hatte. Das Jahr 1904 schien zunichst die bisherige Konstellation des européi-
schen Kriftespiels in Frage zu stellen: Russland hatte den Krieg gegen Japan
verloren, Deutschland sein Heer verstirkt. Die Entente mit England und der
erfolgreiche Besuch des Prisidenten der Republik Emile Loubet in Italien
bewahrten aber Frankreich vor einer Isolierung.

Die franzdsisch-englische Anndherung von 1904, die eine Verschlechterung
der auBenpolitischen Situation des Deutschen Reiches bedeutete, beunruhigte
Naumann. Was er 1906, im Gedenkjahr des Zusammenbruchs des alten Rei-
ches, iiber Napoleon und das »napoleonische Frankreich« schrieb, zeugt von
der pessimistischen Grundhaltung, mit der er die Zukunft seines Vaterlandes
ins Auge fasste. Nach den auBlenpolitischen Erfolgen, die Frankreich wieder-
holten Krisen zum Trotz erzielte, klangen seine Betrachtungen iiber das Nach-
barvolk wie ein Appell an die deutschen Regierenden. Wollten diese die
Lebensinteressen ihrer Nation im internationalen Kréiftespiel wahrnehmen, so
mussten sie sich fihig zeigen, meinte Naumann, »den Willen und die Phanta-
sie der Masse den Machtproblemen der Nation ndher zu bringen« und die Ent-
wicklung einer »demokratischen Nationalstimmung« zu ermoglichen®?. Die
Weltpolitik des Reichskanzlers von Biilow betrachtete er — wie viele im Nau-
mann-Kreis — mit zunehmender Besorgnis, und diese Unruhe wurde um so
grofler, als das Parlament und die 6ffentliche Meinung nur wenig von der
»Geheimkrdmerei« der Diplomaten erfuhr. Daraus resultierte eine Vertrau-
enskrise, die das Deutsche Reich schwichte. Diplomatie, betonte Naumann
im Jahre 1904, erfordere nicht nur » Technik«, sondern auch »Instinkt«; »eine
instinktive, unmittelbare Wirkung des Selbsterhaltungstriebes der Nation soll
im Staatsmann vorhanden sein.«**

Nach den Erfolgen des franzosischen AuBBenministers Delcassé musste er fest-
stellen: »Frankreich steht jetzt so gut da wie seit Jahrzehnten nicht«;** »Ver-
schiebungen« seien eingetreten, »die uns benachteiligt haben«. Diese neue
Situation bestédrkte bei ihm die Angst vor einer Koalition der Weltméchte
gegen Deutschland, eine Angst, die fast zur Besessenheit geworden war.
»Was wir sehen, schrieb er damals, »ist, da3 sich ein gemeinsames Vorgehen
der Weltméachte anbahnt, dessen Ziel gar kein anderes sein kann, als Deutsch-
lands Demiitigung, sobald dazu der Zeitpunkt geeignet erscheint.« Naumann
war iiberzeugt — viele seiner Zeitgenossen teilten diese Uberzeugung —, dass
dem »unbequemen« Deutschland eine Isolierung drohte.

»Und wer wird uns helfen wollen? Gern hilft uns niemand, nicht nur weil jede po-
litische Macht ihre berechtigte Selbstsucht hat, sondern auch weil unsere Nation es

22 Fr. Naumann: »Napoleon. II.«. In: Die Hilfe, Nr. 48, 2.12.1906, S. 2-3; »Napoleon. IIL.«. In:
Die Hilfe, Nr. 49, 9.12.1906, S. 6 f.

23 Naumann: »Biilows Weltpolitik«. In: Die Hilfe, Nr. 19, 8.5.1904, S. 2-3; hier S. 2.

24  Ebd., der Satz ist durch Sperrdruck hervorgehoben.

100

18.01.2026, 22:27:37, Nic)


https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

so gar wenig versteht, sich die Sympathie der Nachbarn zu erwerben. Das ist nicht
Schuld mangelnder Héflichkeit. An dieser haben es weder der Kaiser noch sein
Kanzler fehlen lassen, es liegt viel tiefer. Wir sind den anderen unbequem als Kon-
kurrenten und wir erwecken nirgends das Gefiihl, dass es eine Freude sein kénne,
mit uns geschichtliche Gemeinschaft zu haben. Das ist traurig zu sagen, aber es ist
leider doch wahr.«?

Diese AuBerung allein zeigt, dass Naumann auf seine Weise auch Gefiihlspo-
litiker sein konnte, dass der Wandel in seinen auB3enpolitischen Optionen nicht
ein gradeliniger sein konnte. Peter Theiner hat Recht, wenn er meint: »Gewis-
sermafien zdhneknirschend und resigniert, aber doch unmissverstandlich pla-
dierte er nun fiir einen defensiv bestimmten auBenpolitischen Kurs.«*® Wih-
rend der Agadirkrise hielt »Die Hilfe« 1911 einen gemiaBigten Ton fiir ange-
bracht und warnte vor einer unniitzen und gefahrlichen Aufregung:

»Nur unsere nationalistischen Uberpatrioten und Militirlieferanten kénnen nicht
an sich halten, und es ist geradezu unverantwortlich, daBl sie schon wieder nicht
mehr und nicht weniger an die Wand malen als den Krieg mit Frankreich. Reicht es
nicht, daf3 sie sich mit vorschnellen Resolutionen ldcherlich machen, ist es wirklich
notwendig, das deutsche Volk zu beunruhigen, das nicht in der Ferne daran denkt,
zu Kriegsgefiihlen aufgepeitscht zu werden, ist es nicht in hdchstem Mafle téricht,
gerade in solchem Augenblick d[as] Verhalten der Regierung als >feig und
schwichlich« zu desavouieren, weil diese Regierung, im Gefiihl der militérischen
Kraft, einstweilen verniinftig zu schweigen weif?«*’

Naumann beschiftigte sich in diesem Zusammenhang mit der Frage des Frie-
dens in Europa. Wie sollte dieser Friede herbeigefiihrt werden? Zwei
Modelle waren moglich. Ein Zustand des dauernden Friedens konnte eintre-
ten, wenn eine Macht den anderen so iiberlegen wire und ihre Uberlegenheit
mit so viel MaBigung auszuiiben verstinde, dass sie dauernd in der Lage
wire, den Frieden zu diktieren, denn der Friede sei nur durch Zwang herzu-
stellen; beim jetzigen Gleichgewicht der Michte sei dies aber nicht zu erwar-
ten’®. Die Alternative lautete: Die Staaten konnten — wie industrielle Syndi-
kate — »Abriistungsvertrige« und Vertrige zur Verminderung ihrer Gegen-
sdtze schlieBen.

25 Naumann: »Biilows Weltpolitik« (wie Anm. 23).

26  Theiner (wie Anm. 18), S. 219.

27 »Politische Notizen. Marokko.«. In: Die Hilfe, Nr. 18, 4.5.1911, S. 273. Der Publizist Paul
Rohrbach, ein fritherer Redakteur und regelméBiger Mitarbeiter der »Hilfe«, empfahl
damals »ruhig Blut in Marokko«; dieses Gebiet war seiner Ansicht nach kein »geeignetes
Objekt fiir die politische Ausdehnung Deutschlands« und es lag nicht »auf dem Wege zu
irgendwelchen Gegenden der Welt, nach denen wahre Lebensnerven Deutschlands
hinl[ie]fen«. Paul Rohrbach: »Ruhig Blut in Marokko!«. In: Die Hilfe, Nr. 20, 18.5.1911,
S.307-308.

28  Friedrich Naumann: »Der Zwang zum Frieden«. In: Neue Hamburger Zeitung, 24.4.1912
und Die Hilfe, 25.4.1912. S. auch Lang: »Der Zwang zum Frieden«. In: Die Friedens-Warte,
Juli 1912, S. 267.

101

18.01.2026, 22:27:37, Nic)


https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Diese Uberlegungen sowie weitere Artikel Naumanns, die den »Zwang zum
Frieden« betonten, geniigten bei weitem nicht, um aus ihm einen Pazifisten zu
machen. Der 6sterreichische Publizist Alfred Fried, der 1911 den Friedensno-
belpreis erhielt, versuchte — aber vergeblich — ihn fiir die Sache des Pazifis-
mus zu gewinnen. Um das Verhéltnis zwischen Naumann und der Friedensbe-
wegung zu charakterisieren, kann man nur — so Peter Theiner — von »gele-
gentlichen gedanklichen Beriihrungspunkten«?® sprechen.

Die »Friedens-Warte«, das Hauptorgan der Friedensbewegung in Deutsch-
land, verfolgte mit Aufmerksamkeit den Wandel, der sich bei dem liberalen
Politiker vollzog. Nach der Verdffentlichung eines Berichts Naumanns iiber
eine Studienreise von Reichstagsabgeordneten zu den deutschen Hauptkriegs-
und Handelshifen schrieb Alfred Fried in der von ihm herausgegebenen Zeit-
schrift:

»Wir, die wir Naumann seit langem schon langsam, aber in gerader Linie auf uns

zukommen sehen, mufiten hoffen, dass er uns in dieser Schrift um ein gut Teil
ndher kommen wird. Es scheint fast, dass es so ist; aber zur ausgesprochenen
Anndherung ist es dabei nicht gekommen. Dazu hat Naumann die Probleme des
Pazifismus noch zu wenig studiert. Er schwimmt noch zu sehr an der Oberflache.
Er laboriert noch zu sehr mit Schlagworten und Sammelbegriffen, die der wissen-
schaftliche Pazifismus bereits zu Prazisionswerkzeugen ausgestaltet hat. [..]«°

Im Mai 1911 begriifte die »Friedens-Warte« Uberlegungen von Naumann
iiber die Methode, mit der man die Abriistungsfrage 16sen konnte; sie bezeich-
nete seinen Artikel als »eines der erfreulichsten literarischen Produkte, die uns
[Pazifisten, Ph. A.] in der deutschen Presse in letzter Zeit zu Gesicht gekom-
men sind«’!. In einer Rede vom 30. Mirz hatte der Reichskanzler Bethmann
Hollweg die Abriistungsvertrige mit dem Abschluss industrieller Vertrige
verglichen; der Herausgeber der »Hilfe« stimmte ihm zu.

»Das Syndikat ist die Grundform der Gegenwart. Es bedeutet die Uberwindung
von Konkurrenz ohne formelle Beseitigung der Selbstindigkeit. Selbstindige
(souverédne) Einzelunternehmer schliefen Vertrdge iiber die Verminderung ihrer
Gegensitze. Solange diese Vertrdge bestehen, sind sie gebunden. Thre Selbstandig-
keit wird erst wieder frei, wenn die Vertriage abgelaufen sind. Dann aber ist inzwi-
schen der ganze Betrieb so sehr auf Vertragsformen eingerichtet, dass es die ein-
zelnen nicht mehr vertragen, fiir sich allein zu existieren.« >

29  Peter Theiner (wie Anm. 18), S. 221.

30 A. H. F. (Alfred Hermann Fried): »Friedrich Naumann, Die Reichsmarinefahrt; das Ver-
kehrsschiff; das Kriegsschiff; die Werften; Kiisten und Kanal; Geldfragen. Berlin: Buchver-
lag der >Hilfe< 1910« (Rezension). In: Die Friedens-Warte, Nov. 1910, S. 217-218.

31 [Anonymer Verfasser]: »Riistungsproblem. Friedrich Naumann iiber das Riistungssyndi-
kat«. In: Die Friedens-Warte, Mai 1911, S. 148-149. Es handelt sich hier um eine Rezension
eines Artikels, der unter dem Titel »Das Riistungssyndikat« in der »Hilfe« vom 6. April
1911, S. 210-211, erschienen war.

32 Ebenda.

102

18.01.2026, 22:27:37, Nic)


https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dieser Artikel zeugt davon, dass der Imperialist Naumann sich Gedanken
machte iiber die Art und Weise, wie die »bestindige Kriegsgefahr« ausge-
schlossen werden konnte. »Der Zweck des Vertragssystems ist die zeitweise
AusschlieBung dieser Gefahr bis auf vorher bestimmte Ablaufstermine, dhn-
lich wie beim System der Handelsvertrige.«** Diese Diskussion fand statt,
kurz bevor die zweite Marokkokrise ihren Hohepunkt erreichte.

Der groBle Unterschied zwischen Naumann und den Pazifisten war, dass er
bei der Feststellung des bewaffneten Friedens blieb und sich — wie es in der
»Friedens-Warte« hiell — mit dieser Feststellung zufrieden gab, wihrend die
organisierte biirgerliche Friedensbewegung konkrete Forderungen artiku-
lierte. Den »Fatalismus« von Naumann musste das Organ des organisierten
Pazifismus ablehnen: Der liberale Politiker ging nicht {iber das Prinzip: Si vis
pacem, para bellum® hinaus; die Pazifisten waren dagegen iiberzeugt, dass
mit Reformen in dem Staatenverkehr wenn auch nicht »der ewige Friede«, —
wie Gegner der Friedensbewegung oft spdttisch lidchelnd sagten, — so doch
ein Dauerfrieden herbeigefiihrt werden konnte, z.B. durch die Einrichtung
eines internationalen Schiedsgerichts. Naumann meinte, dass auch das Pro-
blem einer solchen Schiedsgerichtsbarkeit eine Machtfrage sei, worin ein
Mann wie der Volkerrechtler Hans Wehberg mit ihm nicht iibereinstimmen
konnte™.

Ein Mitarbeiter des Organs der Deutschen Friedensgesellschaft, »Volker-
Friede«, entriistete sich 1911 iiber die Ideen, die Naumann in seinen »Briefen
iiber Religion« vertrat®®. Hier lautete die Kritik:

»Ich [...] fand darin keine Anteilnahme an der Friedensbewegung oder fiir die Frie-
densidee, wohl aber solche fiir Flottenbau und Militarismus. In den »Briefen« wird
die Lehre Jesu der Menschen- und Néchstenliebe auch bei verdanderten Lebensan-
schauungen, zu denen die Ergebnisse der Naturwissenschaft fiihren kénnen, als fiir
alle Zeiten geltend dargestellt, nur sei ihr ethischer Wert mehr fiir das Innenleben
des Menschen. Denn im Auflenleben, da herrsche der »Kampf ums Lebenc. [...]
Herr Naumann nimmt diesen Kampf und diese Zustéinde fast als etwas Unabénder-
liches hin, und hier darf man sich schon erlauben, ihm entgegenzutreten.«’’

Auch hier wurde Naumann der Vorwurf des Fatalismus gemacht, wobei der
Kritiker doch zugab:

33 Ebenda.

34 Ebenda.

35 Dr. H. W. (Hans Wehberg): »Friedrich Naumann iiber den Zusammenhang zwischen
Riistungsfrage und Schiedsgerichtsbarkeit«. In: Die Friedens-Warte Februar 1913, S. 66-67.

36 Diese »Briefe« lagen 1910 in der 5. Auflage vor.

37 C. Simon (Neustadt a. Haardt): »Friedensfrage und soziale Frage«. In: Vélker-Friede, Heft
9, September 1911, S. 79-81.

103

18.01.2026, 22:27:37, Nic)


https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Nun kénnte Herrn Naumann einwenden, [...] solange die Verhiltnisse unsicher
seien, miissten wir eine starke Flotte haben und unsere Wehrkraft voll und ganz er-
halten. Dagegen wird nichts einzuwenden sein; nun diirfte Herr Naumann einige
Zusitze machen, die ungefiahr lauten konnten: >Ich beklage jedoch aufs tiefste,
dass Staaten, die sich Kulturstaaten nennen, solange in diesem verderblichen, un-
verniinftigen Zustand verharren, dass sie bis heute keine ernsten Schritte gemacht
haben, um zu obligatorischen Schiedsgerichten, zu einer internationalen Rechts-
pflege zu gelangen, um dadurch ihren Volkern die Segnungen eines dauernden
Friedens zu verschaffen.«

Derselbe Autor lehnte auch Naumanns Argument ab, demzufoge »durch den
Riesenpanzer [Schiffe, Ph. A.] der heutigen Grof3staaten Kriege seltener wer-
den«. Diesem Argument stellte er folgendes entgegen: »Das scheint mir ein
schlechter Trost zu sein, namentlich auch, weil Kriege dadurch um so furcht-
barer werden, und dieser Riesenpanzer alle Jahre Milliarden verschlingt, die
ein ungeheures Opfer besonders fiir die drmere Bevolkerung bilden.«*®
Naumann war ein niichtern denkender Politiker. Ging es um Lebensfragen der
Nation, dann stiitzte er sich oft in seinen Uberlegungen auf konkrete Daten. Er
wusste, dass in der Politik, und besonders in den internationalen Bezichungen,
alles von den Machtverhiltnissen abhéngt. Im Mai 1912 machte die »Frie-
dens-Warte« ihre Leser auf einen »bemerkenswerten« Artikel der »Hilfe«
aufmerksam, in dem er statistische Berechnungen aus dem Jahre 1909 verof-
fentlichte, und zwar Ziffern, die die militdrische Stirke der beiden Dreibiinde
in Europa zeigten:

Personenzahl Davon Grofere
iiberhaupt in der Marine Kriegsschiffe

Russland 2 144 000 225 000 246
Frankreich
England
Deutschland 1 383000 85000 129
Osterreich-Ungarn
Italien

»Diese Zusammenstellung gibt viel zu denken und sollte von denen, die bei
uns zum Kriege driangen, fleiBig gelesen werden«, lautete Naumanns Kom-
mentar zu diesen Ziffern. Und er fuhr fort: »Der Unterschied ist ndmlich auch
dann noch gro3, wenn man die englischen Truppen in Indien und die russi-
schen Bestinde in Sibirien abzieht. Er ist so groB, dass er durch keine

38 Ebenda, S. 81.

104

18.01.2026, 22:27:37, Nic)


https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Riistungsvorlage ausgeglichen werden kann.«*° Solche Gegebenheiten kon-
nen das wachsende Interesse erkldren, das er nun offensichtlich fiir Initiativen
zugunsten der internationalen Verstindigung zeigte.

Am Vorabend des Ersten Weltkriegs: der Verstindigungspolitiker

Naumann verfolgte damals die Debatten in der franzosischen Kammer, kom-
mentierte die Reden von Jean Jaures, der die Politik der europédischen Regie-
rungen scharf kritisierte. Der franzosische Sozialist machte auf den Gegensatz
aufmerksam, der darin bestand, »daf} alle Staatsreden von Friedensbeteuerun-
gen tberflieBen, wahrend doch stets neue Kanonen gefordert werden«. Nau-
mann stimmte ihm zu. Da man aber aus der Situation des bewaffneten Frie-
dens nicht herauszukommen vermochte, war es seines Erachtens die Pflicht
der Reichsregierung, eine verantwortungsbewusste AuBenpolitik zu treiben*”.
Beachtenswert ist, dass von nun an Naumann Initiativen unterstiitzte, die die
internationale Verstdndigung {iberhaupt und insbesondere die deutsch-franzo-
sische fordern sollten. 1911 gehorte er zu den Unterzeichnern*! eines Aufrufs
zur Griindung des deutschen Verbands fiir internationale Verstindigung. Die-
ser Aufruf ging von der Feststellung aus, dass »ein neues Zeitalter« angebro-
chen sei und dass dieses Zeitalter »neue Forderungen« mit sich bringe. Die
Verfasser schrieben:

»Schon haben die technischen Umwilzungen eine Epoche des Internationalismus
herbeigefiihrt, aber diese politische Organisation der Kulturwelt ist hinter ihr
zurilickgeblieben bei dem Nebeneinander unverbundener Einzelstaaten. [...] Wem
die nationale Kultur am Herzen liegt, der wird mit uns erwigen, welche Bliite der
heimischen Zivilisation {iberall begriindet werden konnte, wenn es moglich wire,
ein Zeitalter der internationalen Verstdndigung in der Politik heraufzufiihren. Die
Zeit dréngt. [...] Wenn die Riistungen der grolen Méchte in dem jetzigen Tempo
fortschreiten, so bedeuten sie ein Wettlaufen zum Verderb.«*

Die Absicht dieser Intiative, die im Rahmen der Bewegung der conciliation
internationale erfolgte®’, war nicht, die Verstindigung um jeden Preis zu for-

39 »Militarziffern«. In: Die Friedens-Warte, Mai 1912, S. 187-188. Es handelt sich hier um
eine Rezension eines Artikels mit dem gleichen Titel in der »Hilfe« vom 2. Mai 1912.

40 Naumann: »Der europdische Friede«. In: Die Hilfe, Nr. 3, 12.1.1911, S. 34-35.

41 Karl von Amira, Julius Bachem, Wilhelm van Calker, Hermann Cohen, Friedrich Curtius,
Paul Ehrlich, Max Fleischmann, Wilhelm Forster, Bertold Freudenthal, Ernst Hackel, Adolf
Theodor Lipps, Hermann Muthesius, Paul Natorp, Martin Rade, Heinrich Sieveking, Fried-
rich von Thiersch, Ernst Troeltsch, Max Weber, Heinrich Weinel gehorten zu den Unter-
zeichnern.

42 »Aufruf zur Begriindung eines Verbandes fiir internationale Verstindigung«. In: Die Frie-
dens-Warte, Mai 1910, S. 84-85.

43 Siehe Th.[éodore] Ruyssen: »Le Congres de la Conciliation a Heidelberg (5-7 octobre
1912)«. In: Conciliation internationale. Bulletin trimestriel (Paris), 1913, Nr. 1, S. 5-68.

105

18.01.2026, 22:27:37, Nic)


https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dern, sondern »die Ansétze zu einer Versohnung zwischen Nationalismus und
Internationalismus«, wie sie schon auf den Haager Konferenzen gemacht
worden waren — im Sinne einer schiedsrichterlichen Beilegung internationaler
Konflikte, zu unterstiitzen und Teile der 6ffentlichen Meinung dafiir zu
gewinnen. Es galt »ein anderes politisches System im Staatenverkehr« herbei-
zufiihren. Die Begriinder dieses Verbands fiir internationale Verstindigung
waren Realpolitiker. Was den AnstoB zu ihrer Initiative gab, war nicht eine
Gesinnungsethik, was sie selber betonten, sondern vielmehr pragmatische
Gesichtspunkte. In ihrem Aufruf hie3 es: »Hier handelt es sich nicht um eine
einseitig ethisch-humanitire Bekdmpfung des Krieges, mit der allein wenig
auszurichten ist, hier handelt es sich um praktische Ziele der internationalen
Politik.«**

Naumann war — wie sein Schwager Martin Rade und eine Anzahl Méanner der
Fortschrittlichen Volkspartei — Mitglied dieses Verbands fiir internationale
Verstindigung®. Gleichwohl iibte er nie Kritik an der bestehenden europii-
schen Ordnung, d.h. an einer Ordnung, die nicht nur auf dem bewaffneten
Frieden, sondern auch auf einem aus Grund- und Riickversicherungsvertragen
resultierenden Gleichgewicht beruhte. Die Verstindigung mit Frankreich
betrachtete er offensichtlich als eine zusétzliche Friedensgarantie und als
einen Vorteil fiir beide Lander.

Diese von ihm herbeigewiinschte Verstandigung erwies sich aber als schwie-
rig, auch wenn es ja Perioden der Entspannung gab. Die Marokko-Affire von
1911 und die elsass-lothringische Frage, sowie die Hetzkampagnen der
»Chauvinisten«, die jenseits der Vogesen aus den deutsch-franzosischen
Gegensitzen Kapital schlugen, verdunkelten die Aussichten auf eine Verbes-
serung der Lage. Nach seiner Reise in Nord- und Mittelfrankreich bemerkte
Naumann im Frithjahr 1914 in Aufzeichnungen: »Fast scheint es mir, als ob
der Militarismus in Frankreich auffilliger sei als bei uns.«*® Der Patriotis-
mus, den er im Nachbarland selbst mit Bewunderung beobachtete, der fran-
zbsische Wahlkampf von 1914, in dem »die deutsche Drohung in den grell-
sten Farben geschildert« wurde, die Art und Weise, wie die Hetzartikel der
alldeutschen Blitter in der franzosischen Presse rezipiert wurden, die Folgen
des beriichtigten Vorfalls im Elsa-Stadtchen Zabern, das alles beunruhigte
ihn und fiihrte ihn zur Erkenntnis: »Zwischen beide Vdlker schiebt sich die
Agitation der nationalistischen Parteien und das Aufregungsbediirfnis der
nationalistischen Zeitungen. Nicht etwa so, als ob ohne diese Zwischenmit-
glieder alles von selber harmonisch sich abwickeln wiirde, aber die Nervosi-
tit konnte um vieles gemindert werden.« Er stellte fest, dass die Vergeltungs-

44 »Aufruf« (wie Anm. 42).
45 Ruyssen (wie Anm. 43), S. 63.
46  Friedrich Naumann: » Aus Frankreich«. In: Die Hilfe, Nr. 18, 30.4.1914, S. 382-383.

106

18.01.2026, 22:27:37, Nic)


https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

idee in Frankreich noch lebendig sei. Die Jahre 1806 bis 1812 hatten in
Deutschland nicht die gleiche Wirkung gehabt, bemerkte er, weil der »Natio-
nalsinn« unter den Deutschen erst im Entstehen war, weil Leizpig und Water-
loo eine Art Ausgleich darstellten. »Dieser Ausgleich fehlt[e] dem franzo-
sischen Gemiit.«*

Diese Uberlegungen bewogen ihn dazu, an der zweiten*® deutsch-franzosi-
schen Parlamentarierkonferenz, die Ende Mai 1914 in Basel® stattfand, teil-
zunehmen. Diese war die Fortsetzung einer bilateralen Kooperation, die im
Mai des vorigen Jahres gelegentlich einer ersten Begegnung von deutschen
und franzosischen Abgeordneten in Bern angefangen hatte. Der Riistungs-
wettlauf, die Balkankriege, die eine Auseinandersetzung zwischen Russland
und Osterreich zur Folge haben konnten, die Spannung, die seit der Marokko-
krise zwischen Deutschland und Frankreich wuchs, erforderten eine Initiative,
mit der Parlamentarier die Regierungen der beiden Lénder bei der Regelung
der »deutsch-franzosischen Frage« unterstiitzen wiirden. Alle Punkte, iiber
die Meinungsverschiedenheit herrschte, sollten nicht erdrtert werden.

Aus mehreren Griinden hatten sich die meisten Abgeordneten der deutschen
biirgerlichen Parteien von der Berner Konferenz ferngehalten. Viele auf deut-
scher Seite hatten auf eine Teilnahme verzichtet, weil am 16. Mai, also
wenige Tage spdter, die Neuwahl des PreuBischen Landtags anstand. Die
Sozialisten hatten diese Begegnung initiiert. »Entscheidend fiir die Zuriick-
haltung der biirgerlichen Parteien war vor allem das Misstrauen, vor den Kar-
ren eines sozialistischen Unternehmens gespannt zu werden.«*° Gerade in die-
ser Zeit standen alle {ibrigen Parteien »in der Frage der Wehrvorlage in
geschlossener Front gegen die Sozialdemokratie«. Das Fernbleiben rechtfer-
tigte man mit dem Argument: Es wire ein Widerspruch, die Heeresverstar-
kungen im Reichstag zu bejahen und sie in Bern mit den Sozialisten zu verur-
teilen®'. In einer Resolution war der Wunsch geduBert worden, iiber diese
punktuelle Manifestation hinauszugehen und die Zusammenarbeit fortzuset-
zen. Zu diesem Zweck wurde ein stindiger Ausschuss gebildet, in dem der
siiddeutsche Demokrat Conrad HauBmann (Fortschrittliche Volkspartei)
neben5 2dem Franzosen d’Estournelles de Constant eine eminente Rolle spielen
sollte™”.

47 Ebenda.

48 An der Teilnahme am ersten Treffen vom Mai 1913 in Bern war er durch Wahlkampfver-
pflichtungen verhindert worden. S. Theiner (wie Anm. 18), S. 222.

49 S. Alwin Hanschmidt: »Die franzosisch-deutschen Parlamentarierkonferenzen von Bern
(1913) und Basel (1914)«. In: Geschichte in Wissenschaft und Unterricht 26 (1975), S. 335-
359.

50 Ebenda, S. 342.

51 Ebenda, S. 343. )

52 Siehe ebenda, S. 347, sowie Georges Aubert: La folie franco-allemande. Etude contem-
poraine. Paris 1914, besonders die Seiten 235-256, und Ruyssen (wie Anm. 43).

107

18.01.2026, 22:27:37, Nic)


https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Naumann, der zu Pfingsten 1914 an der zweiten deutsch-franzdsischen Kon-
ferenz in Basel teilnehmen konnte, empfand sich — nach dem Wort von Con-
rad HauBmann — als »Parlamentarier der Verstindigung«™>.

Seine Hoffnung war, dass diese verantwortungsbewussten Abgeordneten in
der gespannten Stimmung etwas bewirken konnten als »verfassungsmafBiger
Ausdruck der 6ffentlichen Meinung«. In Basel freundete er sich mit dem fran-
zosischen sozialistischen Parteifiihrer Jean Jaurés an>*.

AnschlieBend berichtete er in der »Hilfe«: »Wir bringen aus Basel keine fer-
tige Formel mit fiir alle Schwierigkeiten, die sich zwischen uns und den Fran-
zosen erheben konnen, aber den Anfang eines Vertrauens von Parlament zu
Parlament. Das ist etwas GroBes.«> Er meinte, man kénne etwas erreichen,

»indem ein Hauptproblem der auswirtigen Politik direkt von den zustindigen Par-
lamenten aufgegriffen und bearbeitet wird. Das mag den ziinftlerischen Geheim-
krdmern der auswirtigen Politik ungewohnt und darum unberechtigt scheinen,
liegt aber im Gange der Entwicklung. Seit Jahrzehnten haben wir zugesehen, dass
die geheimnisvolle Amtsbehandlung des deutsch-franzdsischen Verhéltnisses
einen Fortschritt nicht erreicht hat. Fragen zwischen Volkern lassen sich eben nicht
mehr blof als Korrespondenz zwischen zwei Amtsstellen behandeln. Die Volker
selber wollen miteinander reden und haben dazu neben der unpersénlichen Presse
kein anderes Mittel als die Aussprache ihrer Vertreter.«®

Was es zu erreichen galt, war »eine Verminderung der gegenseitigen Kriegs-
furcht«. Als er nach Basel ging, zeigte sich Naumann zuversichtlich. Er sagte
sich: Unsere Volker wollen den Frieden, wir Abgeordneten wollen als Ver-
mittler und Vertreter unseres Volkes jenseits der Grenze Aufklarungsarbeit
leisten; im Riickblick schob er die Schuld am inzwischen ausgebrochenen
Krieg den Franzosen zu:

»Immer, wenn ich in Frankreich gewesen bin, habe ich in Nord und Siid diesen

Zug zum Militarismus gefunden: Republik mit nationalem Siegeswillen. Eine
Minderheit schloss sich von dieser Stimmung aus; wer aber die Soldaten durch
franzosische Provinzstidte ziehen sah, der wusste, dass die letzten Ideale der vie-
len Leute noch immer etwas Napoleonisches an sich hatten.«’

53 Friedrich Naumann: »Deutsch-franzosische Annidherung«. In: Die Hilfe, Nr. 24, 11.6.1914,
S. 378 -379.

54 Ebenda.

55 Ebenda.

56 Ebenda.

57  Friedrich Naumann: Deutschland und Frankreich. Stuttgart/Berlin 1914, S. 9.

108

18.01.2026, 22:27:37, Nic)


https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Krieg machte die Bemiihungen von Bern und Basel zunichte

Im Zusammenhang der bewaffneten Konfrontation musste sein Diskurs nun
ganz andere Akzente bekommen. Auch wenn er das Wirken des Patrioten
Jean Jaures wiirdigte und ihn einen »Maértyrer seiner deutsch-franzosischen
Friedensidee«’® nannte, stimmte er bald in den Chor der Kriegspropaganda
ein. Wie alle deutschen Meinungsfiihrer verbreitete er die Parole: » Auf deut-
scher Seite bestand eine Angriffsabsicht nicht.« Als fritheres Mitglied der
Marokkokommission im Reichstag versicherte er: »Wir hielten Frankreich fiir
sich allein nicht fiir einen gefahrlichen Nachbar. [...] Wenn bei uns noch gele-
gentlich vom »Erbfeind« geredet wurde, so klang das veraltet und war fast nur
noch ein Ausdruck fiir Jahrhundertfeiern.«>’

Naumann zdhlte im September 1914 zu den Unterzeichnern des »Manifestes
der 93«, des sogenannten »Aufrufs an die Kulturwelt«, mit der deutsche Intel-
lektuelle der Propaganda der westlichen Gegner entgegenzuwirken versuch-
ten. Es galt hier nicht allein die Auswiichse des Krieges in Belgien zu wider-
legen, sondern auch nach der Beschieung der Kathedrale von Reims das Bild
des »barbarischen« Deutschland zu korrigieren.

Deutsche Soldaten hatten sich an Naumann gewendet und ihn gebeten, ihnen
Exemplare seines Reiseberichts »Im Lande der Gotik« zukommen zu lassen.
Fiir die deutschen Soldaten in der Champagne wurde eine Frontausgabe vor-
bereitet. In dem Vorwort schrieb er:

»... die gebildeten Franzosen wissen, wenn sie sich erinnern wollen, auch ohne
meine Hilfe, wie das deutsche Volk sorgsam, treu und dankbar zur Kunst aller
Léander und Zeiten steht. [...] Die franzdsische Gotik ist seit langem von deutschen
Wanderern besucht worden, und kein Deutscher, auch kein deutscher Artillerist ist
gefiihllos gegeniiber den Schonheiten der Dome. Wenn ihn der Krieg und die
feindliche Aufstellung zwingen zu schieflen, so tut er es, aber das tut auch jeder
Franzose und Englinder. [...] Auch mitten im Kampfe sind viele unserer lieben
tapferen S6hne und Briider voll von Interesse fiir das Land, auf dessen Boden das
gewaltige Ringen sich abspielt. [...]«*

Im September 1914 — wihrend der Ersten Schlacht an der Marne — warf Nau-
mann einen Riickblick auf die Vorkriegszeit, und versuchte die Haltung der
Franzosen zu verstehen. Diese standen vor einer Alternative, erklirte er: die
Verstindigung mit Deutschland oder die Allianz mit Russland und England.
Nun hatten sie sich entschieden fiir eine Option, die er als eine »verhdngnis-

58 Ebenda.

59 Ebenda.

60 Friedrich Naumann: »Im Lande der Gotik«. In: Die Hilfe, Nr. 22, 28.5. bis Nr. 27, 2. 7.
1914. Siehe auch ders.: Im Lande der Gotik. Nordfranzdsische Wanderungen, Berlin 1915,
47 S.; hier: »An den Leser«.Bl. 2.

109

18.01.2026, 22:27:37, Nic)


https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

volle Biindnispolitik« bezeichnete. Da sie jetzt Gegner waren, galt es sie
schnell und so zu schlagen, dass sie sich anders besannen. Naumann wiinschte
einen Separatfrieden, der ihm vorteilhaft fiir beide Seiten schien; sollten sich
aber die Franzosen in einer Fortsetzung des Krieges ausbluten, dann wiirden
sie selber die Schuld tragen.

Wie alle Deutschen hatte er einen baldigen Sieg liber Frankreich erwartet. Der
Stellungskrieg und der nun unsicher gewordene Ausgang des bewaffneten
Konflikts dnderten die Aussichten; die Hoffnung auf eine Verstindigung mit
Frankreich gab er aber nicht auf. In seinem Buch »Mitteleuropa, der ein Bei-
trag zur Kriegszieldiskussion sein sollte, schrieb er 1915:

»Als der Krieg begann, haben viele von uns, auch ich, gedacht, es kdnnte noch eine
Verstandigung mit Frankreich®! eintreten, denn auf deutscher und auf ésterreichi-
scher und ungarischer Seite besteht keine Feindschaft gegen Frankreich. Sobald
die Franzosen es wollen, kdnnen wir ihnen die Hand reichen, aber allerdings
erschwerte jeder weitere Kriegsmonat die gegenseitige Anndherung. Frankreich
hat sein Schicksal an Englands Seite gewéhlt, wird von nun an von England
benutzt, wird keinen selbstindigen Frieden fiir sich allein mehr machen wollen,
wird leider wohl in néchster Zukunft an Englands Seite ein grofleres und besseres
Portugal werden. Wir lassen darum in den folgenden Ausfiihrungen die Franzosen
aus dem Spiel, immer noch hoffend, dass sie in fernerer Zukunft sich einmal zu
Mitteleuropa rechnen werden.«*

In der Entstehungsgeschichte des mitteleuropdischen Gedankens, wie sie
Naumann schilderte, bedeutete der deutsche Sieg von 1871 — nach seiner
Ansicht — »die endgiiltige Befreiung Mitteleuropas von Frankreich«, die die
Anniherung zwischen Preuen, Siid- und Mitteldeutschland und Osterreich-
Ungarn ermoglichte, »die Abgrenzung Mitteleuropas nach Westen hin«; nun
musste die Abgrenzung nach der russischen Seite kommen®,

Weil er an einen Verstindigungsfrieden glauben wollte, gehorte Friedrich
Naumann zu denjenigen, die 1917 die Friedensresolution des Reichstages
unterstiitzten. In einer Reichstagsrede vom 25. Juni 1918 »iiber die Kriegs-
lage und den Weg zum Frieden« empdrte er sich wieder einmal {iber das Bild,
das die englische und franzosische Propaganda von Deutschland zu vermit-
teln suchte. Diese Rede zeigt vor allem, wie sich seine Konzeptionen der Zeit
vor der Jahrhundertwende entwickelt hatten. Es ging ihm nicht mehr allein
um die Zukunft Deutschlands, sondern auch um die Europas, »um unseren
lieben, alten Erdteil«, wie er sagte. Er appellierte an das Verantwortungsge-
fiihl der »Staatslenker«: »lhr sollt kimpfen, solange ihr kimpfen miisst«,
sagte er ihnen warnend, »aber ihr sollt nicht glauben, dass mit den militari-

61 Im Text der Originalausgabe hervorgehoben.
62  Friedrich Naumann: Mitteleuropa. Berlin, 1915, S. 1-2.
63 Ebenda, S. 52-53.

110

18.01.2026, 22:27:37, Nic)


https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

schen Mitteln allein alles gemacht werden kann! Neben das militdrische Mit-
tel, das in seiner gewaltigen Wucht wirkt, gehort der Geist, der Gedanke, das
Gewissen der Volker, der Wille und Verstand, der in die Zukunft hinein-
blickt.«®*

Der Ausgang des Krieges und der Versailler Vertrag entsprachen solchen
Erwartungen bei weitem nicht. In einem seiner letzten »Hilfe«-Aufsétze, den
er »Was ist der Friede?« betitelte, protestierte Naumann gegen den Pariser
Gewaltfrieden. Mit dem Realismus, der ihm eigen war, stellte er niichtern fest:
»Friede kann nicht aus sich selbst heraus geboren werden, sondern nur aus
dem Krieg. Europa hat Frieden durch die Kanonen.«®> Die Weltlage der
Nachkriegszeit schien ihn in einer Uberzeugung zu bekriftigen, die er schon
aus der weltgeschichtlichen Entwicklung der Vorkriegszeit gewonnen hatte:
»Die Geschichte des Friedens ist die Geschichte der Konzentration der Souve-
ranitdten. Nur die GroBen diirfen sich noch streiten. Darin besteht der heutige
Weltfriede, soweit er vorhanden ist. Der politische GroBbetrieb, das ist der
Friede.«%®

Beachtenswert ist der selbstkritische Abstand, mit dem er kurz vor seinem
Tod die eigene geistige Entwicklung in Sachen AufBlenpolitik beurteilte. Er
schrieb:

»Einigermaflen einseitig habe ich vor 15 Jahren die staatstechnische und militéri-
sche Seite der Friedensentwicklung dargestellt und von dem moralischen Einfluss
pazifistischer Gesinnungsbewegungen wenig erwartet. Heute wiirde ich ihn stérker
in Rechnung setzen, obwohl man zugeben muss, dass beim Pariser Friedensschluss
blutwenig moralischer Pazifismus zutage getreten ist. Die wirklichen Friedensher-
steller sind auch dieses Mal, wie friiher, interessierte und riicksichtslose Rechner
gewesen.«®’

Naumann wollte dennoch einen Fortschritt darin erkennen, dass man »mit den
Worten Volkerbund und Menschheitsfrieden gespielt« hatte. Das war, wie er
hoffte, ein Zeichen. Die » Weltorganisation« schritt schnell voran, das Tempo
der »Menschheitssozialisierung« wurde lebhafter: Das beobachtete er mit
Zufriedenheit, auch wenn voriibergehend die Deutschen als Volk durch den
Pariser Frieden proletarisiert waren. Kurz vor seinem Tod richtete er noch
diese richtungsweisende Mahnung an sie: »Man macht uns alle zu Lohnskla-
ven der Herrenvolker. Von da an, wo wir das wissen, fangt ein anderes politi-

64  Friedrich Naumann: »Reichstagsrede liber die Kriegslage und den Weg zum Frieden vom
25. Juni 1918. Stenographische Berichte des Reichstags, XIII. Legislatur-Periode, 2. Ses-
sion, Bd. 313, S. 5642 B bis 5648 A.« Wiederabgedruckt in ders.: Werke, Bd. 5, K6Iln/Opla-
den 1964, S. 609-625; hier S. 625.

65  Friedrich Naumann: »Was ist Friede?« In: Die Hilfe, Nr. 27, 1919; sowie ders.: Werke,
Band 5, S. 648-653; hier S. 649.

66 Ebenda.

67 Ebenda, S. 651.

111

18.01.2026, 22:27:37, Nic)


https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sches Denken an; wir wollen sein, was wir sind, damit wir wieder mehr wer-
den! Wir organisieren die Menschheit von unten her, vom Keller aus. Das ist
die deutsche Lebenserhaltung.«®8

Diese kurze Ubersicht bestitigt die AuBerung von Theodor Heuss: Von einer
kontinuierlichen auBenpolitischen Konzeption Friedrich Naumanns kann
kaum gesprochen werden. Er hat vor allem reagiert, — wie ein »Seismo-
graph«, — gegeniiber den Situationen und Krisen, die in der spannungsvollen
Zeit vor 1914 aufeinanderfolgten, und dann je nach der Entwicklung des
Weltkrieges. Ein machtpolitischer Tenor durchzog seine Publizistik bis 1919,
eines ist aber beachtenswert bei ihm: Der national orientierte, aber offene
Politiker war stindig auf der Suche nach alternativen Optionen, die erlaubt
hitten, eine Machtpolitik und eine Verstindigungspolitik zu vereinbaren.
Diese Optionen waren, wie Theodor Heuss sagte, »die faire Bereinigung der
Beziehung zu Frankreich«, dann auch eine Anndherung an England, eine
Neugestaltung der europdischen Ordnung. Als ein Pazifist kann Naumann
zwar nicht bezeichnet werden; aber in der Zusammenarbeit der deutschen und
franzosischen Parlamentatier im Rahmen der Interparlamentatischen Union
und auf den deutsch-franzosischen Parlamentarierkonferenzen der unmittel-
baren Vorkriegszeit sah er eine Hoffnung, den Frieden sichern zu koénnen,
auch und nicht zuletzt im Interesse des deutschen Vaterlands. Der Krieg
machte diese Ansitze zu einer Verstindigungspolitik zunichte und wegen sei-
nes frithen Todes wissen wir nicht, ob und inwiefern er eine Anndherung des
besiegten Deutschlands an Frankreich gefordert und fiir welche auflenpoliti-
schen Optionen er sich als fiihrender Politiker der Weimarer Zeit entschieden
hitte.

68 Ebenda, S. 653.

112

18.01.2026, 22:27:37, Nic)


https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Thomas Hertfelder

Friedrich Naumann, Theodor Heuss und der Griin-
dungskonsens der Bundesrepublik*

Nach der historischen Bedeutung Friedrich Naumanns fiir die Bundesrepublik
Deutschland haben Historiker erstaunlich selten gefragt. Fiir die Naumann-
Forschung war dies nicht unbedingt von Nachteil. Denn die bereits mit der
Naumann-Biographie von Theodor Heuss einsetzende Konzentration auf
Friedrich Naumann in seiner Zeit' hat den Blick friihzeitig dafiir geschirft,
das Wirken des liberalen Publizisten und Politikers in den diskursiven Feldern
von Politik, Okonomie, Gesellschaft und Kultur des Deutschen Kaiserreichs
in seiner Komplexitdt und Ambivalenz zu erfassen. Eine solche Historisie-
rung erschien schon allein deshalb geboten, weil die ungeheure Produktivitét
Naumanns zwischen Theologie und Politik, Publizistik und Pédagogik,
Asthetik und Okonomie wohl nur dann iiberhaupt zu begreifen ist, wenn man
sie im Zusammenhang mit den Problemlagen des spiten Kaiserreichs sowie
den Uberzeugungen und Praktiken sicht, die der zeitgendssische bildungsbiir-
gerliche Kulturprotestantismus dazu entwickelt hat.> So ist Naumann seit nun-
mehr {iber siebzig Jahren in immer wieder neuen Konjunkturen Gegenstand
der historischen Reflexion geworden;’ in kaum einer Geschichte des Kaiser-
reichs fehlt sein Name.

*  Dieser Beitrag geht aus einem Referat hervor, das ich auf dem von der Friedrich Naumann
Stiftung fiir die Freiheit in Heilbronn veranstalteten Kolloquium »150 Jahre Friedrich Nau-
mann« am 22. Oktober 2010 gehalten habe. Eine wesentlich erweiterte Fassung wird dem-
néchst in der Kleinen Reihe der Stiftung Bundesprésident-Theodor-Heuss-Haus unter dem
Titel »WVon Naumann zu Heuss. Aspekte einer politischen Traditionsbildung« erscheinen.
Fiir die Unterstiitzung bei der Materialsuche danke ich Monika Faflbender, Jiirgen Frolich
und Carolin Gétz.

1 Theodor Heuss: Friedrich Naumann. Der Mann. Das Werk. Die Zeit. Stuttgart/Berlin 1937
(Zweitauflage Stuttgart 1949).

2 Gangolf Hiibinger: Kulturprotestantismus und Politik. Zum Verhéltnis von Liberalismus
und Protestantismus im wilhelminischen Deutschland. Tiibingen 1994; vgl. zuletzt Michel
Grunewald/Uwe Puschner (Hrsg.): Das evangelische Intellektuellenmilieu in Deutschland,
seine Presse und seine Netzwerke (1871-1963). Bern 2008.

3 Die Bibliographie von Alfred Milatz hat bereits 1957 380 Aufsétze und Biicher zu Naumann
ausgewiesen, vgl. Alfred Milatz: Friedrich-Naumann-Bibliographie. Disseldorf 1957. Zur
jingeren Forschung vgl. z.B. Moshe Zimmermann: A Road not Taken — Friedrich Nau-
mann’s Attempt at a Modern German Nationalism. In: Journal of Modern History 17 (1982),
S. 689-706; Peter Theiner: Sozialer Liberalismus und deutsche Weltpolitik. Friedrich Nau-
mann im Wilhelminischen Deutschland (1860-1919). Baden-Baden 1983; Wilhelm Spael:
Friedrich Naumanns Verhiltnis zu Max Weber. Sankt Augustin 1985; Stefan-Georg

113

18.01.2026, 22:27:37, Nic)


https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Uber die Wirkungsgeschichte Naumanns hingegen wissen wir wenig. Nau-
manns Nachleben wird in aller Regel mit dem Verweis auf Theodor Heuss
abgetan, manchmal mit verbliiffend weitreichenden Folgerungen. Ein pra-
gnantes Beispiel hierfiir bietet das fiir die DDR mafgebliche Lehrbuch der
Geschichte von Fritz Klein, das die marxistisch-leninistische Interpretation
von Naumanns Wirken im Kaiserreich mit einem tiberraschenden Exkurs zur
Bundesrepublik verbindet. In der Bundesrepublik Deutschland seien, so der
Doyen der DDR-Zeitgeschichtsschreibung, wesentliche Vorstellungen von
Naumanns nationalsozialen Ideen verwirklicht: Ein reiner Imperialismus, die
uneingeschriankte Herrschaft des Finanzkapitals sowie die Kapitulation der
Sozialdemokraten vor einer Bourgeoisie, deren Diktatur verschleiert werde
durch die »verschwommene Reformideologie Naumanns«. Als Gewdhrs-
mann seiner Deutung dient Klein kein anderer als Theodor Heuss, der sich als
Mitglied des Parlamentarischen Rats und erster Bundesprasident immer wie-
der auf Naumann berufen habe.* In dem die Bundesrepublik Deutschland tra-
genden politischen Grundkonsens erkennt der DDR-Historiker somit einen
spéten Sieg des national-sozialen Pfarrers, der zu Lebzeiten weder die Sozial-
demokratie noch die Mehrheit des Biirgertums fiir seine Politik zu gewinnen
vermochte. Auch westdeutsche Historiker haben die Frage nach Naumanns
Bedeutung fiir die Bundesrepublik gelegentlich gestreift. So stellte Thomas
Nipperdey 1992 in seiner Deutschen Geschichte lapidar fest, Naumann werde
als Politiker des Kaiserreichs, zumal unter Intellektuellen, eher liberschétzt
und sei zudem fiiber seinen Schiiler Heuss »zu einer Art ,Mythos® gewor-
den«.’

Theodor Heuss und der Naumann-Mythos: Die Frage nach diesem Zusam-
menhang dridngt sich nicht nur jedem auf, der sich wissenschaftlich mit Nau-
mann beschéftigt. Sie fithrt auch, wie der folgende Beitrag zu zeigen ver-
sucht, auf verschlungenen Wegen auf Spuren jener vielfiltigen Legitima-
tionsgeschichten der jungen Bundesrepublik, die bis heute auf kontroverse

Schnorr: Liberalismus zwischen 19. und 20. Jahrhundert. Reformulierung liberaler politi-
scher Theorie in Deutschland und England am Beispiel von Friedrich Naumann und
Leonard T. Hobhouse. Baden-Baden 1990; Olaf Lewerenz: Zwischen Reich Gottes und
Weltreich. Friedrich Naumann in seiner Frankfurter Zeit. Sinzheim 1994; Marcus Llanque:
Friedrich Naumann und das Problem des nationalen Sozialliberalismus. In: Richard Faber
(Hrsg.): Liberalismus in Geschichte und Gegenwart. Wiirzburg 2000, S. 131-149; die Bei-
trage in Riidiger vom Bruch (Hrsg.): Friedrich Naumann in seiner Zeit. Berlin/New York
2000; Inho Na: Sozialreform oder Revolution. Gesellschaftspolitische Zukunftsvorstellun-
gen im Naumann-Kreis 1890-1903/04. Marburg 2003, sowie die Beitrdge von Philippe
Alexandre, Jiirgen Frolich, Wolfgang Hardtwig, Christian Mack und Christhard Schrenk in
diesem Heft.

4 Fritz Klein: Deutschland von 1897/98 bis 1917. Berlin 1961, S. 98; die Passage hat Klein
wortlich in alle spateren Auflagen iibernommen, vgl. 41977, S. 101, °1986, S. 84f, Zit. S. 85.

5  Thomas Nipperdey: Deutsche Geschichte 1866-1918. Bd. 2: Machtstaat vor der Demokra-
tiec. Miinchen 1992, S. 531.

114

18.01.2026, 22:27:37, Nic)


https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

und politisch durchaus folgenreiche Weise fortgesponnen werden.® In dieser
Perspektive stellt sich die Frage nach den Nachwirkungen Friedrich Nau-
manns jedenfalls nicht nur akademisch. Methodisch ldsst sie sich nach
immerhin bald einem Jahrhundert Naumann-Forschung und der neuerdings
intensiven ErschlieBung der Korrespondenz von Heuss’ auf einer breiten
Basis von Quellen und unter einer Vielzahl moglicher Perspektiven disku-
tieren.

Ubereinstimmung besteht dahingehend, dass Theodor Heuss bei der Rezep-
tion und Aneignung von Naumanns politischem und publizistischem Wirken
bis ins spdte 20. Jahrhundert hinein eine zentrale Rolle gespielt hat. Diese
Rolle wurde in der Forschung keineswegs nur positiv gesehen: Heuss habe
»die Erinnerung an Naumann kanalisiert, monopolisiert, sakralisiert und
sikularisiert«, lautet das Urteil Ursula Kreys.® Doch wirft auch dieser Befund
Fragen auf. Wie konnte unter den zahlreichen wortgewaltigen Anhéngern des
national-sozialen Politikers gerade Heuss zu seinem autoritativen Interpreten
werden? Welches Naumann-Bild hat er {iber die Epochenschwelle von 1945
hinweg in die Nachkriegszeit und in die Griindungsperiode der Bundesrepu-
blik hinein transportiert? Welchen Wandlungen war dieses Bild unterworfen?
Welche Funktion hat der Rekurs auf Naumann in der Griindungsphase der
Bundesrepublik und in der Ara Adenauer erfiillt? Und schlieBlich: Wie ging
es im Jahrzehnt nach dem Tod von Theodor Heuss mit der liberalen Nau-
mann-Rezeption weiter?

6 Vgl Jens Hacke: Die Bundesrepublik als Idee. Zur Legitimationsbediirftigkeit politischer
Ordnung. Hamburg 2009. Thomas Hertfelder/Andreas Rodder (Hrsg.): Modell Deutsch-
land. Erfolgsgeschichte oder Illusion? Goéttingen 2007; Edgar Wolfrum: Die gegliickte
Demokratie. Geschichte der Bundesrepublik Deutschland von den Anfangen bis zur Gegen-
wart. Stuttgart 2006, S. 11-19.

7 Theodor Heuss: Aufbruch im Kaiserreich. Briefe 1892-1917, hrsg. v. Frieder Giinther, Miin-
chen 2009; Theodor Heuss: Biirger der Weimarer Republik. Briefe 1918-1933, hrsg.
v. Michael Dorrmann, Miinchen 2008; Theodor Heuss: In der Defensive. Briefe 1933-1945,
hrsg. v. Elke Seefried, Miinchen 2009; Theodor Heuss: Erzieher zur Demokratie. Briefe
1945-1949, hrsg. v. Ernst Wolfgang Becker, Miinchen 2007; Theodor Heuss: Hochverehrter
Herr Bundesprisident! Der Briefwechsel mit der Bevélkerung, hrsg. v. Wolfram Werner,
Berlin/New York 2010. Drei weitere Bande zur Bundesprisidialzeit sowie zum Altbundes-
présidenten sind in Arbeit.

8  Ursula Krey: Demokratie durch Opposition: Der Naumann-Kreis und die Intellektuellen. In:
Gangolf Hiibinger/Thomas Hertfelder (Hrsg.): Kritik und Mandat. Intellektuelle in der deut-
schen Politik. Stuttgart 2000, S. 71-92, hier S. 73. Vgl. demgegeniiber die positive Sicht in
den Skizzen von Klaus Scholder: Friedrich Naumann, Theodor Heuss und die deutsche
Demokratie. In: Liberal 26 (1984), S. 79-85 sowie Barthold C. Witte: Theodor Heuss und
Friedrich Naumanns Nachleben in der Bundesrepublik. In: Vom Bruch, Naumann (wie
Anm. 3), S. 361-367.

115

18.01.2026, 22:27:37, Nic)


https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Vom Schiiler zum autoritativen Interpreten: Theodor Heuss und Fried-
rich Naumann

Als der 22jahrige Theodor Heuss 1907 um die Hand der Professorentochter
Elly Knapp anhielt, bat er seinen Arbeitgeber Friedrich Naumann, bei dessen
Wochenschrift »Die Hilfe« Heuss als Redakteur tdtig war, um dessen Zustim-
mung.’ Was wie ein Relikt aus vormodernen Zeiten anmutet, trifft ins Zen-
trum des Verhiltnisses zwischen den beiden liberalen Politikern. Fiir Heuss
war Naumann im Jahrzehnt vor dem Ausbruch des Ersten Weltkriegs weit
mehr als nur Redaktionschef und politischer Mentor geworden. Er sah in Nau-
mann eine Art Ersatzvater, der bei allen lebenswichtigen Weichenstellungen
im Spiel war: Von der Wahl des Studienorts!? iiber die Berufswahl'! bis hin
zur Wahl der Ehepartnerin'2,

Auf den Namen Friedrich Naumann war Heuss bereits als Schiiler im Kreis
seiner Familie gestolen. Dort war dem Vierzehnjdhrigen die »Hilfe« in die
Héande gefallen, die der politisierende Vater, ein Anhidnger Eugen Richters
und der wiirttembergischen Demokraten, in den spéten 1890er Jahren abon-
niert hatte. Die Idee, sich den Sozialdemokraten anzuschlieBen, verwarf der
Gymnasiast alsbald, nachdem er den nationalsozialen Pfarrer bei einer Rede
in Heilbronn erlebt hatte und immer mehr in den Bann von Naumanns Schrif-
ten gezogen wurde.!® In Bezug auf den Vater bot das Auftreten Naumanns
eine doppelte Chance: Einerseits war Naumanns Programmatik durchaus
nicht un- oder antibiirgerlich, manches lief sich mit der politischen Vorstel-
lungswelt des Vaters Louis Heuss verbinden.'* Andererseits bot die Begeg-
nung mit Naumann dem jungen Heuss die Chance der Abgrenzung vom poli-
tischen Weltbild eines Eugen Richter, den Louis Heuss verehrte, Naumann
hingegen fiir seinen dogmatisch erstarrten Liberalismus kritisierte. Dabei
markierte wohl weniger Naumanns sozialpolitischer Impetus als vielmehr
sein vehementes Eintreten fiir den Imperialismus Wilhelms II. die entschei-

9  Heuss an Naumann, 20.7.1907. In: Heuss, Aufbruch (wie Anm. 7), Nr. 67, S. 222-224.

10 Seinen Lebenserinnerungen zufolge tiberredeten ihn die beiden Naumannianer Georg Hoh-
mann und Eugen Katz zum Studium bei dem Miinchner Nationalokonomen und Naumann-
Anhinger Lujo Brentano, vgl. Theodor Heuss: Vorspiele des Lebens. Tiibingen 1953,
S.216.

11 Heuss nahm noch vor Abschluss seiner Promotion Naumanns Angebot an, in Berlin in die
Redaktion der »Hilfe« einzutreten, vgl. Naumann an Heuss, 12.3.1905, Stiftung Bundespra-
sident-Theodor-Heuss-Haus (hinfort SBTH), NL Heuss, A: 14/193 (= Deutsches Literatur-
archiv Marbach [hinfort DLA], vgl. auch Heuss, Vorspiele (wie Anm. 10), S. 300f.

12 Heuss lernte seine spitere Frau Elly Knapp 1905 im Hause Naumann kennen. Vgl. hierzu
auch Theodor Heuss/Elly Knapp: So bist Du mir Heimat geworden. Eine Liebesgeschichte
in Briefen aus dem Anfang des Jahrhunderts, hrsg. v. Hermann Rudolph, Stuttgart 1986.

13 Vgl. Heuss an Eberhard Goes, 26.11.1901. In: Heuss, Aufbruch (wie Anm. 7), Nr. 7, S. 84-
89; Vorspiele, S. 184-191, 196f.

14 So z.B. die Sensibilitit fiir soziale Not, die offenbar auch Louis Heuss eigen war, vgl. Heuss,
Vorspiele (wie Anm. 10), S. 63f.

18.01.2026, 22:27:37, Nic)


https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dende Differenz zum Vater.!> Uber die Identifikation mit Naumann konnte
der junge Heuss somit sein rebellisches Element ausleben, ohne die vom fami-
lidren Sozialmilieu gesteckten Grenzen zu verlassen oder die Welt des kind-
lich bewunderten Vaters in Bausch und Bogen vernichten zu miissen.'® Dies
galt auch iiber den frithen Tod des Vaters im Mai 1903 hinaus.

Bereits zu Naumanns Lebzeiten machte Heuss aus seiner Bewunderung fiir
seinen Lehrer keinen Hehl. Er gratulierte ihm zur Ehrenpromotion,'” lobte in
Rezensionen seine Schriften!® und wurde nicht miide, ihn in seiner Korre-
spondenz zu preisen und notfalls zu verteidigen.'” Als Naumann 1907 auf
Grund des unermiidlichen Einsatzes seines Wahlhelfers Heuss seinen Einzug
in den Deutschen Reichstag feiern konnte, gewann die Beziehung zwischen
Heuss und Naumann an emotionaler Intensitit.>’ Zudem schloss Naumann
nicht nur seinen jungen Redakteur, mit dem er nahezu tiglich zu tun hatte,!
ins Herz, sondern auch dessen Verlobte Elly Knapp, der er Briefe und Zeich-
nungen schickte.?? In diesen Jahren, zwischen 1905 und 1912, wurde Nau-
mann fir Heuss zum Protektor, Mentor und — wie er es selbst ausdriickte —
»geistigem Vater«?’; umgekehrt beriet Heuss Naumann in politischen und
publizistischen Fragen.?* Aus der politischen Arbeitsgemeinschaft erwuchs
eine Freundschaft, die angesichts der Zugehdrigkeit der beiden Ménner zu
unterschiedlichen Generationen durchaus ungewdhnlich war.?

15 Vgl. Heuss an Wilhelm Heile, 22.5.1947. In: Heuss, Erzieher (wie Anm. 7), Nr. 87, S. 276.
Gegeniiber Heile bekannte Heuss, dass er das Soziale in seinem Denken nicht erst durch
Naumann, sondern bereits von seinem Vater vermittelt bekommen habe.

16  Vgl. Heuss an Wilhelm Stapel, 27.5.1946. In: Heuss, Erzieher (wie Anm. 7), Nr. 35, S. 174.
Heuss spricht hier davon, dass der Weg zu Naumann auch eine Losung von seiner Familien-
tradition bedeutet habe.

17 Heuss an Naumann, 10.8.1903. In: Heuss, Aufbruch (wie Anm. 7), S. 108.

18 Z.B. Theodor Heuss: Ein »Naumannbuch«. Rezension zu: Heinrich Meyer-Bensey (Hrsg.):
Naumann-Buch. Eine Auswahl klassischer Stiicke aus Friedrich Naumann’s Schriften. G6t-
tingen 1903. In: Neckar-Zeitung Nr. 180 v. 11.8.1903; ders.: Mitteleuropa. Rez. zu: Fried-
rich Naumann: Mitteleuropa. Berlin 1915. In: Méarz Nr. 9 v. 23.10.1915, S. 41-44.

19 Z.B. Heuss an Lulu von Strauf3 und Torney, 1.10.1903. In: Heuss, Aufbruch (wie Anm. 7),
Nr. 17, S. 113: »Ich bin gewiB, auch Sie werden nicht ohne innere Bereicherung den Gedan-
ken dieses Mannes nachgehen«; Heuss an Georg Hohmann, 30.10.1906, ebd., Nr. 43 , S,
177; Heuss an Lulu v. Straufl und Torney, 20.6.1907, 17.9. 1907, ebd., Nr. 72, S. 207, 234;
an Georg Friedrich Knapp, 25.12.1909, ebd., Nr. 93, S. 287.

20 Vgl. etwa Heuss an Elly Knapp, 7.2.1907, ebd., Nr. 52, S. 192. In einem Brief an Willy
Andreas spricht Heuss davon, wie aus dem »Gefiihl der Abhéngigkeit« eine »Freundschaft«
geworden sei, Heuss an Willy Andreas, 15.6.1911, ebd., Nr. 114, S. 331.

21 Vgl. Heuss an Willy Andreas, 15.6.1911, ebd., Nr. 114, S. 331: »Ich bin fast taglich mit ihm
zusammen und weil}, wie er arbeitet und was er noch arbeiten will.«

22 Heuss an Elly Knapp, 6.u.7.5.1907, ebd., Nr. 56, S. 200; Elly Heuss-Knapp: Ausblick vom
Miinsterturm. Erinnerungen, Tiibingen/Stuttgart 1952, S. 68-74 passim.

23 Heuss an Lujo Brentano, 18.9.1919. In: Heuss, Biirger (wie Anm. 7), Nr. 26, S. 130.

24 Vgl. Heuss an Naumann, 27.10.1910. In: Heuss, Aufbruch (wie Anm. 7), Nr. 106, S. 312-
315; Heuss an Naumann, 15.10.1915, ebd., Nr. 188, S. 464-466.

25 Zwischen 1910 und 1912 gingen Heuss und der um 24 Jahre éltere Naumann im person-
lichen Verkehr zum vertrauten »Du« iiber, vgl. Heuss an Naumann, 3.5.1912, ebd., Nr. 130,
S. 356.

117

18.01.2026, 22:27:37, Nic)


https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Uber fiinfzehn Jahre hin bis in den Ersten Weltkrieg hinein folgte Heuss den
elastischen politischen Programmen und Zielen Naumanns nahezu ohne Ein-
schriankungen. Gleichviel ob es sich um Naumanns emphatische Bejahung
des kapitalistischen Industriezeitalters, seinen scharfen Kurs gegen die ostel-
bischen GroBagrarier, seine Analyse der dkonomischen Klassenlage, sein
Eintreten fiir den Freihandel, seine Option fiir den imperial ausgreifenden
Nationalstaat unter Kaiser Wilhelm II. handelte oder um die Demokratisie-
rung des Wahlrechts, die Gewinnung der Arbeiterschaft auf dem Wege biir-
gerlicher Sozialreform und die Offnung der Linksliberalen zur Sozialdemo-
kratie — in allen politischen Grundsatzfragen der Jahre vor dem Ersten Welt-
krieg erwies sich Heuss als ein treuer Gefolgsmann.?® Als Naumann nach
Ausbruch des Krieges sein »Mitteleuropa«-Konzept 1915 vorlegte, lobte
Heuss das Buch emphatisch und regte die Herstellung einer Feldpostausgabe
an.?’ Eine nennenswerte politische Differenz?® wurde erst 1917 iiber der Frie-
densresolution des Deutschen Reichstages erkennbar, die Naumann im Parla-
ment unterstiitzt, Heuss hingegen als eine » Entwertung der tauschbaren Faust-
pfiander« miBbilligt hat.>” Auch in der Einschitzung der Grundrechte, wie sie
unter Naumanns Einfluss 1919 im zweiten Hauptteil der Weimarer Reichsver-
fassung kodifiziert wurden, deutete sich ein Dissens an: Heuss sprach abschét-
zig von einer »Lyrik der Menschen- und Grundrechte«.*” In beiden Fillen lag
Heuss auf der Linie von Positionen, die Naumann bereits hinter sich gelassen
hatte, sein Schiiler aber offenbar nicht aufzugeben bereit war. Der engen Ver-
bundenheit tat dies keinen Abbruch.’!

In den zahllosen Elogen, die Heuss nach Naumanns Tod verfasst hat, imagi-
nierte er in seinem Lehrer nachgerade den Antitypus des klassischen Wilhel-

26 Vgl. hierzu Jirgen C. He3: Theodor Heuss vor 1933. Ein Beitrag zur Geschichte des demo-
kratischen Denkens in Deutschland. Stuttgart 1973, S.21-42; Rainer Burger: Theodor
Heuss als Journalist. Beobachter und Interpret von vier Epochen deutscher Geschichte.
Miinster 1999, S. 79-101.

27 Heuss an Naumann, 15.10.1915. In: Heuss, Aufbruch (wie Anm. 7), Nr. 188, S. 464-466;
Heuss: Mitteleuropa. In: Mdrz 9, Bd. 4 v. 23.10.1915, S. 41-44.

28 Differenzen in Fragen des Kunstgeschmacks gab es bereits vorher, vgl. Heuss an Willy
Andreas, 15.6.1911. In: Heuss, Aufbruch (wie Anm.7), Nr. 114, S. 331f.

29 Heuss an Naumann v. 28.7.1917, Heuss, Aufbruch (wie Anm. 7), Nr. 217, S. 516-518, hier
S. 517; in seiner Antwort wies Naumann Heuss‘ Einschitzung zuriick, ebd., Anm. 8. In
seiner Naumann-Biographie sah Heuss die Friedensresolution riickblickend differenzierter:
Heuss, Naumann (1937), S. 508-511.

30 Theodor Heuss: Das Verfassungswerk. In: Deutsche Politik 4/II v. 1.8.1919, S. 132f. Zu
Naumanns Grundrechtskatalog vgl. Dieter Beese: Staatsbekenntnis und Volkskatechismus —
Friedrich Naumann und die Weimarer Verfassungsberatungen. In: Traugott Jahnichen
(Hrsg): Auf dem Weg zum Grundgesetz. Beitrige zum Verfassungsverstindnis des neuzeit-
lichen Protestantismus. Minster 1999, S. 55-76.

31 Vgl bereits Heuss an Willy Andreas, 15.6.1911, Heuss, Aufbruch (wie Anm. 7), Nr. 114,
S. 331f: »Viele Dinge sehe ich heute anders als er, besonders in den kiinstlerischen Dingen,
aber ich kann eigentlich nicht sagen, dal Naumann, seit ich seine Grenzen eher beurteilen
kann, fiir mich kleiner geworden ist. [...] Meine Meinungen iiber ihn stammen aus der
genauen Kenntnis der menschlichen, familidren, geistigen Hintergriinde.«

118

18.01.2026, 22:27:37, Nic)


https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

miners: diskursiv statt autoritér, feinfiihlig statt herzlos, intellektuell beweg-
lich statt dogmatisch erstarrt, progressiv statt konservativ.>? Nicht in allem,
aber in vielem erschien ihm Naumann offenbar anders als der eigene, als auto-
ritdr und schwierig empfundene Vater. Diese Beziehung bildete den Kern
jenes metapolitischen Naumann-Bildes, das Heuss noch zu Naumanns Leb-
zeiten verinnerlicht und spéter auf vielfache Weise tradiert hat. Naumanns
iiberraschender Tod am 24. August 1919 bedeutete fiir Heuss und seine Frau
somit eine harte Zasur: »Naumanns Tod hat uns beide des geistigen Vaters
beraubt [...]. Unsere Sorge ist jetzt die Weiterfiihrung seines Werkes«, schrieb
er am 18. September 1919 an seinen Doktorvater Lujo Brentano. ** Was aber
konnte die Weiterfilhrung des Werkes unter vollig gednderten politischen
Rahmenbedingungen heiflen?

Zunéchst und vor allem hielt Heuss nach Naumanns Tod an Grundiiberzeu-
gungen fest, die er wihrend seiner Lehrjahre im Naumann-Kreis gewonnen
hatte.>* Dazu gehorte erstens der Glaube an die nationale Demokratie als die
dem Industriezeitalter angemessene Form politischer Herrschaft. Wie Nau-
mann konzipierte Heuss die Demokratie nicht als ahistorische Verfassungs-
norm, sondern funktional als diejenige Herrschaft, in der die divergierenden
gesellschaftlichen Interessen zum Ausgleich kommen. Den Priifstein hierfiir
sah Heuss in der von ihm aufmerksam verfolgten Entwicklung der Sozialde-
mokratie, die seinem Urteil zufolge bereits wihrend des spiten Kaiserreichs
tiber ihre zunehmende Einbindung in parlamentarisch-demokratische Proze-
duren aus ihrer intransigenten Oppositionshaltung gegeniiber dem Staat her-
ausgefunden hatte. In dem MaB, in dem die Demokratie gesellschaftliche
Krifte zu integrieren und die Biirger fiir den Staat zu gewinnen vermochte,
sollte sie, so der Naumannianer Heuss, der Steigerung nationaler Macht und
Wohlfahrt zugute kommen: Fiir Naumann wie fiir Heuss waren Demokratie
und Nation zwei eng miteinander verwobende Konzepte.

Zweitens war Heuss mit dem spdten Naumann davon iiberzeugt, dass in der
Gewihrung individueller Freiheit die Voraussetzung fiir die Entfaltung der
6konomischen und kulturellen Ressourcen der Nation liege. So hat der histo-
risch informierte Nationalokonom Heuss immer wieder darauf hingewiesen,
dass die Industrialisierung im 19. Jahrhundert unter den Bedingungen des sich
entfaltenden Kapitalismus weite Kreise der Bevolkerung aus dem Elend des
vorindustriellen Pauperismus herausgefiihrt und ein Mindestmal3 an materiel-
lem Wohlstand ermoglicht habe. Individuelle Ressourcen wie Wissen, Talent,

32 Vgl. mit anderer Akzentsetzung Martin Doerry: Ubergangsmenschen. Die Mentalitit der
Wilhelminer und die Krise des Kaiserreichs. Weinheim/Miinchen 1986.

33 Heuss an Lujo Brentano, 18.9.1919. In: Heuss, Biirger (wie Anm. 7), Nr. 26, S. 130; vgl.
auch Rundschreiben an die Leser der Hilfe, 12.4.1933. In: Heuss, Defensive (wie Anm. 7),
Nr.11, S. 134f.

34 Vgl hierzu wie zum folgenden HeB, Heuss (wie Anm. 26); sowie zu Naumann die in
Anm. 3 genannte Literatur.

119

18.01.2026, 22:27:37, Nic)


https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kreativitat, Fleil, Wagemut und Leistung galt es so zu organisieren, dass der
Primat der personlichen Verantwortung erkennbar blieb.

Die Grenzen, die dem liberalen Prinzip der freien individuellen Entfaltung
gegeniiber zu setzten waren, hat Heuss vielleicht weniger scharf gesehen als
der in Organisationen und Strukturen denkende Naumann, aber er hat sie
gesehen — eine dritte Gemeinsamkeit. Diese Grenzen lagen fiir beide vor
allem im kulturprotestantischen Ideal der autonomen Personlichkeit begriin-
det, auf deren Schutz es den Naumannianern im Zeitalter der »Masse« und
»Maschine« entscheidend ankam, und zwar in der 6konomischen wie in der
kulturellen Sphére. Gleichviel ob es um das Elend der Heimarbeiter, die patri-
archalische Betriebsverfassung im Wilhelminischen Kaiserreich oder um die
Ausnutzung von Marktiibermacht bei Lohnverhandlungen ging, setzten Nau-
mann und Heuss, inspiriert durch den liberalen Gewerkschaftstheoretiker
Lujo Brentano, auf die kollektive Organisation von Interessen und deren gere-
gelten Ausgleich, darin lag der Kern ihres sozialen Liberalismus.>® Zwar hatte
dabei das Prinzip der Selbsthilfe, etwa in Form von Genossenschaften,
Gewerkschaften und betrieblicher Mitbestimmung, Vorrang vor staatlichen
MaBnahmen, doch unterlag auch staatliche Sozialpolitik, solange sie dem
Volkswohl diente und der Entfaltung von Produktivitit und Kreativitét nicht
im Wege stand, keinem Anathema.’® Wenn Heuss spiter die {ibermiBige
Aktivitdt des modernen Interventionsstaats beklagte, so tat er dies bezeich-
nenderweise vor allem aus Sorge um den Staat.>’

Denn er war viertens in der Nachfolge Naumanns ein liberaler Etatist: Thm
galt der Staat nicht nur als ein notwendiges Ubel, dessen Funktion sich in der
Gewihrleistung von Sicherheit und Ordnung erschépfen wiirde; der Staat war
mehr als nur eine Sozialagentur unter vielen. Explizit an Hegel ankniipfend
sah Heuss im Staat einen historisch gewachsenen Triger von Vernunft und
Wiirde, den Garanten der guten Ordnung, den entscheidenden Agenten des
politischen Interessenausgleichs und die hochste institutionelle Verkdrperung
der Nation.®® Anders als die Altvorderen des Friihliberalismus und anders

35 Vgl hierzu Hans-Georg Fleck: Sozialliberalismus und Gewerkschaftsbewegung. Die
Hirsch-Dunckerschen Gewerkvereine 1868-1914. Koln 1994; zum sozialen Liberalismus
bei Heuss auch die knappe Charakteristik bei Ralf Dahrendorf: Theodor Heuss. Zur geisti-
gen Gestalt des Politikers und Publizisten. In: Ders./Martin Vogt (Hrsg.): Theodor Heuss.
Politiker und Publizist. Tiibingen 1984, S. 13-20, hier S. 14-16.

36 Vgl. Friedrich Naumann: Neudeutsche Wirtschaftspolitik. In: Ders.: Werke. Politische
Schriften, hrsg. v. Theodor Schieder, Bd.3: Schriften zur Wirtschafts- und Gesellschaftspo-
litik, bearb. v. Wolfgang Mommsen, K6ln/Opladen 1964, S. 71-534, hier S. 496-503; HeB,
Heuss (wie Anm. 26), S. 132-140.

37 Heuss: Ansprache anlésslich der Hundertjahrfeier der Hiittenwerke Ruhrort-Meiderich am
4.11.1952, Ms. SBTH NI Heuss 8/79 (= DLA), S. 8.

38 Selbst die Erfahrung der NS-Herrschaft vermochte diese Staatsauffassung nicht zu erschiit-
tern, vgl. Heuss® kritische Einlassung zur Staatsbestimmung, wie sie der Herrenchiemseer
Verfassungsentwurf vorgesehen hatte. In: Der Parlamentarische Rat. Akten und Protokolle
[hinfort: Parl. Rat]. Bd. 9: Plenum, hrsg. v. Wolfram Werner, Miinchen 1996, S. 115f.

120

18.01.2026, 22:27:37, Nic)


https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

auch als mancher zeitgendssische Linksliberale dachten Naumann und Heuss
den demokratischen Staat nicht in strikter Gegeniiberstellung zur Gesell-
schaft. Thr demokratisch kontrollierter und liberal eingehegter Staat war viel-
mehr auf vielfache Weise mit der Gesellschaft verflochten. Er soll zwar nicht
als Unternehmer auftreten, aber er bleibt, so Naumann, »in Wirtschaftssachen
eine hochst notwendige Kontroll- und Aufsichtsinstanz«*® — auch dies gehorte
zum sozialen Liberalismus. Weder Naumann noch Heuss vertraten einen lais-
ser-faire-Liberalismus. Zwar hatten beide eine freiheitliche 6konomische
Ordnung vor Augen, doch war sie nicht der Dreh- und Angelpunkt ihres Den-
kens, sondern hatte sich in das dynamische Beziehungsgefiige zwischen
Nationalstaat, Gesellschaft und Kultur funktional einzufiigen.

Naumann und noch mehr Heuss hatten erkannt, dass das institutionelle Arran-
gement allein die Demokratie nicht tragen wiirde, das Gemeinwesen vielmehr
der Pflege seiner sozialmoralischen Grundlagen bediirfe und der demokrati-
sche Staat auf Ressourcen der Legitimitit in besonderer Weise angewiesen
blieb — ein Gedanke, der eher der republikanischen als der klassisch liberalen
Theorie zuzurechnen ist.*’ Diesem Umstand trugen sie dadurch Rechnung,
dass sie sich intensiv um die Pflege der politischen Bildung und eines demo-
kratischen Staatsbewusstseins kiimmerten — ein flinftes Moment der Konti-
nuitdt von Naumann zu Heuss.

Auf einer metapolitischen Ebene verbindet beide sechstens die ausdriickliche
Anerkennung historisch gegebener Machtkonstellationen, die nach ihrer Auf-
fassung nicht voluntaristisch oder durch gesinnungspolitischen Eifer, sondern
allein durch die niichterne Analyse der historischen Situation und die Organi-
sation von politischer Gegenmacht zu &ndern war. Naumann wie Heuss haben
in der Ausformulierung und Begriindung ihrer politischen Positionen der
historischen Reflexion ein hohes Gewicht beigemessen, wenn auch in unter-
schiedlicher Akzentuierung. Mehr als Heuss hatte sich Naumann von den
historischen Evolutionslehren des 19. Jahrhunderts beeinflussen lassen. Er
glaubte an einen historischen Fortschritt, der sich in den Zahlenkolonnen des
Statistischen Jahrbuchs ablesen und in die Zukunft hochrechnen lieB;*' die
Anerkennung und Antizipation von Modernitét im Licht eines unentrinnbaren
Fortschritts bestimmte sein Denken. Darin unterschied er sich von seinem
weniger zahlenwiitigen Schiiler Heuss, der in hohem MaB historisch dachte,
die Dinge kontemplativer sah und in jeder nur erdenklichen Situation nach

39 Naumann, Wirtschaftspolitik (wie Anm. 36), S. 488. Vgl. hierzu auch die Einleitung von
Wolfgang Mommsen. In: Naumann, Werke. Dritter Band (wie Anm. 36), S. XI-XXII.

40 Vgl. Herfried Miinkler: Soziomoralische Grundlagen liberaler Gemeinwesen. Uberlegun-
gen zum spaten Ralf Dahrendorf. In: Mittelweg 36 2/2010, S. 22-37.

41 Naumanns grofie Programmschriften »Demokratie und Kaisertum«, »Neudeutsche Wirt-
schaftspolitik« sowie »Mitteleuropa« stiitzten sich entscheidend auf die Auswertung und
Extrapolation statistischen Materials; die lineare Hochrechnung der Bevolkerungsentwick-
lung im Deutschen Reich bis 1925 gehort zu seinen grofen Irrtiimern.

121

18.01.2026, 22:27:37, Nic)


https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

historischen Argumenten und Analogien suchte.*? Auf je eigene Weise muB-
ten beide erfahren, dass ihr exzessiver Umgang mit der Geschichte der Sicher-
heit des Urteils nicht nur zutrdglich war.

Auf der Grundlage dieses Fundus an gemeinsamen Uberzeugungen hatte sich
Heuss nach 1919 vorrangig in den von Naumann begriindeten oder inspirier-
ten Institutionen engagiert; zu nennen sind hier vornehmlich der Deutsche
Werkbund, die Deutsche Hochschule fiir Politik und die Deutsche Demokra-
tische Partei (bzw. Deutschen Staatspartei ab 1930), der Heuss gleich nach
ihrer Griindung beitrat und deren Reichstagsfraktion er mit Unterbrechungen
von 1924 bis 1933 angehdrte. In einem ganz unmittelbaren Sinn trat Heuss
das Erbe Naumanns an, als er zu Beginn des Jahres 1933 noch vor der Uber-
tragung der Macht an Hitler die Herausgeberschaft von Naumanns Zeitschrift
»Die Hilfe« iibernahm. Nachdem Heuss von 1905 bis 1912 in der »Hilfe« sich
seine ersten beruflichen Sporen verdient hatte, leitete er nun von Januar 1933
bis Dezember 1936 als Herausgeber und Chefredakteur unter denkbar schwie-
rigen Umstiinden das vom Abonnentenschwund gebeutelte Blatt.** Mehr als
alles andere macht die Ubernahme der von Naumann begriindeten Zeitschrift
zu diesem aufBerordentlich kritischen Zeitpunkt deutlich, wie sehr Heuss an
einer Kontinuitdt des Naumannschen Wirkens gelegen war: »In der ,Hilfe*
suche ich ja ein Stiick Naumannscher Tradition zu erhalten«, schrieb er 1934
an Karl Barth.** Sein Interesse fiir die von Naumann inspirierten Institutionen
hielt auch iiber die Zasuren von 1945 und 1949 hinweg an. So iiberrascht es
wenig, dass er 1949 zur Wiederer6ffnung der Deutschen Hochschule fiir Poli-
tik sprach,* sich weiterhin fiir die Arbeit des Werkbundes interessierte und
schlieBlich 1958 mafgeblich an der Griindung der Friedrich-Naumann-Stif-
tung mitwirkte.*6

Als besonders nachhaltiges Feld der Traditionsbildung erwiesen sich ferner
die zahlreichen personlichen und politischen Freundschaften, die im Umfeld
Naumanns erwachsen waren und die Heuss iiber Jahrzehnte hin auch dann
noch pflegte, wenn die fritheren Vertrauten in ganz unterschiedlichen politi-

42 Vgl. z.B. die historischen Vergleiche, die Heuss bei der Beurteilung Hitlers in seinem Buch
»Hitlers Weg« zieht, vgl. Heuss: Hitlers Weg. Eine historisch-politische Studie {iber den
Nationalsozialismus. Stuttgart/Berlin/Leipzig 1932, S. 115-118.

43 Vgl. Burger, Heuss (wie Anm. 26), S. 291-313; Jiirgen Frolich: «Die Umformung des deut-
schen Seins erlaubt keine passive Resignation». Die Zeitschrift «Die Hilfe» im Nationalso-
zialismus. In: Christoph Studt (Hrsg.): «Diener des Staates» oder « Widerstand zwischen den
Zeilen»? Die Rolle der Presse im «Dritten Reich». Miinster 2007, S. 115-129.

44 Heuss an Karl Barth, 25.5.1934, Heuss, Defensive (wie Anm. 7), Nr. 52, S. 232.

45 Theodor Heuss: Die Menschenrechte in der politischen Bildung. In: Das sozialistische Jahr-
hundert 3/2 (1949), S. 59-69.

46  S. hierzu Monika Faf3bender: Die Friedrich-Naumann-Stiftung als Verméchtnis von Theo-
dor Heuss? In: Jahrbuch zur Liberalismus-Forschung 20 (2008), S. 113-128 ; dies.: » Auf der
Grundlage des Liberalismus tdtig«. Die Geschichte der Friedrich-Naumann-Stiftung.
Baden-Baden 2010, S.28-44, sowie unten S. 137ff.

122

18.01.2026, 22:27:37, Nic)


https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

schen Lagern gelandet waren. Dazu gehorten etwa der Theologe Gottfried
Traub, der Arzt Georg Hohmann, der Publizist Wilhelm Stapel, der Historiker
Walter Goetz und der Kunsthistoriker und Diplomat Wilhelm Hausenstein.*’
Politische Differenzen spielten denn auch keine Rolle, als sich Heuss nach
1945 fiir diese frithen Weggefahrten einsetzte, etwa fiir Stapel und Hausen-
stein.*® Ein Grenzfall war der Stellvertretende Ministerprisidenten der DDR
und Vorsitzenden der Ost-CDU, Otto Nuschke, der in jungen Jahren zu Nau-
manns Anhingern gezahlt hatte und gegen Ende der Weimarer Zeit Reichsge-
schéftsfiihrer der Deutschen Staatspartei gewesen war. Thm iibersandte Heuss
im Dezember 1953 in denkbar distanzierter Form den eben erschienenen
Band seiner Jugenderinnerungen.*” Wer einmal durch die Schule Naumanns
gegangen war, konnte kein ganz unanstindiger Mensch sein — diese Uber-
zeugung lag solchen Bemithungen zu Grunde.>

In einer weit verzweigten Publizistik, die mehr als 30 Artikel, Rezensionen,
Nachrufe, Essays und Biicher iiber Naumann umfasste, versicherte sich Heuss
ein Leben lang seiner politischen Herkunft.>! Allen diesen Arbeiten liegt die

47 Mit allen genannten Personen pflegte Heuss langjéhrige Korrespondenzen, die zum Teil in
Heuss* Nachlall BA N 1221, vor allem aber in den Nachldssen der jeweiligen Empfanger zu
finden sind. Eine Auswahl der wichtigsten Schreiben von Heuss dokumentiert die Stuttgar-
ter Ausgabe. Zu Goetz, Hausenstein und Stapel vgl. auch deren Wiirdigungen in Hans Bott/
Hermann Leins (Hrsg.): Begegnungen mit Theodor Heuss. Tiibingen 1954, S. 33-38, 274-
280, 242-244 mit den jeweiligen Referenzen vor Naumann.

48 Vgl. im Zusammenhang mit Stapels Entlassung Heuss an Berthold Mitte, 13.8.1946, Heuss,
Erzieher (wie Anm. 7), Nr. 44; Ulrich Lappenkiiper: Wilhelm Hausenstein — Adenauers
erster Missionschef in Paris. In: Vierteljahrshefte fiir Zeitgeschichte 43 (1995), S. 635-678;
Hausenstein hatte 1919 Naumann einen bedeutenden Nachruf gewidmet, vgl. Wilhelm Hau-
senstein: Friedrich Naumann in seiner Zeit. In: Der Neue Merkur 3 (1919/20), S. 420-434.
Auch im Zusammenhang mit einer Diffamierung von Walter Goetz schaltete sich Heuss ein,
vgl. Heuss an Ernst Mosich, 24.5.1947, Heuss, Erzieher (wie Anm. 7), Nr. 88.

49 Heuss an Otto Nuschke, 15.12.1953, BA N 1221, 172; Heuss hat die wenigen Zeilen des
Briefes zwar diktiert, aber durch einen Mitarbeiter des Priasidialamts unterschreiben lassen;
vgl. auch Heuss, Vorspiele, S. 215.

50 Vgl hierzu unten S. 127.

51 Theodor Heuss: Ein »Naumannbuch«. In: Neckar-Zeitung Nr. 170 v. 24.7.1903, S. 1f;
Ders.: Ein Buch iiber Naumann. In: Neckar-Zeitung Nr. 299 v. 21.12.1904, S. 1f; Ders.:
Anti Naumann (Rezension zu: Heinrich Jaeger: Anti Naumann. Das ungleiche, aber
gerechte Wahlrecht der Zukunft. Aachen 1909). In: Die Hilfe Nr. 38 v. 19.9.1909, S. 598f;
Ders.: Friedrich Naumann. (Zu seinem 50. Geburtstag). In: Berliner Borsen-Courier,
25.3.1910; Ders.: Friedrich Naumann als Schriftsteller. In: Der Biicherwurm. November
1911, S.37-39; Ders.: Naumann und die Weingértner. In: Neckar-Zeitung Nr. 298 v.
20.12.1911; Ders.: Naumanns Sieg. In: Neckar-Zeitung Nr. 141 v. 20.6.1913; Ders.: Fried-
rich Naumann zum Gedichtnis (1919). In: Dahrendorf/Vogt (wie Anm. 35), S. 108-119;
Ders.: Friedrich Naumann als Personlichkeit. In: Neue Hamburger Zeitung, 25.8.1919;
Ders.: Naumann. In: Vossische Zeitung, 26.8.1919; Ders.: Naumann als politischer Pad-
agoge. In: Die Hilfe Nr. 16 v. 15.8.1923, S. 288f; Ders: Friedrich Naumanns Verhiltnis zur
Kunst. In: Die Hilfe Nr. 16 v. 15.8.1924, S. 271-275; Anon. [T. Heuss]: Ein Friedrich-Nau-
mann-Haus. In: Die Hilfe Nr. 11 v. 1.6.1927, S. 286f; Ders.: Max Liebermann und Friedrich
Naumann. In: Die Hilfe Nr. 14 v. 15.7.1927; Ders.: Friedrich Naumann. In: Ders.: Fiihrer
aus deutscher Not. Fiinf politische Portrits. Berlin 1927, S. 7-45 (Neudruck u.d.Titel: Das
war Friedrich Naumann. Miinchen 1974); Ders.: Friedrich Naumann und das Beamtenpro-
blem. In: Beamtenbund 13, 1929, Nr. 5 [1929]; Ders: Von den Nationalsozialen zu den

123

18.01.2026, 22:27:37, Nic)


https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Uberzeugung zu Grunde, dass Naumann trotz mangelnder politischer Erfolge
eine iiberragende Figur der jiingeren deutschen Geschichte gewesen sei. Aus
den zahlreichen kleineren Gelegenheitsarbeiten und publizierten Gedenkvor-
trigen ragt als Solitir die Naumann-Biographie aus dem Jahr 1937 mit ihrer
Neuauflage von 1949 hervor, die bis heute in der Forschung als Referenzwerk
herangezogen wird.>? Fiir die Kanonisierung seines Naumann-Bildes diirfte
nur sein Naumann-Aufsatz in den »Groflen Deutschen« (1957) von vergleich-
barer Wirkung gewesen sein.>* Noch als Altbundesprisident hielt er, nunmehr
aus der Distanz eines halben Jahrhunderts, vielbeachtete Vortrége iiber seinen
Mentor;>* das Vorwort zu der ab 1964 erscheinenden, sechsbindigen Ausgabe
der Werke Naumanns diktierte er buchstiblich auf dem Sterbebett.>

Nationalsozialisten. In: Der Staat seid Thr! Zeitschrift fiir deutsche Politik 1 (1931), S. 8;
Ders.: Friedrich Naumann als Sozialpolitiker. In: Neckarzeitung v. 24. 8.1931, S. 2 (Rezen-
sion zu: Johannes Schneider: Friedrich Naumanns soziale Gedankenwelt, Berlin 1929);
Ders.: Nationalsozial — nationalsozialistisch. In: Die Hilfe Nr. 5 v. 30.1.1932, S. 111f (Aus-
zug aus »Hitlers Weg); Ders.: Friedrich Naumann und sein Kreis. In: Vom Gestern zum
Morgen. Eine Gabe fiir Gertrud Baumer. Berlin 1933, S. 102-107 (1933a); Ders.: Friedrich
Naumann. In: Encyclopaedia of the Social Sciences Bd. 9, hrsg. v. Edwin R.A. Seligman u.
Alvin Johnson, New York 1933, S.310 (1933b); Ders.: Zur Naumann-Biographie von
Theodor Heuss. In: Die Hilfe 43 Nr. 23 v. 4.12.1937, S. 515-518 (Abdruck des Vorworts der
Naumann-Biographie); Heuss, Naumann (1937/1949, wie Anm. 1); Ders.: Tradition und
neuer Beginn. List — Marx — Naumann. In: Das andere Deutschland 1 Nr. 1 (1946); Ders:
Friedrich Naumann und die Innere Mission in Frankfurt am Main 1890-1896. Gedéchtnis-
rede am 19.11.1950 in der Dreikonigskirche Frankfurt a.M.. In: Zeitwende 22 (1951),
S. 571-578; Ders.: Friedrich-Naumann-Gedenkrede in der Johanneskirche in Gief3en,
7.6.1952, Ms. SBTH 1221/8 (= BArch); Ders.: Friedrich Naumann. 1860-1919. In: Her-
mann Heimpel/Theodor Heuss/Benno Reifenberg: Die groBen Deutschen. Berlin 1957,
S. 143-155; Ders.: Friedrich Naumanns Erbe. Tiibingen 1959; Ders.: Friedrich Naumann
und die deutsche Demokratie. Wiesbaden 1960; Ders.: Friedrich Naumann und sein Ver-
machtnis an unsere Zeit. Gedenkrede zum 100. Geburtstag am 25. Mérz 1960 in Heilbronn.
In: Ruperto-Carola. Mitteilungen der Vereinigung der Freunde der Studentenschaft der Uni-
versitat Heidelberg, 27 (1960), S. 34-38; Ders.: Naumann, Friedrich. In: Handworterbuch
der Sozialwissenschaften, Bd. 7, hrsg. v. E. v. Beckerath u.a., Stuttgart/Tiibingen/Géttingen
1961, S. 554-556; Ders.: Geleitwort. In: Friedrich Naumann. Werke. Erster Band: Religiose
Schriften, hrsg. v. Walter Uhsadel, K6ln/Opladen 1964, S. IX; vgl. auch Walter Prinzing:
Bibliographie der Schriften und Reden von Theodor Heuss und Elly Heuss-Knapp. In:
Theodor Heuss, hrsg. v. d. Wiirttembergischen Bibliotheksgesellschaft, Stuttgart 1954;
Alfred Milatz: Friedrich-Naumann-Bibliographie. Diisseldorf 1957.

52 Vgl. Heuss, Naumann (1937/1949, wie Anm. 1).

53 Vgl. Heuss, Naumann (1957, wie Anm. 51).

54 Vgl. Heuss: Friedrich Naumann und die deutsche Demokratie (wie Anm. 51); ders., Nau-
mann (1960, wie Anm. 51); Friedrich Naumann, Rede in Wiesbaden am 1.3.1961, Ms.
SBTH N 1221/24 (=BArch).

55 Heuss: Geleitwort. In: Friedrich Naumann. Werke, Erster Band: Religidse Schriften, hrsg.
im Auftrag der Friedrich Naumann Stiftung von Walter Uhsadel, K6ln/Opladen 1964.
S. auch unten S. 139.

124

18.01.2026, 22:27:37, Nic)


https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Ein neuer Naumann? Naumann, Heuss und der Griindungskonsens der
Bundesrepublik

Als Naumanns Schiiler und Mitarbeiter, als Bevollméachtigter seines Nachlas-
ses, als sein Biograph und wortméchtigster Interpret hatte Heuss nach und
nach Kompetenzen in sich vereinigt, die ihn aus dem Kreis der iibrigen Nau-
mann-Schiiler herausgehoben und dazu beigetragen haben, dass sein Nau-
mann-Bild im historischen Bewusstsein der Deutschen nach 1945 eine
gewisse Kanonisierung erfuhr: die Erfahrungsperspektive des Zeitzeugen und
personlichen Freundes, die gut gepflegte, iiber Jahrzehnte anhaltende Vernet-
zung im Naumann-Kreis, das methodische Riistzeug des wissenschaftlich
arbeitenden Biographen und schlieBlich ab 1949 das symbolische Kapital des
die Nationalgeschichte ex cathedra interpretierenden Bundesprisidenten.’® In
diesem Licht gewann seine monumentale Naumann-Biographie aus dem Jahr
1937 in der Nachkriegszeit und in der Bundesrepublik eine zusitzliche
Beglaubigung dadurch, dass dieses wihrend des Dritten Reiches erarbeitete
Werk keinerlei Konzessionen an die nationalsozialistische Ideologie enthielt
und folglich in der Nachkriegszeit neu aufgelegt werden konnte. Spatestens
mit dem Erscheinen der Naumann-Biographie, die in ihrem umfassenden
Anspruch, ihrer Materialfiille und in der Durchdringung der Quellen alle bis
dahin zu Naumann erschienenen Arbeiten in den Schatten stellte,>” war Heuss
zu einer Autoritit in Sachen Naumann geworden — freilich zu einem Zeit-
punkt, als dieser im offentlichen Bewusstsein weitgehend in Vergessenheit
geraten war und seine politischen Impulse in der Geschichtspolitik des
»Dritten Reiches« bestenfalls als verfehlt galten.’® Dies sollte sich nach 1945
schlagartig dndern, als die Riickbesinnung auf die demokratischen und libera-
len Traditionen Weimars und des Kaiserreichs auf der Tagesordnung stand.

Mit sicherem geschichtspolitischem Gespiir legte Heuss 1949 im Wunder-
lich-Verlag — gegen erhebliche Bedenken des Lektors®® — eine leicht
gestraffte, im Text geringfiigig verdnderte Neuauflage seiner Naumann-Bio-

56 Vgl. Thomas Hertfelder: Das symbolische Kapital der Bildung: Theodor Heuss. In: Hiibin-
ger/Ders., Kritik (wie Anm. 8), S. 93-112.

57 Vgl hierzu die Naumann-Bibliographie von Alfred Milatz (wie Anm. 3).

58  S. hierzu Thomas Hertfelder: Von Naumann zu Heuss. Aspekte einer politischen Traditi-
onsbildung (in Vorbereitung).

59 Rainer Wunderlich-Verlag, Dr. Haendle, an Heuss, 8.8.1946, SBTH N 1221/514 (=BA).
Haendle monierte vor allem jene Passagen, in denen Heuss die Betonung des Machtgedan-
kens, des Nationalismus und des Militarismus bei Naumann herausstellte; diese wiirden zu
sehr an den Nationalsozialismus erinnern, als dass sie die Zensur passieren konnten. Heuss
widersprach mit dem Hinweis auf den wissenschaftlichen Charakter seines Buches und
intervenierte beim Verleger, Heuss an Haendle, 13.8.1946, Heuss, Erzieher (wie Anm. 7),
Nr. 45; Heuss an Hermann Leins, 13.8.1946, SBTH N 1221/514 (=BA).

125

18.01.2026, 22:27:37, Nic)


https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

graphie vor.%® Nicht nur aus Zeitgriinden hatte er auf eine Umarbeitung des
1936 vollendeten Manuskripts verzichtet. Es kam ihm vielmehr darauf an, den
Eindruck erst gar nicht aufkommen zu lassen, dass die Erstauflage politisch
kompromittiert sei.®! In der Tat hat Heuss den Aufbau, Duktus und Gedanken-
gang des Werkes nicht verdndert, wohl aber einzelne Formulierungen —
durchaus im Blick auf die Zeitliufte — neu gefasst.®?

In der Erstauflage der Biographie hatte Heuss seinen Mentor ganz in seine
Zeit gestellt, ihn also strikt historisiert. An keiner Stelle zieht Heuss Parallelen
zur Gegenwart; das Buch endet mit Naumanns Tod im August 1919, ohne
einen Ausblick auf die spatere Naumann-Rezeption zu wagen. Demgegeniiber
zeichnet das umfangreiche Nachwort, das Heuss der Neuauflage von 1949
beigefiigt hat, Verbindungslinien zur jlingsten Vergangenheit, die geradezu zu
einer politischen Neulektiire der Biographie herausfordern. So hob Heuss
Naumanns erfolgreiches Eintreten fiir die Sicherung der Rechte der Kirchen
in der Weimarer Verfassung nachdriicklich hervor — eine Position, der er
selbst im Parlamentarischen Rat und in bewusster Auseinandersetzung mit
Naumanns Haltung scharf entgegengetreten war.®> Ferner wies er auf Nau-
manns ausgeprigte Sympathien fiir Frankreich und auf seine Beschiftigung
mit dem wachsenden Einfluss der Interventionsmacht USA hin. Diese
Gesichtspunkte waren neu, sie waren unverkennbar der Griindungssituation
des Jahres 1949 geschuldet und wurden von Heuss von nun an weiter ver-
folgt.®* Dariiber hinaus gab Heuss nach einer iiber dreiBig Jahre wihrenden
affirmativen Naumann-Exegese erstmals Kritisches zu Protokoll. So sah er in
Naumanns Antrag, die Weimarer Verfassung unter einen Revisionsvorbehalt
zu stellen, einen Fehler, der die europdische Gesamtsituation nicht beriick-

60 Eine stark gekiirzte amerikanische Ausgabe, die Heuss noch wihrend des Kriegs heraus-
bringen wollte, war nicht mehr zustande gekommen; die entsprechenden Kiirzungen finden
sich in SBTH NL Heuss 5/43 (=DLA); vgl. hierzu den hs. Vermerk von Heuss, datiert auf
den 31.12.1948, SBTH NL Heuss 4/37 (=DLA).

61 Vgl. das Vorwort zur Neuauflage sowie Heuss an Hermann Leins, 1.1.1949, SBTH N 1221/
514 (=BA).

62 So wurde z.B. aus der Kapiteliiberschrift »Der Endkampf im Westen« (1937, S. 542) nun
»Der Schlukampf im Westen«, aus dem »todesmiide und tapfer kampfenden deutschen
Heer« strich Heuss das »tapfer«, aus der »opferreichen Hingabe der jungen Kommandan-
ten« wurde das »opferreiche« getilgt (1937, S. 558); aulerdem kamen notwendige Aktuali-
sierungen hinzu, wenn er den 9. November 1918 nicht mehr als den »dunkelsten Tag
Deutschlands« sondern den »dunkelsten Tag des Deutschlands seiner Generation titulierte
(1937, S. 575); im Schnitt hat Heuss 1-2 Korrekturen pro Seite angebracht. Die fiir die Neu-
auflage von Hand korrigierten Satzbogen von 1937 finden sich in SBTH, NL Heuss 5/42
(=DLA).

63 Heuss am 23.11.1948. In: Der Parlamentarische Rat 1948-1949 [hinfort Parl. Rat]. Akten
und Protokolle. Bd. 5: Ausschuss fiir Grundsatzfragen, bearb. v. Eberhard Pikart u. Wolfram
Werner, Boppard 1993, S. 636f, 837.

64 Dies gilt besonders fiir Naumann als Anwalt der Kirchen in der Weimarer Nationalver-
sammlung sowie seine auf Verstandigung ausgerichtete Haltung gegeniiber Frankreich, der
sich Heuss in einem Vortrag an der Sorbonne ausfiihrlich zuwandte, vgl. Heuss, Naumann
(1960, wie Anm. 51), S. 16f, 32-34.

126

18.01.2026, 22:27:37, Nic)


https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sichtigt habe — ein Widerhall von Heuss entschiedenem Einspruch gegen
Bestrebungen im Parlamentarischen Rat, das Grundgesetz als blof3es Proviso-
rium zu konzipieren.®> Aber auch das Verhiltnis von Staat und Gesellschaft,
das Naumann vor Augen hatte, fand nun nicht mehr Heuss* uneingeschrinkte
Billigung. Denn die Naumannsche Idee einer korporativen Selbstorganisation
der Gesellschaft brachte einen Staatsbegriff hervor, der Heuss zu wenig profi-
liert schien. Hier wird deutlich, dass sich Heuss zu einem noch strammeren
Etatisten entwickelt hatte als sein Lehrer.® Dies hing auch mit Heuss’ aus-
gepriagtem Verstandnis vom Rechtsstaat zusammen, von dem Naumann, wie
Heuss kritisch vermerkt, weit entfernt war. Hinter Naumanns interventions-
staatlichen Projekten hingegen witterte sein Biograph nun die Gefahr von
Biirokratisierung und Patronage. Man sieht: Unter dem Eindruck der »deut-
schen Katastrophe« (Friedrich Meinecke) trat der Schiiler erstmals ausdriick-
lich aus dem Schatten seines bewunderten Lehrers heraus, um diesem gegen-
iiber ein deutlich liberaleres Profil zu zeigen.

Die zentrale These, die Heuss seiner Naumann-Deutung nunmehr zugrunde
legte, brachte indessen eine metapolitische Uberzeugung zum Ausdruck:

»Die Minner, die in ihren Jugend- und werdenden Reifejahren von Naumann
erfasst und bestimmt wurden, haben sich nach 1918, auch nach 1945 in die ver-
schiedenen politischen Gruppen verteilt — kein einziger, der irgendwann einmal in
einer wenn auch nur bescheidenen Verantwortung gestanden hatte, ist nach 1933
in Hitlers Gefolgschaft als aktive Kraft sichtbar geworden.®’ [...] Wer von Nau-
mann aus den Weg in das 6ffentliche Leben fand, war durch einen elementaren
sittlichen Impuls bestimmt gewesen. Und dies feite ihn gegen eine Bewegung,
deren Fiihrerschicht auch den ganz primitiven sittlichen MafBstab verwarf, weil sie
das Spannungsproblem zwischen Ethik und Macht iiberhaupt nicht empfand.«®

Die Spannung zwischen Ethik und Macht aber war genau jener Kern in Nau-
manns Personlichkeit, auf den Heuss stets — und mit besonderem Nachdruck
in seiner Naumann-Biographie — verwiesen hatte. Dass Naumann diese Span-
nung in seinen Urteilen zur AuBlenpolitik unmissverstiandlich zugunsten der
Macht aufzuldsen pflegte, irritierte Heuss nicht. Denn er hatte die staats- und
gesellschaftspolitische Dimension in Naumanns Programm vor Augen: Nau-

65 Vgl. Heuss im Parlamentarischen Rat am 9.9.1949, in: Parl. Rat, Bd. 3: Ausschuss fiir
Zustandigkeitsabgrenzung, bearb. v. Wolfram Werner, Boppard 1986. S. 106, jetzt in:
Theodor Heuss: Vater der Verfassung. Zwei Reden im Parlamentarischen Rat iiber das
Grundgesetz, hrsg. u. bearb. v. Ernst Wolfgang Becker, Miinchen 2009, S. 49-75.

66 S.Anm. 38.

67 Mit dieser vorsichtigen Formulierung mochte Heuss mindestens einen Grenzfall — den per-
sonlichen Referenten des Reichspressechefs und zugleich Fachpriifer fiir Presse in der
Kriegsberichter-Abteilung des Propagandaministeriums, Werner Stephan (1895-1984) — im
Blick haben.

68 Heuss, Naumann (1949, wie Anm. 1), S. 512. Vgl. dazu auch Heuss im Parlamentarischen
Rat am 9.9.1949, in: Parl. Rat, Bd. 3 (wie Anm. 65), S. 103.

127

18.01.2026, 22:27:37, Nic)


https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

manns Idee der »Erhaltung der Personlichkeit im Zeitalter des GroBbetriebs«
steht gegen die » Vernichtung der Personlichkeit zum entseelten Massensche-
men«, »Menschenerziechung« gegen »Menschenverbrauch«. Mit diesen
Dichotomien gelingt es Heuss, seinen Lehrer aus dem Dunstkreis rechter
Ideologie, in den er wihrend des »Dritten Reichs« gelegentlich geraten war,
wieder herauszuholen. Mehr noch: Er grenzt ihn iiberhaupt gegen die totalita-
ren Systeme der Zeit ab und suchte sein Werk fiir die in der Nachkriegszeit
anhebende kulturkritische Debatte um das industrielle System, die Massenge-
sellschaft und das »technische Zeitalter« fruchtbar zu machen.®® Politisch
gesehen stand Naumann fortan fiir jenen Minimalkonsens, der die demokrati-
schen Parteien der Griinderjahre der Bundesrepublik verbunden hat. Insofern
war es von einiger Symbolkraft, wenn Heuss das Vorwort zur Neuauflage sei-
nes Buches auf Mai 1949 datierte: Im Licht der von ihm nun formulierten
Deutung sollte Naumann nicht mehr — wie noch in der Erstauflage der Biogra-
phie — als eine historische Figur aus einer fernen Vergangenheit erscheinen,
sondern in die Ahnenreihe der eben zu grilndenden demokratischen Republik
aufriicken.

Indem Heuss Naumann in die Ahnengalerie der jungen Bundesrepublik ein-
reihte, entsprach er einer Tendenz, die sich bereits bei der Verfassungsgebung
und Regierungsbildung abgezeichnet hatte. Im Parlamentarischen Rat wurde
Naumann namlich nicht nur von Liberalen wie Dehler und Heuss aufgerufen,
sondern auch von Sozialdemokraten, christlichen Demokraten und Abgeord-
neten der Deutschen Partei. So brachte Thomas Dehler Naumanns Idee, die
Weimarer Verfassung unter Revisionsvorbehalt zu stellen, in Erinnerung,
wihrend der Sozialdemokrat Georg August Zinn Naumanns Ausweitung der
Grundrechte zu Gruppen- und Gemeinschaftsrechten zur Diskussion stellte
und ihr aber attestierte, dass die Zeit dafiir »nicht reif« sei.”® Gleichwohl
bezog sich Zinn erneut auf Naumanns Grundrechtsverstindnis, als er eine ver-
fassungsmaiBige, allerdings auBerhalb des Grundrechtskatalogs vorzuneh-
mende Normierung der Wirtschaftsordnung vorschlug.”! Auch Heuss hatte im
Parlamentarischen Rat nachdriicklich fiir einen beschriankten, dafiir juristisch
verbindlichen und einklagbaren Katalog von Grundrechten pladiert. Dies ent-
sprach zwar keineswegs Naumanns »Versuch volksverstandlicher Grund-
rechte« vom Frithjahr 1919, doch teilte Heuss deren integrative Intention.

69  Vgl. Hacke, Bundesrepublik (wie Anm. 6), S. 17-24, 60-65.

70  Vgl. Dehler am 13.10.1948. In: Der Parlamentarische Rat, Bd. 13/I: Ausschuss fiir Organi-
sation des Bundes/Ausschuss fiir Verfassungsgerichtshof und Rechtspflege, bearb. v. Edgar
Biittner u. Michael Wettengel, Miinchen 2002, S. 543; Zinn am 21.9.1948. In: Parl. Rat,
Bd. 5 (wie Anm. 63), S. 34, 36 (Zit.).

71 Vgl. Zinn am 21.9.1948. In: Parl. Rat, Bd. 5 (wie Anm. 63), S. 49; Heuss im Parlamentari-
schen Rat am 9.9.1948. In: Der Parlamentarische Rat 1948-1949. Reden und Protokolle
[hinfort: Parl. Rat]. Bd. 9: Plenum, bearb. v. Wolfram Werner, Miinchen 1996 S. 114-116
(mit Bezug auf Naumann).

128

18.01.2026, 22:27:37, Nic)


https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Denn die Naumannsche Idee, einen tief in die Gesellschafts- und Wirtschafts-
ordnung hineinwirkenden politischen und moralischen Common Sense zu
ermoglichen, hielt Heuss fiir richtig, nur waren fiir ihn die Grundrechte nicht
der geeignete Ort dafiir.”> Dass die neue Verfassung eine verstindliche, dem
Biirger zugéngliche Formulierung erhalten sollte, wurde im Parlamentari-
schen Rat wiederholt und unter Berufung auf Naumann gefordert, etwa von
Otto Suhr (SPD) und Wilhelm Heile (DP).” In der vorletzten Sitzung des Ple-
nums ergriff schlieflich Heinrich von Brentano (CDU) die Gelegenheit,
gegen Heuss® Pladoyer fiir das Verhéltniswahlrecht Friedrich Naumann ins
Feld zu fiihren, der 1919 entschieden fiir das Mehrheitswahlrecht eingetreten
war.”* Heuss suchte diesen Schachzug mit Humor zu parieren, konnte in der
Sache aber wenig dagegenhalten, zumal er selbst in der Weimarer Zeit das
Mehrheitswahlrecht befiirwortet hatte.”

Naumann also war, zumindest unter den historisch informierten Mitgliedern
des Parlamentarischen Rats, verfassungsgeschichtlich zu einer Referenzfigur
geworden, auf die sich die Vertreter nahezu aller Parteien beziehen konnten.
Im Prozess der Griindung der Bundesrepublik kam sein Name ein weiteres
Mal an entscheidender Stelle ins Gespréch, als die CDU/CSU-Fraktion am 1.
September 1949 {iber die anstehenden Verhandlungen zur Regierungsbildung
und iiber Heuss als Kandidaten fiir das Prasidentenamt beriet. Im Verlauf der
lebhaft gefiihrten Diskussion kamen die teils erheblichen Vorbehalte, die die
Abgeordneten gegeniiber Heuss hegten, deutlich zur Sprache. Als problema-
tisch wurden insbesondere Heuss Uberzeugungen zur Kirchenpolitik, zum
Foderalismus und zur Sozialordnung angesehen, wobei man sich nicht ganz
einig war, wie Heuss politisch einzuordnen sei. Konrad Adenauer suchte zu
beschwichtigen, indem er Heuss als einen »Liberalen alten Schlages« emp-
fahl, und erntete damit prompt Protest (»Das ist schlimm!«).”® Auch Jakob
Kaisers Einschitzung, Heuss sei kein Liberaler, sondern Demokrat, half nicht
wirklich weiter, bis die Debatte in einem Zwischenruf des CSU-Abgeordne-
ten Aloys Lenz gipfelte, der Heuss kurz und biindig zum »Manchester-
Mann« stempelte. August Dresbach konterte: »Er stammt aus der Schule

72 Vgl. Heuss, Menschenrechte (wie Anm. 45), S. 66, wo er Naumanns Grundrechtsinitiative
als »geistesgeschichtlich unerhort bedeutsam« bewertete und mehrfach auf Naumann
zuriickkam; ferner Heuss im Plenum des Parl. Rates am 9.9.1948, wie Anm. 71.

73 Suhr am 12.10.1948, Parl. Rat, Bd. 5 (wie Anm. 63), S. 245f, Zit. S. 246. Heile sprach aus-
driicklich von seinem »alten und verehrten Lehrmeister Naumann«, vgl. Parl. Rat, Bd. V
(wie Anm. 63), S. 38f.

74 Brentano am 10.5.1949. In: Parl. Rat, Bd. 9 (wie Anm. 71), S. 690.

75 »Das ist die beste Pointe, die ich euch geschenkt habe. Wenn ich sie nicht geschrieben hitte,
wiiftet ihr das nicht«, ebd. S. 690. Vgl. Heuss am 9.9.1948, ebd., S. 110, sowie Heuss, Nau-
mann (1937, wie Anm. 1), S. 608f; Heuss: Staat und Volk. Betrachtungen iiber Wirtschaft,
Politik und Kultur. Berlin 1926, S. 157f; Theodor Heuss: Wahlrechtspolitik. In: Der Deut-
sche Volkwirt v. 4. 10. 1929, S. 17-20, Zit. S. 19; Hef3, Heuss (wie Anm. 26), S. 106-109.

76  Auftakt zur Ara Adenauer. Koalitionsverhandlungen u. Regierungsbildung 1949, bearb. von
Udo Wengst, Diisseldorf 1985, S. 189.

129

18.01.2026, 22:27:37, Nic)


https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Naumann. [...] Vom Standpunkt des sozialpolitischen Denkens scheint mir
Heuss akzeptabel zu sein.«’’ Dies brachte eine gewisse Beruhigung. Nau-
mann stand in dieser Situation also fiir eine sozialpolitische Linie jenseits des
klassischen Liberalismus, mit der man auch seinen Schiiler Heuss identifi-
zierte und die ihn fiir die CDU/CSU am Ende nach dieser Seite hin akzepta-
bel machte.”®

Dass Dresbach mit seiner Einschédtzung nicht ganz falsch lag, hatte Heuss
bereits auf dem Heppenheimer Griindungsparteitag der FDP am 12. Dezem-
ber 1948 bewiesen. Dort hatte er angesichts der herrschenden sozialen Not
moniert, die Liberalen hitten ihre sozialpolitische Ausgangszeit vergessen.
Zugleich versuchte er, den Delegierten in einer historischen Lektion die Rich-
tung zu weisen, indem er ihnen nacheinander Hermann Schultze-Delitzsch als
Vorkdmpfer der genossenschaftlichen Selbstorganisation, Lujo Brentano als
liberalen Theoretiker des Gewerkschaftsgedankens, des freien Tarifvertrages
und der Sozialversicherung sowie schlussendlich Friedrich Naumann mit sei-
nem Programm von der »Menschwerdung der Masse« vor Augen fiihrte. In
Naumann sah Heuss nicht nur soziale und liberale Impulse zusammenflieBen,
sein Programm lieferte auch den Ansatzpunkt zur Bekdmpfung der kulturkri-
tisch diagnostizierten Tendenzen der Normierung des Individuums im Zeital-
ter von GroBindustrie und Massendemokratie.” Der soziale und der kulturkri-
tische Aspekt griffen somit ineinander. Konkrete programmatische Folgerun-
gen zog Heuss aus diesem historischen Exkurs indessen nicht, wie sich tiber-
haupt der Griindungsparteitag der FDP durch das Offenbleiben der program-
matischen Grundfragen auszeichnete.®

77 Ebd., S. 188-201, Zit. S. 189, 194.

78  Adenauer hoffte zu diesem Zeitpunkt noch, dass auch die Sozialdemokraten Heuss‘ Kandi-
datur unterstiitzen wiirden, ebd., S. 189. In Sachen Religion und Kirche war es, wie die
Debatte eindriicklich zeigt, seine Frau Elly Heuss-Knapp, die ihn in den Augen der Christ-
demokraten vom Nimbus des Kirchenfeindes befreite. Sie habe, so Adenauer, »auf Herrn
Heuss einen guten EinfluB. Wir wihlen sie ja indirekt«, ebd., S. 189.

79 Heuss: Unsere deutsche Mission. Geschichte und Aufgabe. Rede auf dem Heppenheimer
Parteitag der FDP am 12.12.1948, hs. Redemanuskript SBTH, N1 Heuss, N 1221/27 (= BA),
S. 5f. Zum Heppenheimer Parteitag und zu Heuss Rolle vgl. Dieter Hein: Zwischen liberaler
Milieupartei und nationaler Sammlungsbewegung. Griindung, Entwicklung und Struktur
der Freien Demokratischen Partei 1945-1949. Diisseldorf 1985, S. 333-339; Ernst Wolf-
gang Becker: Ein Intellektueller fiir die Vitrine? — Theodor Heuss und die Neubegriindung
des Liberalismus in Deutschland 1945-1949. In: Jahrbuch zur Liberalismus-Forschung 20
(2008), S. 29-58. Bereits in seiner Rede auf dem FDP-Landesparteitag in Wiirttemberg-
Baden am 6.1.1946 hatte sich Heuss auf Schulze-Delitzsch, und Brentano berufen, vgl.
Theodor Heuss: Bindung und Freiheit. In: Ders.: Aufzeichnungen 1945.1947, hrsg. v. Eber-
hard Pikart, Tiibingen 1966, S. 164-183, hier S. 179f.

80 Vgl. dazu die knappe »Heppenheimer Proklamation«. In: Peter Juling: Programmatische
Entwicklung der FDP 1946 bis 1969. Einfilhrung und Dokumente. Meisenheim 1977,
S. 86f, sowie Anm. 79.

130

18.01.2026, 22:27:37, Nic)


https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Arbeit am Mythos: Naumann in der Ara Adenauer

Naumann war, wie die zitierten Bezugnahmen zeigen, bei der Aushandlung
des bundesrepublikanischen Griindungskonsenses parteiiibergreifend zu einer
Referenzfigur avanciert. Thr geschichtspolitisches Siegel erhielt diese
Zuschreibung in Heuss® Rede nach seiner Wahl zum Bundesprésidenten am
12. September 1949. Zu Beginn dieser aufmerksam von der Presse registrier-
ten Ansprache erinnerte Heuss an seinen Vater, der ihm Demokratie und Frei-
heit als lebensgestaltende Werte vermittelt habe, und an Naumann als den-
jenigen,

»der das wachsende Leben gestaltet hat, ohne den ich nicht das wire, was ich bin,
dem ich das Wissen zumal verdanke, das als Erbe in mir geblieben ist, dass die
Nation nur leben kann, wenn sie von der Liebe der Massen des Volkes getragen
wird, von dem ich gelernt habe, dass die soziale Sicherung mit die Voraussetzung
der politischen Sicherung ist. Er hat uns das Wort in die Seele geschrieben: ,Das
Bekenntnis zur Nationalitdt und zur Menschwerdung der Masse sind fiir uns zwei
Seiten einer und derselben Sache.“«®!

In formelhafter Verkiirzung lieferte Heuss unter Bezug auf Naumann also die
entscheidenden Stichworte, mit denen der Griindungskonsens der neuen
Demokratie umrissen war. In einem eminent geschichtspolitischen Akt hatte
Heuss seinen Mentor anschlussfahig gemacht fiir die Legitimationsdiskurse
der jungen Bundesrepublik.

Wihrenddessen blieb das von ihm in zahlreichen Reden und Publikationen
entwickelte Naumann-Bild jedoch keineswegs unumstritten. Bereits 1948
hatte der frithere DDP-Politiker Willy Hellpach in seinen Memoiren ein nega-
tives Bild von Naumann gezeichnet, dem er vollstindiges politisches Versa-
gen vorwarf. Fiir Hellpach lagen Naumanns grofte Fehler in der Auflésung
des nationalsozialen Vereins, seinem Zusammengehen mit den Linksliberalen
und seinem parlamentarischen Engagement. Damit habe Naumann seine
urspriinglich konservativen Prinzipien verraten und sich der »formalen
Demokratie« verschrieben, jenem parlamentarischen Betrieb, dem Hellpachs
ganze Verachtung galt. Hellpachs Ideal eines plebiszitiren Prasidialsystems,
das er als »konservative Demokratie« bezeichnete, war unterfiittert von jenen
antiliberalen und antiwestlichen Ressentiments, wie sie in der Nachkriegszeit

81 Vgl. Heuss: Rede nach der Wahl zum Bundesprisidenten vor Bundestag, Bundesrat und
Bundesversammlung. In: Dahrendorf/Vogt, Heuss (wie Anm. 35), S. 376-381, hier S. 376.
Zwei Jahre zuvor hatte er die Akzente anders verteilt und geschrieben, dass er den sozialen
Impuls weniger Naumann als vielmehr seinem Vater verdanke, Heuss an Wilhelm Heile,
22.5.1947. In: Ders., Erzieher (wie Anm. 7), S. 275f.

82  Vgl. hierzu Hacke, Bundesrepublik (wie Anm. 6).

131

18.01.2026, 22:27:37, Nic)


https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

noch weit verbreitet waren.®* Spiirbar alarmiert bescheinigte Heuss seinem
fritheren Parteifreund in der Rhein-Neckar-Zeitung »horrende Fehlurteile«
und fand es »schwer zu fassen« und »unertraglich«, wie der ehemalige badi-
sche Staatsprisident, Unterrichtsministers und Kandidat der Reichsprésiden-
tenwahl von 1925 iiber Naumann geurteilt hat.** Fiir Hellpach jedenfalls war
Naumann ein konservativer Modernisierer, der durch seinen Anschluss an die
Liberalen seine konservativen Uberzeugungen verraten hatte.

Scharfe Toéne kamen alsbald auch von Seiten der Geschichtswissenschaft.
Inspiriert von Hellpachs Memoiren und Friedrich Meineckes »Deutscher
Katastrophe« legte der Historiker Werner Conze 1950 eine Analyse der natio-
nalsozialen Phase Naumanns vor, in der er zu einem vernichtend negativem
Urteil gelangte.®> Anders als Heuss versuchte der eine Generation jiingere
Conze Naumanns Politik ganz aus seinem darwinistisch-naturalistischen
Geschichtsbild heraus zu erkldren, das Naumann zu einem auflenpolitisch ver-
hiingnisvollen Uberlegenheitsgestus und falschen Prognosen verfiihrt habe.
Conze warf Naumann eine Politik der Illusionen vor, die mit dem »Pathos der
Sicherheit eines fortschrittsglaubigen Propheten« ohne fundiertes Wissen und
ohne Verankerung in einer politischen Tradition diletantisch und realitdtsfern
zu Werk gegangen sei.®® So zeichnete er in Naumann das Bild eines verant-
wortungsfernen Gesinnungspolitikers, der, erfasst von einem imperialisti-
schen Rausch, seine urspriinglichen ethischen Impulse gewaltsam verdringt
und statt dessen in darwinistischer Verkennung der Realitdt die Macht zum
alleinigen Prinzip erhoben habe. In diesem Licht erscheint Naumann dem
damals in Goéttingen lehrenden Historiker, der spiter zum Doyen der deut-
schen Sozialgeschichtsschreibung aufsteigen sollte, alles andere als unzeitge-
miB. Vielmehr figuriert Naumann als der fatale Prototyp des protestantischen
wilhelminischen Bildungsbiirgers. Naumann als Verhingnis statt als verpas-
ste Chance — mit dieser These markierte Conze einen scharfen Kontrapunkt
zur Naumann-Biographie von Theodor Heuss.

83  Vgl. Willy Hellpach: Wirken in Wirren, Bd. 1, Hamburg 1948, zu Naumann S. 396-400; zur
»konservativen Demokratie« Bd. 2, Hamburg 1949, S. 382-385.

84 Heuss: Lebensldufe. Robert Wilbrandt — Willy Hellpach. In: Rhein-Neckar-Zeitung Nr. 41.
12.3.1949; vgl. auch Heuss an Willy Hellpach, 7.3.1949. In: Ders., Erzieher (wie Anm. 7),
Nr. 189. Gegeniiber dem in London lebenden Historiker Erich Eyck berichtete Heuss, Hell-
pach sei von seiner Kritik »total erstaunt und erschlagen« gewesen, Heuss an Eyck,
15.7.1952, SBTH, NI Heuss, N 1221/129 (= BA), Durchschlag.

85 Werner Conze: Friedrich Naumann. Grundlagen und Ansatz seiner Politik in der nationalso-
zialen Zeit (1895 bis 1903). In: Schicksalswege Deutscher Vergangenheit. Festschrift fiir
Siegfried A. Kaehler. Diisseldorf 1950, S. 355-386. Conze war zu diesem Zeitpunkt 40
Jahre alt; zu Conze vgl. Thomas Etzemiiller: Sozialgeschichte als politische Geschichte:
Werner Conze und die Neuorientierung der westdeutschen Geschichtswissenschaft nach
1945. Miinchen 2001; Jan Eike Dunkhase: Werner Conze. Ein deutscher Historiker im 20.
Jahrhundert. Géttingen 2010.

86 Conze, Naumann (wie Anm. 85), S. 380.

132

18.01.2026, 22:27:37, Nic)


https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Obwohl fokussiert auf Naumanns nationalsoziale Zeit zielte Conzes Kritik auf
den ganzen Naumann, und sie traf Heuss weitaus empfindlicher als Hellpachs
malicidse Reminiszenz. Heuss hatte seine Biographie stets ausdriicklich als
ein wissenschaftliches Werk verstanden, dessen Interpretation nun ausgerech-
net von einem Wissenschaftler von Grund auf in Frage gestellt wurde. Eine
Antikritik zu Conze hat Heuss, abgesehen von einem versteckten Seitenhieb
in den »GroBen Deutschen«,®” nicht geliefert; in seinen Briefen jedoch machte
er seinem Arger noch Jahre spiter Luft und sprach von »professoraler Uber-
heblichkeit«, die von Naumanns »seelischer Bedringtheit keine Ahnung«
habe.®® Hier wird deutlich, dass Heuss seinem Lehrer vor allem menschlich
und psychologisch gerecht zu werden versuchte, wiahrend der Historiker eher
Naumanns Wirken vor dem Hintergrund der Strukturprobleme des Kaiser-
reichs im Blick hatte. Heuss lieB3 sich von der historischen Kritik und Memoi-
renliteratur der fiinfziger und frithen sechziger Jahre, in der Naumann immer
wieder als Schwirmer und Romantiker sowie sein Mitteleuropa-Konzept als
imperialistisch gedeutet wurde, nicht beirren und verteidigte in seiner Korre-
spondenz sein Naumann-Bild, wo er nur konnte.

Zugleich arbeitete Heuss am Mythos Naumann beharrlich weiter, vor allem in
seinen 1952 erschienenen Jugenderinnerungen und in seinem Naumann-Arti-
kel fiir das 1957 erschienene Sammelwerk »Die GroBen Deutschen«.”® Diesen
Mythos galt es zunichst, auch gegen Conze, freizuhalten von jenen Assozia-
tionen, die ihm im »Dritten Reich« zugeschrieben worden waren — nicht
zuletzt von seinen eigenen Anhédngern. Ohne Ross und Reiter ndher zu nen-
nen, spricht Heuss in den »Groflen Deutschen« von einem grundsétzlichen
»MiBverstehen des geistig-sittlichen Niveaus wie der Grundkonzeption« bei
denjenigen, die Naumann in irgendeiner Weise als Vorldufer des »Dritten
Reichs« gedeutet hatten.”! Ansonsten variiert er die bekannten Topoi: Nau-
manns Versuch, die sozialistische Arbeiterbewegung fiir den Nationalstaat zu
gewinnen, sein Auflenseitertum im liberalen Parteienspektrum, seinen niich-

87 Naumann sei in die »Gefahr der Verzeichnungen« geraten; »durchschnittliche Historiker«
wiirden Naumann bestenfalls mit gewissem »beruflichen Wohlwollen« begegnen; Heuss,
Naumann (1957, wie Anm. 51), S. 143.

88 Heuss an Otto Génnenwein, Juni 1961, SBTH, NI Heuss, N 1221/233 (= BA); Heuss an
Ludwig Dehio, 14.2.1961, SBTH, NI Heuss, N 1221/225 (= BA), Heuss an Kurt Oppel.
17.9.1962 SBTH, NI Heuss, N 1221/470 (= BA) (Zitat).

89  Vgl. Friedrich Stampfer: Aufzeichnungen aus meinem Leben. Kéln 1957, S 45f, 119f, 130
(Naumann als »Romantiker«), 201f; dazu Heuss an Stampfer, 8.10.1957, SBTH, NI Heuss,
N 1221/2071 (= BA); Ludwig Dehio: Deutschland und die Weltpolitik im 20. Jahrhundert.
Miinchen 1955, S. 82, 88 passim; dazu Heuss an Dehio, 14.2.1961,. SBTH, NI Heuss, N
1221/225 (= BA); Heuss an Wilhelm Heile, 25.3.1963, SBTH, NI Heuss, N 1221/236 (=
BA); Heuss an Helmut Gollwitzer, 28.12.1962, SBTH, NI Heuss, N 1221/233 (= BA).

90 Vgl. Heuss: Vorspiele des Lebens. Tiibingen 1953, S. 196-198, 245-248, 259-262, 280-283,
300f, 315f. Ders.: Naumann (1957, wie Anm. 51). Von 1949 bis 1961 hat Heuss insgesamt
zehn Naumann-Reden gehalten, vgl. Theodor Heuss: Kalender der Reden und Vortrige,
Familienarchiv Heuss, Basel.

91 Heuss, Naumann (1957, wie Anm. 51), S. 146f.

133

18.01.2026, 22:27:37, Nic)


https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ternen Rationalismus, sein Mitteleuropa-Konzept als Abwendung vom Impe-
rialismus und »Riickkehr zu Bismarcks kontinentaler Konzeption.«®? Das in
der Weimarer Zeit noch beschworene Charisma des »Fiihrers aus deutscher
Not tritt jetzt ganz zuriick zugunsten von Gesichtspunkten, die offenkundig
auf die gegenwirtige politische Situation zielten: Naumanns pragmatisches
Eintreten fiir eine Zusammenarbeit zwischen Konservativen und Liberalen im
Biilow-Block (1907-1909), sein Bemiihen um eine deutsch-franzdsische Ver-
stindigung, vor allem aber die liberalen Ziige seiner Politik; nunmehr spricht
Heuss nachdriicklich von Naumanns »Glauben an die Gestaltungskraft der
Freiheit«.”

In der politischen Arena spielten die gelehrten Auseinandersetzungen um
Naumanns historische Bewertung keine Rolle. Naumann blieb in den fiinfzi-
ger Jahren bei den Debattenrednern aller Volksparteien bis hinein in den
Deutschen Gewerkschaftsbund® eine zitierfahige Autoritit, wenn es um Fra-
gen der Gesellschafts- und Sozialpolitik ging. Dies galt zunichst und vor
allem fiir sozialpolitisch engagierte Christdemokraten. So berief sich der
CDU-Abgeordnete Gerhard Schroder in der Bundestagsdebatte iiber die Neu-
regelung der betrieblichen Mitbestimmung im Juli 1950 auf Naumanns »Neu-
deutsche Wirtschaftspolitik, als er, ganz im Sinne Naumanns, den emanzipa-
torischen Aspekt der Mitbestimmung heraushob und die betriebliche Mitbe-
stimmung als ein Instrument der Synthese von sozialer Gerechtigkeit und
okonomischem Nutzen pries.”> Auf dem Bremer Parteitag der CDU versuchte
Bundestagsprésident Eugen Gerstenmaier 1958 in einer Grundsatzrede iiber
»Staatsordnung und Gesellschaftsbild« einen Briickenschlag zwischen sozia-
lem Protestantismus (dem er sich selbst zurechnete), sozialem Katholizismus
und sozialem Liberalismus, wie er von Naumann vertreten wurde. Das Ver-
bindende aller drei Strdmungen sah Gerstenmaier im Personalismus sowie in
der doppelten Frontstellung gegen den liberalen Nachtwichterstaat einerseits
und den sozialistischen Versorgungsstaat andererseits.”®

Noch eindeutiger als Gerstenmaier reklamierte wenig spéter der junge SPD-
Abgeordnete Erhard Eppler Naumann fiir seine Partei. Bereits im Bundestag

92 Ebd, S. 151.

93 Ebd., S. 154f. Erstmals erscheint Naumann hier, S. 151f, als Verteidiger der »Biirger-
rechte«, was in Naumann-Biographie nur angedeutet wurde, vgl. Heuss, Naumann (1937,
wie Anm. 1), S. 429, 473.

94 Vgl. Klaus Peter Schulz: Vom Proletarier zum Wirtschaftsbiirger. Die politischen Auswir-
kungen des Mitbestimmungsrechtes. In: Gewerkschaftliche Monatshefte 2 (1951), S. 184-
189, hier S. 186.

95  Vgl. Gerhard Schréder in der 80. Sitzung des Deutschen Bundestages, 27.7.1950, Verhand-
lungen des Deutschen Bundestages, 1. Wahlperiode 1949-1953. Stenographische Berichte
Bd. 4, S.2933C.

96 Eugen Gerstenmaier: Staatsordnung und Gesellschaftsbild. Rede auf dem Bundesparteitag
der CDU in Kiel. In: Christlich-Demokratische Union Deutschlands: 8. Bundesparteitag.
Hamburg 1958, S. 90-108, sowie seine Replik auf S. 177-183, mit Naumann-Beziigen auf
S. 92,95, 102, 106, 178, 180.

134

18.01.2026, 22:27:37, Nic)


https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der fiinfziger Jahre hatten Sozialdemokraten gelegentlich aus Naumanns
Schriften, etwa aus seinen »Sozialen Briefen an reiche Leute« zitiert, °” doch
schuf erst das Godesberger Programm von 1959 die Voraussetzung dafiir,
dass Eppler, selbst aus bildungsbiirgerlich-protestantischem Elternhaus mit
Naumannscher Tradition stammend, Naumann zum programmatischen
Ahnen seiner Partei kiiren konnte. In einer schmalen, aus einem Vortrag her-
vorgegangenen Broschiire skizzierte Eppler Naumanns politischen Weg vom
christlich-sozialen Pfarrer zum sozialliberalen Politiker als eine geradlinige,
schliissige Entwicklung.”® Naumanns Geschichtsbild, seine imperialistische
Haltung, sein Nationalismus und seine zeitweilige Begeisterung fiir Wilhelm
II. blendete Eppler aus, um den Blick freizugeben auf einen progressiven
Sozialliberalen, bei dem er wesentliche Elemente des Godesberger Pro-
gramms der SPD vorgeformt sah: den demokratischen Sozialismus auf markt-
wirtschaftlicher Grundlage, die kollektive gesellschaftliche Interessenvertre-
tung, die Tarifautonomie, die Achtung der Kirchen und Religionsgemein-
schaften, die freiheitlich-demokratische Verfassung. Von Naumanns »neuem
Liberalismus« fiihrte in Epplers Augen ein direkter Weg zur Godesberger
Sozialdemokratie, wiahrend er die FDP als wirtschaftsliberale Partei auf der
Seite des »alten Liberalismus« vor seiner Erneuerung durch Naumann veror-
tete. Naumanns Enkel seien Naumann ndher als seine S6hne — mit dieser
These deutete Eppler an, dass Naumanns politischer Ziechsohn Heuss auch im
politischen Raum nicht mehr iiber das Deutungsmonopol in Sachen Naumann
verfiigen konnte, zumal Eppler selbst auf seinen GrofBvater, einen aktiven
Ulmer Naumannianer, verweisen konnte.”

In der FDP registrierte man die Vereinnahmung Naumanns durch andere Par-
teien schon friihzeitig mit Unbehagen,'® zumal es sich die CDU nicht neh-
men lieB, in der zugespitzten Wahlrechtsdebatte erneut auf Naumanns Option
fiir das Mehrheitswahlsystem zu verweisen.!’! Zwar bezog sich der FDP-

97  Kurt Pohle in der 89. Sitzung des Deutschen Bundestages, 5. Oktober 1950, Verhandlungen
des Deutschen Bundestages, 1. Wahlperiode 1949-1953. Stenographische Berichte Bd. 5,
S.3324D.

98 Erhard Eppler: Liberale und Soziale Demokratie. Zum politischen Erbe Friedrich Nau-
manns. Villingen 1961; vgl. auch ders.: Komplettes Stiickwerk. Erfahrungen aus fiinfzig
Jahren Politik. Frankfurt 2. Aufl. 2001, S. 53f, 128, 156.

99  An seiner sozialdemokratischen Aneignung Naumanns hélt Eppler bis heute fest, vgl. ders.,
Stiickwerk (wie Anm. 98), S. 128.

100 »Meine Damen und Herren, wenn einer in diesem Hause das Recht hat, sich auf Friedrich
Naumann zu berufen, dann sind wir es. (Lachen und Zurufe von links)«, Richard Hammer in
der 162. Sitzung des Deutschen Bundestages, 13.9.1951, Verhandlungen des Deutschen
Bundestages, 1. Wahlperiode 1949-1953. Stenographische Berichte Bd. 9, S. 6576A. Die
AuBerung fiel in einer familienpolitischen Debatte, in der Hammer Naumann mit dem Wort
zitierte »Politik wird von den Miittern gemacht«, ebd.

101 Hugo Scharnberg in der 134. Sitzung des Deutschen Bundestages, 5.3.1956, Verhandlungen
des Deutschen Bundestages, 2. Wahlperiode 1953. Stenographische Berichte Bd. 28,
S. 6954B.

135

18.01.2026, 22:27:37, Nic)


https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Abgeordnete Richard Hammer in der Mitbestimmungsdebatte des Bundesta-
ges 1950 auf Naumanns Idee eines »Industriebiirgertums«, ' doch ver-
mochte der Rekurs auf Naumann der in Fliigelkimpfe verstrickten und von
Abspaltungen bedrohten Partei bis zum Beginn der sechziger Jahre kaum ori-
entierende Kraft zu vermitteln.!> Vom Naumann-Experten Heuss kam diese
Orientierung jedenfalls nicht. Fiir ihn rangierte die Verantwortung, die er als
Bundesprisident fiir die junge Republik ibernommen hatte, erkennbar vor der
Verantwortung fiir seine Partei, deren Entwicklung er kritisch beurteilte. Um
sein Amt nicht zu beschddigen, libte er parteipolitisch ein hohes Mal} an
Zuriickhaltung.'*

Gleichwohl sah er sich politisch weiterhin in der Tradition Naumanns, etwa
wenn er sich fiir die Entwicklung eines konstruktiven Verhéltnisses der Arbei-
terschaft und der Gewerkschaften zum Staat einsetzte.!®> Dieses Verhiltnis
lag ihm so am Herzen, dass er dariiber auch den Konflikt mit seinem Partei-
freund Thomas Dehler riskierte. Als Dehler auf dem Bad Emser Parteitag der
FDP im November 1952 die Gewerkschaften zu einer Gefahr fiir die junge
Demokratie erklérte und ihnen den Anspruch, als legitime Interessenvertreter
der Arbeiterschaft aufzutreten, rundweg bestritt, warf ihm Heuss » Amoklau-
fen« vor: »[...] aber ich bin doch zu sehr Schiiler von Lujo Brentano und habe
selber gewerkschaftlichen Arbeiten in meinem Leben zu nahe gestanden, um
nicht die Tonlage Threr Rede in diesem Abschnitt fiir vollig verfehlt zu hal-
ten«.! Wenn sich Heuss in seinem Einspruch gegeniiber Dehler dezidiert zur
gewerkschaftsfreundlichen Haltung seines akademischen Lehrers bekannt
hat, so ist dies in zweierlei Hinsicht bemerkenswert. Zum einen markierte er

102 Richard Hammer in der 80. Sitzung des Deutschen Bundestages, 27.7.1950, Verhandlungen
des Deutschen Bundestages, 1. Wahlperiode 1949-1953. Stenographische Berichte Bd. 4,
S. 2945B.

103 In den Sitzungen des FDP-Bundesvorstands fiel Naumanns Name nie, vgl. FDP-Bundesvor-
stand: Die Liberalen unter dem Vorsitz von Theodor Heuss und Franz Bliicher, Sitzungspro-
tokolle 1949-1954, bearb. v. Udo Wengst, Diisseldorf 1990; FDP-Bundesvorstand: Die
Liberalen unter dem Vorsitz von Thomas Dehler und Reinhold Maier. Sitzungsprotokolle
1954-1960, bearb. v. Udo Wengst, Diisseldorf 1991.

104 Vgl. Matthias Weipert: »Verantwortung fiir das Allgemeine?« Bundesprésident Theodor
Heuss und die FDP. Stuttgart 2009.

105 Vgl. sein vermittelndes Gesprach mit dem Vorstand des DGB und den Arbeitgeberverbén-
den am 19.12. und 27.12.1950, SBTH Bundesprisidialamt, Amtszeit Heuss B 122/265
(=BA), sowie seinen diesbeziiglichen Brief an Adenauer vom 28.12.1950. In: Theodor
Heuss/Konrad Adenauer: Unserem Vaterland zugute. Der Briefwechsel, hrsg. u. bearb. v.
Hans Peter Mensing, Berlin 1989, S. 54/58.

106 Thomas Dehler: Rede auf dem Vierten Bundesparteitag der FDP zu Bad Ems am
21.11.1952, Archiv des Liberalismus (ADL) A1-30; Heuss an Dehler, 25.11.1952. In: Theo-
dor Heuss: Lieber Dehler! Briefwechsel mit Thomas Dehler, hrsg. v. Friedrich Henning,
Miinchen/Wien 1983, S. 83-86, hier S. 85; Heuss an Dehler, 28.11.1952, ADL N 1-3023;
vgl. auch Dehlers Reminiszenz: Theodor Heuss zum Gedenken. In: Ders.: Reden und Auf-
sitze. Koln/Opladen 1969, S. 205-210. Zu Dehlers zerriittetem Verhéltnis zu den Gewerk-
schaften vgl. Udo Wengst: Thomas Dehler 1897-1967. Eine politische Biographie. Miin-
chen 1997, S. 187-192.

136

18.01.2026, 22:27:37, Nic)


https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

mit seiner wiederholt betonten gewerkschaftsfreundlichen Haltung!?? inner-
halb seiner Partei, die von sozialem Liberalismus nichts mehr wissen wollte,
eine eigenstindige Position, die in der Tradition Naumanns stand.!®® Zum
andern aber pflegte sich Heuss in solchen Zusammenhingen nicht auf Nau-
mann selbst, sondern auf den Naumannianer Brentano zu berufen. Im Unter-
schied zu den Parlamentariern vermied er es sorgfiltig, Naumann in aktuellen
politischen Fragen zu bemiihen: Die Arbeit am Mythos erlaubte keine konkret
politische Instrumentalisierung.'®®

Dies wurde, wie Monika FaB3bender gezeigt hat, 1958 bei der Griindung der
Friedrich-Naumann-Stiftung auf pragnante Weise deutlich. Der FDP-Bundes-
geschiftsfilhrer Werner Stephan, der sich selbst in der Tradition Naumanns
sah,''" hatte die Griindung der Stiftung in enger Abstimmung mit Theodor
Heuss betrieben, der sich mit seiner Autoritét als Bundesprésident intensiv in
die Besetzung der Gremien eingeschaltet hatte. So positionierte sich die am
19. Mai 1958 offiziell gegriindete Stiftung nicht als Parteischule, sondern eher
im Sinne von Naumanns »Staatsbiirgerschule« und in freundlicher Distanz
zur FDP.!!'! Der in der Satzung definierte Stiftungszweck bezog sich explizit
auf die »liberalen, sozialen und nationalen Ziele Friedrich Naumanns«, die es
politisch interessierten Biirgern zu vermitteln galt. Eine enge Anbindung an
die FDP schwebte auch Heuss offenbar nicht vor, denn er empfahl fiir die
Besetzung der Gremien bevorzugt Wissenschaftler, Publizisten und Industri-
elle, die er personlich schitzte, darunter freilich nur wenige aktive Parteilibe-
rale."'? In der Ansprache »Friedrich Naumanns Erbe, die er am 14. Novem-

107 Vgl. Heuss Ansprachen vor Bergarbeitern in Duisburg-Huckingen am 2.2.1950, in Bochum
am 24.9.1950, vor den Arbeitern und Angestellten der Borsig-Werke in Berlin-Tegel am
28.1.1952, S. 4f, zur Hundertjahrfeier der Hiittenwerke Ruhrort-Meiderich am 4.11.1952,
S. 8f, alle SBTH NI Heuss 8/79 (=DLA), vor dem Bundesverband der Deutschen Industrie
am 5.5.1952, S. If (mit Berufung auf Brentano) SBTH NI Heuss 9/96 (=DLA). Alle diese
Reden stehen erkennbar in der Tradition Naumanns, der freilich an keiner Stelle erwéhnt
wird.

108 Hans Vorlidnder: Der soziale Liberalismus der F.D.P. In: Karl Holl/Giinther Trautmann/
Hans Vorlander (Hrsg.): Sozialer Liberalismus. Gottingen 1986, S. 190-226, hier S. 198,
sieht in der Sozialpolitik eine »terra incognita« der FDP der fiinfziger Jahre. Zur program-
matischen Entwicklung der FDP in den fiinfziger und sechziger Jahren vgl. Jorg Michael
Gutscher: Die Entwicklung der FDP von ihren Anfingen bis 1961, 2. Aufl. 1984, S. 100-
119; Juling, Entwicklung (wie Anm. 80); Hans-Heinrich Jansen: Dritte Kraft oder Partei der
Mitte? Die FDP in den fiinfziger Jahren, ungedr. Habilitationsschrift, Frankfurt am Main
2000, sowie die Bilanz bei Fleck, Sozialliberalismus (wie Anm. 35), S. 534-537.

109 Zu Beginn der 1960er Jahre war von einer »Art Naumann-Renaissance« die Rede, vgl. Kurt
Oppel: Friedrich Naumann. Zeugnisse seines Wirkens. Stuttgart 1961, S. 5; vgl. hierzu das
Urteil Nipperdeys, Deutsche Geschichte, (wie Anm. 2), oben S. 114.

110 Vgl. Werner Stephan: Acht Jahrzehnte erlebtes Deutschland. Ein Liberaler in vier Epochen.
Diisseldorf 1983, S. 37f.

111 Vgl. Fassbender, Grundlage (wie Anm. 46), S. 29 mit Anm. 90, sowie die hierzu nicht allzu
ergiebige Korrespondenz von Heuss in SBTH, NI Heuss, N 1221/470 (= BA).

112 Vgl. FaBBbender, Grundlage (wie Anm. 46), S. 30f, 32 (Zit.), 35f. Stephan hingegen erweckt
in seinen Erinnerungen den Eindruck, Heuss habe die Stiftung sehr wohl an der Seite der
FDP gesehen, vgl. Stephan, Jahrzehnte (wie Anm. 110), S. 316.

137

18.01.2026, 22:27:37, Nic)


https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ber 1958 beim Griindungsfestakt hielt, warnte er ausdriicklich vor einer Dog-
matisierung Naumanns,'!* und einmal mehr zeichnete er jenes historisierende
Bild, das er in der Erstauflage seiner Naumann-Biographie entwickelt hatte.
Im Mittelpunkt der Rede stand Naumann als »Erwecker« und politischer Pad-
agoge, der als »Lernender vor den Wirklichkeiten« keine festen Dogmen
kannte, sondern sich durch einen elementaren Liberalismus sowie die Freiheit
der sittlichen Entscheidung ausgezeichnet habe. Mit diesem betont metapoli-
tischen Naumann-Bild musste Heuss vor allem diejenigen enttduschen, denen
es um die Weiterentwicklung liberaler Theorie und Praxis ging. Hinzu kam
ein weiteres: Der bildungsbiirgerlich-altviterliche Habitus, in dem Heuss dem
Namenspatron der neuen Stiftung retrospektiv die politischen Konturen
nahm, schien insbesondere jlingere Liberale zu enttduschen, denen es um eine
programmatische Profilierung und Erneuerung der Partei zu tun war. So
drgerte sich der junge Wolfgang Schollwer, damals Redakteur der »freien
demokratischen Korrespondenz, iiber die feierlich-herablassende Art, in der
Heuss seine Deutungshoheit iiber Naumanns Erbe inszenierte. In der Riick-
schau kritisierte Karl-Hermann Flach, einer der programmatischen Vordenker
der Partei, jene Naumann-Verehrer, denen es nicht gelungen sei, den Libera-
lismus aus seiner »besitzbiirgerlichen Erstarrung« zu befreien und die er
historisch fiir den Niedergang des organisierten Liberalismus verantwortlich
machte.''* Wen er damit auch meinte, lag auf der Hand.'"

Zumindest in ihrer Griindungsphase entwickelte sich die Friedrich-Naumann-
Stiftung in jenem Sinn, der wohl auch Heuss vorgeschwebt hatte. Unter der
Leitung des Tiibinger Rechtsphilosophen Walter Erbe berief sich die Stiftung
hinsichtlich ihres Bildungsauftrags explizit auf Naumann und orientierte ihre
Arbeit an einem bildungsbiirgerlichen Liberalismusbegriff, der dem von
Heuss akzentuierten »Elementarliberalismus« Naumanns nahe kam, jedoch
wenig Beriihrungspunkte mit der Politik der FDP zeigte.!'® Mit der Griindung
der Naumann-Stiftung hatte sich demnach das Naumann-Bild von Heuss in

113 Vgl. Heuss, Naumanns Erbe (wie Anm. 51), S. 13.

114 Vgl. Wolfgang Schollwer: Liberale Opposition gegen Adenauer. Aufzeichnungen 1957-
1961, hrsg. v. Monika FaBbender, Miinchen 2. Aufl. 1991, S. 60 (Tagebucheintrag v.
15.11.1958): »So muB es wohl auch vor fiinfzig Jahren in Deutschland zugegangen sein,
wenn Majestit sich einmal dazu herablieSen, mit der biirgerlichen Plebs zu plaudern«; Karl
Hermann Flach: Kleiner liberaler Katechismus (1971). In: Ders.: Mehr Freiheit fiir mehr
Menschen. Beitrdge zur liberalen Politik. Baden-Baden 1979, S. 55-60, hier S. 59.

115 Vgl. Flach auf dem Stuttgarter Dreikonigstreffen der FDP am 6.1.1972: »Ich sage ganz ehr-
lich, daB3 ich dem jungen Reinhold Maier, dem jungen Theodor Heuss, wie sie zusammen
mit dem damals am Ende seiner Kraft stehenden Friedrich Naumann vor gut einem halben
Jahrhundert zum ersten Mal an einer sozial-liberalen Losung fiir Deutschland arbeiteten,
innerlich néher stand, als den fiir meinen Geschmack eine Spur zu staatsmédnnisch geworde-
nen gereiften Gestalten«, Flach: »Von Reinhold Maier am meisten gelernt«. In: Ders., Frei-
heit (wie Anm. 130), S. 127-129, hier S. 127f.

116 Vgl. Faflbender, Grundlage (wie Anm. 46), S. 50f, sowie den im Anhang (S. 239-251) wie-
dergegebenen Essay von Walter Erbe: Liberalismus in heutiger Zeit (1960).

138

18.01.2026, 22:27:37, Nic)


https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der politischen Bildung institutionalisiert. In diesem Sinn leistete die Stiftung
fiir die Naumann-Forschung wissenschaftliche Grundlagenarbeit, indem sie
ihrem Namenspatron zwischen 1964 und 1969 eine sechsbindige Werkaus-
gabe widmete.!!” Heuss hatte den Herausgeber des ersten Bandes, der eine
Auswahl aus Naumanns religidsen Schriften dokumentierte, noch nach Kraf-
ten unterstiitzt und wenige Wochen vor seinem Tod ein Geleitwort beigesteu-
ert.!8 Der mit der Herausgabe der Binde 2 bis 5 beauftragte Kolner Historiker
Theodor Schieder bezog eine vermittelnde Haltung zwischen den Positionen
von Heuss und Werner Conze. Doch verwies Schieder, anders als Heuss, auf
die anhaltende Aktualitit der Ideen Naumanns,''” und die ambitionierten Ein-
leitungen der wissenschaftlichen Bearbeiter zeigten, dass Theodor Heuss*
Naumann-Biographie fiir sie nicht mehr das Referenzwerk bildete. Sie stellten
Naumann vielmehr in den damals von der historischen Forschung zum Kai-
serreich entwickelten Deutungsrahmen: Ziemlich genau mit Heuss* Tod 1963
hatte sich die Naumann-Interpretation endgiiltig von seinem autoritativen
Interpreten gelost.

4. Unterwegs nach Freiburg: Naumann sozialliberal

Die Beitridge des ersten Bandes der Schriftenreihe der Friedrich-Naumann-
Stiftung atmeten noch spiirbar den Geist eines kulturkritisch gestimmten, bil-
dungsbiirgerlichen Liberalismus, der die Freiheit durch die kommerzialisierte
Massengesellschaft, den Verbindestaat, die Verselbststindigung des Wohl-
fahrtsstaats und den Kommunismus bedroht sieht. So zdhlte Walter Erbe,
Vorsitzender des Griindungsvorstands, in seinem eindringlichen Essay »Libe-
ralismus in heutiger Zeit«, hervorgegangen aus einer Rede auf dem Berliner
Bundesparteitag der FDP 1959, zu den Bedrohungen der Freiheit an erster
Stelle die moderne Massendemokratie mit ihren Normierungstendenzen, fer-
ner den »schweigend vorausgesetzten Materialismus«, »blindwiitiges Nurver-

117 Friedrich Naumann: Werke, hrsg. im Auftrag der Friedrich-Naumann-Stiftung, Bd.1: Reli-
giose Schriften, hrsg. u. bearb. v. Werner Uhsadel, K6ln/Opladen 1964; Bd. 2: Schriften zur
Verfassungspolitik, hrsg. v. Theodor Schieder, bearb.v. Wolfgang Mommsen, Opladen
1966; Bd. 3: Schriften zur Wirtschafts- und Gesellschaftspolitik, hrsg. v. Theodor Schieder,
bearb. v. Wolfgang Mommsen, K6In/Opladen 1966; Bd. 4: Schriften zum Parteiwesen und
zum Mitteleuropaproblem, hrsg. v. Thomas Nipperdey u. Wolfgang Schieder, Opladen/
Koln 1966; Bd. 5: Schriften zur Tagespolitik, hrsg.v.Theodor Schieder, bearb.v. Alfred
Milatz, K6ln/Opladen 1967; Bd. 6: Asthetische Schriften, hrsg. u. bearb. v. Heinz Laden-
dorf, Opladen/Koln 1969.

118 Vgl. den Briefwechsel zwischen Heuss und Walter Uhsadel 1962/63, SBTH, NI Heuss, N
1221/263 (= BA), dem Heuss noch seine personlichen Naumanniana zur Verfiigung gestellt
hatte; Heuss, Geleitwort (wie Anm. 51).

119 Vgl. Schieders Vorwort zu Naumanns Schriften zur Verfassungspolitik (wie Anm. 117),
S. IX-XXX, die er als »Chronik deutscher Misserfolge und doch zugleich deutscher Chan-
cen« sowie als »Verzeichnis deutscher Moglichkeiten, der groBlen Alternativen« liest (S.
XVIIf), Distanzierung von Conze S. XVIf, zu Naumanns Aktualitit S. XVII-XIX.

139

18.01.2026, 22:27:37, Nic)


https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dienertum« und die Verheiungen moderner Konsumwerbung.'?® Erbe lehnte
die »eifernde These des Amerikaners Hayek« ausdriicklich ab und wollte in
der sozialen Marktwirtschaft das Adjektiv »sozial« betont wissen, nahm aber
dem Begriff sogleich seine StoBkraft, indem er ihn unverbindlich ins Anthro-
pologische wendete.!?! Auf dieser anthropologisch-humanistischen Ebene
brachte er schlieBlich auch Naumann ins Spiel: Dessen Anliegen sei es gewe-
sen, »aus Klassen Menschen [zu] machen«.!?? Mit solchen Referenzen prilu-
diert Erbe die kulturprotestantisch-personalistische Naumann-Rezeption, die
auch die anderen Beitrigen des Bandes kennzeichnet.!?® Im Unterschied zur
historisierenden Naumann-Deutung bei Heuss zeichnete sich hier eine kultur-
kritische Aneignung Naumanns ab, die sich gegeniiber den vielfach perhor-
reszierten Tendenzen der gesellschaftlichen Moderne defensiv verhielt und
zugleich gegeniiber einem nur 6konomisch bestimmten Marktliberalismus
deutlich abgrenzte. In diesem Sinn pflegte Erich Mende auf den Bundespartei-
tagen der FDP von 1960 und 1961 in Anwesenheit von Heuss auf dessen Leh-
rer Naumann zu verweisen: Mende sah in Naumann die Antithese zum Kol-
lektivismus und zu den Vermassungstendenzen der Moderne; er stand ihm fiir
eine »Vermenschlichung des Staates«.'** Paradigmatisch fiir die damals hiu-
fig anzutreffende Reduktion des Naumannschen Ansatzes auf seinen Persona-
lismus mag die Bemerkung des Delegierten Eduard Leuze stehen, der in Stutt-
gart vor einer »sozialen Sturmflut« warnte und ihr entgegenhielt: »Sozial sein
heiBt seit Friedrich Naumanns Zeiten hilfsbereit sein«.!?® Diese politische
Entkernung Naumanns schloss nahtlos an das metapolitische, das sittliche
Moment in Naumanns Wirken herausstellende Naumann-Bild bei Theodor
Heuss an.

120 Walter Erbe: Liberalismus in heutiger Zeit, in: Ders. u.a. (Hrsg.): Die geistige und politische
Freiheit in der Massendemokratie. Stuttgart 1960, S. 7-27, hier S. 10, wieder abgedruckt
unter dem Titel »Freiheit als Beruf und Berufung«. In Peter Juling (Hrsg.): Was heilit heute
liberal?. Stuttgart 1978, S. 63-80, sowie in FaB3bender, Grundlage (wie Anm. 46), S. 239-
251.

121 »Um wirklich menschlich zu werden, muf3 der Mensch sozial sein«, Erbe, Liberalismus (wie
Anm. 120), S. 13.

122 Ebd., S. 20.

123 Etwa bei Hans Wenke: Erziehung zur Freiheit der Personlichkeit. In: Walter Erbe (Hrsg.):
Die geistige und politische Freiheit in der Massendemokratie. Stuttgart 1960, S. 28-56, hier
S. 28f; Paul Luchtenberg: Der liberale Bildungsbegriff und die piadagogische Wirklichkeit,
ebd., S.94-125, hier S.99, 125; Theodor Litt: Kulturpolitik als Priifstein freiheitlicher
Staatsgestaltung, ebd., S. 126-150, hier S. 126, sowie in Erbes Vorwort, S. 5f.

124 Erich Mende: Einigkeit, Recht und Freiheit. Rede auf dem 11. Bundesparteitag der FDP in
Stuttgart am 28. 1. 1960, Masch. Protokoll d. Parteitags, UB Augsburg 140 MG 15352,
P967 — 1960-1963 (Mikrofilm)., S. 2. Vgl. auch ders.: Freies Volk. Rede auf dem 12. Bun-
desparteitag der FDP in Frankfurt am Main am 23.3.1961, in der er neben Platon und Ari-
stoteles, Galilei und Kopernikus, Kant, Schiller und Wilhelm von Humboldt auch Naumann
als »Beispiel fiir die Wirksamkeit der liberalen Idee« nannte, masch. Parteitagsprotokoll,
ebd., S. 3, sowie Mendes Memoiren: Die neue Freiheit. 1945-1961. Miinchen/Berlin 1984,
S.68.

125 Eduard Leuze auf dem Stuttgarter Parteitag am 29.1.1960, Masch. Parteitagsprotokoll (wie
Anm. 124), S. 11.

140

18.01.2026, 22:27:37, Nic)


https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Neben der metapolitischen und der kulturkritischen Naumann-Rezeption kri-
stallisierte sich seit Beginn der sechziger Jahre in der FDP zdgernd eine dritte,
sozialliberale Lesart heraus, zunéchst bei dem vormaligen »Jungtiirken« und
FDP-Fraktionsvorsitzenden im nordrhein-westfialischen Landtag, Wolfgang
Déring. Er berief sich mehrfach auf Naumann, als er auf dem Parteitag seines
Landesverbandes in Aachen 1960 daran erinnerte, dass Arbeiterbildungsver-
eine, Genossenschaften und Gewerkschaften urspriinglich aus liberalem Geist
gegriindet worden seien.'?® Thm zufolge sollte sich der Liberalismus aus sei-
ner besitzbiirgerlichen Orientierung 16sen und als »dritte Kraft« auch sozial-
und gesellschaftspolitisch Profil zeigen. Als sich die FDP wihrend der sech-
ziger Jahre im Parteiengefiige neu zu positionieren hatte, kam auch die libe-
rale Programmdebatte in Bewegung, zunichst in der Deutschland- und Bil-
dungspolitik, ab dem Hannoveraner Parteitag 1967 auch in der Gesellschafts-,
Wirtschafts- und Finanzpolitik.'?” Dabei diente Naumann jenen Kriften in der
FDP, die auf einen gesellschafts- und sozialpolitisch erneuerten Liberalismus
hinarbeiteten, als Anker einer spezifisch sozialliberalen Traditionsbildung.'?®
Eine solche historische Riickversicherung schien um so gebotener, als die pro-
grammatische Modernisierung der FDP, wie sie im Vorfeld und wihrend der
sozialliberalen Koalition betrieben wurde, auf erheblichen parteiinternen
Widerstand und strukturelle Grenzen stieB.'>” Im Zuge dieser zwischen 1967
und 1971 betriebenen Programmdiskussion waren es insbesondere Karl-Her-
mann Flach und Werner Maihofer, die Naumann zur historischen Referenz-
figur eines programmatisch erneuerten Liberalismus aufbauten.

Bereits 1959 hatte Flach, Absolvent der Deutschen Hochschule fiir Politik und
Bundesgeschiftsfiihrer der FDP, auf das »zeitweilige soziale Versagen« des
Liberalismus im 19. Jahrhundert hingewiesen und an Friedrich Naumann als
seinen Erneuerer erinnert.!*® Dabei hatte er zunichst, dhnlich wie Mende,
noch Naumanns Diktum von der »Vermenschlichung des Staates« im Sinn,

126 Wolfgang Doring: Was ist die liberale Idee heute noch wert? In: Juling, liberal (wie Anm.
120), S. 84-89 (Ausziige), hier S. 86.

127 Zu den einzelnen Stationen vgl. Heino Kaack: Die F.D.P. Grundri} und Materialien zu
Geschichte, Struktur und Programmatik. Meisenheim am Glan. 3. Aufl. 1979, S. 24-48;
Peter Juling: Programmatische Entwicklung der FDP 1946 bis 1969. Meisenheim am Glan
1977; Lothar Albertin: Die Koalitionspolitische Umorientierung der FDP 1966-1969: Fall
oder Modell? In: Ders. (Hrsg.): Politischer Liberalismus in der Bundesrepublik. Gottingen
1980, S.211-221; zugespitzt Peter Losche/Franz Walter: Die FDP. Richtungsstreit und
Zukunftszweifel. Darmstadt 1996, S. 48-92.

128 Vgl. hierzu die Mehrzahl der Autoren in Juling, liberal (wie Anm. 120).

129 Vgl. Vorlander, Liberalismus (wie Anm. 108).

130 Karl-Hermann Flach: Der Freiheitsbegriff in der Welt der Technik (1959). In: Ders.: Libe-
raler aus Leidenschaft. Miinchen/Giitersloh/Wien 1974, S. 55-68, hier S. 62f. Eine Biogra-
phie Flachs steht noch aus, vgl. einstweilen die Skizze von Barthold Witte: Liberale Politik
fiir Deutschland. Karl-Hermann Flach und sein Beitrag zur Reform des politischen Libera-
lismus. In: Karl-Hermann Flach: Mehr Freiheit fiir mehr Menschen. Beitrdge zur liberalen
Politik. Baden-Baden 1979, S. 8-18.

141

18.01.2026, 22:27:37, Nic)


https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

doch blieb er bald nicht mehr bei der wohlfeilen Formel stehen.!3! Nach sei-
nem Ausscheiden aus dem Amt des Bundesgeschéftsfiihrers 1961 plddierte er
als Redakteur der Frankfurter Rundschau dafiir, die FDP aus ihrer Biirger-
block-Haltung zu befreien und fiir ein Biindnis mit den Sozialdemokraten zu
offnen. Als er im Herbst 1966 provozierend fragte, »ob die Liberalen in Zeiten
des politischen Umbruchs Stiitze der alten oder Wegbereiter der neuen
Krifte« sein wollten, so war dies Naumannsche Rhetorik.!*?> Den spiteren
Verehrern und Adepten Naumanns hingegen warf er Unfihigkeit vor, den
Liberalismus aus seiner »besitzbiirgerlichen Erstarrung« zu befreien und
damit zukunftsfihig zu machen.!3* Im unmittelbaren Vorfeld des Freiburger
Parteitags von 1971, auf dem er in das neu geschaffene Amt des Generalse-
kretdrs gewdhlt wurde, kam Flach in einer kritischen Positionsbestimmung
des Liberalismus immer wieder auf Naumann zuriick. Ganz im Geist der Zeit
griff er auf ideologiekritische Denkfiguren zuriick, sprach von »liberalen
Phrasen« als »ideologischem Schleier«, hinter dem sich handfeste Interessen
verbergen wiirden, und bezeichnete in seinem »Kleinen liberalen Katechis-
mus« — eine Anspielung an Naumanns »nationalsozialen Katechismus« — den
abstrakten Freiheitsbegriff als »Waffe in den Héidnden einer begrenzten
Schicht« zur » Abwehr der Anspriiche breiter Schichten«.!** Das waren unge-
wohnte Tone in liberalen Kreisen. Indem Flach seiner Partei einen dritten
Weg liberaler Gesellschaftsreform zwischen Konservativismus und Sozialis-
mus empfahl, verortete er den Liberalismus zu Beginn der 1970er Jahre in
historischer Analogie zu Naumanns Projekt einer biirgerlichen Sozialreform.
Der Konfrontation zwischen dem Marxismus auf der einen und dem sich in
die konservative Wagenburg zuriickziehenden Biirgertum auf der anderen
Seite konnte er nichts abgewinnen und proklamierte stattdessen in einer wie-
derum an Naumann erinnernden Fortschrittsrhetorik »Mehr Freiheit fiir mehr
Menschen«.' Flach lieB keinen Zweifel daran, dass fiir ihn Naumann in der
Geschichte des Liberalismus eine schlechthin entscheidende Figur war, weil
er die Verkrustungen des Liberalismus im spdten Kaiserreich erkannt und
einen sozialen Liberalismus dagegen gesetzt hatte. So apostrophierte er in sei-
ner Antrittsrede als Generalsekretiar der FDP auf dem Freiburger Bundespar-
teitag 1971 Naumann als »groflen Denker«, den es »nicht nur bei Kerzenlicht
und Streichquartett in wohlgesetzten Reden zu feiern, sondern beim Wort zu

131 Karl-Hermann Flach: Kennen Sie eigentlich die FDP? Bonn 1963, S. 92.

132 Flach in der Zeitschrift »liberal«, hier zitiert nach Vorlénder, Liberalismus (wie Anm. 129),
S. 202.

133 Ders.: Kleiner liberaler Katechismus. In: Ders.: Noch eine Chance fiir die Liberalen. Eine
Streitschrift. Frankfurt 1971, S. 12-19, hier, S. 19.

134 Karl-Hermann Flach: Sorge um die Liberalitét (1971). In: Ders., Liberaler (wie Anm. 114),
S. 74-84, hier S. 76; ders., Katechismus (wie Anm. 133) S. 18f.

135 Vgl. ders., Freiheit (wie Anm. 130).

142

18.01.2026, 22:27:37, Nic)


https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nehmenc gelte.!3® Mit solchen Formulierungen lieB Flach einmal mehr erken-
nen, dass er nicht eben viel von jener metapolitischen Naumann-Verehrung
hielt, wie sie Theodor Heuss betrieben hatte. '3’

Thren konsequentesten Niederschlag fand Flachs Versuch einer Neupositio-
nierung des politischen Liberalismus in den von einer Programmkommission
unter Werner Maihofer entwickelten Freiburger Thesen, mit denen die FDP,
nunmehr Regierungspartei in der sozialliberalen Koalition, den Versuch
unternahm, ihre spezifisch gesellschaftspolitische Problemlosungskompetenz
unter Beweis zu stellen.!*® Bedingt wurde dieser programmatische Kraftakt
durch ein vielschichtiges Biindel von Faktoren, die vom Wandel der Sozialde-
mokratie seit Godesberg, der Verschiebung der Wihlerbasis vom alten zum
neuen Mittelstand und der wirtschaftlichen Hochkonjunktur iiber die Ideolo-
gisierung des politischen Diskurses Ende der sechziger Jahre bis hin zur
demographischen Situation und den personellen Wechseln an der Parteispitze
reichten.!* Ein entscheidender und zugleich kontingenter Ausloser war der
zunéchst nicht absehbare Machtwechsel vom Herbst 1969, den die Freiburger
Thesen zwei Jahre spiter gleichsam programmatisch ratifizierten.

Das Freiburger Parteiprogramm plidierte in seiner Einleitung fiir den Schutz
der Menschenwiirde und die Selbstbestimmung (These 1), fiir den Abbau von
Unmiindigkeit und Abhangigkeit (These 2), flir die Demokratisierung der
Gesellschaft (These 3) und fiir die Reform der Kapitalismus (These 4), um
sodann in 48 weiteren Thesen in den Bereichen der Eigentumsordnung, der
Vermogensbildung, der Mitbestimmung und der Umweltpolitik Reformen
anzumahnen. Wie sehr sich dieses Programm, das mit Emphase auf den miin-
digen Biirger setzte, der sozialliberalen Tradition Friedrich Naumanns ver-
pflichtet sah, machen die einfiihrenden Traktate von Maihofer und Flach ein-
dringlich deutlich. Maihofer verwies in seiner von Fortschrittspathos getrage-
nen Einflihrung bei der Begriindung der klassischen liberalen Prinzipien auf
Kant und John Stuart Mill, wahrend er die Demokratisierung der Gesellschaft
und Wirtschaft und die Reform des Kapitalismus vor allem mit Naumann

136 Ders.: Die Zukunft der Liberalen. In: Ders., Liberaler (wie Anm. 114), S. 115-124, hier
S. 116.

137 Dies machte er auf dem Dreikénigstreffen der baden-wiirttembergischen FDP 1972 deut-
lich: Thm habe der junge Theodor Heuss an der Seite Naumanns innerlich ndher gestanden
habe als der spétere Staatsmann, ders.: »Von Reinhold Maier am meisten gelernt«. In: Ders.,
Freiheit (wie Anm. 130), S. 127-129, hier S. 127f.

138 Vgl. Karl-Hermann Flach/Werner Maihofer/Walter Scheel (Hrsg.): Die Freiburger Thesen
der Liberalen. Reinbek 1972; Vorldnder, Liberalismus (wie Anm. 129); Hartmut Haus-
mann: Die Freiburger Thesen. In: Wolfgang Mischnick: Verantwortung fiir die Freiheit. 40
Jahre F.D.P. Stuttgart 1989, S.215-228; Theo Schiller: Der kurze Sommer des sozialen
Liberalismus. In: Vorgénge 49 (2010), S. 69-77.

139 Vgl. hierzu insgesamt Vorldnder, Liberalismus (wie Anm. 108), S. 203-208.

143

18.01.2026, 22:27:37, Nic)


https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

begriindete, dem er mit einem langen Zitat aus dem Jahr 1908 das Schlusspla-
doyer iiberlieB.'*

Der ungewdhnlich hohe Aufwand an historisch-theoretischer Legitimation,
den Maihofer dem Programm angedeihen lieB3, erklirt sich aus dem generell
theoriefreudigen Zeitklima, vor allem aber aus dem Umstand, dass die Frei-
burger Thesen altliberale Tabus wie die Vermdgensverteilung und die Dispo-
sition iiber Produktionsmittel antasteten. Dabei hatte der vielfache Verweis
auf Naumann neben den Rekursen auf die liberalen Theoretiker des 18. und
19. Jahrhunderts den besonderen Vorzug, dass bereits Naumann die
Geschichte des Liberalismus sozialliberal interpretiert hatte. Zudem konnte
Naumann iiber die metapolitische Spur, die Heuss in seinem politischen und
publizistischen Werk gelegt hatte, als ein des Sozialismus vollkommen unver-
déchtiger Mann erscheinen. Darauf hob vor allem Flach ab, der in den Frei-
burger Thesen »nichts anderes [...] als eine Aktualisierung der Lehren von
Friedrich Naumann« sah und in einer ironischen Volte dessen Schiiler Heuss
als Kronzeugen dafiir anfiihrte, dass dieses Programm nur liberal, keineswegs
aber sozialistisch zu lesen sei.'*! In der Tat hatten die Freiburger Thesen nir-
gends auf die Uberwindung der bestehenden marktwirtschaftlichen Ordnung,
sondern auf deren Demokratisierung und Stabilisierung auf dem Wege der
Reform gesetzt. In der Tradition Naumanns stand das Programm auch inso-
fern, als es in seinem Demokratisierungsversprechen sowohl auf die Autono-
mie des miindigen Biirgers und nicht weiter explizierte Maximen sozialer
Gerechtigkeit als auch auf die Steigerung der Effizienz der 6konomischen und
gesellschaftlichen Ordnung setzte.'*?

Dass sowohl Flach wie auch Maihofer Naumann selektiv interpretierten und
weite Bereiche seines politischen Denkens ausklammerten, liegt indessen auf
der Hand.'** Anders als in der Geschichtswissenschaft ist eine solche selek-
tive Aneignung im politischen Raum vollig legitim. Thr Verdienst besteht
darin, dass sie Naumann vom metapolitischen Sockel jenes Denkmals, zu dem
ihn Heuss gemacht hatte, heruntergeholt und fiir die politische Programmdis-
kussion fruchtbar gemacht haben. In diesem Licht entfaltet die Naumann-
Rezeption bei Theodor Heuss eine eigentlimliche Ambivalenz: Einerseits
taugten seine Ausfiihrungen zu Naumann kaum jemals als programmatische
Leitlinie oder politische Handlungsempfehlung. Andererseits jedoch wire

140 Werner Maihofer: Liberale Gesellschaftspolitik. In: Flach/Ders./Scheel, Thesen (wie Anm.
138), S. 27-54, hier S. 27, 43f, 47, 51-53. Bereits im Wahlkampf 1969 hatte sich Maihofer
auf Naumann berufen, vgl. Ders.: Liberale Politik 69. Saarbriicken 1969, S. 10.

141 Flach: Mehr Freiheit fir mehr Menschen. In: Ders./Maihofer/Scheel, Thesen (wie Anm.
138), S. 19-24, hier S. 23.

142 Vgl. Maihofer, Gesellschaftspolitik (wie Anm. 140), S. 50.

143 Dies gilt nicht nur fiir Naumanns Imperialismus, sondern auch etwa fiir seine aufgeschlos-
sene Haltung gegeniiber Kartellen, die mit Flachs ordoliberalen Vorstellungen nicht verein-
bar waren.

144

18.01.2026, 22:27:37, Nic)


https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ohne seine unermiidliche Arbeit am Mythos Naumann, ohne seine Mitwir-
kung an der nach seinem Idol benannten Stiftung und ohne die von dieser ins
Werk gesetzten Naumann-Edition die sozialliberale Naumann-Rezeption der
Modernisierer kaum moglich gewesen. Insofern gehort der Sozialliberale
Heuss immerhin indirekt zu den Vorldufern von »Freiburg«.

Politisch ist das Freiburger Programm der FDP Episode geblieben; die politi-
sche Realitét blieb weit hinter den Erwartungen, die dieses Programm vielfach
geweckt hatte, zuriick. Dies lag gewiss auch daran, dass sich die 6konomi-
schen und politischen Rahmenbedingungen nach »Freiburg« in einer Weise
verschoben haben, die einer nachhaltig wirksamen sozialliberalen Konzeption
den Boden entzog.'** Eine Ironie dieser nachholenden sozialliberalen Nau-
mann-Rezeption besteht zudem darin, dass sie einen der Hochindustrialisie-
rung entstammenden Losungsansatz zu einem Zeitpunkt favorisierte, als sich
der Ubergang von der industriegesellschaftlichen Moderne zur nachindustri-
ellen Postmoderne bereits abzuzeichnen begann.!** Dieser Befund lisst sich
noch allgemeiner fassen: Das Kaiserreich ist mittlerweile, anders als noch zu
Zeiten von Theodor Heuss und Karl Hermann Flach, dem kommunikativen
Gedachtnis der Deutschen weitgehend entschwunden; vollsténdig historisiert
bietet es kaum noch Ankniipfungspunkte, auf die sich politische Debatten in
fruchtbarer Weise beziehen konnten.'#® Insofern ergeht es Naumann, auch
unabhdngig von den seiner Erinnerung nicht eben giinstigen Entwicklungen
des deutschen Liberalismus, nicht anders als Bismarck, Bebel oder Wilhelm
II. Die Amnesie in der politischen Arena bedeutet jedoch nicht, dass sich die
Auseinandersetzung mit seinem Werk nicht mehr lohnen wiirde. Im Gegen-
teil: Sie weitet den Blick fiir eine unbefangenere historische Rekonstruktion
seines politischen Denkens und seiner Aneignungen iiber die Parteigrenzen
hinweg und erschlie8t damit nicht zuletzt ein ebenso notwendiges wie will-
kommenes Ideenreservoir gegenwértiger und kiinftiger Selbstreflexion des
Liberalismus.

144 Vgl. hierzu die Analyse von Vorldnder, Sozialer Liberalismus (wie Anm. 108), S. 216-222,
der 1986 von einer Mitte der siebziger Jahre einsetzenden und »seitdem kontinuierlich fort-
schreitenden Regression der F.D.P.« spricht, ebd., S. 219.

145 Vgl. Vorldnder, Sozialer Liberalismus (wie Anm. 108), S. 221; Andreas Rodder: Wertewan-
del und Postmoderne. Gesellschaft und Kultur der Bundesrepublik Deutschland 1965-1990.
Stuttgart 2004.

146 Zuletzt wohl vor zwanzig Jahren in den Diskussionen iiber die historische Bedeutung der
Wiedervereinigung.

145

18.01.2026, 22:27:37, Nic)


https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

18.01.2026, 22:27:37, Nic)


https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Friedrich Naumann in der deutschen Geschichte
	Friedrich Naumann und Heilbronn – Einblicke in das »Netzwerk Jäckh, Bruckmann, Heuss«
	Friedrich Naumann – Symptom und Prototyp einer Theologie der Krise? Annäherungen an ein zeitgenössisches Paradigma
	»Wirklich staatsmännisch veranlagter Kopf« oder eher »Prophet und Lehrmeister«? – Friedrich Naumann als liberaler Politiker im Kaiserreich
	Ein früher Verständigungspolitiker? – Friedrich Naumann und Frankreich
	Friedrich Naumann, Theodor Heuss und der Gründungskonsens der Bundesrepublik

