
9

Beiträge

Wolfgang Hardtwig

Friedrich Naumann in der deutschen Geschichte 

I

In 45 Minuten Friedrich Naumann und seine Stellung in der deutschen 
Geschichte darzustellen, ist eine kaum zu bewältigende Aufgabe.1 Wenn 
überhaupt, so geht das nur in skizzenhafter Verknappung und also auch nur 
mit gelegentlicher Überzeichnung einzelner Konturen einerseits, notwendi-
gen Weglassungen andererseits. Schon der Blick auf die pure Lebenszeit Nau-
manns, 1860-1919, zeigt eine Biographie, die sehr viel mehr als andere von 
Übergängen geprägt ist, vom Druck extremer Gegensätze, von Kontinuitäts-
brüchen und Umschwüngen.2

1 Bei dem vorliegenden Text handelt es sich um die leicht überarbeitete Fassung eines Vor-
trags, der am 22.10.2010 in Heilbronn gehalten wurde. Die Vortragsform ist beibehalten. 
Auf Anmerkungen wurde weitgehend verzichtet, sie dienen hauptsächlich dem Nachweis 
wörtlicher Zitate. Die benutzte Literatur folgt in Anmerkung 2. 

2 Zu Friedrich Naumann: Friedrich Naumann: Werke. Hg. im Auftrag der Friedrich-Nau-
mann-Stiftung von Walter Uhsadel u. a., 6 Bde., Köln / Opladen 1964-1969; Theodor 
Heuss: Das war Friedrich Naumann. Berlin / Wien 1923 (Nachdruck München 1974); Theo-
dor Heuss: Friedrich Naumann. Der Mann, das Werk, die Zeit. Stuttgart / Tübingen 1937, 
München / Hamburg 1968 (3. Aufl.).
Richard Nürnberger: Imperialismus, Sozialismus und Christentum bei Friedrich Naumann. 
In: Historische Zeitschrift 170 (1950), S. 525-548; Werner Conze: Friedrich Naumann. 
Grundlagen und Ansatz seiner Politik 1895-1903. In: Schicksalswege deutscher Vergangen-
heit. Festschrift für S. A. Kaehler. Düsseldorf 1950 (Reprint Goldbach 1993), S. 355-386; 
Erhard Eppler: Die Mehrheit links vom Zentrum. Theoretischer und praktischer Liberalis-
mus – Friedrich Naumann (Vortrag Freiburg 1963). In: Ders., Das Schwerste ist die Glaub-
würdigkeit. Gespräche über ein Politikerleben mit Freimut Duve. Reinbek 1978, S. 38-49; 
Wolfgang Schieder: Einleitung zu den Schriften zum »Mitteleuropaproblem«. In: Friedrich 
Naumann, Werke Bd. 4, Köln 1966, S. 374-399; Wilhelm Happ: Das Staatsdenken Friedrich 
Naumanns. Köln 1968; Jürgen Christ: Staat und Staatsraison bei Friedrich Naumann. Hei-
delberg 1969; Peter Theiner: Sozialer Liberalismus und deutsche Weltpolitik. Friedrich 
Naumann im Wilhelminischen Deutschland (1860-1919). Baden-Baden 1983; Wilhelm 
Spael: Friedrich Naumanns Verhältnis zu Max Weber. Sankt Augustin 1985; Walter Gög-
gelmann: Christliche Weltverantwortung zwischen sozialer Frage und Nationalstaat. Zur 
Entwicklung Friedrich Naumanns 1860-1903. Baden-Baden 1987; Ursula Krey: Der Nau-
mann-Kreis im Kaiserreich. Liberales Milieu und protestantisches Bürgertum. In: Jahrbuch 
zur Liberalismus-Forschung 7 (1995), S. 57-81; Rüdiger vom Bruch (Hg.): Friedrich Nau-

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9 - am 19.01.2026, 22:27:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


10

Zwischen 1860 und 1870 ist eine Reihe bedeutender Liberaler geboren wor-
den, so etwa Hugo Preuss (1860-1925), Friedrich Meinecke (1862-1954), 
Max und Alfred Weber (1864-1920 und 1868-1958) und eben Friedrich Nau-
mann. Es ist die Generation, die politisch wach wurde unter dem Eindruck der 
erfolgreichen Reichsgründung und der enormen Erfolge des Liberalismus in 
der Zusammenarbeit mit Bismarck in der Reichgründungsära zwischen 1866 
und 1878. 
Zugleich aber schürzten sich in den 1860er Jahren die Knoten, die friedlich 
aufzulösen dieser Generation letztlich nicht vergönnt war: Die take-off-Phase 
der Industrialisierung bis 1873 förderte nach der Trennung von Liberal- und 
Sozialdemokratie zwischen 1863 und 1869 die Entstehung eines eigenen, 
rapide wachsenden sozialistischen Milieus. Dessen innere Spannung und 
Fraktionierung in eine stärker liberal-demokratische und die sozialistisch-
marxistische Richtung konnte allerdings trotz des Zusammenschlusses des 
Lassalleanischen und Bebel-Liebknechtschen Zweiges der Sozialdemokraten 
auf dem Gothaer Vereinigungsparteitag 1875 nie ganz überwunden werden. 
Wie sich die auseinander gefallenen politischen Strömungen und Parteien von 
Liberal- und Sozialdemokratie wieder verbinden könnten – das entwickelte 
sich zu einem der Lebensthemen Friedrich Naumanns. Auch mit dem epocha-
len Ereignis der Reichsgründung – erst durch das Hinausdrängen Österreichs 
1866 und dann mit dem Versailler Einigungsakt der deutschen Länder 1871 
auf der Basis der französischen Kriegsniederlage – war bei genauerem Hinse-
hen ein Knoten geschürzt, an dessen Auflösung die Generation Naumann sich 

2

mann in seiner Zeit. Berlin 2000; Jürgen Frölich: Friedrich Naumanns »Mitteleuropa«. Ein 
Buch, seine Umstände und seine Folgen. In: Rüdiger vom Bruch (Hg.), Friedrich Naumann 
in seiner Zeit. Berlin 2000, S. 245-267.
Allgemeine Literatur: Dieter Düding: Der Nationalsoziale Verein 1896-1903. Der geschei-
terte Versuch einer parteipolitischen Synthese von Nationalismus, Sozialismus und Libera-
lismus. München 1972; Klaus Erich Pollmann: Landesherrliches Kirchenregiment und 
soziale Frage nach 1890. Berlin 1973; Dieter Langewiesche: Liberalismus in Deutschland. 
Frankfurt a. M. 1988; Gangolf Hübinger: Hochindustrialisierung und die Kulturwerte des 
deutschen Liberalismus. In: Dieter Langewiesche (Hg.): Liberalismus im 19. Jahrhundert. 
Deutschland im europäischen Vergleich. Göttingen 1988, S.193-208; Dieter Langewiesche: 
Bildungsbürgertum und Liberalismus im 19. Jahrhundert. In: Jürgen Kocka (Hg.), Bildungs-
bürgertum im 19. Jahrhundert. Teil IV: Politischer Einfluß und gesellschaftliche Formation. 
Stuttgart 1989, S. 95-121; Wolfgang J. Mommsen: Der autoritäre Nationalstaat. Verfas-
sung, Gesellschaft und Kultur im Deutschen Kaiserreich. Frankfurt a. M. 1990; Thomas 
Nipperdey: Deutsche Geschichte 1866-1918. Bd. I: Arbeitswelt und Bürgergeist. München 
1990. Bd. II: Machtstaat vor der Demokratie. München 1992; Wolfgang Hardtwig: Kunst, 
liberaler Nationalismus und Weltpolitik. Der Deutsche Werkbund. In: Ders., Nationalismus 
und Bürgerkultur in Deutschland 1500-1914. Göttingen 1994, S. 246-274; Gangolf Hübin-
ger: Kulturprotestantismus und Politik. Zum Verhältnis von Liberalismus und Protestanti-
mus im Wilhelminischen Deutschland. Tübingen 1994; Hans-Ulrich Wehler: Deutsche 
Gesellschaftsgeschichte. Bd. III: 1848-1914. München 1995; Ernst Wolfgang Becker: Bio-
graphie als Lebensform. Theodor Heuss als Biograph im Nationalsozialismus. In: Wolfgang 
Hardtwig, Erhard Schütz (Hg.), Geschichte für Leser. Populäre Geschichtsschreibung in 
Deutschland im 20. Jahrhundert. Stuttgart 2005, S. 57-92; Eric Kurlander: Living with Hit-
ler. Liberal Democrats in the Third Reich. New Haven 2009.

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9 - am 19.01.2026, 22:27:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


11

abzuarbeiten hatte: Die Entstehung eines neuen Großstaates in der Mitte 
Europas in höchst fragilen Beziehungen zu allen europäischen Großmächten – 
zum mühsam neutral gehaltenen Russland, zum unversöhnlich feindlichen 
Frankreich, zum besiegten, aber nicht aus dem Bewußtsein der Zugehörigkeit 
zu Deutschland hinausgetriebenen, österreichisch regierten Habsburgerreich 
und zu England, das sich nach dem Umsturz der Machtverhältnisse in Mittel-
europa auf neue Wege besann, seine Balance of Power gegenüber dem Konti-
nent und seine imperiale Vormachtstellung zu behaupten. Seit der Mitte der 
1890er Jahre begann die Generation Naumann mit einem europäischen Krieg 
zu rechnen. Vielfach wollte sie ihn, wobei nur die Frage des günstigsten Zeit-
punkts offen blieb. Aber natürlich fürchtete sie ihn auch. Die Kriegsanspan-
nung 1914-18 und die Folgen der Niederlage konfrontierten die Generation 
Naumann schließlich auch noch mit der scheinbar 1867/71 gelösten Frage 
nach dem Funktionieren und der Haltbarkeit der Verfassung des neugegrün-
deten Reichs mit seiner Dauerspannung zwischen dem egalitären Männer-
Reichstagswahlrecht und dem Dreiklassenwahlrecht in Preußen sowie der 
Frage nach der Funktionsfähigkeit der konstitutionellen Monarchie. Beide 
Probleme verschärften und dramatisierten sich durch den in den bisherigen 
politischen Formen nicht mehr kanalisierbaren Drang nach Mitbestimmung 
und Umgestaltung der gesellschaftlichen und politischen Machtstrukturen 
durch die Arbeiterschaft.
Friedrich Naumann begegnet uns nicht nur in allen diesen politischen Diskur-
sen, sondern auch als publizistischer Anwalt der kulturellen Moderne. Er trat 
als beredter Verfechter der Kunstgewerbereformbewegung hervor – die sehr 
viel mehr ist als dieses Wort zu umfassen scheint, nämlich Avantgarde-Bewe-
gung im Fundamentalprozess des Aufstiegs der modernen Massenkultur. 
Naumann zählte zu den publizistischen Verfechtern und Gründern des »Deut-
schen Werkbundes« und propagierte damit den Übergang zum modernen 
Design in allen Gattungen. Er verknüpfte aber dieses ästhetische Anliegen 
auch mit einem ökonomischen und national-machtpolitischen: Die neue 
Kunst sollte sachlich, nüchtern, formschön und dem Industriezeitalter und sei-
ner Funktionalität angemessen sein, sie sollte aber auch die Produkte deut-
scher Arbeit auf dem Weltmarkt platzieren und also der Nation bei der Gestal-
tung der Oberfläche der Welt den Vorrang sichern.

II

Spannungsreich wie die Epoche ist auch das Urteil der Nachwelt über die Per-
son Friedrich Naumann. Sein Bild in der Geschichte ist nicht zu denken ohne 
Theodor Heuss, der ihm als junger Publizist und Politiker nahestand. Heuss 
nahm nicht zu Unrecht Naumanns politisch-intellektuelles Erbe für sich und 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9 - am 19.01.2026, 22:27:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


12

seine politischen Freunde in Anspruch und bestimmte mit seiner großen Bio-
graphie und einzelnen Vorträgen das spätere Urteil über Naumann wesentlich. 
Der heutige Historiker wird manches kritischer sehen als der unmittelbare 
Gefolgsmann und mittelbare Nachfolger in der Parteiführung. Aber dass Nau-
mann eine charismatische Erscheinung war, wird man Heuss abnehmen, 
selbst wenn er nicht, wie Heuss meint, der »größte Volksredner seiner Tage« 
gewesen sein sollte.3 
Ein merkwürdig scharfes Urteil fällte dagegen in der Frühgeschichte der Bun-
desrepublik 1950 Werner Conze, einer der führenden Historiker dieser Jahre. 
Conze warf Naumann vor, dass er seinen »National-Sozialen Verein« um die 
Jahrhundertwende nicht zum Erfolg führen konnte. Möglicherweise klingt 
hier bei dem ehemaligen Nationalsozialisten Conze in einer nicht ganz unty-
pischen Verschiebung von Verantwortlichkeit und Schuld auch eine gewisse 
Erbitterung darüber nach, dass Naumanns Kernidee, der national-soziale 
Gedanke, dann eben doch nur in der pervertierten nationalsozialistischen 
Variante realisiert und insoweit auch zerstört worden ist. Damit ist eine für die 
neuere deutsche Geschichte ganz zentrale Frage aufgeworfen, auf die sich 
Naumann-Exegeten nach 1945 lange nicht einlassen wollten und deren Beant-
wortung auch heute große Umsicht erfordert – die Frage nämlich, ob mit der 
semantischen Nähe zwischen »national-sozial« und »national-sozialistisch« 
auch inhaltliche Übereinstimmungen verbunden sind. Im Übrigen echauf-
fierte sich Conze über den angeblich naiven Optimismus Naumanns, darüber, 
dass er nie in »Zuständen«, sondern stets in »Bewegungen« gedacht habe und 
verglich sein Denken und seine Person umstandslos mit der »Schärfe des wis-
senschaftlichen Geistes« und dem »tapferen Pessimismus« Max Webers. 
Logischerweise sieht Naumann gegenüber der »letzten Härte« und »Unerbitt-
lichkeit« Max Webers unvorteilhaft aus mit seiner angeblichen Eigenart, die 
Wirklichkeit zu beschönigen und der angeblich mangelnden Befähigung, »die 
Dinge praktisch und fest in den Griff zu bekommen«.4 Für Conze war Nau-
mann am Ende »nur ein erfolgloser Parlamentär zwischen den Fronten«.5 Mir 
scheint, Conze reproduziert hier eine noch zeittypisch nachwirkende dezisio-
nistische Vorstellung von politischem Erfolg. War es denn etwa kein Erfolg – 
so fragt man sich –, wenn sich das von Friedrich Naumann geführte fort-
schrittsbereite Bürgertum am Ende zur Zusammenarbeit mit den Sozialdemo-
kraten durchkämpfte; war es kein Erfolg, wenn die Parlamentarisierung dann 
doch kam, wenn auch vermutlich zum falschen Zeitpunkt; war es kein Erfolg, 
wenn linksliberale Politiker wie Max Weber und Hugo Preuß, aber auch Nau-
mann selbst, die Reichsverfassung mitschrieben; war es kein Erfolg, wenn die 

3 Heuss 1923 (wie Anm. 2), S. 17 f., 66.
4 Conze (wie Anm. 2), S. 358f.
5 Ebd., S. 379.

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9 - am 19.01.2026, 22:27:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


13

bürgerliche Frauenbewegung ihre durchaus herausragende politische Reprä-
sentanz seit Beginn des 20. Jahrhunderts in der Partei Friedrich Naumanns 
fand? Parlamentarische Arbeit – schon gar zwischen den Fronten – scheint 
nicht eben angesehen zu sein – übrigens auch bei Theodor Heuss weniger als 
man meinen möchte, wenn er sehr volltönend beklagt, dass der »politische 
Denker« und »Volksmann« Naumann nicht »vor die Bewährung als Staats-
mann« gestellt worden sei.6 
Gerade hier möchte ich ansetzen und aus heutiger Perspektive noch einmal 
fragen, worin Naumanns Leistungen gelegen haben könnten – wobei auf der 
Suche nach einer angemessenen Würdigung Naumanns mögliche »Irrtümer« 
und »Fehler« nicht verschwiegen werden können. Ich möchte also gerade 
nach dem beweglichen, optimistischen, zukunftsgläubigen Naumann fragen, 
aber auch nach dem Politiker ohne Staatsamt, nach dem Parteimann und Par-
lamentarier und seinen Zielen und Aktionen. Nicht ausklammern lässt sich 
dabei die Wendung zur Weltpolitik, der Zug zum Imperialismus, der Wunsch 
nach einem Platz an der Sonne für Deutschland, der Naumann in Abwandlung 
von des Kaisers berühmt-berüchtigter Hunnenrede zur China-Expedition Fal-
kenhayns das Beiwort »Hunnenpastor« eintrug. Vor allem kommen wir nicht 
um dasjenige Projekt herum, mit dem Naumanns Name bis heute wahrschein-
lich am intensivsten verbunden ist, das »Mitteleuropa-Projekt«. Abschließend 
will ich versuchen, die Nachwirkung Naumannscher Ideen und Konzeptionen 
in den verschiedenen historischen Konstellationen der 20er und 30er Jahre 
sowie ganz skizzenhaft auch noch nach 1945 nachzuzeichnen. 

III

Friedrich Naumann war bekanntlich kein geborener Linksliberaler, sondern er 
brauchte zwei Anläufe, bevor er zur »richtigen Partei« fand. Sein Erfahrungs-
hintergrund war das protestantische Pfarrhaus, von Anfang an mit einem 
selbst gewählten sozialen Engagement, das frisch-freudig, vielleicht in etwas 
naivem, liberalem Optimismus ausgeübt wurde. Es führte ihn zunächst in das 
»Rauhe Haus«, das zur Zeit des jungen, gerade in den Beruf eintretenden Nau-
mann vom Sohn des Gründers Johann Hinrich Wichern geleitet wurde. Es 
folgte eine – wie man heute sagen würde – soziale Brennpunkt-Pfarrei im Erz-
gebirge und schließlich die Tätigkeit als Vereinspfarrer bei der Inneren Mis-
sion in Frankfurt/Main. Politisch hatte sich Naumann der christlich-Sozialen 
Bewegung des Hofpredigers Adolf Stoecker angeschlossen, den er als Student 
in Leipzig reden gehört hatte. Die Gemeindeerfahrung – das sei pars pro toto 
erwähnt – gab ihm in einer Predigtdisposition den Satz ein: »Not lehrt Flu-

6 Heuss 1923 (wie Anm. 2), S. 65.

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9 - am 19.01.2026, 22:27:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


14

chen«. Zunehmend betrachtete er, mit Theodor Heuss zu reden, das »Evange-
lium mit den Augen der Mühseligen und Beladenen und entdeckt[e], daß die 
Sünder und Zöllner, zu denen Jesus ging, heute Sozialdemokraten heißen, zu 
denen die Kirche nicht geht, aber Feindschaft und Warnung sendet«.7 Ein pre-
digerhaftes Element blieb bei Naumann zeitlebens erhalten, seine Leitartikel 
in seiner Zeitschrift »Die Hilfe« haben häufig einen etwas pastoralen Tonfall. 
Naumanns meist gelesene Publikation dieser frühen Jahre hieß »Jesus als 
Volksmann«, geschrieben für die von ihm gegründete »Göttinger Arbeiterbi-
bliothek« im Verlag Vandenhoeck & Ruprecht, mit rasch aufeinander folgen-
den vier Auflagen von zusammen 90.000 Stück.8 Naumann nahm in seinen 
geistlichen Ämtern zu sozialpolitischen Tagesfragen Stellung und sprengte 
damit das Konzept der christlich-konservativen Stoecker-Anhänger, die zwar 
die Proletarier politisch für die bestehende Ordnung gewinnen, die sozialen 
und politischen Strukturen aber nicht ändern wollten und zu Zwecken der 
Mobilisierung ihrer Anhänger und Wähler gern auf die antisemitische Karte 
setzten.
Mitte der 1890er Jahre resignierte Naumann vor der Intransigenz des Konser-
vativismus und des starren protestantischen Kirchenregiments, mit dem er 
mehrfach Streit gehabt hatte. Auch Stoecker selbst zog einen eindeutigen 
Trennungsstrich und wollte sich mit den sozialpolitischen Vorschlägen Nau-
manns und seiner Anhänger nicht mehr herumschlagen müssen. Von einem 
Nicht-zu-Ende-Denken und von Harmoniesucht, wie sie Werner Conze tadelt, 
kann ich bei Naumanns Abwendung von den christlich-sozialen Konservati-
ven nichts erkennen. Natürlich startete er keinen Angriff auf die bestehende 
Eigentumsordnung. Wohl aber wandte er sich gegen den christlichen Paterna-
lismus genau in dem Augenblick, als Wilhelm II. nach anfänglichen Versu-
chen, die Regierung zu mehr Sozialpolitik zu drängen, rasch resigniert und 
verbittert jede Sympathie für einen sozialpolitischen Kurs verlor. Immerhin 
forderte Naumann gerade jetzt auch das Bürgertum auf, mit den Sozialdemo-
kraten zusammenzuarbeiten – in einem Moment, als das Stichwort »sozial« 
noch überwiegend negativ besetzt war. Es klang misstönend in einem Dis-
kurs, der die Sozialdemokraten als atheistische und vaterlandslose Gesellen 
brandmarkte. Dass Naumann 1896 den »National-sozialen Verein« gründete, 
markiert somit einen wichtigen Schritt auf dem langen Weg der Worte 
»sozial« und »Sozialismus« weg von einer sprachlichen Gettoexistenz, hin zu 
einem zunehmend positiv aufgeladenen politischen Fahnenwort. Dass eine 
solche Umwertung auch fragwürdige Nebenfolgen mit sich bringen konnte, 
wissen wir und haben es dann auch noch genauer zu diskutieren. Bei aller 
Hinwendung zu konkreter sozialer Reformpolitik blieb die protestantische 

7 Ebd., S. 23.
8 Spael (wie Anm. 2), S. 40.

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9 - am 19.01.2026, 22:27:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


15

Grundprägung Naumanns erhalten, er hat sie nie verleugnet. Das schon des-
halb, weil gegenüber der marxistischen oder – wie es bei Naumann und vielen 
seiner Mitstreiter hieß – der »materialistischen« Ideologie der Sozialdemokra-
ten ein irgendwie ideal oder idealistisch klingendes Konzept unverzichtbarer 
Bestandteil der bürgerlichen Diskurshaltung war. Aber der Schwerpunkt ver-
lagerte sich bei alledem doch hin zu einer eindeutig reformistischen Sozialpo-
litik. Die neue national-soziale Bewegung sollte »die Partei der Arbeit« sein, 
»nicht die Partei der Bildung«; die Bildung solle nur »aufhelfen«.9 

Die praktische Probe aufs Exempel für diesen deutlichen Linksschwenk ließ 
nicht lange auf sich warten. Noch vor der Verabschiedung des Gründungspro-
gramms des National-sozialen Vereins 1896 nahm Naumanns Zeitschrift 
»Die Hilfe« Stellung auf Seiten des für legitim erklärten »Kampfes gegen die 
Willkür des Großkapitals« im Konflikt um den Streik der Hamburger Hafen-
arbeiter. Um die Schärfe dieser Auseinandersetzung zu verstehen, muss man 
sich für einen Augenblick die Kompromisslosigkeit der Arbeitgeberposition 
vergegenwärtigen. Der konservative Großindustrielle Stumm erklärte es im 
Reichstag ausdrücklich zum Ziel des Arbeitskampfes, die politischen und 
interessenpolitischen Organe der Arbeiter, die Sozialdemokratie und die 
Gewerkschaften, aus der Regelung von Arbeitskonflikten ganz hinauszudrän-
gen. Als zu befürchten war, dass die Streikkasse sich vorzeitig leeren würde, 
rief Naumann zu Spenden auf, was ihm selbst ein Gerichtsverfahren, seinem 
Mitstreiter, dem Verleger Wilhelm Ruprecht in Göttingen gar den Verlust sei-
nes Reserveoffizierspatents einbrachte.
Der Hamburger Hafenarbeiterstreik endete allerdings mit einer vollkomme-
nen Niederlage der Streikenden. Naumanns Absicht bei seiner Stellungnahme 
war aber auch nicht einfach Partei zu ergreifen auf Seiten der Arbeiter, son-
dern Sozialdemokratie und Bürgertum miteinander zu versöhnen. Zwischen 
1895 und 1905 entwickelte Naumann sein sozialpolitisches »Mindestpro-
gramm«, mit dem er dann die Geduld seiner vielfach industrienahen linkslibe-
ralen Parteifreunde strapazierte: Naumann und sein Kreis akzeptierten jetzt 
die Politik wohlfahrtsstaatlicher Daseinsvorsorge, die Bismarck aus seinem 
patriarchalischen Konservativismus heraus selbst noch gegen den Widerstand 
der Liberalen seit 1881 in Gang gesetzt hatte – die Unfall-, die Alters-, die 
Invaliditäts- und die Krankenversicherung der Arbeiter.
Damit unterstützte Naumann zwar die Tendenz zum neuen Interventionsstaat, 
dem in Deutschland von den Bismarckschen Anfängen her eine sozialkonser-
vative Ausrichtung implantiert war. Gleichzeitig aber suchte er den bürokrati-
schen Interventionsstaat nach Möglichkeit zu ersetzen durch das damals noch 
bitter umkämpfte Prinzip der Tarifpartnerschaft. Die Anerkennung der 

9 Düding (wie Anm. 2), S. 57.

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9 - am 19.01.2026, 22:27:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


16

Gewerkschaften als Verhandlungspartner der Unternehmer »auf gleicher 
Augenhöhe« ist uns heute so selbstverständlich, dass die Zähigkeit und Lang-
wierigkeit der Kämpfe auf dem Weg dorthin kaum mehr jemandem geläufig 
ist. Naumann verlangte die Vereins- und Koalitionsfreiheit für Arbeitnehmer 
und zielte darüber hinaus auf eine Erweiterung der Mitspracherechte der 
Belegschaften durch ihre Organisationen. Er wollte mehr Mitbestimmung – in 
der etwas biedermeierlichen Sprache seiner Zeit heißt das »Betriebsparlamen-
tarismus«.10 
Friedrich Naumann war stellvertretend für das schmale bildungsbürgerlich-
fortschrittliche Segment der deutschen Wählerschaft in der modernen Indu-
striegesellschaft angekommen und versuchte seinen bürgerlichen Zeitgenos-
sen deren ökonomische Antriebskräfte und Funktionsmechanismen, sowie die 
Probleme der sozialen und politischen Machtverteilung in ihr nahe zu bringen. 
Seine Reden und Publikationen kreisten um Themen wie »Das Arbeitsverhält-
nis in den privaten Riesenbetrieben« (1905), das »Verhältnis der Kartelle zum 
Staat« (1905), die »politischen Aufgaben im Industriezeitalter« (1904). Der 
protestantische Pfarrer arbeitete sich in die Probleme der Nationalökonomie 
ein und publizierte 1906 sein Buch über »Neudeutsche Wirtschaftspolitik« 
(3.Aufl. 1917), in dem er, vom demografischen Ist-Zustand des frühen 20. 
Jahrhunderts ausgehend, u.a. den Wandel der Berufsstruktur, die Stellung der 
Frauen in der Industriegesellschaft, Funktionsmechanismen des Kapitalis-
mus, die »Organisation der Arbeit« und die Bedeutung des Staates für die 
ökonomische Ordnungs- und Sozialpolitik darstellte. Dass diese aktive, auf-
geklärte und fortschrittsfreudige Auseinandersetzung mit der modernen 
Gesellschaft im deutschen Bildungsbürgertum alles andere als selbstverständ-
lich war, sieht man schon an der gleichzeitigen Hochkonjunktur kulturpessi-
mistischer, modernitätskritischer Schriften von Paul de Lagarde bis Julius 
Langbehn mit seinem 1890 bis 1892 in 40 Auflagen gedruckten Erguss über 
»Rembrandt als Erzieher« – von anderen Fluchtbewegungen aus der Rationa-
lität der Moderne, wie dem Antisemitismus und den völkischen Geschichts-
spekulationen, ganz zu schweigen.
Aus alledem ergab sich logisch, dass Naumann die Ausgrenzung der sozialde-
mokratischen Arbeiterbewegung aus der Gesellschaft und Politik des Kaiser-
reichs scharf ablehnte – das ist die eigentliche Stoßrichtung seiner ganzen 
politischen Tätigkeit in diesen Jahren. Er kämpfte für die Wiederannäherung 
und Zusammenarbeit von Bürgertum und Arbeiterschaft. Man muss sich für 
einen Moment die Ausgangssituation der 1890er Jahre vergegenwärtigen, um 
diese Position Naumanns, die uns heute so selbstverständlich und manchem 
abgestanden erscheinen mag, in ihrer Kühnheit zu würdigen. Zwischen 1890 

10 Friedrich Naumann: Die Leidensgeschichte des deutschen Liberalismus. In: Ders., Werke 
(wie Anm. 2), Bd. 4, S. 291-316, hier: S. 313.

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9 - am 19.01.2026, 22:27:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


17

und 1900 vollzog sich, statistisch gesehen, der Übergang von der Agrar- zur 
Industriegesellschaft, als die Zahl der Beschäftigungen in Gewerbe, Industrie, 
Handel und Dienstleistungen die Beschäftigungszahl im primären Sektor, 
Landwirtschaft und Forsten, zu übersteigen begann. Dies und die zunehmende 
internationale Konkurrenz auf dem Agrarmarkt trieb die Großlandwirte 
ebenso wie die kleinen und mittleren Bauern zu einer massiven Interessenor-
ganisation, kulminierend in der Gründung des mächtigen »Bundes der Land-
wirte« 1893, der sich politisch immer mehr als Massengefolgschaft des Kon-
servativismus gerierte und die Reichspolitik mit der Forderung nach Schutz-
zöllen, also einer Belastung der Konsumentenmassen, unter massiven agrari-
schen Interessendruck setzte. Das katholische Zentrum begann sich aus der 
Bismarckschen Stigmatisierung als »Reichsfeind« zu lösen und gouverne-
mental zu werden – für jeden liberalen Protestanten ein Alptraum. Auf der 
anderen Seite hatte sich gezeigt, dass die Repressionspolitik gegenüber den 
Sozialdemokraten zum Scheitern verurteilt war, so dass 1890 die Verbotsge-
setze aufgehoben wurden und jetzt der nur noch partiell gehinderte Vor-
marsch sozialdemokratischer Abgeordneter in den egalitär gewählten Reichs-
tag, aber auch in die Landtage und die kommunalen Gremien einsetzte. Wie 
unwillig das hingenommen wurde, zeigt der Kampf um die sogenannte 
»Umsturzvorlage« 1894/95, mit der das Straf- und das Pressegesetz für die 
Bekämpfung von Anarchisten, Sozialisten und Internationalisten, zunehmend 
aber auch von Kirchenkritikern, verschärft werden sollte. Der Reichstag ver-
weigerte sich unter Anführung der Liberalen, aber der Kaiser und seine 
Umgebung und die Konservativen erwogen den Staatstreich von oben und 
heizten die Konfliktstimmung zusätzlich an.
Es heißt dann schon etwas, wenn Naumann betont sachlich und gegen die ver-
schleiernde Diktion der bürgerlichen Rhetorik die Klassenstruktur der Gesell-
schaft und die Legitimität von Klasseninteressen hervorhob, wenn er mit dem 
Koalitionsrecht für die Arbeiter die Waffengleichheit von Arbeitgebern und 
Arbeitnehmern im Tarifkampf verlangte und wenn er umgekehrt die Sozialde-
mokraten beschwor, sich ihrer bürgerlich-radikaldemokratischen Herkunft 
wieder bewusster zu werden und auf die marxistischen Konzepte in Ideologie 
und politischer Praxis zu verzichten. Immer wieder forderte Naumann die 
SPD auf, ihre organisatorische Stärke für soziale Reformpolitik zu nützen und 
sich nicht selbst durch das Dogma des Klassenkampfes zu dauerhafter politi-
scher Einflusslosigkeit zu verurteilen. Konkret verlangte er ein Zusammenge-
hen von linksliberalem Bürgertum und sozialdemokratischer Arbeiterschaft, 
zunächst vor allem auf der Ebene der Länder. Realisierbar war das bis 1916 
nur hier und da in einzelnen süddeutschen Ländern. Das setzte allerdings auch 
eine Neuorientierung beim linksliberalen Bürgertum voraus, die Naumann 
wiederum energisch vorantrieb. 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9 - am 19.01.2026, 22:27:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


18

Zu seinem Programm des Realismus gehörte zunächst eine scharfe Kritik des 
Liberalismus überhaupt. Er solle sich verabschieden von der altüberlieferten 
Ideologie, dass der politisch organisierte Liberalismus das »Allgemeine« 
schlechthin repräsentiere. Der Liberalismus müsse vielmehr eine richtig ver-
standene bürgerliche Klassenpolitik betreiben, er müsse selbst- und machtbe-
wusster werden sowohl gegenüber den traditionellen Machteliten wie auch 
gegenüber den aufsteigenden Sozialdemokraten. Naumann persiflierte mit 
einer charakteristischen Mischung aus Milde und Schärfe typische Debatten-
verläufe in den real-existierenden Liberalen-Vereinen und forderte mehr 
Organisationsbereitschaft bei den bürgerlichen Individualisten. Allerdings 
gab er sich wohl Illusionen hin über das Wählerreservoir des Liberalismus. Er 
hoffte, die agrarischen Mittelschichten von der Bindung an die konservative 
Interessenpolitik lösen zu können. Er verkündete – sachlich zutreffend, aber 
parteipolitisch zu optimistisch –, dass Handwerk und Kleinhandel sich in der 
linken Mitte platzieren und nicht einem protektionistischen Konservativismus 
auf den Leim gehen würden. Und er setzte allzu optimistisch auf die reformi-
stischen Strömungen der Sozialdemokratie, die sich auf der Ebene des Rei-
ches jedenfalls bis 1914 nicht gegen die Bebel/Kautskysche Orthodoxie 
durchsetzen konnten. Bei alledem fiel Naumann der Übergang vom konserva-
tiven Christlich-Sozialen zum Links-Liberalen nicht leicht. Er brauchte eine 
Zwischenstation, den von ihm gegründeten »National-sozialen Verein 1896-
1903«. Dieser Name verweist auf den zweiten Schwerpunkt von Naumanns 
politischer Programmatik, das Nationale, oder sagen wir ruhig, den Nationa-
lismus.

IV

National zu sein, das hieß für den deutschen Bürger in den 1890er Jahren und 
danach imperialistisch zu sein, für deutsche »Weltpolitik« einzutreten. Wie-
derum – aber jetzt in der Gegenrichtung argumentiert: Es ist uns heute so 
selbstverständlich, diese Politik kritisch zu sehen, dass man ihre Selbstver-
ständlichkeit für die Zeitgenossen gern unterschätzt. Vertrat Naumann im 
Verhältnis zur SPD die Position einer kleinen Minderheit im deutschen Bür-
gertum, so schwamm er bei der »Weltpolitik« mit dem großen Strom. Sym-
ptomatisch und wegen ihrer Prägnanz zu Recht immer wieder zitiert ist dafür 
Max Webers berühmte Freiburger Antrittsvorlesung von 1895, die für Nau-
manns Hinwendung zu seiner national-sozialen Idee sehr bedeutsam wurde. 
Dort heißt es: »Wir müssen begreifen, dass die Einigung Deutschlands ein 
Jugendstreich war, den die Nation auf ihre alten Tage beging und seiner Kost-
spieligkeit halber besser unterlassen hätte, wenn sie der Abschluß und nicht 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9 - am 19.01.2026, 22:27:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


19

der Ausgangspunkt einer deutschen Weltmachtpolitik sein sollte.«11 Nau-
mann schloss sich dem nahtlos an und sprach etwa 1905 davon, dass in 
Deutschland im Jahr 1925 voraussichtlich 80 Mio. Menschen leben würden. 
»Was wir brauchen«, so schloss er, »ist Tropenland, wo man für uns Süd-
früchte, Kaffee, Reis und Baumwolle pflegt und herstellt, wir brauchen 
fremde Steppen, wo für uns Wolle und Leder fertig gemacht wird …. Das ist 
die große Lebensfrage der Nation geworden, denn ohne eine fast fabelhafte 
Vermehrung des Quantums der Güter kommen wir in keiner Weise vorwärts.« 
Ungewöhnlich ist dann aber die Ergänzung, dass »wir Deutschen trotz unserer 
wachsenden Volkszahl im Bereich der Slaven nichts Neues mehr zu suchen 
haben, und daß die europäischen Landesgrenzen heilig gehalten werden sol-
len … Der Boden, von dem wir leben wollen, kann nicht neben unseren Lan-
desgrenzen liegen …«12 
Für die Weltpolitik zu sein, hieß seit 1895 notwendigerweise auch die Flotten-
politik Wilhelms II. und seines Staatssekretärs Admiral Tirpitz gutzuheißen. 
Deutschlands neuer Anspruch, in der Weltpolitik mitzumischen, verstand sich 
für das deutsche Bürgertum um 1900 von selbst. Deutschland trat nicht nur, 
wie es oft scheinen mochte, aus »Großmannssucht« in die Weltpolitik ein 
oder weil es wie andere Staaten vom »imperialistischen Fieber ergriffen 
wurde«, vielmehr gab es eine Reihe rationaler Gründe, die sich aus der Logik 
der zeitgenössischen Machtpolitik ergaben: »Es war nicht vorstellbar, den 
Status einer souveränen Großmacht freiwillig preiszugeben oder aufs Spiel zu 
setzen, darum mußte man Weltpolitik betreiben. Das primäre und alte Ziel der 
deutschen Sicherheit war mit dem neuen Ziel des Ausgriffs in die Welt ver-
koppelt, die Angst um die Existenz als kontinentale Großmacht mit der Angst 
um den Ausschluß aus der Welt.«13 Der Aufbau einer deutschen Flotte ergab 
sich von dieser Ausgangslage aus mit einer gewissen Zwangsläufigkeit. Bei 
einem möglichen Krieg mussten, so schien es, die Küsten gegen die starke 
russische und französische, aber natürlich auch gegen die englische Flotte ver-
teidigt werden. Dass deutsche wirtschaftliche Auslandsinteressen notfalls mit 
Kanonenboot-Diplomatie geschützt werden müssten, galt als selbstverständ-
lich. Kritisch wurde es seit 1897, als Tirpitz neben ein paar Auslands-Kreu-
zern mit dem systematischen Bau einer Schlachtflotte begann, die für die 
genannten Zwecke eigentlich nicht nötig war. Aber selbst diese große 
Schlachtflotte entsprach dem allgemeinen »Navalismus« der imperialisti-
schen Mächte, der herrschenden Theorie, dass Weltpolitik ohne eine große 
Flotte nicht zu machen sei. Dass der deutschen Schlachtflottenbau enorme 

11 Max Weber: Der Nationalstaat und die Volkswirtschaftspolitik. In: Johannes Winckelmann 
(Hg.), Max Weber. Gesammelte politische Schriften. 2., erw. Aufl.. Tübingen 1974, S. 30.

12 Vortrag Weltmarkt und Weltmacht, gehalten in Hamburg und Heidelberg. Berlin 1905, zit. 
nach Spael (wie Anm. 2), S. 141.

13 Nipperdey (wie Anm. 2), S. 631.

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9 - am 19.01.2026, 22:27:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


20

Risiken barg und am Ende eine realpolitische Fehleinschätzung gigantischen 
Ausmaßes darstellte, ist heute leicht zu erkennen, war aber in der bürgerlich-
industriellen Gesellschaft des späten Kaiserreichs mit ihrer Hochstimmung 
eines enormen wirtschaftlichen Aufschwungs, des Gefühls, jung, vital und 
kraftvoll zu sein und jetzt endlich sich machtpolitisch auf dem Niveau der 
anderen Großmächte zu bewegen, kaum einsehbar. Als Spätkommer traf 
Deutschland auf eine überseeische Welt voller älterer, etablierter und daher 
machtpolitisch auch besser fundierter Interessen und Ansprüche. Wer schon 
Weltmacht war, England, Frankreich, Russland, in gewisser Weise auch 
schon die USA, der brauchte von Weltgeltung nicht zu reden, das blieb die 
Rolle des Aufsteigers Deutschland und der spielte diese Rolle ebenso forciert 
wie dilettantisch. Mit der Vermehrung der Schlachtschiffe, ihrer Vergröße-
rung und später dann auch der Beschleunigung des Bautempos wies diese 
Politik eine immer schärfere anti-englische Logik auf. Friedrich Naumann 
schloss sich dieser anti-englischen Grundstimmung bedenkenlos an. 
Warum tat er das? Zum einen, weil es selbstverständlich oder »normal« war 
und weil man die Risiken entweder nicht oder zu spät sah. Zum anderen, weil 
der Imperialismus die Möglichkeit zu bieten schien, die Arbeiterschaft in die 
Nation zu integrieren und die vermeintliche Staatsfeindschaft der SPD zu 
überwinden. Bürgertum und proletarische Masse mussten, so dachte Nau-
mann, zusammenfinden und einen Weg dazu sahen Naumann und seine 
Freunde in einer militärisch fundierten energischen Nationalpolitik, die um 
1900 eben nur Weltpolitik sein konnte. Aus der radikalen »Ablehnungspartei« 
könne nur dann eine am Staat beteiligte und den Staat mitführende Partei wer-
den, wenn sie den »radikalen, internationalen, revolutionären, Völker befrei-
enden Marxismus« hinter sich lasse und wenn sie sage: »Wir sind die Massen, 
die den Industrialismus in die Zukunft hineinführen, und da wollen wir unse-
ren Anteil.«14 Darüber hinaus enthält dieser Naumannsche Nationalismus 
sehr wohl Elemente einer säkularisierten protestantischen Religiosität. Man-
ches, was Religion und Kirche bisher geleistet hatten, konnte demnach jetzt 
besser und in zeitgemäßerer Form die Nation übernehmen: das Sich-heraushe-
ben aus einer Existenz ohne ideelle Antriebe und Ziele, die Herstellung von 
Gemeinschaftlichkeit, die Evokation des Gefühls einer uranfänglichen 
Gleichheit aller, jetzt nicht mehr vor Gott, sondern vor der Nation; schließlich 
auch die Organisation gegenseitiger Unterstützung und Solidarität.
Die Befangenheit Naumanns in solch einem protestantisch unterlegten Natio-
nalismus hinderte ihn auch nicht daran, reichlich sozialdarwinistisches 
Gedankengut aufzunehmen. Die Dynamik der demographischen und ökono-
mischen Entwicklung bestärkte ihn in seiner Überzeugung von der Zwangs-

14 Friedrich Naumann: Der Niedergang des Liberalismus. In: Ders., Werke (wie Anm. 2), 
Bd. 4, S. 215-236, hier: S. 226.

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9 - am 19.01.2026, 22:27:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


21

läufigkeit imperialistischer Machtpolitik. Der Kampf um den Weltmarkt 
erschien ihm als Kampf ums politische Dasein. Nationale Politik war notwen-
digerweise expansiv. »Was ist das Nationale?«, so fragte er 1896 und antwor-
tete: »Es ist der Trieb des deutschen Volkes, seinen Einfluß auf die Erdkugel 
auszudehnen.« In der Logik dieser Politik verlangte Naumann eine »weltge-
schichtliche Koalition« gegen England, die am Ende den schon 1899 für 
unvermeidlich gehaltenen »Weltkrieg gegen England« führen sollte.15 Diese 
anglophobe idée fixe legte Naumann andererseits die Hoffnung nahe, dass 
sich Deutschland langfristig doch mit dem revanchebedürftigen Frankreich 
arrangieren könne. Schließlich – und das sollte für ihn am folgenreichsten 
werden – sah er in Russland einen prinzipiellen Kontrahenten und legte schon 
um 1900 mit einer Publikation »Deutschland und Österreich« eine feste Bin-
dung des Deutschen Reiches an das Habsburger Reich nahe, – ein sehr proble-
matisches Konzept, denn damit band es sich tendenziell an die – wie Max 
Weber im Weltkrieg dann formulieren sollte – »Dummheit« der »Wiener 
Hof-Politik«, wie sie in der Julikrise 1914 betrieben werden sollte.16 

Anders als die Formulierungen um 1900 erwarten lassen, verfiel Naumann 
nach dem 1. August 1914 aber keineswegs in einen Kriegsrausch. Zwar blieb 
auch er nicht verschont von der euphorischen Siegeszuversicht der ersten 
Kriegswochen, aber schon im Januar 1915 prognostizierte er deutlich herab-
gestimmt, dass der »Krieg … remis ausgehen« werde.17 In dieser Bedrängnis 
arbeitete er seine großdeutsche Vorkriegsidee zu seiner einflussreichsten 
Publikation aus, dem »Mitteleuropa-Buch« vom Oktober 1915, das binnen 
acht Monaten in 100.000 Exemplaren gedruckt wurde und das man auch heute 
noch mit seinem Namen verbindet.
Drei Hauptthesen machten das Buch für den deutschen und österreichischen 
Leser im Krieg attraktiv: Erstens, die Behauptung, das künftige Europa werde 
durch zwei von Norden nach Süden laufende Grenzwälle – »chinesische Mau-
ern aus Erde und Stacheldraht« – in drei Blöcke gespalten, der eine Wall 
»irgendwie vom Unterrhein bis zu den Alpen« verlaufend, der andere »von 
Kurland bis rechts oder links von Rumänien«. Deutschland werde sich für die 
Zukunft auf eine »Politik des Schützengrabens«, also eines zivilen Zweifron-
tenkrieges, einrichten müssen.18 Die Hoffnung auf ein Arrangement mit 
Frankreich war damit begraben und auf der anderen Seite der spätere Kampf 
um die Revision der in Versailles fixierten deutschen Ostgrenze vorwegge-
nommen. Zweitens, der gegenwärtige deutsch-habsburgische Verteidigungs-

15 Zit. nach Schieder (wie Anm. 2), S. 375f.
16 Zit. nach Spael (wie Anm. 2), S. 144.
17 Zit. nach ebd., S. 142.
18 Zit. nach Schieder (wie Anm. 2), S. 385; vgl. zum Ganzen die Einleitung ebd., S. 374-399; 

Frölich (wie Anm. 2). 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9 - am 19.01.2026, 22:27:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


22

bund müsse weiterentwickelt werden zu einer umfassenden Wirtschaftsge-
meinschaft. Der Druck des Krieges und der tatsächlichen Tendenz zur Trans-
formation des Privatkapitalismus zu einer Art Staatssozialismus werde Deut-
sche, Österreicher und Ungarn in ihrer Wirtschaftsgesinnung zu einem ein-
heitlichen »Wirtschaftsvolk« verschmelzen, in dem sich die Wirtschaftsform 
der Zukunft überhaupt vorbereite. Drittens schließlich schlug Naumann einen 
staatlichen Zusammenschluss zumindest des Deutschen Reiches und Öster-
reich-Ungarns vor, dem er später im Krieg noch Bulgarien hinzufügte. Nau-
mann wollte die bestehenden Staaten durchaus erhalten, sie sollten innere 
Streitfragen, etwa der Konfession und der Nationalitätenpolitik, weiterhin 
selbst entscheiden, aber über ihnen sollte sich ein »Oberstaat Mitteleuropa« 
wölben, der hauptsächlich für Wirtschaft und Militär zuständig sein sollte. 
Damit dachte Naumann in den älteren Kategorien eines deutschen Staaten-
bundes. Er transformierte sie kriegsentsprechend, gab ihnen dabei allerdings 
auch eine deutsche Zielprojektion über das Ende des Weltkriegs hinaus. 
Natürlich sollte Deutschland die führende Rolle in diesem Staatsgebilde spie-
len. Aber weitab von allem alldeutschen Nationalismus sprach er den soge-
nannten »Zwischenvölkern« durchaus ein Recht auf Selbstbestimmung zu, 
dessen Grenzen Naumann allerdings nicht genauer bestimmte. Immerhin wur-
den unter dem Druck der sich verschlechternden Kriegslage seine Formulie-
rungen insbesondere gegenüber dem polnischen Anspruch auf die Wiederher-
stellung eines eigenen Staates immer weicher. Das Buch wurde im Habsbur-
ger Reich wie in Deutschland lebhaft und vielfach diskutiert, Naumann erhielt 
viel Zuspruch auch von bürgerlich-liberalen Deutsch-Österreichern, und es 
hat sicher dazu beigetragen, der großdeutschen Idee den enormen Auftrieb zu 
geben, den sie während der Weimarer Jahre hatte.
Dass Naumanns Mitteleuropa-Idee ein »Verteidigungsgedanke gegenüber 
dem östlichen und westlichen Imperialismus« gewesen sei, wie Theodor 
Heuss 1923 meinte,19 scheint eine etwas zu freundliche Formulierung. Nur 
defensiv oder in Kategorien eines status quo ante 1914 dachten weder die 
Reichsregierung, noch das politische, wirtschaftliche und wissenschaftliche 
Establishment, noch die Mehrheit der deutschen Wähler, die allerdings wäh-
rend des Krieges auch nicht zu den Urnen gerufen wurden. Immerhin hielt 
sich Naumann aus den leidenschaftlichen Kriegszieldebatten und ihren anne-
xionistischen Wunschträumen weitgehend heraus. 

19 Heuss 1923 (wie Anm. 2), S. 63. 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9 - am 19.01.2026, 22:27:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


23

V

Die breite Resonanz auf das Buch mag ihn vielleicht ein wenig entschädigt 
haben für die zumindest anfänglich hartnäckige Erfolglosigkeit bei einem 
Projekt, das uns heute wichtiger erscheint als manches andere Vorhaben Nau-
manns: dem Kampf um stärkeren Parlamentseinfluss. Man kann nicht wirk-
lich sagen, für Naumann sei die Parlamentarisierung des Reiches von Anfang 
an ein Hauptziel gewesen. Auch zu Beginn des Krieges beschäftigte ihn das 
Thema wenig. Im Gegenteil – es mochte scheinen, als liege ihm an der Stär-
kung der kaiserlichen Stellung. Er hatte die frühen Sympathien Wilhelms II. 
für eine reformistische Sozialpolitik ernstgenommen und glaubte, in einem 
sozialen Kaisertum die wesentliche Klammer für die Integration der nationa-
len Gesellschaft gefunden zu haben. Der griffige Titel für dieses 1900 in einer 
größeren Schrift publizierte Programm lautete: »Kaisertum und Demokratie«. 
Das Kaisertum stand für die Einheit aller Deutschen, die Demokratie auf der 
Basis des allgemeinen und gleichen Männerwahlrechts zum Reichstag für 
bürgerliche Selbstbestimmtheit und die Mobilisierung aller Ressourcen der 
Nation, die durch die imperialistische Machtpolitik geboten schien. Der deut-
sche Imperialismus sollte also auch der notwendigen Modernisierung von 
Wirtschaft, Kultur und Gesellschaft Deutschlands dienen.

Naumanns Versuch, mit dem »National-Sozialen Verein« unter dem Vorzei-
chen deutscher »Weltpolitik« zu einer parteipolitischen Synthese von Natio-
nalismus, Sozialismus und Liberalismus zu kommen, scheiterte allerdings aus 
mehreren Gründen. Der politisierende Ex-Pastor und Bildungsbürger Nau-
mann entwickelte zwar eine charismatische Anziehungskraft auf politisch 
engagierte, sozialbewusste Bildungsbürger, junge und ältere Professoren, auf 
die kathedersozialistischen Gelehrten, vor allem auf politisierende protestan-
tische Pfarrer. Aber es gelang ihm nicht, breite Wählerschichten anzuspre-
chen. Er teilte damit als parteipolitischer Newcomer das Schicksal des Libera-
lismus insgesamt, der angesichts der zunehmenden Fragmentierung und inter-
essenpolitischen Versäulung der Gesellschaft an Überzeugungskraft und 
Attraktivität verlor. Offensichtlich durchschaute Naumann sein Dilemma 
ziemlich genau, an der Spitze einer elitenpolitisch originellen und im Rahmen 
einer reinen Elitensammlung auch recht erfolgreichen Bewegung zu stehen, 
damit aber auch Gefahr zu laufen, letztlich in einer bildungsbürgerlichen 
Honoratiorenvereinigung stecken zu bleiben. Sonst hätte er seinen Anlauf zu 
einer Parteigründung nicht tentativ-zurückhaltend »Verein« genannt und sich 
nicht nach dem Scheitern bei den Reichstagswahlen 1898 und 1903 der eta-
blierten Partei des fortschrittlichen Teils der liberalen Gesamtbewegung, der 
»Freisinnigen Vereinigung« angeschlossen.

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9 - am 19.01.2026, 22:27:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


24

Aus heutiger Sicht ist gleichwohl Naumanns Fähigkeit hervorzuheben, mit 
Gelehrten und Intellektuellen in Kontakt zu kommen und sie zur Mitarbeit in 
der aktiven Politik zu bewegen – wobei das Ausmaß der praktischen Mitarbeit 
natürlich weit hinter Naumanns Vorstellungen zurückblieb. Naumann war ein 
ingeniöser Netzwerker. Es ist schon eine Leistung, wenn der Anführer einer 
politischen Splittergruppe, die der National-Soziale Verein letztlich war, 
seine Politik im engsten persönlichen Austausch mit dem bedeutendsten 
Soziologen des 20. Jahrhunderts formulierte, mit Max Weber; wenn er den 
führenden Nationalökonom seiner Zeit, Lujo Brentano, gewinnen konnte, 
wenn er sich mit dem bedeutenden Juristen und Rechtshistoriker Rudolf 
Sohm politisch zusammentat und wenn er mit der Zeitschrift »Die Hilfe« ein 
in linksliberalen Kreisen viel gelesenes, qualitativ hochrangiges Diskussions-
forum schuf und eben damit ein ausgeprägtes und – für die Verhältnisse des 
individualistischen Liberalismus – auch belastbares Gemeinschaftsbewusst-
sein stiftete. Ich selbst stieß übrigens kürzlich im Nachlass meines Großvaters 
Eduard Hamm, eines insgesamt eher konservativen, wirtschaftsnahen bayeri-
schen Linksliberalen, auf einen großen Stapel dieser charakteristischen gelben 
Hefte aus den 20er und 30er Jahren bis zur weitgehenden Gleichschaltung 
1936, vielfach sorgfältig mit Unterstreichungen durchgearbeitet.
Als der Verein mit seinen Kandidaten bei der Reichstagswahl 1903 durchfiel, 
suchte Naumann zum Teil gegen den Willen seiner Mitstreiter entschieden 
den Weg heraus aus dem politischen Konventikel-Dasein, wandte sich end-
gültig dem Linksliberalismus zu und widmete einen beträchtlichen Teil seiner 
Arbeitskraft dem 1910 schließlich erfolgreichen Unternehmen, die drei links-
liberalen Gruppierungen im Reichstag zu einer einzigen, der »Fortschrittli-
chen Volkspartei«, zusammenzufassen. Naumann wuchs, nachdem er 1907 
auch selbst ein Reichstagsmandat erobert hatte, in den letzten zwölf Jahren 
seines Lebens zu einem der führenden Parlamentarier des Reichs heran. 
Zunehmend kämpfte er jetzt auch darum, die Parlamentsrechte schrittweise 
auszuweiten. Der entscheidende Einschnitt liegt hier wohl im Jahr 1908, als es 
Wilhelm II. in der Daily-Telegraph-Affäre in einer selbst für ihn singulären 
Weise gelungen war, das Reich zu blamieren. Es fehle dem deutschen Volk – 
so schrieb daraufhin Naumann in der »Hilfe« – »die Sicherheit, daß wir so gut 
regiert werden, als es menschenmöglich ist«. Verantwortlich für diesen Fehl-
schlag der deutschen Politik sei einzig und allein die »unabsetzbare und 
unverantwortliche monarchische Person, die unsrer Politik den Charakter des 
Undurchgearbeiteten und Unberechenbaren gibt …. Wir wollen vom verant-
wortlichen Reichskanzler im Namen des Kaisers völkerrechtlich vertreten 
werden, aber nicht vom Kaiser selbst.«20 Unter Anführung Naumanns betrie-

20 Zit. nach Spael (wie Anm. 2) , S. 115. Zum Zusammenhang vgl. insgesamt ebd., S. 114ff.

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9 - am 19.01.2026, 22:27:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


25

ben die Linksliberalen eine gemeinsame Adresse des Reichstags an den Kai-
ser, die freilich nicht zustande kam, weil der nationalliberale Parteiführer 
Ernst Bassermann vor einem so weitgehenden Angriff auf die verfassungs-
rechtliche Stellung des Kaisers dann doch zurückschreckte. Naumann wollte 
ein Ministerverantwortlichkeitsgesetz, das die Verantwortlichkeit des Reichs-
kanzlers gegenüber der Volksvertretung grundsätzlich formulieren sollte; 
zudem sollte in § 15 der Reichsverfassung, in dem von der Ernennung des 
Reichskanzlers durch den Kaiser die Rede ist, eingeschoben werden: »nach 
Vorschlag des Reichstags«. 
Dieses Gesetz hätte einen enormen Schritt in die Richtung einer parlamenta-
rischen Monarchie dargestellt. Allerdings ging Naumann selbst nicht mit 
letzter Entschlossenheit vor. Die Bloßstellung des Reichskanzlers Bülow 
durch das Gerede des Kaisers im »Daily Telegraph« hätte die Möglichkeit 
geboten, Bülow selbst zu stürzen und damit auch ein verfahrensbildendes 
Exempel dafür zu statuieren, dass die Benennung und Entlassung des Reichs-
kanzlers in die Zuständigkeit des Reichstags fiel. Gegen ein solch energi-
sches Vorgehen sprach aber für Naumann unter anderem das von ihm als 
hoch eingeschätzte Risiko, dass eine solche Krise am Ende unabsehbare Wei-
terungen nach sich ziehen könne und schließlich nicht mehr unter Kontrolle 
zu bringen sei.
Energischer und entschlossener betrieb Naumann dagegen nach Ausbruch des 
Krieges die Demokratisierung des preußischen Dreiklassenwahlrechts – 
neben der herausgehobenen Stellung des Kaisers die entscheidende Friktion 
im Verfassungsgefüge des Kaiserreichs. Damit war zumindest ein verfas-
sungspolitischer Minimalkonsens auch mit der SPD und mit dem katholischen 
Zentrum gefunden, der dann seit Ende 1916 zur praktischen Zusammenarbeit 
der späteren »Weimarer Koalition« führte. Naumann spielte bei dieser zöger-
lichen und von der Notlage erzwungenen Annäherung zwischen Fortschritt-
lich-Liberalen, SPD und Zentrum die bedeutende Rolle, die von ihm zu 
erwarten war. Auch jetzt noch fiel ihm die Abkehr von der Monarchie und die 
Wendung zum reinen Parlamentarismus schwer: »Was bei uns das Volk will, 
ist nicht Republik, sondern Durchführung der preußischen Verfassung«, 
schrieb er im Mai 1917 in seinem Artikel »Die Monarchie im Kriege«. Er 
bemühte vor allem das Argument, eine stärkere Entfaltung des Parlamentaris-
mus werde am Ende auch der Monarchie zugute kommen.21 Aber nolens 
volens trieb er im Oktober 1918 dann doch den endgültigen Durchbruch des 
Parlamentarismus voran. Damit komme ich zu einer kurzen abschließenden 
Bilanz.

21 Zit. nach Spael, S. 156.

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9 - am 19.01.2026, 22:27:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


26

VI

Wenig Irritation dürfte nach wie vor die semantische Nähe von »national-
sozial« und national-sozialistisch« auslösen. »National-sozial« nannte Nau-
mann ein Konzept, das für ihn und Mitstreiter wie Max Weber zwingend not-
wendig, aber ohne imperialistische Weltpolitik nicht vorstellbar war. Nach 
dem Zusammenbruch aller deutschen Weltmachtambitionen im November 
1918 löste sich Naumann erstaunlich rasch von der Obsession durch die 
»Weltpolitik«. Anders als vor 1914 hatte sie auch keinerlei Fundament mehr 
in den ökonomischen Ressourcen Deutschlands und in den Funktionsmecha-
nismen des internationalen Systems. Umso wichtiger ist es festzuhalten, 
worum es bei der Verbindung des Nationalen mit dem Sozialen in der Sicht 
der linksliberalen Bildungs- und auch Wirtschaftsbürger eigentlich ging: 
etwas modisch gesprochen um das Heranholen einer Parallelgesellschaft, der 
»Subkultur« der sozialistischen Arbeiterbewegung, an die bürgerliche Gesell-
schaft. Dafür musste auch diese selbst sich öffnen. Grundsätzlich hat sich das 
Konzept durchgesetzt, zumindest in den Anfangsjahren der Weimarer Repu-
blik und dann in den späten 1940er und 50er Jahren. Die Entproletarisierung 
der Arbeiterschaft im westdeutschen Wirtschaftsaufschwung führte zu jener 
»nivellierten Mittelstandsgesellschaft« (Helmut Schelsky), die als Zukunfts-
vision hinter Naumanns Gesellschaftsmodell gestanden hatte und von der er 
nicht ganz ohne Grund glaubte, dass sie politisch für den Sozial-Liberalismus 
optieren werde. Dass man in dieser Mittelstandsgesellschaft den Partei-Libe-
ralismus gar nicht mehr so dringend brauchen würde wie vor und nach 1914, 
weil sowohl CDU wie SPD liberale Kernforderungen in ihre Programmatik 
aufnahmen und verwirklichten, hat Friedrich Naumann wohl nicht vorherge-
sehen. Möglicherweise hätte es ihn auch gar nicht besonders gestört. 
Problematischer scheint dagegen der nationalstaatliche Machtimpuls, erst mit 
der »Weltpolitik«, dann mit dem »Mitteleuropa-Konzept«. Wie zwingend 
dem deutschen Bürgertum vor 1914 die Weltpolitik erschien (jedenfalls in der 
Zielsetzung, nicht so sehr in den vielfach schon von den Zeitgenossen kriti-
sierten Formen und Methoden), habe ich anzudeuten versucht. Die Mitteleu-
ropa-Idee blieb im Urteil der Späteren lange belastet durch die Nähe zum 
großdeutschen Gedanken, durch die Perspektive einer Ausdehnung über das 
Habsburger Reich hinaus nach Südosten sowie durch die Tatsache, dass Nau-
manns Konzilianz gegenüber den nationalpolnischen Forderungen durch die 
Notlage des Krieges erzwungen wurde. Natürlich herrschte bei Naumann 
letztlich die Vorstellung vor, Deutschland stehe aufgrund seiner kulturellen 
Überlegenheit eine, wenn auch indirekte, politische Herrschaft über Polen zu. 
Andererseits hat sich Naumann, anders als manche seiner Mitstreiter wie etwa 
Paul Rohrbach, von Anwandlungen eines völkischen Deutsch-Nationalismus 
freigehalten. Ethnisch fundierter Nationalismus lag ihm fern – allerdings lässt 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9 - am 19.01.2026, 22:27:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


27

sich zwischen ethnischem und Kulturnationalismus nicht immer ganz deutlich 
trennen. Selbst wenn sich Adolf Hitler gelegentlich in »Mein Kampf« auf 
Naumanns »Mitteleuropa« bezog, so unterschied sich Naumanns Idee doch in 
so gut wie allen Punkten von Hitlers Großdeutschland oder gar seinen 
Ostraum-Phantasien.22 Schon im Kaiserreich hatte Naumann heftig die Into-
leranz gegenüber der elsässischen und der dänischen Minderheit und die anti-
polnische Germanisierungspolitik kritisiert. Nicht alle Linksliberalen waren 
in diesem Punkt so konsequent wie Naumann. Überhaupt fällt auf, dass sich 
die relative Geschlossenheit der sozialliberalen Kerntruppe aus dem Kaiser-
reich schon im Krieg und dann vor allem zum Ende der Weimarer Republik 
hin weitgehend auflöste. Einige Vertreter des sozialen Flügels wie Anton 
Erkelenz und Helmut von Gerlach gingen nach links, die meisten zumindest 
ein Stück weit nach rechts. 
Man kann das Mitteleuropa-Buch allerdings sehr wohl auch als gemäßigte 
Antwort eines liberal und national gesinnten Bürgers auf die alldeutschen 
Annexions-Phantasien im Ersten Weltkrieg lesen. Walter Rathenau entwarf in 
den ersten Monaten des Weltkriegs ganz ähnliche Vorstellungen. Wer weit 
zurückgreifen will, stößt nicht nur auf die Idee eines Doppelbundes in der 
Revolution 1848/49, sondern schon im Vormärz auf Friedrich Lists politisch 
aufgeladene Schutzzoll-Vorstellungen für einen südostmitteleuropäischen 
Wirtschaftsraum. Naumanns Konzept ist zwar machtpolitisch inspiriert, aber 
verfassungspolitisch föderativ gedacht. Die weitgehende Autonomie der ein-
zelnen Staaten sollte nur bei der wirtschaftlichen und militärischen Verein-
heitlichung unter deutscher Führung eingeschränkt werden. Erinnert sei auch 
daran, dass Naumanns Schützengraben-Theorie gegenüber einem Nach-
kriegs-Frankreich ein spezifisches Kriegsprodukt ist und dass er im Gegensatz 
zu fast allen politisch Verantwortlichen und Denkenden einen Ausgleich mit 
Frankreich prinzipiell für wünschenswert und auch möglich hielt. Was hindert 
uns, für einen Moment an den heutigen Zustand Europas und der Europäi-
schen Union zu denken? Dass es einen faktischen informellen Primat der Zen-
tralmächte Deutschland und Frankreich gibt, wird kaum jemand bestreiten, 
räumlich ist die Dimension durch den Einbezug Südeuropas zwar eine ganz 
andere geworden, aber das Hauptgewicht der europäischen Einigung liegt bei 
der Wirtschaftsverfassung; die militärische Zusammenarbeit ist ausreichend, 
sie weiter zu forcieren, liegt derzeit kein unmittelbarer Anlass vor. Im Übri-
gen muss man mit solchen Streiflichtern in die Gegenwart natürlich sehr vor-
sichtig umgehen.
Wichtiger als eine in jedem Fall prekäre posthume Ehrenrettung des Mitteleu-
ropa-Buches ist es mir, noch einmal das Profil des Politikers und politischen 

22 Vgl. zur Nachwirkung von Naumanns Mitteleuropakonzept Kurlander (wie Anm. 2), 
S. 85ff., 117ff., 124f., 128ff., 142ff.

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9 - am 19.01.2026, 22:27:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


28

Denkers Naumann zu schärfen. Naumanns politische Biographie ist geprägt 
von durchgängigen und tiefgreifenden Lernprozessen, denen er sich, in der 
Reaktion auf Zustände, die er als unhaltbar empfand, zeitlebens unterzog. 
Naumann bewegte sich politisch, er analysierte die jeweils aktuellen Hand-
lungsbedingungen und -chancen, er zwang sich – weithin mit Erfolg – zu Rea-
lismus und Machtorientierung, so etwa bei der Abgrenzung vom steril gewor-
denen christlich-sozialen Konservativismus, aber auch vom dogmatischen 
Manchester-Liberalismus mancher Freisinnigen im Kaiserreich. Aber er 
wurde dabei auch nicht zum gedankenarmen reinen Pragmatiker. Als politi-
scher Kommentator und Publizist, aber auch als Redner, fiel er durch Lebens-
nähe, seine zupackende Sprache und seinen Humor auf. Was die politischen 
Inhalte angeht, so stand Naumann in der Tat – blickt man auf die Konstella-
tion ‚Kaisertum/alte Eliten, Links- und Nationalliberale, Zentrum und Sozial-
demokraten‘, intellektuell und politisch zwischen den Parteien, aber er agierte 
dabei keineswegs dogmatisch oder rechthaberisch, sondern in der Einsicht in 
die Mechanismen der Politik – wenn er sich mit ihnen auch niemals ganz 
zufrieden gab. Er war ein Parteiführer, der sich tatsächlich nicht scheute, als 
»Parlamentär zwischen den Fronten« (Conze) zu stehen. Vielmehr suchte er 
diese Rolle geradezu. »Parlamentär zwischen den Fronten«, ohne das Funda-
ment der eigenen Partei preiszugeben – das ist aus heutiger Sicht kein Negati-
vattribut, sondern genau das, was wir brauchen – und was auch damals, beim 
Übergang von der konstitutionellen Monarchie zur demokratischen Republik 
inmitten katastrophaler Krisen und Nöte, gebraucht wurde. Es bedarf, um 
einer solchen Rolle gerecht zu werden, beträchtlicher intellektueller Qualitä-
ten, großer politischer Erfahrung, eines umsichtigen Realitätssinns, und 
schließlich der Bereitschaft, Verantwortung zu übernehmen und eine gewisse 
Selbständigkeit auch gegenüber der eigenen Partei zu wahren. Knapp 90 Jahre 
nach Naumanns Tod steht für die Diskussion über sein Erbe weniger der Sozi-
alliberale, schon gar nicht der Imperialist, sondern vor allem der lernfähige 
intellektuelle Politiker und Parlamentarier Naumann im Vordergrund des 
Interesses.

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9 - am 19.01.2026, 22:27:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


29

Christhard Schrenk

Friedrich Naumann und Heilbronn – Einblicke in das 
»Netzwerk Jäckh, Bruckmann, Heuss«1

I.

»Geehrte Versammlung!« Mit dieser Anrede pflegte Friedrich Naumann viele 
seiner Reden zu beginnen. Das Verhältnis zwischen Heilbronn und Friedrich 
Naumann scheint sich im Wesentlichen in 50-Jahres-Schritten zu vollziehen. 
Um 1910, als Naumann etwa 50 Jahre alt war, wirkte er als Reichstagsabge-
ordneter für den Wahlkreis Heilbronn. Ein halbes Jahrhundert später, 1960, 
ehrte ihn Heilbronn zum 100. Geburtstag mit einer großen Gedächtnisausstel-
lung. Und weitere 50 Jahre danach, im Jahr 2010, beschäftigen wir uns erneut 
vor Ort mit Friedrich Naumann. Aber es handelt sich nicht einfach um eine 
Wiederholung im 50-Jahres-Rhythmus. Denn um 1910 prägte die politische 
Realität das Verhältnis zwischen Naumann und Heilbronn. Ein halbes Jahr-
hundert später, also 1960, stand das dankbare Gedenken an Naumann im Mit-
telpunkt. Theodor Heuss beendete seine Rede anlässlich der damaligen Heil-
bronner Naumann-Gedächtnisfeier mit den Worten: »An ihn [Friedrich Nau-
mann, C. Sch.] denken, heißt ihm danken.«2 
Heute geht es nicht mehr so sehr um das dankbare Erinnern, sondern darum, 
die damalige Situation zu analysieren, um daraus möglicherweise Schlüsse 
für die aktuelle Gegenwart ziehen zu können. Ich werde das aus stadthistori-
scher Sicht versuchen. 
Am Anfang stehen einige Gedanken zu Friedrich Naumann. Insbesondere 
geht es dabei um eine Untersuchung der Reichstagswahl von 1907, die Nau-
mann im Wahlkreis Heilbronn gewonnen hat. Aber natürlich stand der Politi-
ker Naumann in Heilbronn nicht isoliert, vielmehr war er mit einem Freundes-
kreis verbunden, der sich aus vielen herausragenden Persönlichkeiten zusam-
mensetzte. Deshalb soll sich hier mit dem Heilbronner Naumann-Netzwerk 
auseinandergesetzt werden, das ja in gewisser Weise die »Heilbronner Lokal-
ausgabe« des großen Naumann-Kreises darstellt. 

1 Der Stil des Vortrags, den der Verfasser am 22. Oktober 2010 im Heilbronner Schießhaus 
hielt, wurde mit entsprechend eingeschränktem Anmerkungsapparat weitgehend beibe-
halten.

2 Theodor Heuss: Friedrich Naumann und sein Vermächtnis an unsere Zeit. In: Axel Hans 
Nuber: D. Friedrich Naumann. Katalog zur Gedächtnisausstellung in Heilbronn anlässlich 
seines 100. Geburtstages am 25. März 1960. Heilbronn 1962, S. 19–26, hier S. 26. 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9 - am 19.01.2026, 22:27:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


30

Die Wirksamkeit dieses Heilbronner Beziehungsgeflechts verhalf Friedrich 
Naumann zu einem Reichstagsmandat. Eine zentrale Rolle in diesem Netz-
werk spielten Ernst Jäckh, Peter Bruckmann und Theodor Heuss, mit denen 
sich dieser Beitrag befassen wird. Darüber hinaus wird kurz auch noch auf 
einige andere Persönlichkeiten eingegangen, die jeweils etwas zu unserem 
Bild von Friedrich Naumann beitragen und durch deren Charakterisierung die 
Vielschichtigkeit und langfristige Bedeutung des Naumannschen Bezie-
hungsgeflechts noch deutlicher erkennbar wird. 
Am Schluss wird sich herausstellen, dass das Netzwerk aber nicht nur Fried-
rich Naumann einen Sitz im Reichstag sicherte. Vielmehr ergab sich daraus 
auch für die Stadt Heilbronn ein positiver Impuls. So kann am Beispiel Nau-
manns aufgezeigt werden, wie ein zunächst auf eine spezielle Person ausge-
richtetes Beziehungsgeflecht am Ende die Entwicklung einer Stadt befördern 
und in ihrer Dynamik unterstützen kann. Darin liegt aus der Sicht der Heil-
bronner Stadtgeschichtsforschung die aktuelle Relevanz der Beschäftigung 
mit dem Heilbronner Naumann-Netzwerk. 

II.

Damit kommen wir zu Friedrich Naumann, über dessen Biographie an dieser 
Stelle nicht viel gesagt werden muss. Am 25. März 1860 in Störmthal bei 
Leipzig als Pfarrerssohn geboren, hat Naumann zunächst Theologie studiert, 
und es ist bekannt, dass er in diesen frühen Jahren stark von Johann Hinrich 
Wichern geprägt wurde, sich sehr für dessen »Innere Mission« engagierte und 
er im Laufe der Zeit über die Auseinandersetzung mit den sozialen Nöten der 
Menschen schließlich zur Politik gefunden hat.3 Dabei stand er als Berufspo-
litiker stets für eine politische Tradition der bürgerlichen Freiheit, an die dann 
nach dem Zweiten Weltkrieg die FDP anknüpfte.4 
Bei der Reichstagswahl 1907 gelang es dem aus Sachsen stammenden Berli-
ner, in Heilbronn einen württembergischen Wahlkreis zu gewinnen. Dies 
kann wohl als eine kleine Sensation gewertet werden, denn Friedrich Nau-
mann war zwar zu diesem Zeitpunkt als Politiker und Publizist schon ein 
bekannter Mann. Aber er hatte bis dahin eben noch kein Mandat im Reichstag 
erringen können.5 Für die Reichstagswahl 1907 hatte Naumann verschiedene 

3 Heuss (wie Anm. 2), S. 20.
4 Theodor Heuss: Friedrich Naumann. In: Neue Deutsche Biographie, Bd. 18. Berlin 1997, 

S. 767–769, hier S. 769.
5 Jürgen Frölich: Von Heilbronn in den Reichstag. Theodor Heuss, Friedrich Naumann und 

die »Hottentotten-Wahlen« in Heilbronn 1907. In: Zeitschrift für Württembergische Lan-
desgeschichte 67 (2008), S. 353–366, hier S. 354–355.  

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9 - am 19.01.2026, 22:27:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


31

Kandidatur-Optionen. Jürgen Frölich hat kürzlich geschildert, wie es letztlich 
zu Naumanns Kandidatur in Heilbronn gekommen war.6 Danach entschied 
sich Naumann im Wesentlichen aus zwei Gründen für die Stadt am Neckar: 
Einerseits ermunterten ihn profilierte Heilbronner Persönlichkeiten dazu, und 
andererseits erhielt er hier die Unterstützung des gesamten liberalen Lagers, 
das andernorts oft sehr zersplittert war.7 
Der von Naumann 1907 gewonnene württembergische Wahlkreis III mit Heil-
bronn im Zentrum befand sich im Nordwesten des Königreiches Württemberg 
und bestand aus den Oberämtern Heilbronn, Brackenheim, Besigheim und 
Neckarsulm.
Bekanntlich ist Naumann dieser Wahlsieg keineswegs einfach in den Schoß 
gefallen; vielmehr gab es starke Konkurrenz. Zuerst ist der konservative Poli-
tiker Dr. Theodor Wolff8 zu nennen. Dieser war für den Württembergischen 
Bauern- und Weingärtnerbund bereits 1903 in den Reichstag gewählt worden 
und zog 1907 quasi als Titelverteidiger in den Wahlkampf. Der andere starke 
Mitbewerber war der Sozialdemokrat Franz Feuerstein9, der zwar 1907 unter-
lag, der bei der nächsten Reichstagswahl 1912 Naumann aber das Heilbronner 
Mandat wieder abnehmen sollte. 
In wilhelminischer Zeit wurde keine Reichstagswahl in diesem Wahlkreis im 
ersten Wahlgang entschieden. Da keiner der Kandidaten auf Anhieb die nach 
Wahlrecht notwendige absolute Mehrheit erringen konnte, war jedes Mal eine 
Stichwahl der beiden Bestplatzierten nötig. Bei der Wahl am 25. Januar 1907 
waren 35351 Männer wahlberechtigt. Es wurden 30720 gültige Stimmen 
abgegeben. Die Wahlbeteiligung lag bei 86,9%. Von den gültigen Stimmen 
entfielen auf Theodor Wolff (WüBB)10 11529 Stimmen (37,5%), auf Fried-
rich Naumann (FrVg)11 9731 Stimmen (31,7%) und auf Franz Feuerstein 
(Sozialdemokratie) 9468 Stimmen (30,8%). Sonstige Personen erhielten 
zusammen 10 Stimmen.12 
Aufgrund dieses – einigermaßen knappen – Ergebnisses wurden der konser-
vative Wolff und der liberale Naumann zur Stichwahl am 5. Februar 1907 
zugelassen. Für den Ausgang dieser entscheidenden Wahl war es sehr wich-
tig, welche Empfehlung die drittplatzierte Sozialdemokratie abgeben würde. 

6 Frölich (wie Anm. 5).
7 Frölich (wie Anm. 5), S. 356–357.
8 Zu Wolff vgl. Frank Raberg (Hrsg.): Biografisches Handbuch der württembergischen Land-

tagsabgeordneten 1815–1933. Stuttgart 2001, S. 1035.
9 Franz Feuerstein (1866–1939): Gründer der Vereinsdruckerei und der Zeitung Neckar-

Echo; 1912–1918 Mitglied des Reichstags und 1928–1933 Mitglied des Württembergischen 
Landtags. Vgl. dazu: Chronik der Stadt Heilbronn V (1939–1945). Heilbronn 2004, S. 27 
(31. Mai 1939). Vgl. auch Raberg (wie Anm. 8), S. 203–204.

10 Württembergischer Bauern- und Weingärtnerbund.
11 Freisinnige Vereinigung.
12 Neckar-Zeitung vom 26. Januar 1907, S. 6. 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9 - am 19.01.2026, 22:27:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


32

Die Wahlempfehlung der SPD erfolgte zugunsten von Naumann, der in der 
Stichwahl etwa zwei Drittel der ehemaligen Feuerstein-Stimmen auf sich ver-
einigen konnte. So zog er an Wolff vorbei und gewann mit 52,5% (15696 zu 
14178 Stimmen).13 
Wenn man dieses Ergebnis genauer analysiert, dann ergeben sich bemerkens-
werte Erkenntnisse. In den vier Oberämtern des Wahlkreises III gab es damals 
zusammen insgesamt 100 selbständige Städte und Gemeinden.14 In der Stich-
wahl lag der konservative Kandidat Dr. Wolff in 92 der 100 Gemeinden 
deutlich vorn. In der großen Fläche des Wahlkreises siegte Wolff über 
Naumann sogar mit einer Zweidrittelmehrheit, der Vorsprung betrug dabei 
5922 Stimmen.15 
Dass Naumann dennoch gewann, lag an den übrigen acht Gemeinden, in 
denen er jeweils deutlich besser abschnitt als Wolff. Konkret siegte Naumann 
in Brackenheim (mit 175 zu 116), in Kochendorf (mit 319 zu 107) und auch in 
Möckmühl (mit 270 zu 93) deutlich. In Besigheim lag Naumann (mit 555 zu 
77) klar vorn, ebenso in Bietigheim (mit 749 zu 143), in Neckargartach (mit 
445 zu 84), in Böckingen (mit 1141 zu 209) und insbesondere in Heilbronn 
(mit 5831 zu 1200).16 
Im Gesamtwahlkreis lag Naumann etwa 1500 Stimmen vor Wolff. Aber allein 
in der Stadt Heilbronn holte Naumann 4600 Stimmen mehr als Wolff. Zählt 
man die damals selbständigen (und 1933 bzw. 1938 nach Heilbronn einge-
meindeten) Kommunen Böckingen und Neckargartach hinzu, so erreichte 
Naumann hier fast 6000 Stimmen mehr als Wolff. Auf diese Weise konnte 
Naumann den Vorsprung von Wolff von gut 5900 Stimmen in 92 Gemeinden 
allein mit seinem Sieg in Heilbronn, Böckingen und Neckargartach kompen-
sieren. 
Bezüglich der Bauern und Weingärtner als Wählergruppe stand Naumann 
allerdings eher mit dem Rücken zur Wand. Das macht eine Werbe-Anzeige 
vom Januar 190717 deutlich, die einerseits illustriert, dass der Kandidat im 
Stundentakt durch die Orte zog und Wahlkampf machte. Er sprach z. B. am 
23. Januar 1907 um 14 Uhr in Häfnerhaslach, um 15 Uhr in Ochsenbach, um 
16 Uhr in Cleebronn, um 17 Uhr in Botenheim und um 18 Uhr in Meimsheim. 
Sehr aufschlussreich ist andererseits die in der genannten Anzeige abge-

13 Die Chronik der Stadt Heilbronn II (1896–1921), S. 103 (5. Februar 1907) berichtet: 
»Reichstagsstichwahl. Naumann gewählt mit 15696 Stimmen (die Sozialdemokratie tritt 
ein). Wolff 14178.«

14 Davon 17 im Oberamt Heilbronn (dazu: Hof- und Staatshandbuch des Königreichs Würt-
temberg 1907, Teil 1. Stuttgart 1907, S. 457–459), 19 im Oberamt Besigheim (ebd., S. 451), 
30 im Oberamt Brackenheim (ebd. S. 453–454), 34 im Oberamt Neckarsulm (ebd., S. 465–
466).

15 In den übrigen Orten erhielt Naumann zusammen 6211 Stimmen (33,8%), Wolff 12133 
Stimmen (66,2 %).

16 Zaber-Bote vom 11. Februar 1907, S. [2]–[3].
17 Zaber-Bote vom 21. Januar 1907, S. [4].

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9 - am 19.01.2026, 22:27:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


33

druckte Erklärung über Naumanns Stellung zum Weinbau. Der Kandidat 
stellte klar, dass er die Erhaltung des süddeutschen Weinbaus unbedingt für 
nötig halte und dass er die Interessen des Weinbaus nach besten Kräften för-
dern werde. 
Ein Problem für Naumann war die Tatsache, dass er kein Schwabe war. Das 
wurde ihm vorgeworfen. Als Beispiel sei ein kleines Gedicht zitiert, das 
anonym verbreitet wurde:18

»Den Wolff den guten Schwaben
Wollen wir in den Reichstag haben
Was aber soll mit Naumann sein,
Fort mit ihm dem Preußen,
Er soll wieder reisen!
Die Redekunst allein tut‘s nicht: 
Denn sie besitzt auch mancher Wicht,
Die Landsleut selbst, sie wollen ihn nicht haben.
Und nun soll recht er sein uns Schwaben?
O lassen wir ihn gehen und zwar auf Nimmerwiedersehn.
Wird Naumann gewählt, o Graus
Wir brächten ihn nie mehr hinaus.
Drum wählet Wolff, den guten Schwaben
Ihn wollen wir im Reichstag haben.
Viele Wähler.«

Nach dem Wahlsieg von Naumann erwiesen sich die Anhänger des Bauern-
bundes nicht gerade als gute Verlierer, wie eine kleine Anzeige belegt,19 die in 
Cleebronn erschien. Hier konnte man lesen: »Alle diejenigen, welche für 
Naumann gestimmt haben, haben von Montag, den 12. ds. Mts. an für das 
(sic!) Liter Milch 16 Pfennig zu bezahlen. Wenn es ihnen zu viel ist, sollen sie 
sie von Naumann beziehen. Die, welche für Wolff gestimmt haben, bekom-
men sie noch um den alten Preis.«

III.

Bevor wir uns mit Naumanns Heilbronner Netzwerk beschäftigen, soll noch 
einmal auf den Politiker Naumann eingegangen werden. Dabei werden einige 
Punkte herausgegriffen, die für das Heilbronner Naumann-Beziehungsge-
flecht von besonderer Bedeutung sind. Wenn man Naumanns politische 
Grundhaltung mit einem Etikett versehen will, dann könnte man ihn als links-
liberalen Politiker mit christlicher Basis bezeichnen, der für bürgerliche Frei-

18 Zaber-Bote vom 4. Februar 1907, S. [2].
19 Zaber-Bote vom 9. Februar 1907, S. [4].

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9 - am 19.01.2026, 22:27:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


34

heit stand. Dies will ich – mit der gebotenen Vorsicht – mit dem Schlagwort 
»Liberalität« ausdrücken. Sein Ziel bestand darin, die verschiedenen liberalen 
Parteien und Strömungen zu bündeln, und diesem Ziel kam er später vor allem 
mit der Gründung der DDP 1918 einen wesentlichen Schritt näher. 
Schon 1894 schuf Naumann mit der Zeitschrift »Die Hilfe« für sich und sei-
nen Kreis ein Publikationsorgan, das für seine persönliche Weiterentwicklung 
und sein politisches Wirken von zentraler Bedeutung werden sollte.20 Das 
Blatt trug bis 1902 den Untertitel »Gotteshilfe, Selbsthilfe, Staatshilfe, Bru-
derhilfe«. Später bezeichnete sich »Die Hilfe« als »Zeitschrift für Politik, 
Wirtschaft und geistige Bewegung«. Daneben unternahm Naumann verschie-
dene Reisen, z. B. nach Palästina und Nordafrika, aber auch nach Österreich 
und Paris.21 Das brachte ihm zusätzliche weitverzweigte, internationale Ver-
bindungen ein. 
1907 zählte Naumann – u. a. zusammen mit Theodor Fischer und Peter Bruck-
mann – zu den Initiatoren und Mitbegründern des Deutschen Werkbundes. 
Dabei handelte es sich um eine Organisation mit nationalem Anspruch. Ihr 
Ziel war es, Kunsthandwerk und Industrie bzw. Ästhetik und Ökonomie mit-
einander in Einklang zu bringen. Der Deutsche Werkbund entfaltete eine 
enorme Wirksamkeit, etwa durch verschiedene Ausstellungen, darunter auch 
ein berühmtes Beispiel aus dem Jahr 1927, als in Stuttgart im Rahmen der 
Ausstellung »Die Wohnung« die Weißenhofsiedlung entstand.22 Und noch 
ein letztes Detail: 1917 rief Naumann die «Staatsbürgerschule« ins Leben, 
eine Institution der politischen (Erwachsenen-)Bildung, die u. a. als Vorläufer 
der Berliner »Hochschule für Politik« gilt.23 
Vor diesem skizzierten Hintergrund wenden wir uns nun dem Heilbronner 
Netzwerk von Friedrich Naumann zu, wobei es lediglich um einen kleinen 
Einblick bzw. nur um einige zentrale Personen geht. Dazu gehörte zunächst 
Ernst Jäckh (1875 – 1959). Von 1902 bis 1912 wirkte er als Chefredakteur der 
Neckar-Zeitung in Heilbronn. Unter seiner Leitung entwickelte sich das Blatt 
von einer Lokalzeitung zu einem überregional angesehenen Presseorgan.24

Jäckh, der Friedrich Naumann politisch nahe stand, richtete die Neckar-Zei-
tung mit Unterstützung seines Verlegers Viktor Kraemer auf eine national-
liberale Position aus. Damit wurde Jäckh zu einem wesentlichen Wegbereiter 
für die Heilbronner Reichstagskandidatur Naumanns und für dessen Wahler-

20 Theodor Heuss: Friedrich Naumann. Der Mann, das Werk, die Zeit. Stuttgart 1937, S. 119–
123.

21 Ebd., S. 664.
22 Eine treibende Kraft für das Zustandekommen dieser Ausstellung war Peter Bruckmann, 

dazu: Roland Günter: Der Deutsche Werkbund und seine Mitglieder. 1907–2007. Essen 
2009, S. 97.

23 Heuss (wie Anm. 4), S. 769. 
24 Ernst Jäckh: Der goldene Pflug. Lebensernte eines Weltbürgers. Stuttgart 1954, S. 86–87.

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9 - am 19.01.2026, 22:27:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


35

folg im Jahr 1907.25 Jäckh setzte sich in der Neckar-Zeitung auch für den Bau 
eines Heilbronner Stadttheaters ein. In diesem Zusammenhang machte er sich 
für die Verpflichtung des renommierten Architekten Theodor Fischer stark, so 
dass schließlich 1913 in Heilbronn ein bemerkenswertes Jugendstil-Theater 
eingeweiht werden konnte.26 
Wichtig in Jäckhs Leben ist auch sein Verhältnis zur Türkei. 1908 reiste er 
erstmals dorthin. Er berichtete in seinen Lebenserinnerungen, dass er 1908, 
»nach ermüdender Reichstagswahlkampagne Erholung und Anregung außer-
halb der in Mitteleuropa üblichen Sommerferien« suchte.27 Als Ziel dieser 
Ferienreise entschied sich Jäckh für die Türkei. Das bedeutet: Da sich Jäckh 
von seinem Einsatz im Naumann-Wahlkampf am Bosporus erholen wollte, 
konnte sich Naumann mit der Vermittlung wichtiger politischer Türkei-Kon-
takte revanchieren, die Jäckh in den folgenden Jahren immer weiter vertiefte 
und ausbaute.28 Hier profitierte Jäckh von den Verbindungen Naumanns. 
Beide standen im Übrigen auf der Seite der jungtürkischen Revolution, und 
beiden wird heute vorgeworfen, dass sie sich mit dem damit im Zusammen-
hang stehenden Völkermord an den Armeniern (1915 – 1917) nicht kritisch 
genug auseinandergesetzt hätten.29 Unabhängig davon entwickelte sich Jäckh 
bald zu einem bedeutenden Wegbereiter politischer Beziehungen der sich 
damals modernisierenden Türkei zum Westen. 1914 wurde er zum Mitbe-
gründer und zum Ersten Vorsitzenden der Deutsch-Türkischen Vereinigung 
in Berlin.30 
Es gibt aber auch noch ganz andere Aspekte im Leben von Dr. Ernst Jäckh. So 
zählte der Chefredakteur zu den Gründungsmitgliedern der »Section Heil-
bronn des Württembergischen Vereins für Luftschiffahrt«. Diese Heilbronner 
Sektion wurde 1909 aus der Taufe gehoben, Jäckh übernahm das Amt des 
Zweiten Vorsitzenden.31 
1912 gab Jäckh seine Chefredakteurs-Tätigkeit bei der Heilbronner Neckar-
Zeitung auf und wechselte nach Berlin. Er fungierte dort als Geschäftsführer 
des Deutschen Werkbundes. Dieses Amt versah er – mit einer Unterbrechung 
von 1918 bis 192032 – bis 1922. Danach blieb er dem Deutschen Werkbund 

25 Heuss (wie Anm. 20), S. 324; Theodor Heuss: Erinnerungen. 1905–1933. Tübingen 1963, 
S. 59; Paul Meyle: D. Friedrich Naumann zum Gedächtnis. In: Nuber (wie Anm. 2), S. 12–
15, hier S. 12–13; Jäckh (wie Anm. 24), S. 90; Achim Frey: Ernst Jäckh (1875–1959). 
Schwabe, Journalist, Diplomat, Weltbürger. In: Christhard Schrenk (Hrsg.): Heilbronner 
Köpfe V. Lebensbilder aus fünf Jahrhunderten. Heilbronn 2009, S. 53–70, hier S. 55–56.

26 Frey (wie Anm. 25), S. 57.
27 Jäckh (wie Anm. 24), S. 120.
28 Jäckh (wie Anm. 24), S. 123–124.
29 Vgl. dazu z. B. Frey (wie Anm. 25), S. 62–63.
30 Frey (wie Anm. 25), S. 62.
31 Protokollbuch 1909 – 1924, Stadtarchiv Heilbronn, Württembergischer Verein für Luft-

schiffahrt, Section Heilbronn, D 100 – 64, S. 1.
32 E-Mail von Rita Wolters vom Archiv des Deutschen Werkbundes vom 15. Februar 2010 an 

den Verfasser. 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9 - am 19.01.2026, 22:27:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


36

auch weiterhin eng verbunden. 1916 schuf er zusammen mit Paul Rohrbach 
und Philipp Stein die Wochenschrift »Deutsche Politik«, die sich mit »Welt- 
und Kulturpolitik« befasste.33 Paul Rohrbach war einer der meistgelesenen 
Kommentatoren zu Themen der Außen- und Kolonialpolitik in Deutschland34

und gehörte ebenfalls zum Naumann-Umfeld; Heuss kannte ihn schon seit 
seiner Berliner Zeit ab 1907.35 Philipp Stein als der Dritte im Bunde erlangte 
als Exponent des deutschen Genossenschaftswesens Bekanntheit.36 
1920 gründete Ernst Jäckh – zusammen mit anderen Wissenschaftlern – in 
Berlin die Deutsche Hochschule für Politik. Dabei handelte es sich zunächst 
um eine private Einrichtung, deren wesentliches Ziel in einer Stärkung der 
Demokratie bestand. Ihre Vorläuferin war, wie erwähnt, Naumanns Staatsbür-
gerschule. Als die Nationalsozialisten 1933 politisch Einfluss auf die Hoch-
schule nahmen, emigrierten viele Dozenten, so auch Ernst Jäckh. Er ging 
zunächst nach England, 1940 nahm er einen Ruf als Professor für Internatio-
nale Beziehungen mit Schwerpunkt »Mittlerer Osten« an die Columbia-Uni-
versität in New York an. 1959 starb er in New York. 
Eine weitere zentrale Persönlichkeit in Naumanns Heilbronner Netzwerk war 
Peter Bruckmann (1865 – 1937). Dieser trat 1887 in die Heilbronner Silber-
warenfabrik seiner Familie ein. Sein Name steht sowohl für moderne maschi-
nelle Herstellungsprozesse als auch für soziales Engagement gegenüber den 
Mitarbeitern. Besonders intensiv setzte sich Bruckmann für ein kreativ-
modernes Design der Heilbronner Silberwaren ein. Dabei vertrat er die Auf-
fassung, dass die Qualität der gewerblichen Produkte – im Einklang mit deren 
Ästhetik – angehoben werden müsse. Dies wollte Bruckmann jedoch nicht nur 
in seiner Firma erreichen, sondern möglichst in ganz Deutschland umsetzen. 
Deshalb gründete er mit ähnlich denkenden Persönlichkeiten wie Hermann 
Muthesius, Henry van der Velde, Friedrich Naumann und Theodor Fischer 
den Deutschen Werkbund und war von 1909 bis 1919 und von 1926 bis 1932 
dessen Vorsitzender. Er war es, der 1912 Ernst Jäckh von Heilbronn als 
Geschäftsführer zum Deutschen Werkbund nach Berlin holte, als dessen 
Geschäftsstelle im April 1912 dorthin verlegt wurde. Als Bruckmann 1932 als 
Vorsitzender beim Deutschen Werkbund ausschied, wurde er zum Ehren-
vorsitzenden ernannt. Sein Nachfolger als Vorsitzender war wiederum Ernst 
Jäckh.37 
Es gab noch viele weitere Verbindungen zwischen Peter Bruckmann und 
Ernst Jäckh. Eine davon ist die Tatsache, dass Jäckh und Bruckmann 1903 

33 Reiner Burger: Theodor Heuss als Journalist. Beobachter und Interpret von vier Epochen 
deutscher Geschichte. Münster 1999, S. 193; Heuss (wie Anm. 25), S. 216.

34 Burger (wie Anm. 33), S. 63–64 u. 192–193.
35 Heuss (wie Anm. 25), S. 31.
36 Burger (wie Anm. 33), S. 192–193; Heuss (wie Anm. 25), S. 216.
37 Günter (wie Anm. 22), S. 97 und 244–245; Jäckh (wie Anm. 24), S. 196; Heuss (wie Anm. 

20), S. 114–115.

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9 - am 19.01.2026, 22:27:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


37

zusammen die Heilbronner Ortsgruppe des Goethe-Bundes ins Leben 
riefen.38 Eine andere Gemeinsamkeit dieser beiden Männer war das Ballon-
fahren. Denn nicht nur Ernst Jäckh gehörte zu den Gründungsmitgliedern 
der Heilbronner »Luftschiffahrtssection«, sondern auch Peter Bruck-
mann.39 
Bezüglich der vielen weiteren Aktivitäten, die Peter Bruckmann entfaltete, 
muss man auch das Stichwort »Stadttheater« herausgreifen. Auch hier zogen 
Bruckmann und Jäckh an einem Strang. Bruckmann war einer der entschie-
densten Verfechter eines Theaterneubaus für Heilbronn. Seinem Einsatz ist es 
im Wesentlichen zu verdanken, dass die Stadt ein solches Theater auch tat-
sächlich bekam.40 Untrennbar mit Peter Bruckmann ist auch der Neckar-
Kanal verbunden. Es ist hauptsächlich sein Verdienst, dass bis 1935 dieser 
Kanal gebaut wurde. Außerdem wurde der politisch liberal orientierte Unter-
nehmer in den Stuttgarter Landtag gewählt. 1921 übernahm er den Landesvor-
sitz der DDP, die 1918 unter maßgeblicher Beteiligung von Friedrich Nau-
mann entstanden war. 
Peter Bruckmann war ein väterlicher Freund von Theodor Heuss (1884 – 
1963), sicherlich die heute bekannteste Persönlichkeit aus dem gesamten 
Beziehungsgeflecht um Friedrich Naumann. Theodor Heuss war 1905 als 21-
jähriger nach der Promotion einem Ruf von Friedrich Naumann nach Berlin 
gefolgt und dort in die Schriftleitung von Naumanns Zeitschrift »Die Hilfe« 
eingetreten.41 Bereits als Schüler hatte er sich von Naumann und dessen Idee 
des sozialen Liberalismus fasziniert gezeigt42 und sich der Heilbronner Orts-
gruppe des Nationalsozialen Vereins angeschlossen, in dem profilierte Per-
sönlichkeiten wie der Kaufmann Georg Lohmann, der Stadtpfarrer Immanuel 
Weitbrecht oder der Silbergraveur Julius Bode eine wichtige Rolle spielten.43

Außerdem hatte Heuss ebenso schon als Schüler und dann auch als Student 
einzelne Beiträge für »Die Hilfe« geschrieben.44 Diese hatte schon 1895 – im 
ersten Jahr des Bestehens – in Heilbronn immerhin 102 Abonnenten.45 Als 
18-jähriger hatte Heuss den persönlichen Kontakt zu Naumann gesucht und 
einen väterlich-fördernden Freund in ihm gefunden.46 Heuss trug 1906/07 

38 Chronik II (wie Anm. 13), S. 60 (12. Februar 1903).
39 Protokollbuch (wie Anm. 31), S. 1.
40 Peter U. Quattländer: Streben nach Qualität und künstlerischer Gestalt. Peter Bruckmann 

(1865–1937). In: Christhard Schrenk (Hrsg.): Heilbronner Köpfe III. Heilbronn 2001, 
S. 23–38, hier S. 32.

41 Heuss (wie Anm. 20), S. 234; 1907 übernahm Heuss die »politische Redaktion«, Heuss (wie 
Anm. 20), S. 28.

42 Thomas Hertfelder/Christiane Ketterle (Hrsg.): Theodor Heuss. Publizist, Politiker, Präsi-
dent. Stuttgart 2003, S. 54.

43 Theodor Heuss: Vorspiele des Lebens. Jugenderinnerungen. 4. Auflage, Tübingen 1964, 
S. 198.

44 Ebd., S. 200. Zum Erstkontakt von Heuss mit der »Hilfe« vgl. ebd. S. 194–198.
45 Die Hilfe Nr. 45 v. 10. November 1895, S. 3.
46 Heuss (wie Anm. 43), S. 197 und S. 212–214.

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9 - am 19.01.2026, 22:27:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


38

wesentlich dazu bei, dass Naumann im Heilbronner Wahlkreis kandidierte.47

Außerdem engagierte er sich im Wahlkampfteam von Naumann,48 und er hielt 
zahlreiche Wahlreden für ihn.49 
Während Naumanns Zeit als Heilbronner Reichstagsabgeordneter lebte und 
arbeitete Heuss als »Hilfe«-Redakteur« in Berlin, während Jäckh in Heilbronn 
als Chefredakteur der Neckar-Zeitung wirkte. 1912 kam es zu einer großen 
Rochade. Naumann räumte als Identifikationsfigur des Liberalismus nach sei-
ner Niederlage 1912 das Heilbronner Feld. Jäckh wechselte als Geschäftsfüh-
rer des Deutschen Werkbundes nach Berlin. Hierbei hatte – wie gezeigt – 
Peter Bruckmann einen wesentlichen Anteil. Mit Jäckhs Abschied von Heil-
bronn war der Chefredakteurs-Posten bei der Heilbronner Neckar-Zeitung 
frei. Und nun kam wieder Theodor Heuss ins Spiel, und zwar in zweifacher 
Weise. Einerseits wurde er Chefredakteur der Heilbronner Neckar-Zeitung, 
andererseits kehrte er »in seine Heimat Heilbronn zurück, um dort der Erhal-
tung Naumannscher Tradition« zu dienen.50 In seinen 1963 publizierten 
Lebenserinnerungen wurde Heuss noch etwas deutlicher. Er legte dort dar, 
dass er durch seinen Wechsel nach Heilbronn den Wahlkreis für Naumann 
zurückgewinnen wollte oder, falls Naumann als Bewerber ausfalle, für sich 
»persönlich neu zu erobern« gedachte.51 
Es war Naumann, der Heuss dazu ermuntert hatte, von Berlin nach Heilbronn 
zurückzukehren und dort die gemeinsame Sache weiter zu vertreten. Nau-
mann formulierte 1912 in einem Brief an Elly Heuss-Knapp, dass für Heuss 
»der Heimatboden die rechte Stelle ist, um ein selbständiger aktiver Charakter 
mit steigender Wirksamkeit zu werden. Er soll ein Mal von Stuttgart aus ein 
eigener Mann im deutschen Volke sein. Das liegt in ihm. Von Berlin aus 
würde er nichts anderes als ein begabter, feiner Literat.« 52 Heuss wurde also 
Nachfolger von Jäckh als Chefredakteur der Neckar-Zeitung. Aber es bestand 
schon viel früher, nämlich ab 1902, ein Kontakt zwischen Jäckh und Heuss.53

Denn Heuss schrieb bereits als Schüler54 Artikel für die Heilbronner Neckar-
Zeitung, als Student firmierte er als »Münchener Vertreter«.55 Aus dieser 
beruflichen Beziehung entwickelte sich rasch eine persönliche Freundschaft, 

47 Heuss (wie Anm. 20), S. 55–59; Heuss (wie Anm. 21), S. 323.
48 Vgl. dazu z. B. Frölich (wie Anm. 5), S. 361.
49 Theodor Heuss: Kalender der Reden und Vorträge (Familienarchiv Heuss, Basel). Hier sind 

in der Zeit vom 5. Januar bis zum 5. Februar 1907 Wahlkampfauftritte von Heuss zugunsten 
von Naumann in 25 verschiedenen Orten aufgelistet.

50 Heuss (wie Anm. 20), S. 293.
51 Heuss (wie Anm. 25), S. 181.
52 Brief von Friedrich Naumann vom 12. Juni 1912 aus dem Sanatorium Tobelbad bei Graz an 

Elly Heuss-Knapp. Familienarchiv Heuss, Basel.
53 Heuss (wie Anm. 25), S. 60: Jäckh trat im Spätjahr 1902 das Amt des Chefredakteurs der 

Neckar-Zeitung an, bei der Heuss auch schon zuvor geschrieben hatte.
54 Heuss (wie Anm. 43), S. 200; Heuss (wie Anm. 20), S. 60. 
55 Heuss (wie Anm. 20), S. 60. Jäckh (wie Anm. 24), S. 94 verwendet die Bezeichnung »Mün-

chener Korrespondent«.

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9 - am 19.01.2026, 22:27:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


39

Jäckh wurde sogar der Patenonkel des 1910 geborenen Heuss-Sohnes 
Ludwig.56 
Knapp sechs Jahre später, 1918, verließ Heuss Heilbronn und kehrte wieder 
nach Berlin zurück. Ernst Jäckh hatte diesen Wechsel vorgeschlagen.57 Heuss 
übernahm die Schriftleitung der Zeitschrift »Deutsche Politik«, die von Ernst 
Jäckh mit herausgegeben wurde. 1918, also mit dem Wechsel nach Berlin, trat 
Heuss – ebenfalls auf Bitte von Ernst Jäckh58 – auch in die Geschäftsführung 
des Deutschen Werkbundes ein, die Ernst Jäckh (mit einer Unterbrechung) 
noch bis 1922 innehatte.59 Heuss war übrigens schon um 1910 Mitglied des 
Deutschen Werkbundes geworden60 und ab 1916 als dessen »Pressemitarbei-
ter« in Erscheinung getreten. Ab 1918 war er beim Deutschen Werkbund für 
»publizistische und literarische Vertretung« zuständig, von 1922 bis 1933 
gehörte er dem Vorstand an.61 Von 1920 bis 1924 war Heuss erster Studien-
leiter der von Ernst Jäckh geschaffenen Deutschen Hochschule für Politik und 
übernahm dort auch eine Dozentur.62 
Wir sehen also: Theodor Heuss und Ernst Jäckh hatten viele Berührungs-
punkte. In ihren jeweiligen Autobiografien berichten beide über ihr Verhältnis 
zum jeweils anderen. Dabei wird allerdings ein unterschiedlicher Grundtenor 
erkennbar. So schreibt Jäckh über seine intensive Freundschaft zu Theodor 
Heuss und Elly Heuss-Knapp, in die auch deren Sohn Ludwig einbezogen 
war.63 Heuss formuliert dagegen lediglich, dass Ernst Jäckh »ein paarmal 
Weichensteller meines äußeren Schicksals gewesen ist und dem ich Dank 
schulde, auch wenn in seinen späteren Jahren die menschlichen Beziehungen 
ramponiert waren (...).«64 
Aber zurück zum weiteren Werdegang von Theodor Heuss. 1924 zog er als 
Abgeordneter der DDP für Württemberg in den Deutschen Reichstag ein. 
1933 verlor er durch die Nationalsozialisten u. a. seine Dozentur an der 
Hochschule für Politik und sein Reichstagsmandat. Aber er konnte sich – z. 
B. im Gegensatz zu Ernst Jäckh – nicht zur Emigration entschließen. Statt-
dessen zog er sich in ein Nischendasein zurück und verfasste u. a. Lebensbe-
schreibungen von bedeutenden Persönlichkeiten wie dem Industriellen 
Robert Bosch, der wiederum dem Deutschen Werkbund eng verbunden 
war.65 

56 Jäckh (wie Anm. 24), S. 95.
57 Burger (wie Anm. 33), S. 122.
58 Ebd. , S. 196.
59 Günter (wie Anm. 22), S. 159 und S. 244–245.
60 Heuss (wie Anm. 20), S. 110.
61 E-Mail von Rita Wolters (wie Anm. 32).
62 Burger (wie Anm. 33), S. 207; Jäckh (wie Anm. 24), S. 494.
63 Jäckh (wie Anm. 24), S. 95.
64 Heuss (wie Anm. 20), S. 216.
65 Zur Beziehung zwischen Bosch und dem Deutschen Werkbund vgl. Günter (wie Anm. 22), 

S. 160.

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9 - am 19.01.2026, 22:27:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


40

In dieser Zeit entstand auch die Biographie von Theodor Heuss über Friedrich 
Naumann. Heuss setzte seinem politischen Ziehvater und väterlichen Freund 
nach dessen Tod aber nicht nur in dieser 1937 publizierten, großen Lebensbe-
schreibung ein Denkmal. Es gab noch diverse andere Anlässe, bei denen 
Theodor Heuss Friedrich Naumann würdigte. So fand nach dem plötzlichen 
Tod von Naumann in der Heilbronner Kilianskirche eine Totenfeier statt. 
Dabei hielt der 35-jährige Theodor Heuss von der Kanzel aus die Gedenk-
rede.66 Auch beim Heilbronner Festakt zum 100. Geburtstag von Naumann 
trat der 76-jährige Alt-Bundespräsident als Redner auf. Und schließlich ist an 
die Würdigung aus der Feder von Theodor Heuss zu erinnern, die in der 
Neuen Deutschen Biografie über Friedrich Naumann abgedruckt wurde: 
»Durch seine ungewöhnliche Rednergabe, seine unkonventionelle Denkweise 
und seine gewinnende, lautere Persönlichkeit übte er auf die junge Genera-
tion, die in der Weimarer und der Bonner Republik zu politischer Wirksam-
keit gelangte, starken Einfluß aus.«67

IV.

Mit Jäckh, Bruckmann und Heuss ist das Heilbronner Naumann-Netzwerk 
natürlich noch längst nicht ausreichend beschrieben. Selbstverständlich war 
dieses Beziehungsgeflecht noch wesentlich vielschichtiger; viele andere Per-
sönlichkeiten wären zu nennen, z. B. der Gewerbelehrer und Vorsitzende der 
Jungliberalen Leonhard Frank (1863 – 1925), der sich wesentlich für die Kan-
didatur von Naumann in Heilbronn einsetzte; des Weiteren der Kaufmann und 
Landtagsabgeordnete (Volkspartei) Karl Betz (1852 – 1914), der u. a. zusam-
men mit Theodor Heuss für Naumann Wahlkampf im Zabergäu machte. Dort 
ernteten die beiden auch heftigen Widerspruch.68 Erinnert werden muss auch 
an den evangelischen Stadtpfarrer Immanuel Weitbrecht (1887 – 1968), der 
sich zusammen mit Naumann für den Evangelischen Arbeiterverein in Heil-
bronn engagierte,69 oder an Georg Lohmann (1850 – 1923), der in Heilbronn 
den Nationalsozialen Verein führte70 und der den »Einkaufsverein Heilbron-
ner Kolonialwarenhändler e.G.m.b.H. « als Zusammenschluss selbständiger 
Lebensmitteleinzelhändler gründete. Diese Aufzählung könnte man noch 
lange fortsetzen. 

66 Heuss (wie Anm. 2), S. 20.
67 Heuss (wie Anm. 4), S. 769.
68 Zaber-Bote vom 11. Januar 1907, S. [3]. 
69 Heuss (wie Anm. 2), S. 21.
70 Neckar-Zeitung vom 1. März 1923, S. 6; Adreß- und Geschäftshandbuch der Stadt Heil-

bronn. Heilbronn 1905, S. 54.

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9 - am 19.01.2026, 22:27:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


41

Aber zum örtlichen Naumann-Netzwerk gehörten nicht nur Menschen, die 
von vornherein in Heilbronn lebten. Vielmehr brachte dieses auch Persönlich-
keiten von außerhalb nach Heilbronn, welche die Stadt sehr bereicherten. Als 
Beispiele dafür seien Elly Heuss-Knapp und Theodor Fischer herausge-
griffen. 
Elly Heuss-Knapp (1881 – 1952) war bekanntlich seit 1908 die Ehefrau von 
Theodor Heuss. Das Paar hatte sich 1905 im Hause Naumann in Berlin ken-
nen gelernt.71 Theodor Heuss empfahl sie – schon lange vor der Heirat – Ernst 
Jäckh als Vortragende und als freie Berichterstatterin für die Neckar-Zei-
tung.72 1912 zog auch Elly mit von der Spree an den Neckar, obwohl sie 
damals sehr gegen den Wechsel von der Hauptstadt in die württembergische 
Provinz war. Bekannt ist das Zitat von Elly: »Ich habe gar keine Lust auf Heil-
bronn und halte es auch für den Theodor nicht für das Richtige, jetzt schon 
württembergische Lokalgröße zu werden (...).«73 Naumann bestärkte sie aber 
sehr darin, dass der Wechsel nach Heilbronn richtig sei.74 Und bald sollte 
Heuss-Knapp ein überaus segensreiches Wirken in der Vaterstadt ihres Man-
nes entfalten. So schuf sie im Ersten Weltkrieg zusammen mit ihrer Freundin 
Johanna Rümelin eine »Arbeitsbeschaffungsstelle für Frauen«, mit der sie bis 
zu 1000 sog. Kriegerfrauen ins Brot setzte. 
Während Elly Heuss-Knapp gewissermaßen nolens volens als treue Ehefrau 
nach Heilbronn kam, verhielt es sich bei Theodor Fischer (1863 – 1938) ganz 
anders. Er war einer der bedeutenden Architekten seiner Zeit. Dass er mit 
Heilbronn in Verbindung kam, hat wesentlich mit den Mitgliedern des Heil-
bronner Naumann-Netzwerkes zu tun, die zugleich führende Repräsentanten 
des Deutschen Werkbunds waren. Theodor Fischer war – u.a. zusammen mit 
Naumann und Bruckmann – dessen Mitbegründer und wurde 1907 zum Grün-
dungsvorsitzenden gewählt. Nun traten Ernst Jäckh und Peter Bruckmann in 
Heilbronn entschieden für die Errichtung eines Stadttheaters ein. Jäckh nutzte 
die Neckar-Zeitung als Forum, um dafür zu werben. Bruckmann gelang es, 
seinen Freund Theodor Fischer als Architekt für das geplante Projekt in Heil-
bronn zu gewinnen. Im Ergebnis hat Fischer mit dem 1913 vollendeten 
Jugendstil-Stadttheater ein eindrucksvolles Bauwerk erstellt, das als exempla-
risch für das Heilbronner Bürgerengagement und die kulturelle Aufgeschlos-
senheit der Stadt gelten kann.
Am Fall von Theodor Fischer ist zu erkennen, dass eines der Kraftzentren des 
Heilbronner Naumann-Netzwerkes der Deutsche Werkbund in Berlin war. Es 

71 Heuss (wie Anm. 25), S. 116; Elly Heuss-Knapp: Ausblick vom Münsterturm. Erinnerun-
gen. 4. Auflage, Tübingen 1954, S. 74.

72 Jäckh (wie Anm. 24), S. 95.
73 Zitiert nach Kirsten Jüngling/Brigitte Roßbeck: Elly Heuss-Knapp (1881–1952). Die erste 

First Lady; ein Porträt. Heilbronn 1994, S. 143.
74 Brief von Friedrich Naumann vom 12. Juni 1912 aus dem Sanatorium Tobelbad bei Graz an 

Elly Heuss-Knapp. Familienarchiv Heuss, Basel.

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9 - am 19.01.2026, 22:27:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


42

sei erinnert an Naumann und Bruckmann als Mitbegründer, an Bruckmann 
und Jäckh als Vorsitzende sowie an Jäckh und Heuss als Mitarbeiter in der 
Geschäftsführung. Ein zweites Kraftzentrum war die Neckar-Zeitung in Heil-
bronn. Hierbei spielte sowohl die politisch-publizistische Ausrichtung des 
Blattes als auch die Besetzung des Chefredakteurs-Postens eine wesentliche 
Rolle. Der Verleger der Neckar-Zeitung war Viktor August Kraemer (1840 – 
1911), der auch den jungen Ernst Jäckh nach Heilbronn engagiert hatte. Nach 
dem Tod von Viktor August übernahm sein Sohn Viktor Heinrich Kraemer 
(1881 – 1937) die Verleger-Funktion. Dieser engagierte nach dem Weggang 
von Jäckh den jungen Theodor Heuss für sein Blatt, beide kannten sich schon 
seit der Schulzeit.75 Und auch zwischen Kraemer, Jäckh und Bruckmann gab 
es vielfache Beziehungen – dazu gehörte das Ballonfahren. So war Victor 
Heinrich Kraemer einmal bei einer Heilbronner Ballonfahrt dabei.76 Und er 
wurde 1912 in den Ausschuss der Heilbronner »Luftschiffahrtssection« 
gewählt.77 Abgesehen davon ist nochmals daran zu erinnern, dass die Neckar-
Zeitung eine wichtige Plattform für liberales Gedankengut war und dass die-
ses Blatt in harter Konkurrenz mit anderen lokalen Tageszeitungen bzw. ande-
ren politischen Richtungen den Boden für eine erfolgreiche Kandidatur von 
Naumann bereitet hat. Die Neckar-Zeitung profitierte umgekehrt aber auch 
sehr von seinen herausragenden Chefredakteuren: Das Organ entwickelte sich 
von einem Lokal-Blatt zu einer Zeitung mit nationaler und sogar internatio-
naler Leserschaft. 
Bemerkenswerterweise funktionierte das Naumann-Netzwerk mit der Nek-
kar-Zeitung als Kraftzentrum auch noch, als Friedrich Naumann nicht mehr 
Heilbronner Reichstagsabgeordneter war. Das wird am Beispiel von Dr. Erich 
Schairer (1887 – 1957) deutlich. Schairer war – wie Naumann – von Hause 
aus evangelischer Theologe. Wegen tiefgreifender inhaltlicher Differenzen 
schied er Ende 1911 aus dem Kirchendienst aus und wurde Journalist.78 1912 
suchte er – ähnlich wie zuvor schon Theodor Heuss – den direkten Kontakt zu 
Friedrich Naumann.79 Bis 1914 war er dessen Privatsekretär sowie Redakteur 
bei der »Hilfe«.80 Schairer wurde damit als Hilfe-Redakteur quasi zum Nach-
folger von Theodor Heuss, als dieser nach Heilbronn wechselte. Kurz vor dem 
Ersten Weltkrieg plante Naumann die Herausgabe eines Deutschen Staats-

75 Heuss (wie Anm. 20), S. 183.
76 Tabellarische Übersicht über die von den Mitgliedern der Section Heilbronn ausgeführten 

Ballonfahrten. 27./28. August 1910. Stadtarchiv Heilbronn, Württembergischer Verein für 
Luftschiffahrt, Section Heilbronn, D 100 – 64.

77 Protokollbuch (wie Anm. 31), S. 21–22.
78 Will Schaber: Der Gratgänger. Welt und Werk Erich Schairers (1887–1956). München 

1981, S. 19–21.
79 Ebd., S. 23.
80 Burger (wie Anm. 33), S. 123; vgl. auch Neckar-Zeitung vom 26. August 1919: Nachruf 

von Erich Schairer auf Friedrich Naumann.

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9 - am 19.01.2026, 22:27:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


43

lexikons; sein Mitarbeiter für die Detailarbeit war Erich Schairer.81 Dieses 
Projekt fiel jedoch dem Krieg zum Opfer.82 1914 beendete Schairer seine 
Tätigkeit bei der »Hilfe«. Danach trat er beruflich in das Umfeld von Ernst 
Jäckh ein. Von 1915 bis 1917 sehen wir ihn als Geschäftsführer der »Deutsch-
Türkischen Vereinigung« und Privatsekretär von Jäckh in Berlin.83 Als Heuss 
1917/18 von Heilbronn wieder nach Berlin ging, und – ähnlich wie 1912 Ernst 
Jäckh – von der Neckar-Zeitung in die Geschäftsführung des Deutschen 
Werkbundes eintrat, kam Schairer durch Jäckhs Empfehlung auf den nun wie-
der frei gewordenen Chefredakteurs-Sessel der Heilbronner Neckar-Zeitung84

und war erneut Nachfolger von Theodor Heuss. 
Allerdings überwarf sich Erich Schairer in Heilbronn rasch mit seinem Verle-
ger Viktor Heinrich Kraemer wegen inhaltlich-politischer Differenzen. Schai-
rer vertrat nach dem Ersten Weltkrieg nicht mehr liberales Gedankengut, son-
dern eine radikaldemokratisch-sozialistische Grundhaltung. Der Verleger 
kündigte deshalb Ende 1919 seinem Chefredakteur.85 Schairer gründete dar-
aufhin die – anzeigenfreie – Sonntags-Zeitung, die 1937 aus politischen Grün-
den eingestellt wurde. Nach dem Zweiten Weltkrieg fungierte er als Chefre-
dakteur des Schwäbischen Tagblatts in Tübingen und als Mitherausgeber der 
Stuttgarter Zeitung.86 

V.

Zusammenfassend: 1907 errang Friedrich Naumann im Wahlkreis Heilbronn 
ein Reichstagsmandat. Dabei vereinigte er allein in Heilbronn, Böckingen und 
Neckargartach eine so große Stimmenzahl auf sich, dass dies die fast überall 
sonst im Wahlkreis herrschende, eindeutige Überlegenheit des konservativen 
Kandidaten kompensierte. 1912, bei der nächsten Reichstagswahl, konnte 
Naumann diesen Erfolg nicht wiederholen. Er wurde von dem SPD-Kandida-
ten abgelöst. 
Ein wesentlicher Faktor für den Naumann-Sieg von 1907 war das Heilbronner 
Netzwerk, das sich für Naumann und sein Gedankengut einsetzte. Im Zentrum 
dieses Beziehungsgeflechts standen außer dem Doktor theol. h. c. Naumann 

81 Heuss (wie Anm. 20), S. 390. Heuss und Schairer standen in einem lockeren Briefkontakt, 
der sich intensivierte, als sich Schairers Wechsel nach Heilbronn abzeichnete (Frieder Gün-
ther (Hrsg.): Theodor Heuss. Aufbruch im Kaiserreich. Briefe 1892–1917. München 2009, 
S. 461–462, S. 515–516, S. 525, S. 529–530).

82 Rundbrief von Friedrich Naumann vom August 1914 »An die Mitarbeiter des Deutschen 
Staatslexikons«, Stadtarchiv Heilbronn, B 40A – 69.

83 Jäckh (wie Anm. 24), S. 94, Anm. 1; Burger (wie Anm. 33), S. 123, Anm. 74.
84 Schaber (wie Anm. 78), S. 53 und S. 62.
85 Ebd., S. 15–17 und S. 66–71.
86 Ebd., S. 131 und S. 137.

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9 - am 19.01.2026, 22:27:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


44

drei Männer: Dr. Peter Bruckmann, Dr. Ernst Jäckh und Dr. Theodor Heuss, 
alles Persönlichkeiten von hervorragender Bildung und Weitsicht. Das um sie 
sich bildende Heilbronner Naumann-Netzwerk verfügte – lässt man die Par-
teipolitik einmal außen vor – über ein lokales und ein externes Kraftzentrum, 
die ihm immer wieder neuen Schwung verliehen. Das Heilbronn-interne 
Kraftzentrum bildete die Neckar-Zeitung, die sich im Besitz der Familie 
Kraemer befand. Der Chefredakteurs-Posten an der Neckar-Zeitung bot unge-
wöhnlich fähigen Journalisten wie Ernst Jäckh, Theodor Heuss und Erich 
Schairer eine berufliche Existenz. Aber die Zeitung war nicht nur ein Broter-
werb für die Chefredakteure. Vielmehr war sie auch ein wirksames Instru-
ment, um die öffentliche Meinung zu beeinflussen und damit den Boden z. B. 
für die erfolgreiche Kandidatur von Naumann zu bereiten. Das Blatt selbst 
entwickelte sich auf diese Weise zu einem überregional beachteten Presseor-
gan. Das zweite – externe – Kraftzentrum des Heilbronner Naumann-Netz-
werkes lag in Berlin. Hierbei handelte es sich insbesondere um den Deutschen 
Werkbund und natürlich auch um Naumanns dortige »Zentrale«. Die Wechsel 
von Jäckh bzw. Heuss 1912 bzw. 1918 nach Berlin und das dadurch erst 
ermöglichte Kommen von Heuss bzw. Schairer 1912 bzw. 1918 nach Heil-
bronn hingen unmittelbar mit dem Deutschen Werkbund zusammen. 
Das Heilbronner Naumann-Netzwerk konnte bedeutende Erfolge aufweisen. 
Natürlich ist zunächst zu erwähnen, dass Naumann auf diese Weise in Heil-
bronn sein erstes Reichstagsmandat erringen konnte. Aber nicht nur Naumann 
war der Nutznießer dieses Beziehungsgeflechts. So verhalf Naumann Jäckh 
zu wichtigen Kontakten, die ihn unter anderem in die Türkei führten, wo er 
eine kaum abschätzbare Bedeutung für die Entstehung der modernen Türkei 
unter Atatürk und für die Öffnung der Türkei nach Westen erlangen sollte. Für 
Bruckmann bildete das Netzwerk ein Teil des Instrumentariums, mit dessen 
Hilfe er sein weitgespanntes Wirken erfolgreich in die Tat umsetzte. Und 
Heuss konnte wichtige berufliche Schritte tun und sich an verschiedenen Stel-
len bewähren. 
Doch nicht nur die Mitglieder des liberalen Netzwerks profitierten. Auch 
andere politische Richtungen und sogar die ganze Stadt Heilbronn bekamen 
wichtige Impulse. Denn als Reaktion auf die liberale Dominanz über die Pres-
selandschaft machte sich auch die politische Konkurrenz ans Werk, z. B. die 
Sozialdemokratie, in derem »Neckar-Echo« dann mit Fritz Ulrich ebenfalls 
ein ganz bedeutender Kopf als Chefredakteur wirken sollte. Offensichtlich 
belebte auch in diesem Fall die Konkurrenz das Geschäft. 
Darüber hinaus profitierte sogar die gesamte Stadt von der Wirksamkeit des 
Naumann-Netzwerkes, wie zwei Beispiele zeigen. Das erste ist der exzeptio-
nelle Theaterneubau von Theodor Fischer. Das zweite ist das Wirken von Elly 
Heuss-Knapp, die als Ehefrau von Theodor mit nach Heilbronn kam und hier 
z. B. im Ersten Weltkrieg die segensreiche »Arbeitsbeschaffungsstelle für 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9 - am 19.01.2026, 22:27:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


45

Frauen« schuf. Das Naumann-Beziehungsgeflecht war also weit mehr als eine 
liberale Interessenvertretung. Das zeigt, dass solche Netzwerke eine Stadt 
voranbringen können: in vielschichtiger Weise, zum Vorteil der gesamten 
Stadt, auch heute.

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9 - am 19.01.2026, 22:27:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783845232409-9 - am 19.01.2026, 22:27:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


47

Christian Mack

Friedrich Naumann – Symptom und Prototyp einer 
Theologie der Krise? Annäherungen an ein zeitgenössi-
sches Paradigma 

Der Umstand, dass Friedrich Naumann nicht nur Politiker, sondern ausgebil-
deter Theologe war, ist heute nicht mehr so sehr Allgemeingut, wie es der 
Theologe Naumann verdienen würde. Dabei ist Naumann aus theologiege-
schichtlicher Sicht eine interessante Gestalt, die einen genaueren Blick auf 
seine Gedanken rechtfertigt. Hinzu kommt bei ihm, dass Theologie und Poli-
tik nicht voneinander zu trennen sind. Es waren die Tätigkeiten im Pfarramt, 
als Vereinsgeistlicher und in der kirchlichen Sozialarbeit, die Naumann über-
haupt erst zu seinem gesellschaftlichen Engagement motiviert hatten, genauer 
gesagt die Einsicht, dass die bisherigen, überwiegend konservativ geprägten 
kirchlichen Versuche zur Lösung der sozialen Frage angesichts der Probleme 
in der Praxis zum Scheitern verurteilt sein müssten: Die soziale Frage bzw. 
die Verbesserung der Situation der immer größer werdenden Schicht der am 
oder unter dem Existenzminimum lebenden Industriearbeiter, war nicht im 
Rahmen einer einzelnen Kirchengemeinde oder isoliert in jedem Industriebe-
trieb für sich zu lösen, sondern nur im großen Rahmen der nationalen Politik. 
Zu dieser Erkenntnis kam Naumann als Pfarrer und Geistlicher, und diese 
Erkenntnis war es auch, die ihn aus der Theologie nach und nach immer wei-
ter in das Feld der Politik hinüberzog. 
Im Folgenden soll Naumann in einen größeren Problem-, aber auch Kontinui-
tätszusammenhang gestellt werden, in welchem man ihn in der Theologie 
üblicherweise nicht auf Anhieb sucht. Hierbei ist der Fokus auf ein theolo-
gisch aufschlussreiches und facettenreiches Werk Naumanns gerichtet, näm-
lich die »Briefe über Religion« von 1903, eine bekannte Schrift und wichtige 
biographische Wegmarke, die zugleich Naumanns theologischen Kulminati-
onspunkt darstellt. 

I.

Das Diktum einer »Theologie der Krise« verbindet man in der Theologie-
geschichte weithin mit der Epoche nach dem Ersten Weltkrieg und den dort 
aufkommenden Strömungen der sogenannten »dialektischen Theologie« um 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9 - am 19.01.2026, 22:27:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


48

die Theologen Karl Barth, Emil Brunner, Friedrich Gogarten, Rudolf Bult-
mann oder Paul Tillich und des »Neuluthertums« um Werner Elert, Paul Alt-
haus oder Emanuel Hirsch. Es handelt sich dabei um jenes neue 
»Geschlecht«, dessen »Anmarsch« Friedrich Naumann bereits 1915 aus-
machte,1 d.h. die theologischen Spielarten der sogenannten »antihistorischen 
Wende«, jenes großen Paradigmenwechsels der zeitgenössischen abendländi-
schen Kultur- und Geistesgeschichte um und nach 1918. 
In diesen theologischen Strömungen nach dem Ersten Weltkrieg kommt ein 
Krisenbewusstsein zum Ausdruck, das heftig um einen Neuansatz der Theo-
logie ringt. Bei aller Verschiedenheit der Richtungen ist die Abgrenzung von 
der Vorkriegstheologie, der liberalen Theologie bzw. dem Kulturprotestantis-
mus, dem auch Naumann zugeordnet werden kann, ein gemeinsames Identi-
tätsmerkmal. »Liberale Theologie« beschreibt die ab ca. 1840 aufkommende 
universitätstheologische Richtung, wobei »liberal« methodisch verstanden 
werden muss, nicht politisch. »Kulturprotestantismus« beschreibt eher das 
dazugehörige soziokulturelle Milieu. Friedrich Naumann jedenfalls lässt sich 
ab ca. 1895 beiden Richtungen zuordnen, weshalb hier beide Begriffe der Ein-
fachheit halber synonym verwendet werden können. 
Die liberale Theologie hatte versucht, traditionelle christliche Glaubensin-
halte an die Moderne und ihre Transformationsprozesse anzupassen, ohne 
dabei, trotz aller Kirchenkritik, die Bindungen an die Kirche aufzugeben. Das 
Ziel war die Formung einer neuen religiösen Kultur, die sich gegenüber natur-
wissenschaftlichen, nationalstaatlichen und industriekapitalistischen Ansprü-
chen als anknüpfungsfähig erwies. Alter dogmatischer Ballast sollte aufgege-
ben werden. Die Nachkriegstheologien hingegen definieren sich dezidiert 
über die Abgrenzung von jenem protestantischen Modernismus ihrer theolo-
gischen Lehrer. Der Vorwurf lautete, dass sich die Theologie vor 1914 dem 
Zeitgeist preisgegeben und sich damit selbst verraten habe.2 Eine solche Reli-
gion, die sich als »Seele« der Kultur ihrer Zeit begreife, müsse beim Unter-
gang dieser Kultur zwangsläufig »mit verwelken«, wie Friedrich Gogarten 
1920 bemerkte.3 Die Antworten der liberalen Theologie auf die Herausforde-
rungen ihrer Zeit wurden als gescheitert oder kontraproduktiv, mithin sogar 
als krisenverstärkend betrachtet. 
Die gesamte theologische Entwicklung des 19. Jahrhunderts wurde als eine 
einzige Verfallsgeschichte betrachtet. Wegen dieser Selbstidentifikation 
durch Abgrenzung von der vorherigen Generation fanden auch nur wenige 

1 Theodor Heuss: Friedrich Naumann. Der Mann, das Werk, die Zeit. München/Hamburg 
31968, S. 506. 

2 Vgl. Hartmut Ruddies: Karl Barth und die Liberale Theologie. Fallstudien zu einem theolo-
gischen Epochenwechsel. Göttingen 1994, S. 249.

3 Friedrich Gogarten: Die Krisis unserer Kultur. In: Die Christliche Welt. Wochenschrift für 
Gegenwartchristentum 34 (1920), S. 774f. 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9 - am 19.01.2026, 22:27:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


49

Vorkriegstheologen den Anschluss an die Richtungen der Nachkriegstheolo-
gie. Anders als die liberale Theologie bezogen sich die Nachkriegstheologien 
mit dem Begriff »Krise« nicht nur auf die Krisenphänomene der europäischen 
Zivilisation vor 1914, die ihrer Meinung nach durch den Weltkrieg scho-
nungslos offengelegt worden waren, sondern auch auf das göttliche Urteil – 
griechisch »krisis« – über die Menschheit, also den über die Welt ergangenen 
Richterspruch Gottes. Dieses Gericht ist ein »Gericht, das die Religion an der 
Kultur vollzieht«, das »die Kultur als Kultur« treffe, »auf diese ganze Zeit 
selbst« ziele und »die ganze Welt« treffe, so Gogarten.4 
Dieser zweiten kategorischen und ahistorischen Bedeutung des Begriffs 
»Krise/Krisis« konnte und wollte die liberale Theologie nicht ohne Weiteres 
folgen. Umgekehrt wollten sich die Nachkriegstheologien nicht »in den Stru-
del« »einer untergehenden Kultur« hinabreißen lassen, in die ein sich zuneh-
mend selber entchristlichendes Christentum verschlungen sei,5 wie Gogarten 
zuspitzte: »Ist die Krisis aber Schicksal für die Religion, wird die Religion 
selbst von ihr erfaßt, ja droht ihr dieses Schicksal auch nur von ferne, so ist das 
ein untrügliches Zeichen, daß die Religion sich selbst an die Kultur verlor.«6

Es war daher folgerichtig, dass es an der unterschiedlichen Bewertung und 
Deduktion des Begriffs »Krise« zum Bruch zwischen zwei theologischen 
Generationen kommen musste. 
Mit der Vorkriegstheologie wurde auch Friedrich Naumann nachhaltig ver-
worfen. Als äußerer Auslöser hierfür kann der vernichtende Nachruf von 1919 
durch Karl Barth gelten, den wahrscheinlich einflussreichsten Theologen des 
20. Jahrhunderts. Barths Fundamentalkritik hatte sich bereits in den Jahren 
zuvor angedeutet. Schon 1914 hatte er an Naumann heftig kritisiert, »daß er 
vor lauter Kompromissen nicht mehr sehnsüchtig eines Besseren, eines ›Jen-
seits‹ von Krieg und Kapitalismus‹ harre. ›Wir möchten von Gott mehr erwar-
ten.‹«7 Ein Jahr später kam es in Marburg zu einer Begegnung, wie Barth 
1919 beschrieb: »›Alle Religion ist uns recht‹ sagte er [Naumann] uns damals 
wörtlich, ›heiße sie Heilsarmee oder Islam, wenn sie nur dazu taugt, uns den 
Krieg durchhalten zu helfen.‹«8 Barth widersprach Naumann hierin heftig, 
denn »[a]uf der Linie einer sich selbst so wenig noch ernstnehmenden christ-
lichen Theologie konnte es doch nicht weitergehen!«9 Der Politiker Naumann 
maß der Religion neben der individuellen seelsorgerlichen Rolle auch eine 
wichtige gesellschaftliche Funktion bei. Der Pfarrer Barth hingegen, frei von 

4 A.a.O., S. 790. 
5 Werner Elert: Der Kampf um das Christentum. Geschichte der Beziehungen zwischen dem 

evangelischen Christentum in Deutschland und dem allgemeinen Denken seit Schleierma-
cher und Hegel. München 1921, S. 489. 

6 Gogarten: Krisis (wie Anm. 3), S. 790. 
7 Eberhard Busch: Karl Barths Lebenslauf. Berlin 1979, S. 80f. 
8 Karl Barth: Vergangenheit und Zukunft (1919). In: Jürgen Moltmann (Hrsg.): Anfänge der 

dialektischen Theologie, Bd. I. München 1962, S. 42.
9 Busch: Barths Lebenslauf (wie Anm. 7), S. 85. 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9 - am 19.01.2026, 22:27:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


50

der Bürde und Verantwortung eines politischen Mandats und den damit ver-
bundenen Notwendigkeiten der Staatsräson, stand solchen Erwägungen voller 
Unverständnis gegenüber. 
1919 kulminierte Barths Ablehnung der Naumannschen Theologie schließlich 
in seinem berühmten Nachruf mit Namen »Vergangenheit und Zukunft«, 
wobei die »Zukunft« auf den fast zeitgleich verstorbenen Christoph Blum-
hardt d.J. gemünzt war, die »Vergangenheit« hingegen auf Naumann: »Wenn 
etwas durch die heutige Weltkatastrophe Lügen gestraft, abgetan und erledigt 
ist, so ist es die religiöse und politische Gedankenwelt Friedrich Naumanns. 
Man geht nicht ungestraft so nahe an der Wahrheit – vorbei. Seine Gestalt ist 
die Verkörperung der tragischen Größe, Schuld und Beschämung nicht nur 
seines Volkes, sondern unserer ganzen Zeit.«10 Der große Einfluss Barths trug 
maßgeblich dazu bei, Friedrich Naumann als Theologen so nachhaltig zu dis-
kreditieren, dass Hermann Timm noch 1967 bemerken konnte, »daß schon die 
Nennung seines Namens einen abgestandenen und fast widerlichen 
Geschmack hervorruft«11. 
Die Gräben zwischen den theologischen Generationen um 1918 waren also 
tief, wie sich an der Einschätzung Naumanns durch Barth exemplarisch able-
sen lässt. Die Türe für die Vertreter der Vorkriegstheologie war zu, selbst 
wenn sie inhaltlich an die neuen theologischen Strömungen anschlussfähig 
gewesen wären. Naumanns Schwager Martin Rade (1857–1940) ist hierfür 
ein gutes Beispiel. Rade wollte den Neuansatz der Theologie nach dem Welt-
krieg unterstützen und bot Vertretern der dialektischen Theologie in seiner 
kirchlich-liberalen Zeitschrift »Die Christliche Welt« (ChW) ein Forum für 
neue theologische Gedanken. Die dialektischen Theologen nutzten dieses 
Forum jedoch dazu, um sich theologisch zu profilieren und sich von Rade 
abzugrenzen.12 Mit Herrmann Fischer gesprochen, ist »[d]ie dialektische 
Theologie […] die Antwort auf die Dialektik der Aufklärung innerhalb der 
Theologie. Sie proklamiert nicht einfach die Rückkehr zur Vergangenheit, 
sondern tritt mit dem Anspruch auf, einen fehlgelaufenen Prozeß durch radi-
kale Überbietung zu seiner Wahrheit zu bringen.«13 Barth und seine dialekti-
schen Weggefährten waren daher an einer Integration in die Vorkriegstheolo-
gie gar nicht interessiert. Basis ihrer Gemeinsamkeit war gerade die Abgren-
zung zur Vorkriegsgeneration, nämlich der Dissens über das Wissenschafts-
verständnis von Theologie, über die theologische Deutung von Geschichte 
und über das Verhältnis von Gott und Welt.14

10 Vgl. Barth: Vergangenheit und Zukunft (wie Anm. 8), S. 43. 
11 Hermann Timm: Friedrich Naumanns theologischer Widerruf. München 1967, S. 67. 
12 Siehe dazu beispielhaft Friedrich Gogarten (wie Anm. 3). 
13 Vgl. Hermann Fischer: Protestantische Theologie im 20. Jahrhundert. Stuttgart 2002, S. 93. 
14 Vgl. Christoph Schwöbel: Martin Rade. In: Martin Greschat (Hrsg.): Gestalten der Kirchen-

geschichte, Bd. 10,1: Die neueste Zeit III. Stuttgart 1985, S. 163–173, hier S. 170f. 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9 - am 19.01.2026, 22:27:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


51

Der Hauptkritikpunkt der Nachkriegstheologien an der liberalen Theologie 
lässt sich unter dem Schlagwort der »Kultursynthese« zusammenfassen, also 
ein der modernen Kultur gegenüber aufgeschlossenes Christentum. Von lin-
ker Seite kam der Vorwurf, das Reich Gottes mit dem Reich der Welt zu ver-
wechseln und Imperialismus und Militarismus theologisch zu rechtfertigen. 
Von rechter Seite erhob man den Vorwurf, das Christentum zu verwässern, zu 
verweltlichen und die Kraft der reformatorischen Botschaft dadurch zu 
schwächen. Der Kulturprotestantismus saß bereits vor dem Weltkrieg zwi-
schen allen theologischen Stühlen und befand sich in einer gesellschaftlichen 
Außenseiterrolle. Liberale Theologen kamen um 1900 bei Lehrstuhlbesetzun-
gen immer weniger zum Zuge. Liberale Pfarrer waren Restriktionen und Mis-
strauen ihrer Kirchenleitungen ausgesetzt.15 Der Mehrheitsprotestantismus 
war national-konservativ. So liegt eine große Fehleinschätzung der Zustände 
der Vorkriegstheologie darin, die elitäre und in ihrer Wirkung beschränkte 
liberale Außenseitertheologie zum Hauptverursacher aller Fehlentwicklungen 
ihrer Zeit zu machen. 
Die Nachkriegstheologie nach 1919 ist also durch das Bewusstsein einer 
»Krise« gekennzeichnet, wie es der Religionsphilosoph Paul Tillich 1922 mit 
dem griechischen Wort »Kairos« zum Ausdruck bringt: Im Unterschied zu 
»Chronos«, der formalen Zeit, beschreibt »Kairos« die »rechte Zeit« oder 
»den rechten Moment«.16 »Hier ist der Augenblick zur letzten Vollendung 
gebracht«, notierte Gogarten hierzu in der »Christlichen Welt«.17 Man 
bezeichnete sich selbst als »Theologie der Krise« und empfand sich als Gene-
ration, die keine eigene Stunde hat, sondern »zwischen den Zeiten« steht,18

wie Gogarten 1920 in seinem gleichnamigen Artikel in der »Christlichen 
Welt« prägnant zum Ausdruck brachte: »So stehen wir mitten dazwischen. In 
einem leeren Raum. Wir gehören nicht zu den Einen, nicht zu den Andern. 
[…] Wir können ihnen nicht folgen. Wir konnten es nie.«19 
Die exklusivistische Selbststilisierung der Nachkriegsgeneration als »Krisen-
theologie«, die sich vom Bewusstsein eines »inhalts- und bedeutungsvollen 

15 Zur gesellschaftlichen Randständigkeit des Naumann-Kreises siehe Inho Na: Sozialreform 
oder Revolution. Gesellschaftspolitische Zukunftsvorstellungen im Naumann-Kreis 1890–
1903/04. Marburg 2003, S. 62–75; Thomas Nipperdey: Religion im Umbruch. Deutschland 
1870–1918. München 1988, S. 78–81; Gangolf Hübinger: Kulturprotestantismus und Poli-
tik. Zum Verhältnis von Liberalismus und Protestantismus im wilhelminischen Deutsch-
land. Tübingen 1994, S. 77, S. 147, S. 166; ders.: Harnack, Rade und Troeltsch. Wissen-
schaft und politische Ethik. In: Kurt Nowak/Otto Gerhard Oexle (Hrsg.): Adolf von 
Harnack. Theologe, Historiker, Wissenschaftspolitiker. Göttingen 2001, S. 85–102; Trau-
gott Jähnichen: Christlich-sozialer Idealist. Friedrich Naumann (1860–1919). In: Protestan-
tische Profile 7 (1995), S. 417. 

16 Paul Tillich: Kairos. In: Die Tat. Monatszeitschrift für die Zukunft deutscher Kultur 14 
(1922), Nr. 5, S. 330. 

17 Gogarten: Krisis (wie Anm. 3), S. 771. 
18 Ders.: Zwischen den Zeiten. In: ChW 34 (1920), S. 378. 
19 A.a.O., S. 374f. 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9 - am 19.01.2026, 22:27:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


52

Zeitmoments«20 angetrieben fühlt, ist jedoch irreführend: Das Bewusstsein 
einer Krise, das Empfinden einer Übergangsepoche ist kein Phänomen, das 
erst nach dem Weltkrieg einsetzt, sondern bereits vor 1914 nicht nur weit ver-
breitet,21 sondern zumindest für die Generation der Schüler des großen Göt-
tinger Theologen Albrecht Ritschl geradezu kennzeichnend ist. »Der ›Kultur-
protestantismus‹, dem man später so umstandslos das Prädikat einer komplet-
ten Zeitadaption zustellte, ist selber Ausdruck und theoretisches Mittel einer 
Krise. Wo in ihm Relationen des Verhältnisses von Christentum und Kultur 
formuliert wurden, deren formaler Charakter von der Synthese bis zum pola-
ren Gegensatz reichte, wurde nach einer Problemlösung gesucht.«22 
Die Dissonanzen zwischen den Nachkriegstheologien und der liberalen Vor-
kriegstheologie wurden durch die Überbetonung der Differenz verstärkt. Die 
Liberalen teilten, wie beschrieben, den theologischen Krisenbegriff der dia-
lektischen Theologie nicht. Sie sahen Gott meist nicht als den ganz Anderen, 
völlig von der Welt Unterschiedenen an. Im Bewusstsein einer Kulturkrise 
jedoch gab es zahlreiche Ähnlichkeiten und Überschneidungen mit der Nach-
kriegstheologie.23 Die dialektische Theologie ignorierte dies allerdings weit-
gehend, da sie die theologische Differenz zur liberalen Theologie einseitig in 
den Mittelpunkt ihrer Differenzen zu den Liberalen stellte und die großen 
Gemeinsamkeiten im allgemeinen Krisenbewusstsein verdrängte. Vor allem 
aber blendeten die Dialektiker völlig aus, dass es bereits unter den Liberalen 
große Unterschiede in der zeitdiagnostischen Bewertung eines Krisenbe-
wusstseins gegeben hatte, die sich hauptsächlich zwischen den unterschiedli-
chen Generationen der liberalen Theologie festmachen ließen. 
So waren innerhalb der liberalen Theologie die theologischen, kirchenpoliti-
schen und sozialpolitischen Differenzen zwischen »Jüngeren« der Ritschl-
Schule und »Älteren«, d.h. der durch Richard Rothe und die Theologie des 
»Protestantenvereins« geprägten Theologen der 1860er-Generation (d.h. die 
Generation, die um 1860 in den Pfarrdienst trat), viel fundamentaler als ange-
nommen. Neben ihrer ausgeprägten Krisenmetaphorik grenzte sich die 
1890er-Generation auch in ihrer Konfliktorientierung und in ihrer kantiani-
schen Prägung von den altliberalen Theologen und deren Fortschrittspathos, 
deren harmonistischem Gesellschaftsbild und deren idealistischer Tradition 
ab. Die »Jüngeren« operierten zudem bereits mit jenen Begriffen, mit denen 
später auch die dialektische Theologie die Vorkriegstheologie kritisierte. Die 
Abgrenzungstendenzen der Nachkriegsgeneration nahmen starken Bezug aus-

20 Vgl. Tillich: Kairos (wie Anm. 16), S. 330. 
21 Vgl. Ruddies: Barth und die Liberale Theologie (wie Anm. 2), S. 267f. 
22 A.a.O., S. 13. 
23 Vgl. Klaus Tanner: Die fromme Verstaatlichung des Gewissens. Zur Auseinandersetzung 

um die Legitimität der Weimarer Reichsverfassung in Staatsrechtswissenschaft und Theolo-
gie der zwanziger Jahre. Göttingen 1989, S. 60–63. 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9 - am 19.01.2026, 22:27:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


53

gerechnet auf theologische Entwicklungen der »Älteren«, obwohl die ihrer-
seits bereits von den »Jüngeren« weithin kritisiert worden waren.24 Von den 
Nachkriegstheologen wurden die »Jüngeren« jedoch mit den »Älteren« undif-
ferenziert ineinsgesetzt, ungeachtet ihrer eigenen Abgrenzungstendenzen und 
Kritikpunkten an ihrer theologischen Elterngeneration. Das betraf auch Fried-
rich Naumann. 

II.

Das 19. Jahrhundert ist eine Epoche mit großen gesellschaftlichen Verände-
rungen. Naturwissenschaft, Darwinismus, Materialismus, Historismus, aber 
auch die dramatischen sozialen Veränderungen durch die industrielle Massen-
produktion und die damit verbundenen sozialen Probleme sorgen für »Unbe-
hagen«25, Nervosität und stellen die Kultur vor eine »Grundlagenkrise«.26 Im 
19. Jahrhundert wird sich die Moderne ihrer selbst bewusst, der Begriff 
»›Krise‹ wird zur strukturellen Signatur der Neuzeit.«27 Dieser Aufbruch in 
die Moderne löst eine umfangreiche Krisen- und Aufbruchstimmung aus, die 
heute vielfach mit dem Jasperschen Diktum einer »Achsenzeit« (im Sinne von 
»Wendezeit«) bezeichnet wird. So wird die Krise zu einem Dauerphänomen 
für die Herausforderungen des Jahrhunderts.28 Auch die Theologie erkennt 
die Krise und die Herausforderungen der Zeit, weiß aber keinen rechten Aus-
weg aus den »Aporien«, »die sich aus ihrer Teilnahme am krisenförmigen 
Projekt der Moderne ergeben«.29 Der Ausdruck »Theologie der Krise« 
beschreibt also den Umstand einer allgemeinen Kulturkrise, die auch der 
Theologie unbequeme Fragen stellt und Antworten abverlangt. Zunehmend 
stellt sich die Frage nach ethischen Normen der Weltgestaltung. 
Insbesondere die Geisteswissenschaften geraten durch die Naturwissenschaf-
ten unter einen großen Legitimierungsdruck, den sie ihrerseits an die Theolo-
gie weitergeben. Es entsteht das Bedürfnis, die Geisteswissenschaften durch 
einen eigenen ›geschützten‹ Bereich, der von der Welt der Natur verschieden 
ist, gegenüber den Naturwissenschaften geltungstheoretisch zu begründen 
und zu legitimieren. Ein Resultat dieser Bemühungen ist z.B. die methodische 
Unterscheidung der Wissenschaften in die ›Natur‹-Wissenschaft, die sich mit 

24 Vgl. Friedrich Wilhelm Graf: Kulturprotestantismus. Zur Begriffsgeschichte einer theolo-
giepolitischen Chiffre. In: Hans Martin Müller (Hrsg.): Kulturprotestantismus. Beiträge zu 
einer Gestalt des modernen Christentums. Gütersloh 1992, S. 21–77. 

25 Vgl. Siegmund Freud: Das Unbehagen in der Kultur. Wien 1930. 
26 Hartmut Ruddies: Karl Barth und Ernst Troeltsch. Ein Literaturbericht. In: Verkündigung 

und Forschung 34 (1989), S. 7. 
27 Reinhart Koselleck: Krise. In: Geschichtliche Grundbegriffe 3 (1982), S. 627. 
28 A.a.O., S. 643. 
29 Ruddies: Barth und Troeltsch (wie Anm. 26), S. 10. 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9 - am 19.01.2026, 22:27:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


54

dem Erklären beschäftigt, und in die ›Geistes‹-Wissenschaft, deren Metier das 
Verstehen ist, in dieser prägnanten Dichotomie erstmals konzipiert von Wil-
helm Dilthey, darin »der eigentliche Kulturprotestant […] in der Nachfolge 
Schleiermachers«.30 In einer solchen Situation hat die alte idealistische, spe-
kulative Philosophie ausgedient und man bedient sich des Rückgriffs auf 
Immanuel Kant. Kant beschreibt mit ›Erkennen‹ und mit ›Verstand‹ zwei 
voneinander getrennte Erkenntnisströme. Die Wiederbelebung dieser kanti-
schen Kategorien durch den Neukantianismus spielt für die Verarbeitung des 
Krisenbewusstseins des 19. Jahrhunderts fortan eine wichtige Rolle. 
Zeitgleich mit dem Neukantianismus wirkt in der Theologie die einflussreiche 
Schule des Göttinger Theologen Albrecht Ritschl. Sie stellt die Offenbarungs-
theologie in den Dienst der Erkenntnistheorie: Es gibt keine Kenntnis von den 
Dingen ›an sich‹, sondern nur von dem, was ihre Erscheinungen uns zeigen: 
»Der Biblizist Ritschl ist also in Wahrheit ein Kantianer«31, wie Wolfgang 
Trillhaas provokativ zuspitzt. Auch wenn Ritschl zeitlebens bestritt, liberal zu 
sein, entwickelte sich die Ritschlsche Theologie bei Freunden wie Gegnern 
zum Inbegriff der liberalen Theologie. Nur die lutherisch-konfessionelle 
Erlanger Theologie, die in Leipzig ihren zweiten Stützpunkt hatte, verschloss 
sich dem Einfluss Ritschls – genau jene beiden Fakultäten, wo Naumann auf 
Geheiß seines konservativen Vaters studiert hatte, um dem vermeintlich 
»liberalen« Einfluss Ritschls zu entgehen. Dennoch fand Kant im Zusammen-
hang der »Autonomie des Sittlichen«32 und der Unterscheidung von »Gottes-
reich und Weltreich« bzw. »Schöpfung« und »Erlösung«33 auch Eingang in 
den lutherischen Konfessionalismus. Dieser wiederum war die theologische 
Schule, durch die Naumann gegangen war, wenngleich er gerade dort eine 
»innere Distanz zum theologischen Lehrbetrieb seiner Zeit« entwickelte34. 
Wir stehen hier also vor dem Phänomen, dass sich sowohl liberale, als auch 
konservative theologische Schulen gleichermaßen des Rückgriffs auf Kant 
bedienten. So darf man annehmen, dass neukantianisches Gedankengut nicht 
nur auf die zahlreichen Ritschl-Schüler im Naumannkreis eingewirkt hat, son-
dern auch Naumann selbst mit jener geistigen Strömung vertraut war, zumin-

30 Martin Schmidt: Der Liberalismus als Problem für die Kirche und Kirchengeschichte im 19. 
Jahrhundert, insbesondere seine Stellung zum evangelischen Christentum. In: Ders./Georg 
Schwaiger (Hrsg.): Kirchen und Liberalismus im 19. Jahrhundert. Göttingen 1976, S. 22. 

31 Wolfgang Trillhaas: Albrecht Ritschl. In: Martin Greschat (Hrsg.): Gestalten der Kirchen-
geschichte, Bd. 9,2: Die neueste Zeit II. Stuttgart 1985, S. 190. 

32 Christoph Ernst Luthardt: Geschichte der christlichen Ethik. Bd. II: Geschichte der christli-
chen Ethik seit der Reformation. Leipzig 1893, S. 502f. 

33 Holsten Fagerberg: Die Umdeutung der Zweireichelehre im 19. Jahrhundert. In: Niels Has-
selmann (Hrsg.): Gottes Wirken in seiner Welt. Zur Diskussion um die Zweireichelehre, 1. 
Bd: Dokumentation einer Konsultation. Hamburg 1980, S. 72. 

34 Peter Theiner: Sozialer Liberalismus und deutsche Weltpolitik. Friedrich Naumann im Wil-
helminischen Deutschland (1860–1919). Baden-Baden 1983, S. 14. 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9 - am 19.01.2026, 22:27:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


55

dest indirekt durch die Vermittlung der konfessionellen Theologie, z.B. seines 
Leipziger Professors Christoph Ernst Luthardt.35 
Naumanns Weggefährte Martin Rade befand sich, vor allem in seiner Marbur-
ger Zeit, in regem Austausch mit Paul Natorp oder Hermann Cohen,36 also 
jenen Koryphäen, die als sogenannte »Marburger Schule« eine eigene Rich-
tung der neukantianischen Philosophie prägten. Inwiefern auch Naumann sel-
ber unter dem Eindruck des Neukantianismus stand, zumindest in dem Sinne, 
dass über bloße Kenntnisse der damaligen geisteswissenschaftlichen Diskurse 
hinaus eine konkrete nachvollziehbare Einflussnahme neukantianischer Ideen 
nachweisbar wäre, ist auf den ersten Blick nicht erkennbar. Die Herausforde-
rungen an die Geisteswissenschaften durch Materialismus, Naturalismus und 
Industrialisierung, in deren Folge sich im Bereich der Philosophie der Neu-
kantianismus formierte, wurden im Bereich der Theologie und kirchlichen 
Arbeit auch von Friedrich Naumann aufgegriffen. Seine Lösungsvorschläge, 
wie sie in den »Briefen« zur Darstellung kommen, weisen Strukturen auf, die 
auch für den Neukantianismus kennzeichnend sind. 
Gerade auch das den aktuellen Zeitentwicklungen gegenüber aufgeschlossene 
und wachsame Umfeld Friedrich Naumanns wird von dem bereits beschriebe-
nen Krisenbewusstsein erfasst und bestimmt. Anfänglich überwiegt die Angst 
vor einer sozialen Revolution, die um 1900 zunehmend von einer Kriegser-
wartung, v.a. mit England abgelöst wird,37 dessen Ausbruch man nicht nur 
mit Angst um das eigene Überleben, sondern auch mit gespannter Erwartung 
entgegenblickte. 
Dieser aus heutiger Sicht befremdlich wirkende Umstand, mit einem Krieg 
zugleich auch Hoffnungen zu verbinden, speiste sich aus dem Phänomen, dass 
Kriegserfahrungen oder Militärreformen historisch gesehen oftmals in engem 
Zusammenhang mit politischen Emanzipationsprozessen standen.38 Mit 
Krieg ließen sich aus liberal-emanzipatorischer Sicht deshalb mit voller 
Berechtigung immer auch Hoffnungen verknüpfen, was vielfach »den Glau-
ben an die ideelle Bedeutung eines deutschen Krieges« festigte.39 Auch die 
meisten Nationalstaaten waren »von ganzen wenigen Ausnahmen abgesehen 
[…] als Kriegsgeburten« entstanden,40 und die nationale Einigung war stets 

35 Vgl. Anm. 32. 
36 Vgl. Schwöbel: Rade (wie Anm. 14), S. 168. 
37 Vgl. Na: Sozialreform oder Revolution (wie Anm. 15), S. 177, S. 187. 
38 Vgl. Georg Simmel: Soziologie. Untersuchungen über die Form der Vergesellschaftung 

(1908). In: Ders.: Gesamtausgabe 11, hg. von Otthein Rammstedt, Frankfurt am Main 1992, 
S. 284–382, hier S. 284 (Kap. IV: Der Streit). 

39 Ders.: Deutschlands innere Wandlung. Rede, gehalten in Straßburg, November 1914. In: 
Ders.: Gesamtausgabe 16, hg. von Gregor Fitzi/Otthein Rammstedt. Frankfurt am Main 
1999, S. 21. 

40 Dieter Langewiesche: Liberalismus heute – historisch gesehen. In: Ders.: Liberalismus und 
Sozialismus. Gesellschaftsbilder – Zukunftsvisionen – Bildungskonzeptionen. Bonn 2003, 
S. 227.

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9 - am 19.01.2026, 22:27:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


56

ein wichtiges politisches Ziel der Liberalen gewesen. Schließlich war auch der 
Nationalismus »historisch als Befreiungsideologie« entstanden«, trat »als 
Emanzipationsbewegung auf«, die als »Gegenmodell zur überlieferten Ord-
nung« der alten konservativen Eliten diente und »auf eine Gesellschaft mit 
einer egalitären Werteordnung« zielte.41 Deshalb sprach der Nationalismus 
anfänglich gerade die Liberalen als die Stimme des aufstrebenden Bürgertums 
gegen die alten privilegiengeschützten Machteliten an, bevor er sich um 1880 
allmählich vom Liberalismus zu lösen begann und schließlich von anderen, 
nationalen und sozialistischen Parteien übernommen, überformt und verein-
nahmt wurde.42 
Vor diesem emanzipatorischen Hintergrund diente der Nationalismus den 
Liberalen des 19. Jahrhunderts zur Verwirklichung ihres Leitbilds »der egali-
tären Staatsbürgergesellschaft«43 und deshalb konnten die Liberalen den 
Krieg als legitimes Mittel einer auf bürgerlich-egalitären Emanzipation zie-
lenden Politik erachten.44 In diesem Kontext verband auch Naumanns Krisen-
bewusstsein mit Kriegsgedanken nicht nur einseitig negative Konnotationen. 
Die Ambivalenz, mit einer Krise Befürchtungen, zugleich aber auch Hoff-
nungen zu verbinden, ist also ein typisches Phänomen für die geistige Lage 
der Zeit um 1900, stellt bei Naumanns Krisenbewusstsein aber nur einen 
Randaspekt dar. 

III.

Naumanns Einsicht in den Transformationscharakter seiner Zeit, die ihn von 
der Krisenhaftigkeit der zeitgenössischen Geisteskultur und Gesellschaft 
überzeugte, explizierte er in den »Briefen« in den konkreten Begriffen »Dar-
winismus«, »Mammonismus/Kapitalismus« und »Militarismus«. Diese drei 
Schlagworte, auf die er die Veränderungen in Naturwissenschaft, sozialer 
Frage und Gesellschaft samt ihrer daraus resultierenden Krisenphänomene 
exemplarisch zuspitzte, ohne sie darauf zu reduzieren, bringen sein Krisenbe-
wusstsein konzentriert auf den Punkt. Sie stellen um 1900 sein hermeneuti-
sches Repertoire zur Zeitanalyse dar. Das soll aber nicht davon ablenken, dass 
Naumann sein eigentliches Krisenbewusstsein bereits in der Zeit nach dem 
Studium erhielt, angeregt und angestoßen durch die sozialen Probleme, die 
ihm in der täglichen Arbeit begegneten. Hier merkte er: an der sozialen Frage 
entscheiden sich existenzielle theologische Fragen der Glaubwürdigkeit und 

41 A.a.O., S. 228. 
42 Vgl. ebd.; Heinrich August Winkler: Vom linken zum rechten Nationalismus. Der deutsche 

Liberalismus in der Krise von 1878/79. In: Geschichte und Gesellschaft 4 (1978), S. 5–28. 
43 Langewiesche: Liberalismus heute (wie Anm. 40), S. 218. 
44 A.a.O., S. 227. 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9 - am 19.01.2026, 22:27:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


57

Nächstenliebe. Ein »weiter so!« konnte es nicht geben.45 Nach anfänglicher 
Sympathie für den religiösen Sozialismus und einer christlich-sozialen Phase 
fand Naumann seine theologische Heimat in der liberalen Theologie und holte 
damit in nur knapp zehn Jahren die theologische Entwicklung des 19. Jahr-
hunderts nach.46 Die Arbeit als Pfarrer und in der Inneren Mission führte ihm 
den Transformationscharakter seiner Zeit vor Augen und schärfte sein Krisen-
bewusstsein. Später erweitert Naumann die Fragestellung um die Zukunft der 
Religion überhaupt, wie es in dem bekannten Bild aus dem sechsten Brief 
zum Ausdruck kommt: »Wir finden das Christentum wie einen Weinstock, 
der sich an einer Wand emporgerankt hat, die zum Abbruch bestimmt. […] 
Nun wird die alte Wand stückweise durch neues Gemäuer ersetzt. Rebe für 
Rebe muß abgelöst werden und ganze Hälften des Weinstockes liegen zeit-
weise wie verlorenes Laub am Boden. Das alles aber übersteht der Weinstock, 
wenn nur die Wurzel noch triebfähig ist. Die Wurzel ist Jesus.«47 Die Soziale 
Frage ist kein vorübergehendes Phänomen, sondern stellt die Theologie und 
die gesamte Kultur grundlegend in Frage, ist also mithin ein Krisenphänomen. 
Wenn Naumann im selben Zusammenhang davon spricht, dass »wir […] zwi-
schen zwei Zeiten stehen«48, schimmert das Kairos-Bewusstsein49 einer Exi-
stenz, die sich als »zwischen den Zeiten«50 lebend erfährt und definiert, wie es 
eigentlich erst für die Nachkriegstheologie nach 1919 so typisch ist, bereits 
deutlich durch – wohlgemerkt aufgrund des allgemeinen Zeitempfindens, 
nicht aufgrund einer existentiellen Kriegserfahrung. Eine solch sensible Zeit-
diagnostik und das offen ausgesprochene Krisengefühl, das sich aus ihr ablei-
tet, stellt die Exklusivität des Krisenbewusstseins der Nachkriegsgeneration 
somit deutlich in Frage. 
Auf die »Nichtidentität von Politik und Glaube«51 stieß Naumann durch seine 
Palästinareise und durch die Vermittlung seiner Freunde Max Weber und 
Rudolf Sohm.52 Insbesondere der Begriff der »Eigengesetzlichkeit«, den man 
sowohl auf Max Weber wie auf Kants Autonomiebegriff und dessen Unter-
scheidung von Naturgesetz und Sittengesetz zurückführen kann,53 eröffnete 
Naumann den Ausweg, mit den Ansprüchen der Welt und der Bergpredigt 

45 Vgl. Jähnichen: Christlich-sozialer Idealist (wie Anm. 15), S. 417. 
46 Timm: Naumanns theologischer Widerruf (wie Anm. 11), S. 17. 
47 Friedrich Naumann: Briefe über Religion. Berlin 61916, S. 22f. 
48 A.a.O., S. 30.
49 Vgl. Tillich: Kairos (wie Anm. 16), S. 330. 
50 Vgl. Gogarten (wie Anm. 18). 
51 Martin Honecker: Politische Ethik und Ekklesiologie. In: Ders.: Sozialethik zwischen 

Tradition und Vernunft. Tübingen 1977, S. 11. 
52 Vgl. Gerd Fesser: Friedrich Naumann (1860–1919). In: Bernd Heidenreich (Hrsg.): Politi-

sche Theorien des 19. Jahrhunderts. Konservatismus, Liberalismus, Sozialismus. Berlin 
22002, S. 403. 

53 Martin Honecker: Das Problem der Eigengesetzlichkeit. In: Zeitschrift für Theologie und 
Kirche 73 (1976), S. 95. 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9 - am 19.01.2026, 22:27:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


58

umzugehen, die er als »zwei Götter«54 beschrieb, zwischen die der Mensch 
gestellt sei, im Wissen, dass es doch nur ein Gott sein könne.55 Die Ausweg-
losigkeit dieser Spannung ist Naumann völlig bewusst: »Hiob kommt aus der 
Grube und lacht über uns, daß wir nicht weiter sind als er. Wie verhält sich 
Gott zum Elend, zur Vergewaltigung, zur Tötung?«56 
Hier stößt Naumann zu einem zentralen theologisch-dogmatischen Problem 
vor, zugleich verschwimmen bei ihm zunehmend die klaren begrifflichen 
Zuordnungen: Die dunklen Seiten Gottes nennt er stets »Gott« oder »Welt« 
(im Sinne von »Schöpfung«). Bei den hellen Seiten Gottes, also Erlösung, 
Gnade oder Verheißung, ist überwiegend von »Offenbarung« oder »Jesus« 
die Rede. Naumann weiß, dass bei einer Aufteilung der Eigenschaften Gottes 
einerseits in »Gott«, andererseits in »Jesus« die Gefahr eines dualistischen 
Gottesbildes droht, das er deshalb heftig abzuwehren versucht: »Es sind aber 
nicht zwei Götter, sondern einer. Irgendwie greifen ihre Arme ineinander.«57

Naumann ist sich der Gratwanderung eines Gott-Jesus-Dualismus vollkom-
men bewusst. Eine Trennung von (Gott-)Vater und (Gott-)Sohn in zwei von 
einander unterschiedene göttliche Personen kann es nicht geben. Erst unsere 
menschlich-beschränkte Welterkenntnis macht – durch den vermeintlichen 
Widerspruch zwischen Welt und Offenbarung, zwischen Macht und Liebe – 
aus einem Gott zwei. Dieses epistemologische Problem liegt für Naumann 
ganz auf Seiten des Menschen: »Der einzelne Mensch ist beständig zwischen 
beide gestellt, und zwischen beiden sucht er sich mühsam und um Klarheit 
ringend seinen Weg.«58 
So kann Naumann von einer »Unvereinbarkeit der Heilsgedanken und der 
Weltgedanken«59 sprechen: »Der Kampf ums Dasein hat die Völker gelehrt, 
Panzertiere zu sein. […] Ob dieser Standpunkt christlich ist? Jedenfalls hat 
ihn Jesus nicht vertreten! […] Wer also nur das für christlich hält, wofür er 
direkte Worte Jesu anführen kann, der muß darauf verzichten, sich für die 
Staatserhaltung durch das Waffensystem zu entscheiden. Aber läßt sich denn 
der christliche Gedanke der Bruderliebe überhaupt ohne die Grundlage der 
Staatsordnung verwirklichen? […] Oft habe ich mich, wenn ich für die Flotte 
agitierte, gefragt: würde das Jesus auch getan haben? Wohl nicht! Aber er 
würde gewußt haben, daß es Leute geben muß, die es tun. Er sagte, daß sein 
Reich nicht von dieser Welt ist, aber Menschen, die in dieser Welt leben und 
wirken wollen, müssen sich über die Grundbedingungen der weltlichen Kul-
tur gerade so klar sein wie über die Beziehungen der Seelen zu Gott.«60 Das 

54 Naumann: Briefe (wie Anm. 47), S. 72. 
55 Ebd. 
56 A.a.O., S. 71. 
57 A.a.O., S. 72.
58 Ebd.
59 A.a.O., S. 74. 
60 A.a.O., S. 81f.

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9 - am 19.01.2026, 22:27:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


59

Verhältnis Gottes zu Krieg und Militarismus, für Otto Baumgarten nur als 
»interimistisches ›Extraordinarium‹«61 zulässig, wird hier von Naumann auf 
die Flottenrüstung expliziert. 
Die Problemstellung jedenfalls, den Zwiespalt, in dem der Christ in der Welt 
steckt, hat Naumann klar formuliert: »[C]hristliche Ethik und Politik wird von 
Naumann in den Briefen über Religion […] in seiner ganzen Schwere emp-
funden.«62 Die Antwort auf das Nebeneinander seiner Identitäten als »Christ, 
Darwinist und Flottenschwärmer«63 fasst Naumann im 26. Brief zusammen: 
»Deshalb fragen wir Jesus nicht, wenn es sich um Dinge handelt, die ins 
Gebiet der staatlichen und volkswirtschaftlichen Konstruktion gehören. Das 
klingt hart und schroff für jeden christlich erzogenen Menschen, scheint mir 
aber gut lutherisch zu sein. […] Staatliche Dinge sind nach ihm nicht aus dem 
Evangelium heraus zu entscheiden, sondern können von Juden und Heiden 
geradesogut entschieden werden wie von Christen, da zu ihrer Regelung 
nichts gehört als die Vernunft, nicht die Offenbarung. Diese lutherische 
Scheidung der Gebiete, die uns zeitweilig als Verkürzung des Einflußgebietes 
des Christentums dem Christentum etwas von seinen Rechten zu nehmen 
schien, hat sich bei tieferer Durchdringung des Stoffes auch für uns als richtig 
ergeben. Wir kehren zum alten großen Doktor deutschen Glaubens zurück, 
indem wir politische Dinge als außerhalb des Wirkungskreises der Heilsver-
kündigung betrachten. Ich stimme und werbe für die deutsche Flotte, nicht 
weil ich Christ bin, sondern weil ich Staatsbürger bin und weil ich darauf ver-
zichten gelernt habe, grundlegende Staatsfragen in der Bergpredigt entschie-
den zu sehen.«

64 Das sind in der Tat »harte und schroffe«65 Worte von 
»schockierender Entschiedenheit«66, durch die Naumann versucht, »Klarheit 
[…] in den Irrgarten der uns angehenden Wirklichkeit«67 zu bringen.

IV.

Es ist theologiegeschichtlich legitim, Naumanns »Scheidung der Gebiete« in 
den Zusammenhang der sogenannten »Zweireichelehre« zu bringen. Die 
Zweireichelehre beschreibt die Verhältnisbestimmung zwischen göttlicher 
Offenbarung und göttlichen Ordnungen, die wir auf der Erde bereits als natür-

61 Günter Brakelmann: Krieg und Gewissen. Otto Baumgarten als Politiker und Theologe im 
Ersten Weltkrieg. Göttingen 1991, S. 145. 

62 Martin Wenck: Friedrich Naumann. Ein Lebensbild. Berlin 1920, S. 106. 
63 Naumann: Briefe (wie Anm. 47), S. 8. 
64 A.a.O., S. 83f. 
65 Vgl. a.a.O., S. 83. 
66 Werner Jochmann: Friedrich Naumann. In: Greschat: GdK 10,1 (wie Anm. 14), S. 117. 
67 Gerhard Ebeling: Die Notwendigkeit der Lehre von den zwei Reichen. In: ders: Wort und 

Glaube. Tübingen 31967 (1960), S. 408. 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9 - am 19.01.2026, 22:27:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


60

liche Gesetze vorfinden, sie beschreibt den Konflikt zwischen der Liebe und 
dem Recht. Luther beschreibt dies üblicherweise als »Reich Gottes bzw. Chri-
stusreich und Weltreich«68, daher »zwei« Reiche, in Anknüpfung an die mit-
telalterlichen Diskurse um die Lehre von den zwei Schwertern (in Anlehnung 
an Lk 22,38), die im Zusammenhang des Investiturstreits und der Verhältnis-
bestimmung zwischen kaiserlicher und päpstlicher Macht im Mittelalter 
stand. Sowohl die klare methodische Trennung in zwei Bereiche, als auch der 
Bezug beider Reiche zu Gott wird von Naumann in seine Zeit übernommen. 
Diese Konsequenz bei der »Scheidung« kann nicht überraschen, denn wie 
Naumann waren bereits auch die Reformatoren »an einer reinlichen Schei-
dung der beiden Gebiete interessiert: keine irdische Gewalt soll sich anmaßen, 
der Seele Gesetze zu geben und sich einzudrängen zwischen sie und ihren 
Herrn, gar die Wirksamkeit des Evangeliums hindern«69. Luther entwickelte 
allerdings kein ausgeprägtes System, hinterließ aber v.a. in der »Obrigkeits-
schrift« (1523) und den Schriften über die Bauernaufstände (1525) Ideen über 
die Verhältnisbestimmung von Untertanen und Obrigkeit, Kirche und Landes-
herr, Gott und Welt. Daraus ließ sich später ein Konzept einer Zweireiche-
lehre destillieren. 
Bei der Zweireichelehre geht es also um die theologischen Voraussetzungen 
und Möglichkeiten der Sozialethik, an die sich der Mensch als Sünder beim 
Handeln in der Öffentlichkeit rückbindet, indem sie »den Zusammenhang von 
Gott und Welt« zu wahren versucht.70. Theologisch gesprochen geht es um 
die Unterscheidung von Gesetz und Evangelium. Genau an diesem Konflikt 
zwischen der »persona privata und der persona publica«71, also dem »Identi-
tätsverhältnis« zweier »Hinsichten derselben Person«72, arbeitet sich Nau-
mann ab. In Weberschen Kategorien ausgedrückt, handelt es sich bei der 
Zweireichelehre gewissermaßen um die theologische Entsprechung der Span-
nung zwischen Gesinnungs- und Verantwortungsethik. 
Die Zuordnung der Naumannschen Theologie in den lutherischen Kontext ist 
dabei zulässig. Zwar kennt auch Johannes Calvin eine Lehre von den zwei 
Reichen, z.B. in seinem theologischen Hauptwerk, der »Institutio Christianae 
Religionis«73, was die Zweireichelehre zu einem »Gemeingut der Reforma-
tion«74 macht. Doch zum Einen berief sich Naumann selber auf den »alten 

68 Max Josef Suda: Die Ethik Martin Luthers. Göttingen 2006, S. 119. 
69 Otto Baumgarten: Staat und Kirche (Vom protestantischen Standpunkt aus). In: Teubners 

Handbuch der Staats- und Wirtschaftskunde Bd. I,2. Leipzig/Berlin 1924, S. 17. 
70 Martin Honecker: Zweireichelehre und Sozialethik. In: ders.: Sozialethik (wie Anm. 51), 

S. 178. 
71 Gerhard Gloege: Thesen zu Luthers Zwei-Reiche-Lehre. In: Kurt Aland/Wilhelm Schnee-

melcher: Kirche und Staat. Berlin 1967, S. 74f, zitiert in: Honecker: Zweireichelehre und 
Sozialethik (wie Anm. 70), S. 179. 

72 Ebd. 
73 Johannes Calvin: Institutio Christianae Religionis (1559) III,19,15f; IV,20,1. 
74 Suda: Ethik Luthers (wie Anm. 68), S. 120. 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9 - am 19.01.2026, 22:27:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


61

großen Doktor deutschen Glaubens« und bezeichnete sein Konzept als dezi-
diert »lutherische« Scheidung der Gebiete.75 Zum Anderen prägte sich die 
Lehre der zwei Reiche nach 1900 tatsächlich vor allem im evangelisch-luthe-
rischen Kontext aus, während aus dem evangelisch-reformierten Umfeld auch 
viel Kritik geäußert wurde, die darauf abzielte, dass die lutherische Zweirei-
chelehre »im nationalsozialistischen Deutschland unter dem Deckmantel die-
ser Lehre den totalitären Staat habe gewähren lassen«76, wie wiederum bei 
Karl Barth deutlich wird.77 
Dies unterstreicht nochmals, warum Naumann und seine Gesinnungsgenos-
sen so nachhaltig verworfen worden waren: Ein falsch verstandenes Verständ-
nis von Eigengesetzlichkeit konnte dazu beitragen, mithilfe der Zweireiche-
lehre den Nationalsozialismus theologisch gewähren zu lassen oder gar zu 
legitimieren. Nationalsozialismus und Zweiter Weltkrieg hatten die Kritik an 
der Zweireichelehre und an Naumann für Karl Barth nachträglich bestätigt. So 
konnte man Naumann und sein Verständnis der Zweireichelehre nachträglich 
als einen Irrweg darstellen, der theologisch letztlich sogar im Nationalsozia-
lismus münden konnte. Denn wo Naumann in den Augen Barths weitgehende 
Identifizierungen zwischen dem Reich Gottes und der Welt gemacht hatte, 
denen zufolge Gott sich in historischen oder politischen Entwicklungen offen-
barte, wozu auch Krieg oder politisches Unrecht gehören konnte, setzte Barth 
die fundamentale und unüberwindliche Andersheit und Erhabenheit Gottes 
dagegen. Fand Naumann Gottes Spuren in den Erscheinungen des Welt, des 
Rechts, der Macht, so sprach Barth vom »wahren Gott, dem Richter der Welt, 
der selber nicht Partei ist in der Welt«78. Ein solches Verständnis immunisiert 
geradezu gegenüber Versuchen einer theologischen Vereinnahmung durch 
totalitäre Systeme. Man täte Naumann sicherlich Unrecht, wenn man ihm 
unterstellen wollte, er habe eine Theologie entwickeln wollen, mit deren Hilfe 
man Krieg, Diktatur oder Totalitarismus theologisch legitimieren kann. Ihm 
ging es im Gegenteil gerade darum, mithilfe der »Scheidung der Gebiete« 
eine gegenseitige Vereinnahmung der religiösen Sphäre und der politischen 
Sphäre zu verhindern. Dennoch fehlte ihm 1903 die historische Erfahrung 
zweier Weltkriege und des Nationalsozialismus, um missverständliche oder 
missbräuchliche Interpretationen seines theologischen Konzepts in vollem 
Umfang zu erfassen und nötige Abgrenzungen oder Konkretionen vorzu-
nehmen. 
Auch im lutherischen Kontext wurde vor und während des Dritten Reichs 
deutliche Kritik an einer Fehldeutung der Eigengesetzlichkeit geäußert, so 
z.B. in der geheimen Denkschrift »Politische Gemeinschaftsordnung: Ein 

75 Naumann: Briefe (wie Anm. 47), S. 84. 
76 Suda: Ethik Luthers (wie Anm. 68), S. 120. 
77 Vgl. Karl Barth: KD II/2, S. 97. 
78 Ders.: Der Römerbrief. München 21922, S. 59. 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9 - am 19.01.2026, 22:27:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


62

Versuch zur Selbstbesinnung des christlichen Gewissens in den politischen 
Nöten unserer Zeit«, die 1943 in der konservativ-lutherisch geprägten Wider-
standsgruppe des »Freiburger Kreises« entstand. Diese Kritik wurde nach 
1945 von den Theologen, die sich während des Dritten Reiches in der Beken-
nenden Kirche organisiert hatten und nach dem Krieg die Meinungsführer-
schaft der deutschen Nachkriegstheologie übernahmen, fortgeschrieben. So 
lässt sich nachvollziehen, warum Friedrich Naumann über einen so langen 
Zeitraum hinweg, gerade auch nach den Erfahrungen von Kirchenkampf und 
Nationalsozialismus, bis weit in die Mitte des 20. Jahrhunderts theologisch so 
umstritten war und blieb. Zugleich muss jedoch erwähnt werden, dass die 
Zweireichelehre umgekehrt auch dazu dienen konnte, politischen Widerstand 
gegen den Nationalsozialismus theologisch zu legitimieren, wie es beispiels-
weise in der Theologie Dietrich Bonhoeffers angedeutet wird. Die Zwei-
reichelehre konnte also je nach Interpretation als Referenz für die Unterstüt-
zung oder für die Gegnerschaft zum Nationalsozialismus herangezogen wer-
den. 
Insofern gibt es keinen Anlass, Friedrich Naumanns »Scheidung der Gebiete« 
einseitig in die Reihe der theologischen Vorläufer des Nationalsozialismus zu 
stellen, da die Zweireichelehre wirkungsgeschichtlich auch zum genauen 
Gegenteil führen konnte, wofür es gerade auch bei Naumann selbst Anhalts-
punkte gibt. Mit »Eigengesetzlichkeit« intendierte Naumann nämlich keines-
wegs eine quietistische Frömmigkeit, die sich der Macht mit dem Hinweis auf 
die »Scheidung der Gebiete« unreflektiert ergeben hätte.79 Die »Scheidung« 
hinderte Naumann nicht daran, ausdrücklich anzuerkennen, dass gelebte Reli-
giosität durch Gesellschaft, Kultur und Politik in alle Felder des Lebens hin-
einwirkt, in denen sie mit vielfältigen anderen Handlungsorientierungen kon-
frontiert ist. Dies zeigte auch sein eigener politischer Lebensweg. Dass Nau-
mann selber mit der Anerkennung der Eigengesetzlichkeit keine Vorstellung 
einer rein auf die Innerlichkeit beschränkten Kirchlichkeit verband, bewies er 
zuletzt in den Verhandlungen zur Weimarer Reichsverfassung (WRV), wo er 
die Wichtigkeit und Notwendigkeit der öffentlichen Funktion kirchlichen 
Lebens anerkannte und »aus realpolitischer Einsicht« gegen seine eigenen 
»ekklesiologischen und kircheninstitutionellen Ideale«80 in den Kirchenarti-
keln festschreiben ließ: »Naumanns Leistung bestand darin, daß es ihm einer-
seits gelungen war, die überzogenen Privilegierungs- und Sicherungsbedürf-
nisse des konservativen Flügels (Zentrum, DNVP, DVP) in Blick auf die Kir-
chen zu dämpfen, nämlich durch die interfraktionelle Vereinbarung über die 
verfassungsmäßige Fixierung der ›gesellschaftlichen religiösen Grundrechte‹ 

79 Vgl. Reiner Anselm: Art. Zweireichelehre I. Kirchengeschichtlich. In: TRE 36 (2004), 
S. 780. 

80 Kurt Nowak: Wege in die Politik. Friedrich Naumann und Adolf von Harnack. In: Rüdiger 
vom Bruch (Hrsg.): Friedrich Naumann in seiner Zeit. Berlin u.a. 2000, S. 48. 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9 - am 19.01.2026, 22:27:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


63

von Mitte März 1919, und daß er andererseits die Sozialdemokraten auf die-
sen Boden hinüberschob. Die Strategie der ›doppelten Bändigung‹, also des 
Maximalismus der bürgerlichen Parteien und des Minimalismus der SPD bei 
der Durchführung der allseits notwendig anerkannten Operation der Trennung 
von Staat und Kirche, gab den Artikeln 135–141 ihre Prägung. Naumanns 
Politik lief auf Kompromisse hinaus, in denen den Kirchen nicht zuviel gege-
ben und nicht zuviel genommen wurde.«81 
Zwar mag man dahinter zurecht zunächst einen eindeutig liberalen Ansatz 
erkennen, da Naumann bestrebt war, einen Ausgleich zwischen den Interessen 
des Einzelnen und Notwendigkeiten der Gesellschaft zu erzielen, der für Libe-
rale stets eine wichtige politische Maxime dargestellt hatte. So wollte Nau-
mann keine nivellierende Einheitsideologie fixieren, wie es eine Staatsreli-
gion oder der Laizismus als deren säkularisierte zivilreligiöse Abwandlung 
darstellen, sondern er verfolgte mit der DDP das Ziel einer institutionellen 
Verankerung von Subsidiarität und wertegebundenem Pluralismus, die die 
Existenz einer »deutschen Einheitskultur« bestritt und stattdessen von einer 
nicht zu ignorierenden »Gespaltenheit in Bekenntnisse und Weltanschauun-
gen« ausging, wie der Theologe und DDP-Politiker Otto Baumgarten 
notierte.82 Auf diese Weise sollten möglichst viele der maßgeblichen zivilge-
sellschaftlichen Akteure konstitutionell eingebunden und die »Koexistenz 
und Kooperation aller mit allen«83 eingefordert werden, um die junge Repu-
blik zu stabilisieren. Doch neben diesem unzweifelhaft liberalen Ansatz 
schimmert bei diesem ekklesiologischen Modell einer vom Staat institutionell 
unabhängigen Kirche auch noch die alte Erlanger Schule durch. Der lutheri-
sche Gedanke, dass die christliche Liebesgesinnung den Staat durchdringe 
und humanisiere, wurde besonders von Naumanns Leipziger Lehrer Luthardt 
offensiv vertreten. Staat und Kirche, so Luthardt, stünden als wesens-
verschiedene Größen nebeneinander und seien mit verschiedenen Aufgaben 
betraut. Nur im Bewusstsein dieser Verschiedenheit sei eine Einigung von 
Staat und Kirche zu erreichen.84 
Naumann hätte Luthardt hierin wohl kaum widersprochen, wie umgekehrt 
vermutlich auch Luthardt gegen das Weimarer Modell der Trennung von Kir-
che und Staat keine grundsätzlich ablehnenden Einwände hätte geltend 
machen können. Eine solche lutherisch motivierte Verschiedenheit kam letzt-
lich auch in den Weimarer Kirchenartikeln zum Tragen. Allerdings hing Lut-
hardt dem konservativen Modell einer Volks-»Gemeinschaft« an, während 
Naumann und die Liberalen in den Verfassungsverhandlungen anstelle des 

81 A.a.O., S. 47. 
82 Baumgarten: Staat und Kirche (wie Anm. 69), S. 22. 
83 Brakelmann: Krieg und Gewissen (wie Anm. 61), S. 214. 
84 Vgl. Angelika Dörfler-Dierken: Luthertum und Demokratie. Deutsche und amerikanische 

Theologen des 19. Jahrhunderts zu Staat, Gesellschaft und Kirche. Göttingen 2001, S. 211. 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9 - am 19.01.2026, 22:27:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


64

enger gefassten Gemeinschaftsbegriffs naheliegenderweise den liberal imprä-
gnierten, offeneren Begriff der »Gesellschaft« setzten. Die Frage, ob sich das 
neue deutsche Staatswesen nach 1919 als »Gemeinschaft« oder als »Gesell-
schaft« definieren sollte, war in den Verhandlungen zur WRV einer der 
grundlegenden rechtsphilosophischen Streitpunkte, wo sich die Liberalen und 
andere Demokraten zugunsten des Gesellschaftsbegriffs vorläufig durchset-
zen konnten. Außerdem hatte Luthardt stets die »Vorrangstellung der Kirche 
gegenüber den Ordnungen von Familie und Staat« betont,85 von der beim spä-
ten Naumann nicht die Rede sein kann und die in der WRV folgerichtig kei-
nen Niederschlag fand. An diesen Stellen positionierte sich Naumann also 
gegen seine theologischen Ursprünge, die ihn doch erst an diesen Punkt hatten 
kommen lassen. Dieses Beispiel macht deutlich, wie Naumann stets in der 
Lage war, sich von verschiedenen Elementen anregen zu lassen, diese kreativ 
weiterzuentwickeln und zu etwas eigenständigem Neuen zusammenzuführen. 
So entzieht Naumann sich, seine Theologie und seine politischen Ansichten 
zwar eindeutigen retrospektiven Zuordnungen, lässt aber gleichwohl Rück-
schlüsse auf ein reichhaltiges Arsenal nachvollziehbarer Prägungen zu. Für 
Naumanns Theologie ist dies, trotz aller Distanznahme während seiner Studi-
enzeit, als Pfarrer und als Vereinsgeistlicher, das konservative orthodoxe 
Luthertum seiner Studienorte Leipzig und Erlangen, das sich zumindest 
methodisch immer wieder nachweisen lässt. 
Ob der Einfluss des orthodoxen akademischen Luthertums demnach wirklich 
so ohne Nachhall bei Naumann blieb, wie mit Verweis auf dessen Selbstdar-
stellungen aus seiner Jugendzeit immer wieder betont wird,86 darf also mit 
einiger Berechtigung bezweifelt werden. Zum Einen hatte Naumann in den 
»Briefen« selber von einer Rückkehr zu Luther gesprochen und damit eine 
theologische Versöhnung mit dem orthodoxen Luthertum zumindest in Teil-
bereichen angedeutet.87 Zum Anderen zeigt die Trennung von Kirche und 
Staat bei gleichzeitiger Anerkennung der staatlicher Garantie des Schutzes der 
religiösen Grundrechte und institutionellen Selbständigkeit, wie sie Naumann 
in den Verfassungsverhandlungen durchsetzen konnte, sehr deutliche und ein-
deutige Anklänge an die orthodoxe lutherische Theologie des 19. Jahrhun-
derts, die er in Erlangen und Leipzig kennengelernt hatte. So sind die Grund-
rechteartikel WRV 135–141 nicht nur Ergebnisse des zeitgenössischen libera-
len Gesellschaftsverständnisses, sondern lassen sich methodisch auch auf die 
»Scheidung der Gebiete« und deren lutherische Traditionslinien zurück-
führen. 

85 Anselm: Zweireichelehre (wie Anm. 79), S. 779. 
86 Vgl. Heuss: Naumann (wie Anm. 1), S. 46; Jochmann: Naumann (wie Anm. 65), S. 114; 

Theiner: Sozialer Liberalismus (wie Anm. 34), S. 14. 
87 Vgl. Naumann: Briefe (wie Anm. 47), S. 83f. 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9 - am 19.01.2026, 22:27:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


65

V.

Der Bezug der »Scheidung der Gebiete« zu Luther stellt den hermeneutischen 
Schlüssel für Naumanns theologischen Kontext dar. Der Konflikt zwischen 
dem regnum Christi und dem regnum mundi leitet sich von der reformatori-
schen Unterscheidung von Gesetz und Evangelium ab. So hielt bereits Luther 
das natürliche, vernünftige Gesetz für die Norm der Weltgestaltung,88 wenn-
gleich er – und das ist entscheidend – der Welt lediglich eine relative Eigen-
gesetzlichkeit zugestehen wollte, keine absolute.89 Für die politische Philoso-
phie entwickelte Luthers Zeitgenosse Machiavelli in »Il principe« die Theorie 
der Autonomie der Politik. Zwei Jahrhunderte später postulierte Adam Smith 
die Eigengesetzlichkeit des wirtschaftlichen Lebens, die später von marxisti-
schen Theoretikern weiterentwickelt und perfektioniert wurde. Beide Modelle 
sind Säkularisate der christlichen Naturrechtsidee für die Bereiche der Politik 
und der Wirtschaft. Unter Hinzunahme des lutherischen Zugeständnisses 
einer wenigstens relativen Autonomie des weltlichen Regiments, entwickelte 
sich aus politischen, ökonomischen und auch theologischen Komponenten ab 
der Aufklärung der neuzeitliche Gedanke der Eigengesetzlichkeit. Spätestens 
hier wird die Frage virulent, welche Rolle der Glaube angesichts der Autono-
mie von Politik, Wirtschaft und Naturgesetzen in der politischen Verantwor-
tung effektiv spielen kann: Kann sich ein Christ durch die Bergpredigt poli-
tisch leiten lassen? Welche politische Einflussmöglichkeit bleibt in einer Welt 
mit ihren autonomen Gesetzen, denen man samt seiner religiösen Über-
zeugungen unterworfen ist? 
Mit der Eigengesetzlichkeit der Lebensbereiche wird also das Problem der 
Staatsräson aufgeworfen, dem Naumann als Politiker natürlich ganz beson-
ders ausgesetzt war.90 Nils Søe konzediert bei Luther eine »unausgeglichene 
Spannung«91, die von Naumanns dualistischem Konzept »mit elementarer 
Gewalt«92 öffentlich thematisiert wurde: »Die Liebes- und Gnadenmoral 
einerseits und die Rechts- und Vernunftmoral anderseits standen also neben-
einander. So wurde der Christ Bürger zweier Welten.«93 Bei Luther ist diese 
Unterscheidung jedoch »keine schroffe Trennung«, sondern beide Welten 
werden über das Predigtamt wie in einer Spange zusammengehalten.94 Sie 
dürfen gerade nicht dualistisch verstanden werden, sondern sollen in ihrer 

88 Vgl. Ernst Troeltsch: Die Soziallehren der christlichen Kirchen und Gruppen. Tübingen 
1912, S. 532. 

89 Vgl. Martin Honecker: Einführung in die theologische Ethik. Grundlagen und Grundbe-
griffe. Berlin u.a. 1990, S. 318f. 

90 Vgl. Otto Baumgarten: Politik und Moral. Tübingen 1916, S. 114–139. 
91 Nils H. Søe: Christliche Ethik. Ein Lehrbuch. München 1949, S. 169. 
92 A.a.O., S. 170. 
93 A.a.O., S. 169. 
94 Honecker: Zweireichelehre und Sozialethik (wie Anm. 70), S. 221. 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9 - am 19.01.2026, 22:27:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


66

gleichzeitigen Unterscheidbarkeit und Zusammengehörigkeit erfasst werden, 
so dass dezidiert von den »beiden Regierweisen Gottes« in der Welt gespro-
chen werden muss.95 Beide Reiche sind Reiche Gottes: Für Luther gehören 
beide »Reiche« untrennbar »demselben großen Körper der einen Christenheit 
an«.96 Die grundsätzliche Bejahung von politischer und militärischer Gewalt 
ist für Luther ausschließlich der Notwendigkeit der Erhaltung des äußeren 
Friedens und der Rechtsordnung geschuldet, nicht einer Überhöhung der 
Obrigkeit.97 So führt Luthers Unterscheidung in zwei Welten also »gerade 
nicht zu einer theologischen Überhöhung der Politik«.98 Um die Unabhängig-
keit des kirchlichen Predigtamtes vor staatlicher Einflussnahme zu gewährlei-
sten, kamen im 19. Jahrhundert angesichts des landesherrlichen Kirchenregi-
ments im konservativen Luthertum daher zunehmend Forderungen nach einer 
stärkeren Trennung von Kirche und Staat auf, u. a. in Erlangen und Leipzig, 
die sich bei diesen theologischen Forderungen an die Politik besonders her-
vortaten.99 
Luthers »doppeltes Ziel«, mit der Zweireichelehre einerseits eine »Entflech-
tung von geistlicher und weltlicher Gewalt« zu bewirken, andererseits »die 
Legitimation der Obrigkeit als gottgesetztes Amt« vorzunehmen,100 das bei 
Luther allerdings auch durch die Abgrenzung des »weltlichen Lebens gegen 
mönchische und schwärmerische Weltflucht«101 motiviert ist, lässt sich auch 
bei Naumann rückverfolgen.102 Hierbei entwickelt Naumann ein eigentümli-
ches Mischsystem. Im 26. Brief konnotiert man die semantischen Begriffs-
felder »Macht«, »Eigengesetzlichkeit«, »Zweckrationalität« oder »Autono-
mie« – Begriffe, die man nicht mit Luther in Verbindung bringt, wohl aber 
mit Weber und Kant. Das Gefäß der »Scheidung der Gebiete«, also die theo-
logische Problemstellung, entnimmt Naumann von Luther. Die Füllung 
jedoch verdankt er zu weiten Teilen Max Weber und zu kleineren Teilen 
kantischen Kategorien. Anders ausgedrückt: Die Struktur ist konservativ-
lutherisch, der Inhalt ist theologisch-liberal. Das war seinerzeit nicht unum-
stritten, immerhin kommt in den »Briefen« zum Ausdruck, »daß der Christ in 
der modernen Welt in einem beinahe völligen Dualismus zu leben gezwun-
gen sei«,103 wenngleich Naumann jenen Dualismus weitgehend in die Ethik 
verlagert.104 

95 Anselm: Zweireichelehre (wie Anm. 79), S. 785. 
96 Baumgarten: Staat und Kirche (wie Anm. 69), S. 17. 
97 Vgl. Honecker: Zweireichelehre und Sozialethik (wie Anm. 70), S. 228; ders.: Eigengesetz-

lichkeit (wie Anm. 53), S. 119. 
98 Honecker: Zweireichelehre und Sozialethik (wie Anm. 70), S. 218. 
99 Vgl. Dörfler-Dierken: Luthertum und Demokratie (wie Anm. 84). 
100 Heiko A. Oberman: Thesen zur Zwei-Reiche-Lehre. In: Erwin Iserloh/Gerhard Müller 

(Hrsg.): Luther und die politische Welt. Wiesbaden 1984, S. 33. 
101 Honecker: Zweireichelehre und Sozialethik (wie Anm. 70), S. 217. 
102 Vgl. Jochmann: Naumann (wie Anm. 66), S. 120. 
103 Søe: Ethik (wie Anm. 91), S. 170.
104 Vgl. Naumann: Briefe (wie Anm. 47), S. 72. 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9 - am 19.01.2026, 22:27:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


67

Naumann konnte also nicht deutlich machen, ob er die von Luther entnom-
mene Eigengesetzlichkeit ebenfalls nur relativ interpretiert oder ob sie nicht 
vielmehr als absolute Größe verstanden werden müsste.105 Die »Briefe« legen 
diesen Schluss auf den ersten Blick zumindest nahe. Eine absolut verstandene 
Eigengesetzlichkeit müsste demnach zwangsläufig den Widerspruch der 
Theologie provozieren und sich dem Vorwurf der »doppelten Lebens- und 
Buchführung«106 aussetzen, so Naumanns Weggefährte Adolf von Harnack. 
Honecker will in Naumann gar »[d]as Paradigma einer solchen Auflösung 
[…] in eine Doppelmoral« erkennen107. Insbesondere Naumanns Freund 
Ernst Troeltsch hat stets auf das Problem der »doppelte[n] Moral« der Eigen-
gesetzlichkeit hingewiesen,108 und beschreibt sie dezidiert als den »schwie-
rige[n] Punkt in der lutherischen Ethik«.109 Wenn Troeltsch die Unterschei-
dung »zwischen einer inneren Moral der Person und einer äußeren Moral des 
Amtes«, zwischen denen ein »überaus peinlicher Gegensatz« bestehe,110 auf 
Luther zurückführt, drängen sich bei seiner Beschreibung des Menschen »in 
einer tiefen inneren Spannung, die er nicht zu bewältigen vermag«111 Nau-
manns »Briefe« als Explikationsobjekt geradezu auf. Auch Naumann muss 
sich den Vorwurf einer »zwiespältigen Anweisung der Christen«112 gefallen 
lassen, die Troeltsch auf Luther bezieht – Naumann ist also im selben Kontext 
wie Luther zu nennen. Insofern stellt Naumanns Auslegung der »Scheidung 
der Gebiete« eine originelle Mixtur aus kulturprotestantischen, neukantiani-
schen und konfessionell-lutherischen Komponenten dar. 
Hierbei werden zugleich die Schwierigkeiten deutlich, die bei Naumanns 
Interpretation der Zweireichelehre entstehen. Zwar weiß er sich mit Luther im 
Einklang. Allerdings ist ihm die zeitgenössisch-kontextuelle Grundierung der 
»Scheidung der Gebiete« nicht bewusst, die ihm doch »gut lutherisch zu sein« 
scheint.113 Dass beide Reiche innerweltliche Reiche Gottes sind, so wie es bei 
Augustins Trennung von »civitas Dei« und »civitas terrena/Diaboli«, in der 
mittelalterlichen Zwei-Schwerter-Theorie und bei Luthers Zwei-Regimenten-
Lehre angelegt ist, kommt bei Naumanns »Scheidung der Gebiete« nicht zum 
Ausdruck, obwohl er sie ausdrücklich in jene Traditionen stellt. Dass Gott die 
Welt gerade nicht dem Reich des Bösen preisgibt und sie nicht einfach sich 
selber überlässt, wird von Naumann zwar nicht grundlegend bestritten, aber 

105 Vgl. Jochmann: Naumann (wie Anm. 66), S. 117. 
106 Adolf von Harnack: Naumanns Briefe über Religion. In: Ders.: Aus Wissenschaft und 

Leben, Bd. 2. Gießen 1911, S. 78. 
107 Honecker: Eigengesetzlichkeit (wie Anm. 53), S. 101. 
108 Vgl. Troeltsch: Soziallehren (wie Anm. 88), S. 500. 
109 Ebd. 
110 Troeltsch: Soziallehren (wie Anm. 88), S. 501. 
111 Honecker: Eigengesetzlichkeit (wie Anm. 53), S. 117. 
112 Troeltsch: Soziallehren (wie Anm. 88), S. 501. 
113 Naumann: Briefe (wie Anm. 47), S. 83. 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9 - am 19.01.2026, 22:27:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


68

zugunsten des Gedankens der Eigengesetzlichkeit der – als göttliche Schöp-
fung verstandenen – Welt zumindest stark in den Hintergrund gedrängt. So 
kann, soll und muss der Christ in der Welt seinen Glauben und damit die Bot-
schaft von Erlösung und Bruderliebe ausüben, um die zeitlose Predigt Jesu 
Christi zur Geltung zu bringen und die Welt zu humanisieren: »Der Staat 
kann, wenn er sich vervollkommnet, mit Motiven der Bruderliebe gesättigt 
werden, man kann es wenigstens versuchen«.114 Aber »Professor Sohm hat 
recht, wenn er noch heute sagt, daß der Staat ein Heide ist. Ist der Staat, der 
Rechtsstaat, der Zwangsstaat, ohne Sittlichkeit? Nein! Aber er ist ohne Chri-
stentum, denn sein Element ist nicht die allgemeine Liebe, und sein höchstes 
Ziel ist nicht die Menschheit«,115 so Naumann, »[a]lle Konstruktionen, die 
den Staat aus der Bruderliebe heraus erklären wollen, sind, geschichtlich 
angesehen, leeres Gerede. […] [Man] schadet […] damit dem Bilde Jesu mehr 
als man ihm nützt.«116 Der Einfluss Gottes auf die Weltgeschichte und das 
Leben der Menschen wird von Naumann zwar nicht bestritten,117 jedoch im 
Detail nicht spezifiziert, sondern bewusst in aller theologischen Unschärfe 
stehengelassen: »Es genügt mir, zu sagen, daß ich [das Problem] kenne, und 
daß ich deshalb die Zwiespältigkeit als notwendig begreife, die unser Handeln 
anfüllt.«118 
Naumanns »Scheidung« fehlt also sowohl der eschatologische Bezug der 
augustinischen Zweireichelehre, als auch der reformatorische Gedanke der 
providentia Dei, der das Reich der Welt gegen alle Zerstörung, Sünde und 
Unglaube zu bewahren und zu erhalten versucht, wie es beispielsweise für 
Luther kennzeichnend ist. Naumann unterscheidet zwischen einem innerli-
chen Glauben und einer heidnischen Welt, die nach ihren eigenen Gesetzen 
funktioniert, in welcher der Kampf ums Dasein die ethische Agenda vorgibt, 
an der man sein Handeln orientieren und Stellung beziehen muss. Die »Schei-
dung der Gebiete« mag Naumann zwar »gut lutherisch« vorkommen, doch 
sein Luther heißt in Wahrheit Max Weber, dessen Gedanken zur Eigengesetz-
lichkeit und zum Kampf ums Dasein er sich aneignet und unter Zuhilfenahme 
älterer, durchaus lutherischer theologischer Traditionen in die politische Ethik 
einarbeitet und fruchtbar macht. Naumanns »Scheidung der Gebiete« ist also 
nur unter der Prämisse ihrer sozialdarwinistisch-weberschen Vorzeichen 
adäquat zu interpretieren und theologisch zu erfassen. 
Dass Naumann bei seiner Aufgabenstellung »letztlich stehen« bleibt, ohne 
»zu einem befriedigenden Ergebnis zu gelangen«,119 ist naheliegend: Gerade 

114 A.a.O., S. 68. 
115 A.a.O., S. 77. 
116 A.a.O., S. 68f. 
117 Vgl. a.a.O., S. 38, S. 85. 
118 A.a.O., S. 72. 
119 Jähnichen: Christlich-sozialer Idealist (wie Anm. 15), S. 417. 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9 - am 19.01.2026, 22:27:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


69

das Bewusstsein um die Aporie, keinen schlüssigen »Nachweis eines Begrün-
dungszusammenhangs von biblischen Motiven und konkreten, sozialpolitisch 
durchsetzbaren Forderungen«120 führen zu können, konstituiert das Krisen-
programm der liberalen Theologie um 1900. Möglicherweise ist es also 
begrifflich zu unscharf, Naumann als theologisch »gescheitert« zu bezeich-
nen,121 schließlich trifft er mit dieser vermeintlichen Ausweglosigkeit genau 
in den Kern der Krisentheologie seiner Zeit: »Daß dies zu wenig war, wird nur 
der behaupten können, der – anders als Naumann – nicht die furchtbare Macht 
der religiösen und politischen Lagermentalitäten am eigenen Leibe gespürt 
hat«, so Hartmut Ruddies.122 Aus seiner Sicht konnte also er zu keinem ande-
ren Ergebnis kommen, als jene Aporie festzustellen – und genau jene zeit-
genössisch-kontextuell bedingte Aporie qualifiziert Naumann als Krisen-
theologen. 

VI.

Mit der Rezeption des Begriffs der »Eigengesetzlichkeit« ist Naumann theo-
logisch endgültig im Bereich des Liberalismus angekommen. Gerade sein 
Konzept zeigt deutlich, dass der Vorwurf »einer sich selbst so wenig noch 
ernstnehmenden christlichen Theologie«123 (s.o.) eine realistische Gefahr 
darstellt. In seiner Theologie könnte man Gott völlig streichen, ohne dass 
sich das Weltbild dadurch verändern würde. Somit entspricht Naumanns 
Theologie dem deistischen Weltbild des Liberalismus: »[D]as Werk bedarf 
des Schöpfers nicht mehr.«124 Dies ist von Naumann nicht beabsichtigt – er 
hält an Gott und dem Glauben an Jesus Christus unbedingt fest. Dennoch ist 
nicht von der Hand zu weisen, dass die »Scheidung der Gebiete« wie jede 
Zweireichelehre Gefahr läuft, Gott als wirkmächtige Kraft des Alltags 
zugunsten der Eigengesetzlichkeit von Welt, Macht, o.ä. zu suspendieren 
und damit zur Selbstaufhebung der Religion beizutragen. Dies entspricht 
genau dem Vorwurf Barths, aber auch den selbstkritischen Einwürfen Baum-
gartens125. 
Friedrich Naumann selber hat an anderer Stelle Anregungen gegeben, der 
auch von ihm erkannten Gefahr einer falsch verstandenen Eigengesetzlichkeit 
zu entgehen. Dass Gottes Liebe und Barmherzigkeit in der Welt nicht auf den 

120 Ebd. 
121 So Dieter Kleinmann: Friedrich Naumann. In: Klaus Scholder (Hrsg.): Protestantische Pro-

file. Lebensbilder aus fünf Jahrhunderten. Königstein 1983, S. 285. 
122 Ruddies: Barth und die Liberale Theologie (wie Anm. 2), S. 121. 
123 Vgl. Busch: Barths Lebenslauf (wie Anm. 7), S. 85. 
124 Eduard Heimann: Soziale Theorie des Kapitalismus. Theorie der Sozialpolitik (1929). 

Frankfurt am Main 1980, S. 19. 
125 Vgl. Brakelmann: Krieg und Gewissen (wie Anm. 61), S. 131. 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9 - am 19.01.2026, 22:27:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


70

ersten Blick erkennbar sind, ist für Naumann kein Grund, an ihrer Wirkmäch-
tigkeit im Alltag des Christen zu zweifeln. Der Blick in die Welt einerseits 
und der Glauben an Jesus Christus andererseits lassen ihn jedenfalls zu kei-
nem anderen Ergebnis kommen, als zwischen beiden Sphären eine »Schei-
dung der Gebiete« vornehmen zu müssen. In den »Briefen über Religion« 
kommt dabei immer wieder zum Ausdruck, dass mit einer »Scheidung« kei-
nerlei Abwertung der religiösen Sphäre intendiert ist – im zweiten Brief ist gar 
von einer »Notwendigkeit der Religion«126 die Rede –, sondern Naumann im 
Gegenteil mit einer klaren begrifflichen und methodischen Trennung dem 
ethischen Dilemma der oben beschriebenen »zwei Götter« vielmehr gerade 
Abhilfe schaffen will: Gerade weil das Böse in der Welt nicht auf Gott 
zurückzuführen ist, sondern auf die Eigengesetzlichkeit einer von Gott 
erschaffenen, aber nach ihren Gesetzen selbständig funktionierenden Welt, 
kann der Christ an seinem Glauben an Gott und die Verheißung in Jesus Chri-
stus unbeirrt festhalten. Dass sich der Glaube dadurch nicht selber aufhebt, 
sondern in der Welt und in der Öffentlichkeit weiterhin wirksam bleibt, hat 
Naumann in seiner Begegnung mit Karl Barth 1915 deutlich gemacht: Durch 
die Christen (bzw. alle Gläubigen ihrer jeweiligen Weltanschauungen) wird 
der Glaube in der Welt wirksam und qualifiziert sich damit als eine öffentliche 
Größe. Man könnte also umgekehrt sagen: Die klare »Scheidung der Gebiete« 
befreit den Menschen überhaupt erst zum Handeln in der Welt und bestärkt 
ihn zugleich in seinem Glauben an die Botschaft Jesu Christi, anstatt ihn in 
den »schweren Zwangslagen des öffentlichen Lebens«127 verfangen zu halten. 
Diese Erkenntnis lässt Naumann zu einem frühen und profilierten Vordenker 
der Zweireichelehre werden. 
Hierbei lässt sich eine interessante ideengeschichtliche Parallele entdecken: 
Die Zweireichelehre als Versuch, die Sphäre der Religion und der Politik 
methodisch auseinanderzuhalten, findet ihre philosophische Entsprechung im 
den neukantianischen Versuchen, die Geisteswissenschaften gegenüber den 
Naturwissenschaften zu etablieren und ihnen einen eigenen geschützten 
Bereich zu verschaffen, gleichsam ebenfalls eine Art »Scheidung der 
Gebiete«. Zweireichelehre und Neukantianismus haben also eine ähnliche 
Fragestellung und verwenden ähnliche Antwortmuster. 
Es ist kaum ein Zufall, dass sich das Konzept der Zweireichelehre ausgerech-
net erst ab Mitte des 19. Jahrhunderts zu formieren beginnt, also parallel zum 
Neukantianismus. Die Zweireichelehre war 300 Jahre lang nach Luther kein 
ausgewiesenes Thema der protestantischen Theologie. Erst im 19. Jahrhun-
dert, ausgehend von der Lutherrenaissance um das Reformationsjubiläum im 

126 Naumann: Briefe (wie Anm. 47), S. 10. 
127 A.a.O., S. 84.  

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9 - am 19.01.2026, 22:27:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


71

Jahr 1817, beginnt sich ganz allmählich ein Theologumenon zu formieren, das 
zu Beginn des 20. Jahrhunderts schließlich, wie oben beschrieben, als »Zwei-
reichelehre« oder »Zwei-Regimenten-Lehre« systematisch erfasst und 
bezeichnet wird. Es ist substantiell kein Konzept des 16. Jahrhunderts, son-
dern ein Konzept, mit dem die Theologie des 19. Jahrhunderts auf die aktuel-
len Herausforderungen ihrer Zeit reagiert. Der Begriff »Zweireichelehre« bür-
gert sich sogar erst ab den späten 1930er Jahren ein. 
Weder mit den Herausforderungen, noch mit ihren Lösungsvorschlägen, wie 
Naumann sie erarbeitet, steht die Theologie alleine da. Im Gegenteil: Das, was 
Friedrich Naumann als »Scheidung der Gebiete« bezeichnet und auf Luther 
zurückführt, ist repräsentativ, nicht nur für die Theologie, sondern für den 
gesamten Bereich der damaligen Geisteswissenschaften. Die theologischen 
Lösungsversuche auf die Herausforderungen der Moderne sind in theologi-
scher Sprache verfasst, lassen sich aber eindeutig in zeitgenössische Kontexte 
einordnen, wie zum Beispiel den Neukantianismus. Die Theologie, wie sie in 
Naumanns »Scheidung« zum Ausdruck kommt, ist also ein normaler Teil der 
zeitgenössischen geistesgeschichtlichen Diskurse. 
Hierbei kann eine motivatorische Differenz zwischen den theologiegeschicht-
lichen Epochen festgestellt werden: Die Zweireichelehre vor dem Ersten 
Weltkrieg wurde von den liberalen Theologen hauptsächlich als apologeti-
sches Konzept herausgearbeitet.128 Die neulutherischen Theologen nach dem 
Ersten Weltkrieg hingegen brachten, an ältere Traditionen anknüpfend, die 
Zweireichelehre vor allem als krisentheologisches Konzept zur Geltung.129

Hierin setzte die Vorkriegstheologie in der Tat einen anderen Akzent als die 
Theologien nach 1919. Während die Vorkriegstheologie sich auf der ständi-
gen Suche nach der richtigen Verhältnisbestimmung der Theologie zwischen 
Kulturaffinität und Kulturkritik bewegte, wofür stellvertretend die Person 
Ernst Troeltschs steht, hatten alle Strömungen der Nachkriegstheologie die 
klare Entscheidung getroffen, die »Theologie nicht als Appendix zur allge-
meinen Geistesgeschichte, sondern als ihr selbstständiges Gegenüber und 
Bezugspunkt« zu betrachten.130 Dass die Nachkriegstheologien damit eben-
falls ihrer – sich nach 1919 dramatisch gewandelten – Geisteskultur entspra-
chen und dadurch genau jenen »Irrweg« einer Zeitadaption der Theologie 
wiederholten, den sie der Vorkriegstheologie vorwarfen, wird daran deutlich, 
dass sich die Kirchen mehrheitlich in Opposition zur Weimarer Republik 
brachten, wie Klaus Tanner bemerkt: »[I]n der einseitigen Begeisterung für 
die Bekennende Kirche nach 1933 [wird] häufig übersehen, daß die 
Geschichte des politischen Widerstands der Kirche schon 1919 beginnt. Mit 

128 Vgl. Anselm: Zweireichelehre (wie Anm. 79), S. 778. 
129 Vgl. a.a.O., S. 777. 
130 Karlmann Beyschlag: Die Erlanger Theologie. Erlangen 1993, S. 154. 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9 - am 19.01.2026, 22:27:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


72

der Revolution von 1918/1919 wird die Kirche ein Hort der Gegenrevo-
lution.«131 
Bereits in den 1920er Jahren hatten prominente liberale Theologen wie Otto 
Baumgarten oder Wilhelm Schubring darauf hingewiesen, dass die kulturkri-
tische Potenz der Nachkriegstheologien, wie sie in dialektischer Theologie 
oder Neuluthertum zum Tragen kam, genauso dem Zeitgeist einer nach 1919 
anti-historistischen Kultur folgten, wie die liberale Theologie umgekehrt dem 
historistischen Zeitgeist vor dem Krieg entsprochen hatte. Anders als es vor 
dem Krieg z.B. in Troeltsch zum Ausdruck kommt, fehlte den Nachkriegs-
theologien aber noch ein vergleichbares selbstkritisches Element einer kon-
textuellen Einordnung ihrer selbst in die zeitgenössische Geisteskultur. Das 
ist kein Zufall, war doch das Bewusstsein, sowohl von dialektischer Theolo-
gie als auch Neuluthertum, gerade durch die dezidierte Kritik ihrer Zeit 
gekennzeichnet. Nach dem Zweiten Weltkrieg wurde dieses Selbstbild durch 
die Bekennende Kirche fortgeschrieben. 
Als apologetisches Konzept verstanden, konnte die Zweireichelehre also zu 
einer – wenngleich selbstkritisch reflektierten – Selbstimmanentisierung der 
Religion in die Zeitkultur führen, wie es vor dem Ersten Weltkrieg durch die 
liberale Theologie zum Ausdruck kommt, und nach 1919 in die Bejahung der 
Weimarer Republik münden. Als krisentheologisches Konzept verstanden, 
konnte die Zweireichelehre hingegen zur Ablehnung von Staat oder Demo-
kratie durchaus herangezogen werden, wie es nach 1919 (vor allem) durch 
Neuluthertum und teilweise durch religiöse Sozialisten erfolgte. Die Zweirei-
chelehre konnte man also auf sehr verschiedene Art und Weise für sich deuten 
und in Anspruch nehmen, ohne dass sich aus ihr eine eindeutige politische 
Handlungsweise abgeleitet hätte. Gerade das Fehlen einer klaren und syste-
matisch ausgearbeiteten »Lehre« verunmöglicht daher eindeutige historische 
Zuweisungen in die eine oder andere Richtung,132 was auch auf die theologie-
geschichtlich recht späte Entstehung der Zweireichelehre zurückgeführt wer-
den kann. Festzuhalten bleibt, dass trotz der Differenz in der unterschied-
lichen Motivation auch die Überlegungen der liberalen Theologie in den theo-
logiegeschichtlichen Diskurs über Entstehung und Erarbeitung von Konzep-
ten zur Zweireichelehre einbezogen werden müssen. 
Die Zweireichelehre galt also, wie beschrieben, lange Zeit als typisches Merk-
mal der Krisentheologie nach dem Weltkrieg, als konfrontative Reaktion auf 
die liberale Theologie und als »Zuwendung zur ethisch-politischen Problem-

131 Klaus Tanner: Politischer Protestantismus in den deutschen Republiken. In: Walter Sparn 
(Hrsg.): Wieviel Religion braucht der deutsche Staat? Politisches Christentum zwischen 
Reaktion und Revolution. Gütersloh 1992, S. 51. 

132 Vgl. Anselm: Zweireichelehre (wie Anm. 79), S. 780.  

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9 - am 19.01.2026, 22:27:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


73

welt der eigenen krisenhaften Gegenwart«.133 Der deutschnationale Theologe 
Emanuel Hirsch schrieb 1934, »[a]ller jungen evangelischen Theologie 
gemeinsam gewesen ist die Entgegensetzung gegen den Kulturprotestantis-
mus«. Hirsch hielt für theologischen Konsens, dass die kulturprotestantische 
»Verschmelzung von Gottesreich und Reich der bürgerlichen Kultur […] der 
neutestamentlichen Entgegensetzung des gegenwärtigen und des kommenden 
Äon und der reformatorischen Lehre von den zwei Reichen gleichermaßen 
widersprach«,134 und brachte damit eine über die einzelnen theologischen 
Richtungen der Nachkriegstheologien weit verbreitete Grundüberzeugung 
zum Ausdruck. Erst in jüngerer Zeit wird eingeräumt, dass auch Vertreter der 
liberalen Theologie zu den Vorläufern der Zweireichelehre gehören, also aus-
gerechnet jene Protagonisten einer als überwunden geglaubten vermeintlichen 
Irrlehre.135 
Möglicherweise hat sich der eigentlich auf Kultursynthese bedachte Kultur-
protestantismus durch den theologischen Einbezug der lutherisch und neukan-
tianisch vermittelten Eigengesetzlichkeit tatsächlich zu einem Vorläufer der 
späteren Zweireichelehre entwickelt.136 Das kann nicht sonderlich verwun-
dern, denn »[d]er Kulturprotestantismus ist Krisentheologie seiner Zeit«.137

Dementsprechend ist auch Naumann ein Krisentheologe bzw. Exponent einer 
»Theologie der Krise«. Dies lässt sich an der »Scheidung der Gebiete« nicht 
zuletzt darum exemplarisch besonders gut ablesen, weil gerade die »Themati-
sierung der Problematik der Eigengesetzlichkeit zu Beginn des 20. Jahrhun-
derts«, die Naumanns »Scheidung« zugrunde liegt, »historisch gesehen Aus-
druck einer Wertkrise« darstellt.138 Wenn immer wieder zu lesen ist, Friedrich 
Naumann sei ein »Wilhelminer«139 gewesen, dann muss dies dahingehend 
präzisiert werden, dass Naumann vor allem den modernistischen und fort-
schrittsaffinen Aspekt des wilhelminischen Zeitalters verkörpert.140 Das gilt 
auch für sein durch die »Scheidung der Gebiete« zum Ausdruck kommendes 
Krisenbewusstsein. 

133 Hans-Joachim Birkner: Kulturprotestantismus und Zweireichelehre. In: Hasselmann: Gottes 
Wirken (wie Anm. 33), S. 81. 

134 Emanuel Hirsch: Die gegenwärtige geistige Lage im Spiegel philosophischer und theologi-
scher Besinnung. Göttingen 1934, S. 112. 

135 Birkner: Kulturprotestantismus (wie Anm. 133), S. 83. 
136 A.a.O., S. 91. 
137 Ruddies: Barth und die Liberale Theologie (wie Anm. 2), S. 13. 
138 Honecker: Eigengesetzlichkeit (wie Anm. 53), S. 106. 
139 So z.B. Jürgen Frölich: 100 Jahre danach, oder: Naumanns Aktualität in der Gegenwart. In: 

Friedrich-Naumann-Stiftung für die Freiheit (Hrsg.): Das Leben und Werk Friedrich Nau-
manns 1860–1919. Potsdam 22009, S. 47. 

140 Vgl. Rüdiger vom Bruch: Einführung. In: ders. (Hrsg.): Naumann in seiner Zeit (wie Anm. 
80), S. 2; Fesser: Naumann (wie Anm. 52), S. 405. 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9 - am 19.01.2026, 22:27:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


74

VII.

Naumanns Konzeption, die »Krisis der Kultur«141, vor der sich auch die Reli-
gion gestellt sieht, durch einen neukantianisch transformierten Rückgriff auf 
Luthers Zweireichelehre zu begegnen, ist also kein rein auf das 19. Jahrhun-
dert beschränktes Konzept, sondern weist theologiegeschichtlich bereits weit 
in das 20. Jahrhundert hinein. Dieser Doppelcharakter ist laut Ruddies typisch 
für die zweite Generation der liberalen Theologie: »Mit dem Verhältnis zum 
Kulturprotestantismus schien das Verhältnis von Theologie, Kirche und 
Frömmigkeit gegenüber der modernen Welt insgesamt berührt, denn er schien 
die einzige Formation zu sein, mit der der Protestantismus einen Zusammen-
hang mit der Moderne haben kann, in dem zugleich die Differenz von Prote-
stantismus und Kultur erhalten und gewahrt bleiben soll.«142 Die Kultur »ist 
nicht identisch mit dem in ihr aufringenden religiösen Leben«,143 notierte Tro-
eltsch 1906 und brachte darin das Krisenprogramm des Kulturprotestantismus 
auf den Punkt. Diese Selbstkritik ist eine der maßgeblichen Erkenntnisse der 
jüngeren liberalen Theologie144: »Möglich, daß unserer Welt eine große Kri-
sis droht«, mutmaßte Troeltsch daher 1907.145 Friedrich Naumann ist samt 
seinem Umfeld somit ein typischer Vertreter einer Krisentheologie bzw. 
Umbruchszeitentheologie um 1900, sei es positiv oder auch als Negativscha-
blone oder Feindbild. An ihm lässt sich ablesen, dass bereits die zweite Gene-
ration der liberalen Theologen in Strukturanalogie zu einer Theologie der 
Krise steht.146 
Der vielleicht entscheidende Unterschied zwischen den theologischen Gene-
rationen vor und nach dem Ersten Weltkrieg ist also nicht das allgemeine Kri-
senbewusstsein für die Fehlentwicklungen der zeitgenössischen Geistesge-
schichte, sondern dass die Theologie nach dem Weltkrieg unter »Krisentheo-
logie« nicht lediglich ein Phänomen der Zeitgeschichte erkannte und den Aus-
druck explizit als Selbstbezeichnung für eine gesamte theologische Genera-
tion wählte. Hier wurde »eine Kritik kritisch, die außerhalb der dialektischen 
Theologie theologisch auch präsent war, aber dort eben nicht zu dieser Krise 
führte«, wie Ruddies den Unterschied zwischen liberaler und dialektischer 
Theologie pointiert zusammenfasst.147 Insofern wird nach dem Weltkrieg 

141 Georg Simmel: Die Krisis der Kultur (1916). In: Ders.: Philosophische Kultur. Frankfurt am 
Main 2008. S. 1135–1150. 

142 Ruddies: Barth und die Liberale Theologie (wie Anm. 2), S. 14. 
143 Ernst Troeltsch: Die Bedeutung des Protestantismus für die Entstehung der modernen Welt. 

München/Berlin 21911, S. 88. 
144 Vgl. Tanner: Fromme Verstaatlichung (wie Anm. 23), S. 61. 
145 Ernst Troeltsch: Das Wesen des modernen Geistes. In: Preußische Jahrbücher 128 (1907), 

S. 40. 
146 Vgl. Graf: Kulturprotestantismus (wie Anm. 24), S. 21–77; Hübinger: Kulturprotestantis-

mus und Politik (wie Anm. 15), S. 137. 
147 Ruddies: Barth und die Liberale Theologie (wie Anm. 2), S. 268. 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9 - am 19.01.2026, 22:27:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


75

nicht nur das bereits zuvor allgegenwärtige Krisenbewusstsein148 intensiviert, 
sondern dialektische Theologie und Luther-Renaissance markieren eine inno-
vative Radikalisierung des Krisenbewusstseins der liberalen Theologie, das in 
ein völlig neues theologisches Programm umgemünzt wird. Gleichwohl ist 
das Verhältnis zwischen liberaler Theologie und den Nachkriegstheologien 
nicht nur von Diskontinuität, sondern auch von großer Kontinuität geprägt, 
wie beispielsweise an Selbstbezeugungen von Bultmann, Gogarten und 
Barth,149 umgekehrt von Baumgarten150 abgelesen werden kann. 
Naumanns Verwerfung durch die Nachwelt beruht also auf verzerrten und 
polarisierten zeitgenössischen Annahmen. Kulturprotestantismus und liberale 
Theologie müssen, ungeachtet der heftigen Abwehrreaktionen nach 1918, zu 
Vorläufern der Zweireichelehre gezählt werden, und zwar nicht nur »als 
Gegenstände pauschaler Distanznahme und Kritik«.151 Der Weltkrieg führte 
jedoch zum theologischen Epochenwechsel, der jede noch so anknüpfungs-
willige Vorkriegstheologie überforderte: »In der Verarbeitung der Kriegsnie-
derlage und der ökonomischen Folgekrise erwies sich die liberale Säule dem 
Belastungsdruck, der durch die gegeneinandergerichteten Wertetafeln von 
politischer und intellektueller Revolution für das Bildungsbürgertum noch 
entscheidend verstärkt wurde, als nicht gewachsen.«152 
Die Interpretation wird dadurch erschwert, dass Naumann selbst keine ein-
heitliche Richtlinie seiner Gedanken vorgibt: »[W]ir haben eine Welterkennt-
nis, die uns einen Gott der Macht und Stärke lehrt, der Tod und Schatten und 
Licht gleichzeitig versendet, und eine Offenbarung, einen Heilsglauben, der 
von demselben Gott sagt, daß er Vater sei.«153 Zum Einen finden sich also 
Gedanken einer deistisch-liberalen Trennung von Gott und der Wirklichkeit. 
Solche Ideen finden sich in den »Briefen« vor allem im Mittelteil. Zum Ande-
ren geht Naumann aber auch von einer starken Identifizierbarkeit von Gott 
mit der Welt, Natur, Geschichte oder dem Kampf ums Dasein aus, wie es eher 
im Anfangsteil und am Schluss der »Briefe« zum Ausdruck kommt. 
Einmal erkennt er Gott notwendigerweise »im geordneten Gang der 
Dinge«154, beschreibt die »Lebensverhältnisse selbst« als »gegebene Grö-
ßen«,155 und lässt darin sogar eine Nähe zur Natürlichen Theologie anklingen. 
Andererseits beschreibt er Jesus und die Offenbarung als »Gegenüber einer 

148 Vgl. Tanner: Fromme Verstaatlichung (wie Anm. 23), S. 60. 
149 Vgl. Rudolf Bultmann: Die liberale Theologie und die jüngste theologische Bewegung 

(1924). In: Ders.: Glauben und Verstehen I. Tübingen 1954, S. 1–25; Gogarten: Zwischen 
den Zeiten (wie Anm. 18), S. 374–378; Ruddies: Barth und die Liberale Theologie (wie 
Anm. 2), S. 145, S. 279.

150 Vgl. Brakelmann: Krieg und Gewissen (wie Anm. 61), S. 164f. 
151 Birkner: Kulturprotestantismus (wie Anm. 133), S. 92. 
152 Vgl. Hübinger: Kulturprotestantismus und Politik (wie Anm. 15), S. 312f. 
153 Naumann: Briefe (wie Anm. 47), S. 72. 
154 A.a.O., S. 38. 
155 A.a.O., S. 85. 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9 - am 19.01.2026, 22:27:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


76

Welt voll Härte und Unreinigkeit«, so dass »diese Predigt nie auf[hört], drin-
gend nötig und unentbehrlich zu sein«.156 Naumann ist sich bewusst, dass es 
hier einen augenscheinlichen Widerspruch geben muss, nämlich zwischen 
einer Identifizierung von Gott und Welt einerseits und einer Diastase von Gott 
und Welt andererseits. Doch er gedenkt nicht, »dieses alte, harte Problem end-
gültig« aufzulösen: »Das ist ein Schmerz, Religion ohne Schmerz aber gibt es 
nicht, hat es nie gegeben.«157 An dieser Stelle wird für Naumann also der 
»garstige, breite Graben« zwischen biblischer Offenbarung und Lebenswirk-
lichkeit manifest. Dass dies ein anspruchsvolles Unterfangen darstellt, das 
einem Christenmenschen viel abverlangt, ist ihm dabei voll bewusst, »aber 
besser als die Last der halben Wahrheiten, deren Druck auch ich getragen 
habe«.158 Faule Kompromisse kann es aus seiner Sicht nicht geben: »Entwe-
der alles ist Liebe oder alles im Kampf.«159 
Zunächst erweckt Naumann den Eindruck, beide Ströme liefen nebeneinan-
der: »Das Leben braucht beides, die gepanzerte Faust und die Hand Jesu, bei-
des je nach Zeit und Ort.«160 Doch findet er eine Klammer, aus dem Neben-
einander ein Ineinander zu machen: Die Zustimmung zu Staat und Welt findet 
für Naumann im Gang der Geschichte ihre historische Rechtfertigung. Bei 
aller Kritik und Distanz hat das Christentum »den Staat als solchen« weder 
beseitigen noch ändern wollen oder können. Diese »Geschichtstatsache« 
ermöglicht Naumann die theologische Zustimmung zu einem ordnenden 
Staatswesen,161 das die Existenz des Individuums nach außen und nach innen 
schützt, und damit dem Gedanken der Bruderliebe und Sittlichkeit aus sich 
selbst heraus entspricht. Gott, dessen Botschaft in die Seelen der Menschen 
Einzug gehalten hat, lässt die Welt und damit eine Grundlage der Staatsord-
nung historisch gewähren. Hierin lässt sich für Naumann eine indirekte 
Zustimmung Gottes herauslesen. 
Das ermöglicht Naumann einerseits die Zustimmung zu einem sittlichen 
Staatswesen, das die Bruderliebe ermöglicht. Andererseits hält er genügend 
Distanz, um sich von einem unsittlichen Staatswesen distanzieren zu können. 
Solange Gott der Natur, der Kultur, dem Staat, der Welt nicht widerspricht, 
kann Naumann diesen Größen als Christ zustimmen. Das kritische Potenzial 
von Religion wird damit zwar keineswegs negiert,162 dient aber nicht als 
grundlegende ethische Handlungsmaxime. 
Hierin wird einerseits deutlich, warum Naumann stets in der Gefahr steht, 
dem Missverständnis einer Identifizierung von Gott und Welt Vorschub zu 

156 A.a.O., S. 67. 
157 A.a.O., S. 72. 
158 A.a.O., S. 66. 
159 A.a.O., S. 73. 
160 A.a.O., S. 74. 
161 A.a.O., S. 82. 
162 Vgl. Anm. 156; a.a.O., S. 67. 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9 - am 19.01.2026, 22:27:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


77

leisten. Den Vorwurf, dadurch den Gang der Geschichte, die »Geschichtstat-
sache« zum Maßstab seiner Theologie zu machen, kann er nicht wirkungsvoll 
entkräften. Andererseits zeigt dies auch, warum Naumann als ehemals dezi-
dierter Anhänger des Kaisertums später ohne theologische Widersprüche die 
Republik befürworten kann. Der Krieg und die Niederlage 1918 verdeutlich-
ten ihm die Krise der Kultur und ermöglichten ihm theologisch die Hinwen-
dung zur Weimarer Demokratie, vielleicht weil er in Tradition der alttesta-
mentlichen Prophetie die deutsche Niederlage auch als göttlichen Fingerzeig 
zu verstehen vermochte, der ihm die Augen für neue politische Perspektiven 
öffnen konnte. Naumanns Verständnis von Eigengesetzlichkeit allerdings 
verhinderte jegliche theologisch-heilsgeschichtliche Verklärung der politisch-
militärischen Ereignisse als Offenbarung göttlichen Willens. Baumgarten 
sprach 1917 hierfür treffend vom »Gehorsam gegen die Wirklichkeit«163. Aus 
theologiegeschichtlicher Sicht ist es also nachvollziehbar, warum sich gerade 
so viele Kulturprotestanten aus dem Umfeld Naumanns 1919 in der ersten 
Reihe der Demokraten wiederfanden, so z.B. Rade, Troeltsch164 oder, gar 
»zwingend«, Baumgarten165: »Was Gottes Wille sei, erfährt das religiöse 
Bewußtsein, wenn es sich auf die Wirklichkeit des Lebens und seiner 
Geschichte einläßt.«166 Seine theologische Welterkenntnis und die »kontin-
gente Betrachtung der Geschichtsereignisse, auch und gerade im Welt-
krieg«167 mussten Naumann 1919 also fast zwangsläufig in die DDP führen. 
Für die Kulturprotestanten im Umfeld Naumanns ist »[d]ie Entscheidung für 
den demokratischen Volksstaat […] also nicht die Folge einer politischen Phi-
losophie, sondern die Konsequenz erlebter Geschichte«.168 
Naumann selber stellt die Formel auf, dass sich der »christliche Gedanke der 
Bruderliebe« nur durch »die Grundlage der Staatsordnung verwirklichen« 
lässt.169 Von daher ist ein Staatswesen aus christlicher Sicht zumindest 
solange zustimmungsfähig, als es die Ausübung der christlichen Bruderliebe 
ermöglicht. Damit bleibt zwar der Gang der Geschichte und damit der Kampf 
ums Dasein gleichwohl Naumanns Messlatte, führt aber gerade nicht zu einer 
automatischen Zustimmung zu totalitären politischen Systemen, z.B. im 
Sinne einer wörtlichen Interpretation der Bibelstelle in Römer 13. Denn auch 
wenn Naumann Anlass bietet, ihm die Identifikation von Gott mit Welt, Natur 

163 Otto Baumgarten: Christentum und Weltkrieg. Tübingen 1918, S. 130f; ders.: Kirchliche 
Chronik. April. In: Evangelische Freiheit 15 (1915), S. 143; ders.: Kirchliche Chronik. 
November. In: Evangelische Freiheit (1917), S. 358. 

164 Vgl. Rudolf von Thadden: Protestantismus und Demokratie. In: Horst Renz/Friedrich Wil-
helm Graf (Hrsg.): Protestantismus und Neuzeit. Gütersloh 1984, S. 114. 

165 Brakelmann: Krieg und Gewissen (wie Anm. 61), S. 123. 
166 A.a.O., S. 224.
167 A.a.O., S. 136. 
168 A.a.O., S. 224.
169 Naumann: Briefe (wie Anm. 47), S. 81. 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9 - am 19.01.2026, 22:27:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


78

oder Geschichte vorzuwerfen, betont er stets die Notwendigkeit, beides aus-
einanderzuhalten. 
Das offensichtliche Nebeneinander eines Gottes, den man in Natur, in 
Geschichte, im Kampf ums Dasein erkennen kann, und eines Gottes der väter-
lichen Liebe, ist für Naumann Kennzeichen christlicher Existenz: »Man muß 
mit Wissen und Willen sich von der Unvereinbarkeit der Heilsgedanken und 
der Weltgedanken überzeugt haben, ehe man weiß, weshalb Jesus sterben 
mußte.«170 Person und Predigt Jesu Christi bilden für Naumann also die 
Klammer zwischen einem Gott der Liebe und einem Gott der Macht, zwi-
schen Evangelium und Welt. Naumann selber bleibt die Antwort auf die 
Zuordbarkeit beider letztlich schuldig. 
Zusammengefasst kann man sagen: Naumann trennt zwar zwischen Gott und 
Welt im Sinne seiner beschriebenen deistisch-liberalen Interpretation der 
Zweireichelehre. Sofern Gott aber Natur, Geschichte, Kultur, etc. gewähren 
lässt, lässt sich für Naumann daraus die Zustimmung Gottes zum Gang der 
Dinge insoweit implizieren, dass ihm effektiv keine klare Abgrenzung mehr 
zu einer De-facto-Identifikation zwischen Gott und Welt gelingt. Obgleich 
Naumann gerade in der Nichtauflösbarkeit beider die Lösung sieht, macht ihn 
dies für kritische theologische Anfragen zwangsläufig umso anfälliger. Nau-
manns Bemühungen, die »Bewegungsfähigkeit der Gesellschaft« seiner kri-
senhaften Gegenwart zu erhalten und theologisch zu unterfüttern, lassen sich 
also nur »um den Preis mangelnder theoretischer Stringenz«171 angemessen 
und theologisch verantwortbar durchführen, wie er selber zugibt: »[N]icht als 
ob dieser Zustand der allein richtige wäre, aber es ist der für uns allein mög-
liche.«172 
Gleichwohl bleibt festzuhalten: Durch seine Interpretation der Zweireiche-
lehre schlägt Naumann den Bogen zwischen der konfessionellen Theologie 
des 19. Jahrhunderts und der antihistoristischen Nachkriegstheologie des 20. 
Jahrhunderts, auch wenn andere und er sich selbst einseitig dem Kulturprote-
stantismus zurechnet.173 Hätte die Theologie nach dem Ersten Weltkrieg die 
Türe für die Vorkriegsgeneration nicht so kategorisch zugehalten, hätten Nau-
manns Konzepte unter Umständen ein Vermittlungsmodell darstellen können, 
welches sowohl für den Kulturprotestantismus als auch für die theologischen 
Neuansätze nach dem Weltkrieg beiderseitig anschlussfähig gewesen wäre. 
Seine theologische Nähe zu Troeltsch und Harnack und sein eigener Ruf 
haben ihm dies verwehrt. Spekulationen hierüber sind angesichts Naumanns 
negativer Nachwirkung wenig zielführend, können aber dazu beitragen, die 
bis heute spürbaren theologischen Fronten der Zeit um 1919 zu relativieren 

170 A.a.O., S. 74. 
171 Ruddies: Barth und die Liberale Theologie (wie Anm. 2), S. 121. 
172 Naumann: Briefe (wie Anm. 47), S. 22.
173 Vgl. Heuss: Naumann (wie Anm. 1), S. 506. 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9 - am 19.01.2026, 22:27:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


79

und Naumann theologiegeschichtlich sachgerechter einzuordnen, gerade als 
Theologen. 

VIII.

Zum Abschluss ein Resümee in sechs Thesen. 
(1) Bereits die liberale Theologie um 1900 greift kulturkritische und antili-
berale Elemente auf und ist, vermittelt durch lutherische und neukantianische 
Elemente, von einem starken Krisenbewusstsein geprägt. Sie ist deshalb mit 
vollem Recht in der Rückschau und unter den Bedingungen ihrer Zeit bereits 
als eine »Theologie der Krise« zu bezeichnen, die nicht nur die – sich selbst 
abgrenzend als »Krisentheologien« definierenden – Nachkriegstheologien 
nach 1919 mehr oder weniger direkt vorbereitet, sondern in der »die gegen-
wärtige protestantische Theologie ihre Herkunftsgeschichte erkennen 
muß«174 und zugleich das theologische Reservoir darstellt, aus dem auch der 
politische Liberalismus schöpft. 
(2) Der Vorwurf der Kulturaffinität und des Verrats an den Zeitgeist, gerich-
tet an die Adresse der liberalen Theologie durch die nachfolgenden Generatio-
nen, erweist sich dann als zu einseitig, sofern das kulturkritische und konflikt-
orientierte Krisenprogramm der zweiten Generation der liberalen Theologie 
ignoriert wird. 
(3) Insofern die liberale Theologie ebenfalls als Krisentheologie zu qualifi-
zieren ist, ist ihre einseitige Verwerfung theologisch genauso zu hinterfragen 
wie das einseitig negative Urteil über Friedrich Naumann durch die Nachwelt, 
welches vor allem Naumanns undistanzierter Verhältnisbestimmung von 
Theologie zu Imperialismus und Militarismus geschuldet ist und dabei 
zugleich andere Aspekte seiner Theologie überlagert, unter anderem seinen 
Beitrag zur zeitgenössischen kulturprotestantischen Krisentheologie. 
(4) Mit der »Scheidung der Gebiete« antizipiert Naumann, wenn auch in 
eigenwilliger Interpretation, das Konzept einer Zweireichelehre, das vor 
allem als Inbegriff einer Krisentheologie nach dem Ersten Weltkrieg bekannt 
ist. Dadurch schlägt Naumanns Theologie einen ideengeschichtlichen Bogen 
zwischen den Krisenphänomenen des 19. Jahrhunderts und ihren zeitgenössi-
schen Lösungsansätzen einerseits, dem krisentheologischen Neuansatz der 
Zwischenkriegszeit im 20. Jahrhundert andererseits. 
(5) Die Zuordnung Friedrich Naumanns zu einer »Theologie der Krise« hilft 
dabei, ihn noch stärker als Theologen einer Transformationsepoche und als 
Mann des Übergangs zu würdigen, dessen Hinweise »auf verantwortliche 

174 Hans-Joachim Birkner: »Liberale Theologie«. In: Schmidt/Schwaiger: Kirchen und Libera-
lismus (wie Anm. 30), S. 39. 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9 - am 19.01.2026, 22:27:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


80

Gesellschaftsgestaltung […] unverjährt« sind175 und die Irritationspunkte des 
modernen, gläubigen Individuums in aller Deutlichkeit offenlegen. Nau-
manns Beiträge zum stets ambivalenten »Aufbruch in die Moderne« und 
deren Dialektik können daher auch der heutigen Theologie Anregungen zur 
Verarbeitung von Transformationsprozessen geben, zumal auch »die gegen-
wärtige Kulturkritik« wieder »eine starke antiliberale Stoßrichtung«176

besitzt. 
(6) Friedrich Naumann dekonstruiert und entblößt alle harmonistisch 
geprägten Weltbilder, die davon ausgehen, dass sich ethische und moralische 
Spannungen theologisch stets reibungslos auflösen lassen können. Gerade 
auch in der expliziten Anerkennung der Aporie und in der scheinbaren Aus-
weglosigkeit seiner Theologie liegt ein starker Hinweis auf die Bruchhaftig-
keit und Ambivalenz von Theologie und Gegenwart in der Moderne, der bei 
Naumann so schonungslos deutlich wird wie bei kaum einem anderen seiner 
theologischen Zeitgenossen. Letztlich bildet sich darin auch die anthropologi-
sche Erkenntnis der Reformation vom »simul iustus et peccator« ab. Gleich-
zeitig nimmt Naumann dabei – gut liberal – jeden einzelnen Menschen in die 
unentrinnbare Pflicht, sich den Widersprüchen seiner theologisch-morali-
schen Existenz und seiner Zeit zu stellen. 

175 Erich Thier: Art. Friedrich Naumann. In: RGG 4 3(1960), Sp. 1384. 
176 Hübinger: Kulturprotestantismus und Politik (wie Anm. 15), o.S. (Vorwort). 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9 - am 19.01.2026, 22:27:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


81

Jürgen Frölich

»Wirklich staatsmännisch veranlagter Kopf« oder eher 
»Prophet und Lehrmeister«? 
Friedrich Naumann als liberaler Politiker im Kaiser-
reich 

Will man die Bedeutung von Friedrich Naumann als liberalen Politiker ein-
schätzen, ist dies selbst dann nicht ganz einfach, wenn man sich wie im Fol-
genden auf die Zeit beschränkt, in der Naumann für den organisierten Libera-
lismus unter halbwegs »normalen« Bedingungen wirkte. »Normal« heißt 
dann, dass man den Fokus auf das Jahrzehnt vor Ausbruch des Ersten Welt-
kriegs legt. Diese Beschränkung scheint nicht nur angesichts des knappen 
Zeitbudgets angebracht, sondern auch weil es wohl nicht nur aus Sicht des 
Autors die für die liberale Traditionsbildung wichtigste Epoche in der politi-
schen Vita des Namensgebers für die »Friedrich-Naumann-Stiftung für die 
Freiheit« ist.
Denn auch für jene elf Jahre zwischen Naumanns Beitritt zum organisierten 
Liberalismus im Sommer 1903 und der Julikrise 1914, die die gesamte politi-
sche Entwicklung in Deutschland alsbald in völlig neue Bahnen werfen sollte, 
haben Urteil und Einschätzung des Politikers Friedrich Naumann schon unter 
den Zeitgenossen erheblich divergiert: So ist in einer Darstellung zur damali-
gen Parteienlandschaft von Naumann als einem »wirklich staatsmännisch ver-
anlagte(n) Kopf« die Rede,1 während Gustav Stresemann, zeitweise Sympa-
thisant, dann auch politischer Konkurrent von Naumann, in seinem Nachruf 
ein Jahrzehnt später meinte: »Das Stärkere in ihm war der Prophet und Lehr-
meister, das Schwächere der Politiker.«2 Ganz folgerichtig bedauerte Strese-
mann, dass Naumann sich in die Niederungen der Parteipolitik begeben habe 
und nicht Verkünder und Vordenker der nationalsozialen Ideen geblieben 
sei.3

Aber nicht nur Zeitgenossen wie Stresemann, der sich nach 1918 zunächst 
gewissermaßen in Opposition zu Kurs und Zielen Naumanns befand, haben 
in den Jahren unmittelbar nach seinem Tod den Politiker Naumann kritisch 

1 Chr(istian) Grotewold: Die Parteien des Deutschen Reichstags. Leipzig 1908, S. 173.
2 Gustav Stresemann: Friedrich Naumann. In: Ders.: Reden und Schriften. Politik-

Geschichte-Literatur 1897-1926. Bd. 1 Leipzig 1926, S. 241-51, hier S. 242.
3 Ebd., S. 246 f.

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9 - am 19.01.2026, 22:27:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


82

gesehen. Selbst enge Weggefährten wie Theodor Heuss4 oder Hellmut von 
Gerlach5 kamen in der Zwischenkriegszeit zu einer eher ambivalenten Bilanz 
von Naumanns politischem Wirken, sicherlich nicht unbeeinflusst von der 
nicht gerade glänzenden Entwicklung des deutschen Liberalismus nach 
1918. 
Der letztgenannte Aspekt spielte auch für die lange Zeit »klassische« Darstel-
lung zur Geschichte des Liberalismus hierzulande eine gewichtige Rolle, in 
der Naumann ebenfalls nicht nur gut weg kam: »Bei allem seinem Weitblick, 
seiner Rednergabe, seinem Fleiß und seiner Kenntnis war seine Begabung 
doch mehr theoretischer Natur.«6 Diese skeptische Sicht auf das Naumann-
sche Wirken setzte sich übrigens nach 1948 außerhalb der von Heuss nun-
mehr sehr positiv gepflegten Traditionslinie fort. Nicht überall wird dabei so 
weit gegangen wie bei Werner Conze – allerdings vor allem, aber nicht nur 
mit Bezug auf den Naumann der nationalsozialen Ära7 – und besonders bei 
dem amerikanischen Historiker Ralph Raico, der Naumann unterstellt, er habe 
der »Sache ihrer (gemeint: der Deutschen, J.F.) Freiheit keinen guten Dienst« 
erwiesen.8 Aber Skepsis gegenüber Naumanns politischer Konzeption und 
seinem parteipolitischen Agieren kann man auch finden in Thomas Nipper-
deys sehr abwägender, inzwischen selbst schon wieder klassischer Darstel-
lung des Kaiserreiches9 oder auch bei der bis jetzt letzten Naumann-Biogra-
phie von Peter Theiner, wo am Ende festgestellt wird: »Im Kaiserreich war für 
einen Imperialismus liberaler Prägung kein Platz.«10 Eine positivere Bilanz 
macht schließlich Dieter Langewiesche in seiner bis jetzt unerreichten 
Gesamtdarstellung zum deutschen Liberalismus auf.11 

4 »äußere Erfolge … waren ihm versagt«, Theodor Heuss: Das war Friedrich Naumann. 
(1923) Ndr. Berlin-Wien 1974, S. 65. 

5 »Ob er als Politiker groß gewesen ist, darüber kann man verschiedener Meinung sein. Aber 
ein ganz Großer und ganz Reiner war er.« Helmut von Gerlach: Von rechts nach links. Hrsg. 
v. Emil Ludwig. Zürich 1937, S. 155. 

6 Friedrich C. Sell: Die Tragödie des Deutschen Liberalismus. (1953) 2. Aufl. Baden-Baden 
1981, S. 346. 

7 Werner Conze: Friedrich Naumann. Grundlagen und Ansatz seiner Politik in der national-
sozialen Zeit. In: Walter Hubatsch (Hrsg.): Schicksalswege deutscher Vergangenheit. Düs-
seldorf 1950, S. 355-386, hier S. 386; Conze wendet sich übrigens mit dem liberalen Zeit-
genossen Willy Hellpach gegen die »warm preisende« Sicht des anderen liberalen Zeitge-
nossen Theodor Heuss in dessen Naumann-Biographie, vgl. ebd. S. 355 sowie unten Anm. 
37.

8 Ralph Raico: Die Partei der Freiheit. Studien zur Geschichte des deutschen Liberalismus. 
Stuttgart 1999, S. 261.

9 Thomas Nipperdey: Deutsche Geschichte 1866-1918. Bd. II: Machtstaat vor der Demokra-
tie. München 1992, S. 532 u. 535. Nipperdey war in den 1960er Jahren an der Herausgabe 
der Naumann-Werksausgabe beteiligt, vgl. Friedrich Naumann: Werke Bd. 4, Köln/Opladen 
1964.

10 Peter Theiner: Sozialer Liberalismus und deutsche Weltpolitik. Friedrich Naumann im Wil-
helminischen Deutschland (1860-1919). Baden-Baden 1983, S. 307.

11 Dieter Langewiesche: Liberalismus in Deutschland. Frankfurt/M. 1988, S. 221 f.

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9 - am 19.01.2026, 22:27:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


83

Obwohl natürlich Imperialismus und deutsche »Weltpolitik« einen wichtigen 
Platz in der politischen Konzeption Friedrich Naumanns einnahmen, soll sich 
hier vor allem – unter der Dichotomie vom »wirklich staatsmännisch veran-
lagten Kopf« und/oder »Prophet und Lehrmeister« – dargelegt werden, wie 
das »innenpolitische« Konzept von Naumann aussah und welche Folgen es in 
dem genannten Zeitraum hervorbrachte. Dazu werden mehr oder minder the-
senartig sein politisches Grundverständnis und sein strategisches Konzept, die 
Situation des deutschen Liberalismus im Jahre 1903 und bei Ausbruch des 
Weltkrieges sowie die parteipolitischen Etappen dazwischen skizziert mit 
dem Ziel, am Ende eine neue Bilanz seines innen- bzw. parteipolitischen Wir-
kens ziehen zu können. Dass dieses für die Entwicklung des Liberalismus am 
Ausgang des Kaiserreiches bedeutsam gewesen ist, wird auch von den Nau-
mann-Kritikern und -Skeptikern nicht bezweifelt.12

»Politik ist der Kampf um die Macht und den Einfluß im Staat.« Dies war 
einer der Kernsätze von Naumanns Rede auf dem letzten Vertretertag des 
Nationalsozialen Vereins Ende August 1903.13 Was heute eher als eine Bin-
senwahrheit erscheint, war damals zumindest aus liberaler Sicht doch schon 
aufsehenerregend. Denn viele liberale Politiker um die Jahrhundertwende 
dürften vermutlich ähnlich gedacht haben, öffentlich ausgesprochen haben sie 
es allerdings kaum: Weder im altehrwürdigen »Staatslexikon«14 noch in 
Eugen Richters »Politischem ABC-Buch«15 oder im »Handbuch der National-
liberalen Partei«16 finden sich entsprechende Überlegungen, zumindest nicht 
an auffälliger Stelle; sie verzichten allesamt gänzlich auf die Stichworte 
»Macht« und »Politik«. Für Friedrich Naumann war diese Erkenntnis dage-
gen so wichtig, dass er damit seine Absicht begründete, die Eigenständigkeit 
des sieben Jahre zuvor von ihm gegründeten »Nationalsozialen Vereins« 
aufzugeben und diesen in der linksliberalen »Freisinnigen Vereinigung« auf-
gehen zu lassen. Er selbst sah, nachdem der Nationalsoziale Verein zweimal 
bei Reichstags-Wahlen Schiffbruch erlitten hatte, darin keine politische 
Zukunft mehr, auch selbst dann nicht, wenn man sich aus dem parteipoli-
tischen Kampf auf die Verbreitung von Ideen zurückziehen würde.17 Statt-
dessen wollte er nunmehr dazu beitragen, eine »freiheitliche bürgerliche Mit-
telgruppe« zu schaffen als Auffangbecken für »unsere deutsche Bildungswelt 

12 Vgl. etwa Nipperdey (wie Anm. 9), S. 531 f, Stresemann (wie Anm. 2), S. 244 f.
13 Friedrich Naumann: Werke Bd. 5. Köln/Opladen 1964, S. 313.
14 Vgl. Das Staats-Lexikon. Encyclopädie der sämmtlichen Staatswissenschaften für alle 

Stände. Herausgegeben von Carl von Rotteck und Karl Theodor Welcker. Nachdruck der 2. 
Auflage Frankfurt/M. 1990, Bde. 8 und 10, hier bes. Bd. 10, S. 678 mit dem Verweis unter 
dem Stichwort »Politik« auf »Macchiavelli« und »Staatswissenschaften«.

15 Eugen Richter: Politisches ABC-Buch. Ein Lexikon parlamentarischer Zeit- und Streitfra-
gen. 7. Aufl. Berlin 1892; unter »Parteien, politische« wird nur auf die im Reichstag und 
Preußischen Abgeordnetenhaus vertretenen Fraktionen verwiesen, vgl. ebd., S. 272. 

16 Politisches Handbuch der Nationalliberalen Partei. 2 Bde. Berlin 1907.
17 Naumann: Werke Bd. 5 (wie Anm. 13), S. 313.

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9 - am 19.01.2026, 22:27:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


84

und das Bürgertum«, die ansonsten der »politischen Indolenz« oder der 
»Reaktion« anheim fallen würden.18 
Lassen wir einmal offen, ob Naumanns Anschluss an den organisierten Libe-
ralismus 1903 ein folgerichtiger Entschluss war19 oder eher durch Verwer-
fung noch schlechterer Alternativen »gleichsam im Ausschlussverfahren« 
erfolgte.20 Jedenfalls war Naumann seit dem Sommer 1903 offiziell Teil der 
recht heterogenen liberalen Bewegung. Unverzüglich ging er daran, für diese 
eine politische Strategie zu entwickeln. Dieser lag eine klare Analyse zur 
Situation des Parteiliberalismus in Deutschland um 1900 zugrunde: Im glei-
chen Jahr, als Naumanns Nationalsozialer Verein lediglich ein Reichstags-
mandat gewonnen hatte, waren immerhin 87 Liberale in den Wallotbau einge-
zogen. Sie stellten damit bei einem Stimmenanteil von 23 % gut ein Fünftel 
der nach einem Mehrheitswahlrecht gewählten Abgeordneten.21 
Allerdings verteilte sich diese auf den ersten Blick recht imposante Zahl auf 
drei Fraktionen und sie bedeutete gegenüber der vorhergehenden Wahl von 
1898 einen Rückgang um rund ein Zehntel an Sitzen. Noch deutlicher wird 
die Dramatik der Lage durch den Vergleich mit der Situation gut drei Jahr-
zehnte zuvor in der sogenannten »liberalen Ära« des Kaiserreiches: Damals 
hatten die Liberalen zusammen bei einem Stimmenanteil von rund 40 % 
knapp die absolute Mehrheit im Parlament erzielt. Diese Mandatsmacht war 
bekanntlich nicht nur wegen der blockierten Parlamentarisierung des Kaiser-
reiches nicht richtig zum Tragen gekommen, sondern auch weil die Aufspal-
tung des Liberalismus in eine nationalliberale und eine freisinnige Strömung 
mehr als nur organisatorische Ursachen hatte. Dahinter standen auch tiefgrei-
fende programmatische, konzeptionelle und geographische Unterschiede und 
Divergenzen, die sich im Laufe des Kaiserreichs zunächst eher vertieften, 
obwohl sich der politische Rückhalt des gesamten Liberalismus nicht verbes-
serte, im Gegenteil. Grosso modo kann man – wie allgemein bekannt ist – 
davon ausgehen, dass die Nationalliberalen eher eine regierungsnahe, häufig 
mit den Konservativen koalierende Partei darstellten, die Linksliberalen hin-
gegen weit mehr eine oppositionelle Kraft.22 

18 Ebd., S. 315.
19 So meine Einschätzung, vgl. Jürgen Frölich: »… den nationalsozialen Gedanken auf den alt-

liberalen Untergrund aufsetzen«. Neue Dokumente zur Verbindung zwischen Friedrich 
Naumann und der Familie von Schulze-Gaevernitz. In: Jahrbuch zur Liberalismus-For-
schung 22 (2010), S. 251-260, bes. S. 257 u. 260.

20 So Hans Cymorek: »Das Werden schon erleben, ehe es geworden ist«: Friedrich Naumann. 
In: Jahrbuch zur Liberalismus-Forschung 15 (2003), S. 133-145, Zitat S. 136.

21 Vgl. hier und zum Folgenden die Tabelle bei Langewiesche: Liberalismus (wie Anm. 11), 
S. 308 f.

22 Vgl. zusammenfassend Ansgar Lauterbach: Zwischen Reform und Opposition. Zum politi-
schen Selbstverständnis von National- und Fortschrittsliberalen in der Ära Bismarck. In: 
Jahrbuch zur Liberalismus-Forschung 19 (2007), S. 9-30.

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9 - am 19.01.2026, 22:27:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


85

Letztere litten allerdings zunehmend darunter, dass sie vor allem während der 
Ägide ihres langjährigen Frontmanns Eugen Richter eigentlich nur negative 
Koalitionen zur Verhinderung schließen konnten und sich deshalb politisch 
immer mehr isolierten. Richters Führungsstil hatte auch dazu geführt, dass 
sich die freisinnige Richtung des Liberalismus Mitte der 1890er Jahre noch-
mals spaltete, so dass 1903 drei Fraktionen liberale Politik im Reichstag zu 
vertreten vorgaben, davon die Nationalliberale Partei als die bei weitem 
größte. Dann kam Richters Freisinnige Volkspartei, bei der auch die wenigen 
Abgeordneten der württembergischen Deutschen Volkspartei Unterschlupf 
gefunden hatten, und schließlich die Freisinnige Vereinigung, deren Führung 
Richter in tiefer Abneigung zugetan war.23 
Von den liberalen Verlusten hatte bekanntermaßen vor allem die Sozialdemo-
kratie profitiert, die bis 1903 zur wählerstärksten Partei angewachsen war. 
Aufgrund der ungerechten Wahlkreiseinteilung verfügten aber Konservative 
und das katholische Zentrum über eine strukturelle Mehrheitsposition im 
Reichstag, die sie gerade wirtschafts- und finanzpolitisch vor allem im Sinne 
der groß-agrarischen Interessen auch entsprechend nutzten. 
Friedrich Naumann hat sich immer wieder mit dieser – inzwischen gut 
erforschten – Entwicklung beschäftigt und seine dazu veröffentlichten Analy-
sen mit Zahlen und Statistiken unterlegt.24 Er sah, dass der »Gesamtliberalis-
mus«25 auf Reichsebene nach allen Seiten verloren hatte, insbesondere aller-
dings eben an die Sozialdemokratie; zugleich wollte Naumann aber bei den 
Liberalen immer noch ein hohes Potential ausmachen: »Wenn der Liberalis-
mus als eine Einheit aufgefasst werden dürfte, würde er noch jetzt (gemeint ist 
1908, J.F.) die zweite Stelle in den Wählerziffern einnehmen.«26 
Dieses Potential zu nutzen, dazu stellte er übrigens schon in nationalsozialer 
Zeit Überlegungen an. 1901 wurden die ersten Umrisse einer Strategie festge-
legt und sogar von einem Delegiertentag des Nationalsozialen Vereins – wenn 
auch nach kontroverser Debatte27 – verabschiedet. Die Kernpassage des 
Beschlusses lautete: »Eine Neubildung des Liberalismus in Deutschland kann 
nur erfolgen, wenn von den bürgerlich-liberalen Elementen die politische 

23 Zu Richters Bedeutung für den Linksliberalismus vgl. zuletzt Jürgen Frölich: Der linkslibe-
rale Freisinn – die Partei Eugen Richters? In: Jahrbuch zur Liberalismus-Forschung 19 
(2007), S. 31-46 u. Hans-Georg Fleck: Benevolenz, Missachtung, Misstrauen trotz »Schick-
salsgemeinschaft«. Organisierter Liberalismus und sozialliberale Gesellschaftsreform zu 
Zeiten Eugen Richters. In: Ebd., S. 47-85.

24 Vgl. Friedrich Naumann: Die politischen Parteien. In: Ders.: Werke Bd. 4 (wie Anm. 9), 
S. 99-198, ders.: Der Niedergang des Liberalismus. In: Ebd., S. 215-236 u. ders.: Die Lei-
densgeschichte des deutschen Liberalismus. In: Ebd., S. 291-315.

25 Dieser Begriff trieb Naumann bereits seit einiger Zeit um, vgl. Frölich: Neue Dokumente 
(wie Anm. 19), S. 257 f. u. Theiner (wie Anm. 10), S. 109.

26 Naumann: Leidensgeschichte (wie Anm. 24), S. 303 f. 
27 Protokoll über die Verhandlungen des Nationalsozialen Vereins (6. Vertretertag) zu Frank-

furt am Main vom 29. September bis 2. Oktober 1901. Berlin o. J., S. 109-117.

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9 - am 19.01.2026, 22:27:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


86

Bewegung der Lohnarbeiter als zukünftige Grundlage der liberalen politi-
schen Organisation anerkannt und die Machtpolitik des Deutschen Reiches als 
Bestandteil liberaler Gesamtpolitik begriffen wird. Beides ist nur möglich auf 
Grund einer volkswirtschaftlichen-industriellen, antiagrarischen Gesamtauf-
fassung.«28 Wenn man dazu noch den ersten dieser damaligen Leitsätze hin-
zunimmt, dann hatte man das Programm, welches Naumann ab 1903 in den 
Reihen der Liberalen verfolgen sollte. Seine Kernpunkte waren
– Unterstützung für die deutsche Weltpolitik,
– eine pro-industrielle und anti-agrarische Grundausrichtung,
– Neuformierung der liberalen Organisation(en),
– Gewinnung der Sozialdemokratie als Bündnis- und Koalitionspartner.

Alle diese Punkte waren aus unterschiedlichen Gründen unter den organisier-
ten Liberalen alles andere als unumstritten und zwar nicht nur bei den beiden 
Flügelparteien, also bei den Nationalliberalen und Eugen Richters Volkspar-
tei. Schon bei denen, die Naumanns Vorstellung noch am nächsten standen, 
also bei der Freisinnigen Vereinigung, herrschte keineswegs einmütige Begei-
sterung über den Zuzug von Naumann und seiner nationalsozialen Mit-
streiter.29 
Es spricht jedoch eher für den Politiker Naumann, dass er sich durch die inner- 
und außerparteilichen Widerstände nicht hat davon abhalten lassen, sein Kon-
zept auszubauen und unermüdlich dafür zu werben. Man darf dabei nicht ver-
gessen, dass Naumann zu dieser Zeit kurz nach der Jahrhundertwende weder 
über eine feste berufliche Anstellung noch ein politisches Mandat verfügte, 
sondern als freiberuflicher Publizist in nicht unwesentlicher Abhängigkeit 
von privaten Unterstützern lebte, zu denen allerdings einflussreiche Personen 
aus der geistigen und wirtschaftlichen Elite des Kaiserreichs gehörten wie 
Max Weber, Max Liebermann, Lujo Brentano oder Robert Bosch.30 Naumann 
selbst hat sein politisches Konzept »als ein inhaltvolles langes Programm für 
weite Fristen hinaus« angesehen, das selbst bei seinen beiden wichtigsten 
Komponenten – der »Einigung der Liberalen« und dem »Zusammenhang zwi-
schen Liberalismus und Sozialdemokratie« keine ganz schnellen Erfolge zei-
gen würde.31

28 Ebd. S. 108; der letzte Satz wurde allerdings von den Delegierten verworfen, ebd. S. 117, 
vgl. auch Naumann: Niedergang (wie Anm. 24), S. 236.

29 Theiner (wie Anm.10), S. 125 ff u. 133 f, Frölich (wie Anm. 19), S. 258.
30 Vgl. Frölich: Neue Dokumente (wie Anm. 19), S. 259 f, Ursula Krey: Der Naumann-Kreis 

– Charisma und politische Emanzipation. In: Rüdiger vom Bruch (Hrsg.): Friedrich Nau-
mann in seiner Zeit. Berlin 2000, S. 115-147, hier S. 135 f.

31 Dritter Delegiertentag des Wahlvereins der Liberalen zu Frankfurt am Main 21. und 22. 
April 1908. Berlin-Schöneberg o. J., S. 47. 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9 - am 19.01.2026, 22:27:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


87

Zunächst war es offenbar wohl vor allem sein Einsatz, der Eindruck auf seine 
neuen freisinnigen Parteifreunde machte.32 Jedenfalls wurde seine Rede auf 
der Parteiversammlung Anfang 1905 mit »stürmischem Applaus« bedacht 
und er selbst in den Vorstand gewählt.33 Das Jahr 1907 stellte dann eine wich-
tige, aus Naumanns Sicht überaus positive Zäsur da: Zum einen gelang es 
Naumann erstmals, für sich einen Sitz im Reichstag zu gewinnen. Er brachte 
dabei das Kunststück fertig, als erster Nichtschwabe in Württemberg gewählt 
zu werden und dabei noch in einem Wahlkreis, in dem der Liberalismus seit 
einem Jahrzehnt nicht einmal mehr in die Stichwahl gekommen war.34 Oben-
drein war der Wahlkampf dort von Naumann und seinem »Wahlkampfmana-
ger« Theodor Heuss gewissermaßen quer zur allgemeinen Frontstellung 
geführt worden. Denn während auf Reichsebene bei den sogenannten »Hot-
tentottenwahlen« auf Anregung des Reichskanzlers Konservative und Libe-
rale unter ausdrücklichem Einschluss des Freisinns als Verbündete gemein-
sam gegen Zentrumspartei und Sozialdemokratie zu Felde zogen, sah Nau-
mann im dritten württembergischen Wahlkreis die Konservativen als seine 
eigentlichen Gegner. Mit sozialdemokratischer Unterstützung gelang es ihm, 
sich in der Stichwahl durchzusetzen.35 
Und im Reichstag konnte der frischgebackene Abgeordnete sogleich miterle-
ben, dass die drei linksliberal-freisinnigen Parteien, die ihren Mandatsanteil 
um ein Drittel hatten steigern können, eine Fraktionsgemeinschaft bildeten. 
Obendrein waren sie, nachdem Bülows Konzept bei den Wahlen aufgegangen 
war, Teil einer informellen Regierungskoalition – des sog. »Bülow-Blocks« –
geworden. Ein nicht unerheblicher Schönheitsfehler aus Sicht Naumanns war 
allerdings, dass die Freisinnigen diese Koalition zwar mit Bassermann und 
den Nationalliberalen, aber eben nicht mit Bebels Sozialdemokraten, sondern 
obendrein mit den Konservativen eingingen, was erneut wie 1903 innerlibe-
rale Friktionen hervorrief und schließlich zum Austritt von Naumanns bis 
dahin engstem Verbündeten im freisinnigen Lager, nämlich des früheren Vor-
sitzenden der Freisinnigen Vereinigung Theodor Barth führte.
Naumann verteidigte diesen unerwarteten Rechts-Schwenk gegen die inner-
parteiliche Kritik, die nun von links kam, was seinem strategisch-politischen 
Talent durchaus zu Ehren gereicht: Denn erstens waren für ihn die Linkslibe-

32 Sein Engagement wurde im Rechenschaftsbericht besonders herausgestellt, vgl. Protokoll 
der Verhandlungen des Wahlvereins der Liberalen zu Berlin am 11. und 12. Februar 1905. 
Berlin o. J., S. 5.

33 Vgl. ebd. S. 15 u. 28.
34 Carl-Wilhelm Reibel (Bearb.): Handbuch der Reichstagswahlen 1890-1918. Bündnisse-

Ergebnisse-Kandidaten. 2 Bde. Düsseldorf 2007, S. 1211-1214.
35 Jürgen Frölich: Von Heilbronn in den Reichstag. Theodor Heuss, Friedrich Naumann und 

die »Hottentotten-Wahlen« in Heilbronn 1907. In: Zeitschrift für württembergische Landes-
geschichte 67 (2008), S. 353-366, hier S. 359-364.

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9 - am 19.01.2026, 22:27:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


88

ralen zum ersten Mal seit Bestehen des Kaiserreichs der Macht ein wirkliches 
Stück näher gekommen.36 Und zweitens konnte über den »Bülow-Block« fak-
tisch die von Naumann befürwortete Parlamentarisierung der Reichspolitik 
vorangetrieben werden, ein Ziel, das Naumann zu diesem Zeitpunkt noch 
nicht explizit, wohl aber implizit verfolgte, weil er von einer strukturellen 
Mehrheit für eine Koalition von Liberalen und Sozialdemokraten ausging.37

Die knapp zweijährige Episode des »Bülow-Blocks« blieb – angesichts der 
Heterogenität der Block-Partner nicht ganz überraschend – weitgehend ohne 
konkrete Ergebnisse, was wohl eher von konservativer als von liberaler Seite 
als Erfolg ausgewiesen werden konnte. Immerhin gab es doch mit dem 
»Reichsvereinsgesetz« von 1908 ein allerdings nicht unumstrittenes Positi-
vum aus liberaler Sicht, das Naumann dann auch als ein »Ganzes«, was 
»große Vorteile bietet und einen Fortschritt darstellt«, gegen innerparteiliche 
Kritiker wie Barth in Schutz nahm.38

Dennoch hielt sich Naumanns Trauer sehr in Grenzen, als ein Jahr später der 
Bülow-Block über die Erbschaftssteuer auseinanderbrach und die Linkslibe-
ralen die Rolle einer die Regierung mitragenden Partei wieder an das Zentrum 
abgeben mussten. Im Gegenteil, Naumann sah sich dadurch eher wieder auf 
seine eigentliche Strategie verwiesen, da der Bruch des »Bülow-Blocks« an 
der richtigen Stelle, nämlich zwischen Konservativen und Nationalliberalen 
erfolgt sei. Daraus folgerte er: Was in der Finanzkommission des Reichstags 
durch Konservative und Zentrum überstimmt worden war, sei »die Zukunfts-
mehrheit von Bebel bis Bassermann. Seit langer Zeit steht dieser Block der 
Linken zum ersten Male handgreiflich vor der Bevölkerung.«39

Dieser »Links«- oder »Großblock« wurde fortan ungeachtet aller innenpoliti-
schen Wendungen und der Widerstände auf allen Seiten zur leitenden Per-
spektive seiner politischen Strategie. Das kostete viel Kraft, vor allem weil die 
beiden explizit genannten Flügelmänner dieses Konzeptes – die Vorsitzenden 
der Sozialdemokraten und Nationalliberalen – wenig Begeisterung für den 
Plan zeigten. Mitunter ergriffen auch Naumann schon mal resignative 
Anwandlungen, etwa als er 1910 angesichts der Taktiererei der potentiellen 
Bundesgenossen auf nationalliberaler und sozialdemokratischer Seite fragte: 

36 Vgl. seine Rede auf dem 2. Delegiertentag der Freisinnigen Vereinigung 1907, zitiert In: 
Grotewold (wie Anm. 1), S. 200 ff und in: Die Hilfe 7 v. 14.4.1907, S. 229 f.

37 Vgl. Friedrich Naumann: Die politischen Parteien. In: Ders.: Werke Bd. 4 (wie Anm. 9), 
S. 140 u. Theodor Heuss: Friedrich Naumann. Der Mann – das Werk – die Zeit. 2. Aufl. 
Stuttgart/ Tübingen 1949, S. 248. 

38 Naumann: Das Vereinsgesetz. In: Die Hilfe 14 v. 5.4.1908, S. 218, vgl. Dritter Delegierten-
tag des Wahlvereins der Liberalen zu Frankfurt am Main 21. und 22. April 1908. Berlin-
Schöneberg o. J., S. 51 sowie die Einschätzungen bei Holger J. Tober: Deutscher Liberalis-
mus und Sozialpolitik in der Ära des Wilhelminismus. Anschauungen der liberalen Parteien 
im parlamentarischen Entscheidungsprozeß und in der öffentlichen Diskussion. Husum 
1999, S. 268.

39 Naumann: Die Entscheidung. In: Die Hilfe 14 v. 4.4.1909, S. 211.

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9 - am 19.01.2026, 22:27:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


89

»Man sage uns doch einmal, worauf sonst die Linke warten soll? Wozu betrei-
ben wir denn Politik? Um zu räsonieren oder etwas zu erreichen?«40

Im selben Jahr 1910 konnte Naumann zumindest in seinem engeren politi-
schen Umfeld aber einen weiteren Triumph feiern: Die in der parlamentari-
schen Fraktionsgemeinschaft verbundenen Linksliberalen fanden nun auch 
verbandsorganisatorisch unter dem Dach der »Fortschrittlichen Volkspar-
tei« zusammen. Mit dieser entstand für Naumann »vom Bodensee bis nach 
Ostpreußen und Friesland … eine gemeinsame nationale Geschichte der 
Vorkämpfer der bürgerlichen Freiheit und des verfassungsmäßigen Rech-
tes«.41

Dies war zumindest ein wichtiger Etappensieg für Naumanns Konzept, auch 
wenn er intern nicht verhehlte, dass die neue Organisation nach seiner Vor-
stellung noch sehr an Schlagkraft zu wünschen übrig ließ.42 Letzteres 
machte sich 1912 bei der nächsten Reichstagswahl bemerkbar, als sowohl 
Links- als auch Nationalliberale wohl nicht nur hinter Naumanns Erwartun-
gen zurückblieben:43 Die Nationalliberalen gingen um 5 und der vereinte 
Freisinn um 7 Mandate zurück, obwohl gerade die Linksliberalen Stimmen-
zahl und –anteil nicht unerheblich, nämlich um ein Sechstel hatten steigern 
können. Zu den Verlusten zählte auch Naumanns Wahlkreis in Heilbronn, 
der an die Sozialdemokraten verloren ging, wobei Naumann ganz knapp am 
Einzug in die Stichwahl gescheitert war.44 Großer Gewinner der Wahl insge-
samt waren die Sozialdemokraten, die nun zur stärksten Fraktion im Reichs-
tag aufstiegen. 
Naumann stellte dann auch vor allem die gesamtpolitische Bedeutung dieser 
letzten Reichstagswahl im Kaiserreich heraus und kam alles in allem zu 
einem positiven Ergebnis, dass es nunmehr keine Mehrheit rechts des Libera-
lismus in Reichstag mehr gäbe: »Deshalb hat der große Sturm gegen rechts, 
als er nun doch kam, mich so erfreut, daß ich mein eigenes Wahlschicksal 
gern darüber vergessen habe.« Im Übrigen fühlte er sich insgesamt glänzend 
bestätigt: »Das, was ich vor zwölf Jahren in meinem Buch ‚Demokratie und 
Kaisertum’ als Ziel der innerdeutschen Entwicklung dargestellt habe, steht 
vor der Tür.«45

40 Naumann: Bassermann und Bebel. In: Die Hilfe 40 v. 9.10.1910, S. 654.
41 Friedrich Naumann: Fortschrittliche Volkspartei. In: Ders.: Werke Bd. 5. Köln/Opladen 

1964, S. 448 f. 
42 Vgl. Archiv des Liberalismus (ADL) N 109-35, Naumann an Gerhart von Schulze-Gaever-

nitz, 5.12.1910: »Die Stimmung ist gut, aber die Organisation der Liberalen ist viel zu 
schlecht, um diese Stimmung ausnutzen zu können.«

43 Vgl. Der zweite Parteitag der Fortschrittlichen Volkspartei zu Mannheim, 5.-7. Oktober 
1912. Berlin 1912, S. 11.

44 Er war vorher schon recht pessimistisch gewesen, vgl. Naumann an Gerhart v. Schulze-
Gaevernitz, 7.12.1911, ADL N 109-37, gab dann in der Stichwahl eine Empfehlung für den 
schließlich siegreichen sozialdemokratischen Kandidaten, Reibel (wie Anm. 34), S. 1213.

45 Naumann: Die deutsche Linke. In: Die Hilfe 5 v. 1.2.1912, S. 66.

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9 - am 19.01.2026, 22:27:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


90

Politisch richtig zum Tragen kam diese Koalitionsmöglichkeit im Reichstag 
eigentlich kaum in den letzten beiden Jahren vor Kriegsausbruch. Immerhin 
zeigte sich bei einem etwas kuriosen Vorgang, dass die Linksliberalen trotz 
allem dennoch politisch mehr Gewicht in die Wagschale einbringen konnten: 
Nach mehreren recht chaotisch verlaufenden Abstimmungen stellten sie im 
letzten Vorkriegs-Reichstag nicht nur erstmals den Parlamentspräsidenten, 
sondern auch seinen zweiten Stellvertreter, während der erste Vizepräsident 
aus den Reihen der Nationalliberalen kam.46 Die neue parlamentarische 
Schlüsselrolle des Liberalismus war also doch mehr als nur eine Fata 
Morgana. 
Und bei der Entscheidung über die neue Wehrvorlage wurde Mitte 1913 die 
von Naumann, der inzwischen über eine Nachwahl in Waldeck mit nationalli-
beraler Unterstützung wieder in den Reichstag eingezogen war,47 gewünschte 
Koalition doch noch zumindest teilweise wirksam. Denn die für die Aufrü-
stung notwendige steuerliche Deckung wurde mit sozialdemokratischen Stim-
men gegen die Rechte beschlossen, nachdem vorher Liberale und Zentrum die 
Truppenverstärkung durchgesetzt hatten. Das Ganze war damals politisch – 
wie Thomas Nipperdey gemeint hat – eine »Sensation«.48 
Schließlich fand sich Naumann dann in der berühmt-berüchtigten Zabern-
Affäre zum Jahreswechsel 1913/14 auch auf der Seite der großen Mehrheit, 
die dem Reichskanzler das Misstrauen aussprach, zu der sich nicht ganz zu 
seiner Freude inzwischen auch das Zentrum gesellt hatte.49 Es zeichnete sich 
nun also das ab, was dann im Laufe des Krieges und vor allem nach seinem 
Ende zu einer wirklichen innenpolitischen Perspektive wurde, Stichwort 
»Weimarer Koalition«.50

Soweit war es damals aber noch nicht. Dennoch, als Naumann etwa zur glei-
chen Zeit Bilanz über sein Jahrzehnt bei den Liberalen zog, fiel diese durch-
aus positiv aus. Der Entschluss der Nationalsozialen zum Anschluss an den 
Liberalismus sei richtig gewesen und habe »segensreiche Folgen« gehabt.51

Friedrich Naumann selbst war also offenbar mit diesen zehn Jahren liberaler 
Politik überhaupt nicht unzufrieden. 
Im Grunde genommen kann man ihm auch aus heutiger Sicht zustimmen. 
Blicken wir zunächst noch einmal auf das, was sich Naumann zur Jahrhun-

46 Vgl. Ernst Rudolf Huber: Deutsche Verfassungsgeschichte seit 1789 Bd. 4: Strukturen und 
Krisen des Kaiserreiches. Stuttgart 1969, S. 325 ff sowie die geringe Begeisterung – nach 
Naumann hätten die Sozialdemokraten im Präsidium berücksichtigt werden müssen – in: 
Die Hilfe 11 v. 14.3.1912, S. 161, Das Reichstagspräsidium.

47 Vgl. Reibel (wie Anm. 34), S. 1462-66.
48 Nipperdey (wie Anm. 9), S. 754.
49 Vgl. Naumann: Der Volkswille. In: Die Hilfe 51 v. 18.12.1913, S. 803 u. ders: Die Reichs-

tagsmehrheit. In: Die Hilfe Nr. 27 v. 3.7.1913, S. 418 ff. 
50 So auch Langewiesche (wie Anm. 11), S. 227.
51 Friedrich Naumann: An die alten Nationalsozialen. In: Die Hilfe 35 v. 29.8.1913, S. 547.

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9 - am 19.01.2026, 22:27:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


91

dertwende vorgenommen hatte und vergleichen dies mit der Situation am 
Vorabend des Weltkrieges, so können wir eindeutig Veränderungen und auch 
Fortschritte aus liberaler Perspektive feststellen: 
Zunächst einmal stand der Liberalismus insgesamt der deutschen Außen- und 
»Weltpolitik« weit aufgeschlossener gegenüber als zuvor die Linksliberalen 
in der Ära Richter, auch wenn dies heute als die eigentliche Hypothek der Ära 
Naumann im Liberalismus erscheint.52 
Zweitens war die Positionierung des gesamten Liberalismus zumindest auf 
Reichsebene eindeutig anti-agrarisch und anti-konservativ, auch wenn man 
aus wahltaktischen Gründen manchmal den Schulterschluss mit der Rechten 
suchte und auch wenn dies in der Nationalliberalen Partei alles andere als 
unumstritten war.53 
Beim dritten Programmpunkt, der liberalen Organisation, waren sicherlich die 
klarsten Fortschritte erzielt worden: Nicht nur hatten die Linksliberalen zu 
organisatorischer Geschlossenheit gefunden, sie erzielten auch 1912 die bei 
weitem höchste Stimmenzahl im Kaiserreich, die Nationalliberalen immerhin 
noch die zweithöchste. Bei Nachwahlen konnte die Fortschrittliche Volkspar-
tei ihre Mandatszahl noch steigern, so dass sie sich unmittelbar vor Kriegs-
ende noch vor den Nationalliberalen als »drittstärkste Fraktion« im Reichstag 
sah.54

Das Verhältnis zwischen beiden liberalen Richtungen war auch weit besser 
als ein Jahrzehnt zuvor, ein organisatorischer »Gesamtliberalismus« schien 
wirklich keine Chimäre mehr zu sein.55 
Dagegen war die Entwicklung hinsichtlich des vierten Programmpunktes eher 
ambivalent: Ein Zusammengehen mit der Sozialdemokratie war zwar partiell 
möglich, sogar – wie der »Großblock« in Baden zeigte – auch über aktuelle 
Anlässe hinaus. Aber der große Linksblock blieb doch noch Utopie, zu unter-
schiedlich waren die Positionen zwischen Liberalen und sozialdemokratischer 
Arbeiterbewegung, etwa in der Außenpolitik. Immerhin bestand er seit 1912 
zumindest als rechnerische Möglichkeit, und allein das hatte augenscheinlich 
innenpolitische Folgen, wie sich etwa beim Kurs des Zentrums offenbarte. 
Übrigens sah sich Naumann nach Kriegsausbruch durch die sozialdemokrati-
sche Zustimmung zu den Kriegskrediten in seiner innenpolitischen Konzep-

52 Vgl. etwa Theiner (wie Anm. 10), S. 307, anders Stresemann (wie Anm. 2), S. 247, vgl. aber 
auch Naumanns Ausführungen über »Weltpolitik und Frieden« in: Der zweite Parteitag der 
Fortschrittlichen Volkspartei zu Mannheim, 5.-7. Oktober 1912. Berlin 1912, S. 78: »Eine 
Politik der Linken wird immer eine Politik des Friedens sein.«

53 Vgl. etwa Taschenbuch für Nationalliberale Wähler. Hrsg. vom Centralbureau der National-
liberalen Partei Deutschland. Berlin 1911, S. 122 f.

54 Die Hilfe 31 v. 30.7.1914, S. 489.
55 Vgl. etwa ebd., S. 61 f. oder E. Rebmann: Politik vom nationalliberalen Standpunkte. In: 

Das Jahr 1913. Ein Gesamtbild der Kulturentwicklung. Hrsg. v. D. Sarason. Leipzig/Berlin 
1914, S. 28 sowie Alastair P. Thompson: Left Liberals, the State and Popular Politics in 
Wilhelmine Germany. Oxford/New York 2000, S. 306 f. 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9 - am 19.01.2026, 22:27:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


92

tion wiederum bestätigt, zumindest tat er so nach außen: »Kein Krieg ohne die 
zwei großen Mächte Demokratie und Kaisertum. … Die Sozialdemokratie 
stellt sich mit beiden Füßen auf den Boden der Tatsachen und wird vaterlän-
dische Arbeiterbewegung. … Das haben wir immer von ihr erwartet, aber wir 
wurden deshalb Träumer genannt.«56 Auf alle Fälle war zu diesem Zeitpunkt 
das machtpolitische Gewicht der Liberalen viel größer als zu Beginn des Jahr-
hunderts, also gewissermaßen in Vor-Naumann-Zeiten.
Nicht nur gemessen an der eigenen Zielsetzung war Naumanns politisches 
Wirken also nicht ohne unbezweifelbare positive Folgen für den Liberalismus 
geblieben.57 Dessen Gewicht hatte sich gewandelt und seine strategische Posi-
tion war verbessert. Naumanns Konzept kann man demnach wohl nicht als 
verfehlt ansehen, zumal es sich für Gesinnungsfreunde und Wähler als attrak-
tiv erwiesen hatte. Das allein hob ihn schon unter seinen liberalen Mitstreitern 
und innerparteilichen Konkurrenten hervor. Es war zudem vor allem seinem 
Einsatz zu verdanken, dass dieses Konzept einer neuen Positionierung des 
Liberalismus überhaupt in Angriff genommen worden war. 
Hilfreich war dabei zweifellos, dass Naumann zumindest im persönlichen 
Umgang über Charisma verfügte. Und er wirkte dabei – etwa im Gegensatz zu 
Eugen Richter – sympathisch. Für beides gibt es zahllose zeitgenössische 
Zeugnisse.58 Schließlich wird man auch seine parteipolitische Durchsetzungs-
kraft nicht allzu gering ansetzen dürfen. Wir haben also ein Konzept, das 
beharrlich verfolgt und mit persönlicher Ausstrahlung umgesetzt wurde und 
schließlich entsprechende Erfolge in der gewünschten Richtung zeitigte. Was 
soll man mehr von einem bürgerlichen Politiker verlangen, der weder Interes-
sengruppen noch eigenen Wohlstand im Hintergrund hatte, sondern sich nur 
auf seine eigenen persönlichen Talente stütze? 
Man braucht nun nicht so weit zu gehen wie der Zeitgenosse Oscar Stillich, 
für den Naumann »einer der befähigsten und großzügigsten unter den Vertre-
tern des liberalen Gedankens der Gegenwart« war.59 Zweifellos ragte Nau-

56 Die Hilfe 32 v. 6.8.1914, S. 508.
57 So auch Thompson (wie Anm. 55), S. 360: »in 1903 left liberals appeared condemned to the 

margins of German politics. … Against this background the left liberal revival by 1914 was 
substantial.« Vgl. auch Hans-Ulrich Wehler: Deutsche Gesellschaftsgeschichte Bd. III: Von 
der »Deutschen Doppelrevolution« bis zum Beginn des Ersten Weltkriegs 1849-1914. 
München 1995, S. 1054, der der Fortschrittlichen Volkspartei «ein entwicklungsfähiges 
Potential« bescheinigt.

58 Vgl. Joachim Radkau: Max Weber. Die Leidenschaft des Denkens. München/Wien 2005, 
S. 518 ff, Paul Rohrbach: Um des Teufels Handschrift. Zwei Menschenalter erlebter Welt-
geschichte. Hamburg 1953, S. 15, Angelika Schaser: Helene Lange und Gertrud Bäumer. 
Eine politische Lebensgemeinschaft. Köln/Weimar 2000, S. 129 u. vor allem Hans Cymo-
rek: Und das soll Naumann sein? Wege zu einer Biographie Friedrich Naumanns. In: Jahr-
buch zur Liberalismus-Forschung 14 (2002), S. 245-257, hier S. 245: »das Naumann-Erleb-
nis durchzieht in jeweils individueller Färbung die Erinnerungsliteratur einer ganzen Gene-
ration«.

59 Oscar Stillich: Die politischen Parteien in Deutschland. II. Der Liberalismus. Leipzig 1911, 
S. 330.

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9 - am 19.01.2026, 22:27:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


93

mann unter allen seinen liberalen Zeitgenossen am Vorabend des Weltkriegs 
heraus und stellte er zwar nicht formal, aber doch realiter die eigentliche Gali-
onsfigur nicht nur des linken Liberalismus dar, auch dank mancher biographi-
scher Zufälle: So waren Eugen Richter, Karl Schrader und Theodor Barth zu 
diesem Zeitpunkt tot; deren Nachfolger wie Otto Fischbeck, Ernst Müller-
Meiningen, Hermann Pachnicke oder Otto Wiemer reichten bei weitem nicht 
an Naumanns öffentliche Ausstrahlung heran; ihre Namen sind heute weitge-
hend vergessen. Blieben als einzige Konkurrenten noch die großen Führungs-
figuren der süddeutschen Volkspartei – Friedrich Payer und Conrad Hauss-
mann -, welche nun gerade 1907 Naumann den Weg in die erste Reihe der 
Politik geebnet hatten. Seine, Naumanns – spätere – Wahl zum ersten Vorsit-
zender der DDP, die ein Jahr nach Kriegsende von der Parteibasis durchge-
drückt wurde, war insofern durchaus folgerichtig.
Wenn es aber stimmt, dass Naumann die Galionsfigur des spätwilhelmini-
schen Liberalismus war und dieser Liberalismus eine Art von Renaissance 
erlebte, dann kann man natürlich Naumanns Wirken für den Liberalismus 
weder als unheilvoll ansehen noch meinen, sein Wirken sei ohne äußere 
Erfolge geblieben. Vielleicht fällt es heute leichter, indem man aus einer län-
geren Perspektive heraus die historischen Aufs und Abs des Liberalismus in 
Deutschland besser überblicken kann und sich dabei eben nicht mehr an 
seiner nur vorübergehenden dominanten Rolle in der parteipolitischen Land-
schaft orientiert, wie dies die Beobachter im ersten Drittel und um die Mitte 
des vorigen Jahrhunderts taten, Gewinne und Verluste des Liberalismus 
einzuschätzen. 
Um nun aber nicht in eine mögliche Falle der Hagiographie zu tappen und 
Naumanns Schwächen völlig auszublenden, sei am Ende das Zitat eines ande-
ren Zeitgenossen angeführt, dem hier uneingeschränkt zugestimmt werden 
kann: »Viele Dinge sehe ich heute anders als er, … aber ich kann eigentlich 
nicht sagen, daß Naumann, seit ich seine Grenzen eher beurteilen kann, für 
mich kleiner geworden ist.«60 Dies schrieb Theodor Heuss nicht etwa in sei-
ner großen Naumann-Biographie, sondern mitten in der hier im Blickpunkt 
stehenden Epoche, nämlich im Juni 1911 an einen früheren Studienfreund, 
den Historiker Willy Andreas. Dieses Zitat lässt sich wohl sehr gut auf unsere 
Fragestellung nach der Bedeutung des Politikers Naumann übertragen, der 
immer beides – sowohl »staatsmännisch veranlagter Kopf« als auch »Lehr-
meister« – war, in beiderlei Hinsicht durchaus nicht ohne Erfolg.

60 Theodor Heuss – Aufbruch im Kaiserreich. Briefe 1892-1917. Hrsg. u. bearb. von Frieder 
Günther. (= Stuttgarter Ausgabe. Briefe) München 2009, S. 311.

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9 - am 19.01.2026, 22:27:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783845232409-9 - am 19.01.2026, 22:27:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


95

Philippe Alexandre

Ein früher Verständigungspolitiker? Friedrich Nau-
mann und Frankreich

Am 14. November 1958, bei der ersten öffentlichen Veranstaltung der Fried-
rich-Naumann-Stiftung, erklärte Theodor Heuss: »Es wäre, glaube ich, ver-
krampft, eine kontinuierliche außenpolitische Konzeption Naumanns rekon-
struieren zu wollen. Sicher ist dies, dass durch sein Grundgefühl als wichtig-
ste Aufgabe die faire Bereinigung der Beziehung zu Frankreich ging; dort ist 
er gern gereist, hat sich menschlich wohlgefühlt, die politische Begegnung 
mit Jaurès hat ihn freudig gemacht.«1

Dieses Zeugnis von Theodor Heuss soll der Ausgangspunkt unserer Überle-
gungen sein. Der Name Friedrich Naumanns bleibt zwar in der Geschichts-
schreibung mit den Machtkategorien der Zeit des Imperialismus eng verbun-
den; er gehörte in der frühen Zeit seiner publizistischen und politischen Kar-
riere, d.h. in der Zeit, als er 1895 die Wochenschrift »Die Hilfe« und ein Jahr 
später den Nationalsozialen Verein ins Leben rief, zu den Wortführern einer 
Machtpolitik. Man stellt nun fest, dass Frankreich einen besonderen Platz in 
den Konzeptionen des Machtpolitikers Naumann einnahm. Erstens wünschte 
er – wie Theodor Heuss bezeugt – eine Verständigung und ein Zusammenge-
hen mit Frankreich. Zweitens haben Frankreichs außenpolitische Erfolge seit 
1904 eine nicht unbedeutende Rolle gespielt in dem Orientierungswandel, der 
sich in Naumanns außenpolitischen Vorstellungen bis 1914 vollzog. Zwar 
machte dieser Wandel aus ihm keinen Pazifisten; vergeblich versuchten emi-
nente Vertreter der Friedensbewegung ihn für ihre Sache zu gewinnen; Nau-
mann gehörte aber zu den deutschen linksliberalen Politikern, die am Vor-
abend des Ersten Weltkrieges an deutsch-französischen Parlamentarierkonfe-
renzen teilnahmen und sich publizistisch für eine Verständigungspolitik nicht 
nur mit Frankreich, sondern auch mit England, einsetzten. Der Krieg sollte 
das Resultat dieser Ansätze zunichte machen.

1 Theodor Heuss: Friedrich Naumanns Erbe. Tübingen 1959, S. 37. 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9 - am 19.01.2026, 22:27:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


96

Der Imperialist der nationalsozialen Zeit

Schon bevor Max Weber in seiner Freiburger Rede von 1895 betonte, die 
Nation brauche Instinkt, Energie, Leidenschaft, hatte sich der soziale Pastor 
und »junge« Christlich-Soziale Naumann zum nationalen Machtstaat 
bekehrt2. Der ›Kampf ums Dasein‹ – der darwinistisch geprägte Topos der 
Zeit – war der Gesichtspunkt, unter dem er die Geschichte und die internatio-
nalen Beziehungen betrachtete; deshalb befürwortete er die Flottenpolitik, 
den Militarismus und die Kolonialexpansion. »Wir leben nun einmal in einem 
Zeitalter, wo die einzelnen Völker große Wirtschaftskörper sind«, schrieb er 
im März 1895, »und deshalb können wir uns der Möglichkeit nicht entziehen, 
dass es Gegensätze gibt, die nur mit Pulver und Blut ausgeglichen werden 
können. Es gibt Machtfragen, also brauchen wir Macht.«3

Diese unsentimentale Einstellung zu den weltpolitischen Problemen blieb bis 
zu seinem Tod von einer Ethik der Verantwortung gegenüber dem eigenen 
Volk geprägt. Im Kampf ums Dasein sei es, erklärte er damals, die Pflicht 
eines Volkes, sich zu erhalten, um so mehr, wenn es zu den »Weltvölkern« 
gehöre: »Die Verteilung der Welt steht auf der Tagesordnung. Wer dabei zu 
spät kommt, der muss sterben, weil er in späteren Jahrhunderten von den 
Kolossalmächten erdrückt werden wird.«4

Deshalb konnte er sich nicht zu den »Zukunftsträumen« des jungen bürgerli-
chen Pazifismus bekennen, der warnend und mahnend den Zusammenschluss 
der abendländischen Kulturwelt zu einer großen Einheit forderte. Naumann 
antwortete damals den Pazifisten: »Wir unsererseits halten es für verlorene 
Zeit, diesen Dingen nachzuhängen. Wir haben soviel zu tun, dass wir die 
Internationalität der Politik künftigen Geschlechtern sehr gern überlassen.«5

Naumann sollte aber nicht bei dieser ablehnenden Haltung bleiben. In dem 
schon erwähnten Einführungsvortrag von 1958 charakterisierte Theodor 
Heuss seinen politischen Mentor mit folgenden Worten: »Er ist [...] wie ein 
Seismograph dieser in aller Wirrung und häufigen Verkrampftheit reichen, 
schicksalsreichen Periode.«6 Man könnte hinzufügen: Naumann ging einer-
seits mit Sachlichkeit und ruhiger Überlegung an die Probleme, also auch an 
die außenpolitischen, heran. Was sein Denken aber eben auch kennzeichnet, 
ist der Gegensatz zwischen nationalem Ethos und untersuchender Vernunft.

2 Friedrich Naumann: »Wochenschau«. In: Die Hilfe, Nr. 28, 14.7.1895, S. 1-2.
3 N.[aumann], »Wochenschau«. In: Die Hilfe, Nr. 10, 10.3.1895, S. 1.
4 N.[aumann], »Wochenschau«. In: Die Hilfe, Nr. 13, 29.3.1896, S. 2.
5 N.[aumann], »Wochenschau«. In: Die Hilfe, Nr. 4, 27.1.1895, S. 1 f.
6 Theodor Heuss (wie Anm. 1), S. 14. 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9 - am 19.01.2026, 22:27:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


97

»Die faire Bereinigung der Beziehung zu Frankreich«

Diese Wesenszüge seines Temperaments sollten auch seine Konzeption der 
deutsch-französischen Beziehungen prägen. Einen »Anschluss« beider Völ-
ker im Interesse beider Seiten hielt Naumann für möglich. Diese Überzeugung 
gründete sich auf folgende Argumente: Deutschlands Sieg im Jahre 1871 habe 
Frankreich von seiner Höhe gestürzt, das Zarenreich sei für Frankreich kein 
zuverlässiger Verbündeter und letzteres habe mit Deutschland »einen gemein-
samen Gegner in der Weltgeschichte«: das »Herrenvolk des Welthandels«, 
das »englische Riesenreich«.7 
Naumanns Verhältnis zu Frankreich beschränkte sich nicht auf diese politi-
schen Überlegungen. Wiederholt hielt er sich als Tourist und Beobachter im 
Nachbarland auf. Im Jahre 1900 besuchte er die Pariser Weltausstellung, 1907 
war er in der Bretagne, reiste von Jersey nach Saint-Malo, besichtigte den 
Mont Saint-Michel, genoss erholende Stunden am Strande, interessierte sich 
für die französische Gotik der Bretagne und der Normandie8. Drei Jahre später 
wählte er Südfrankreich, Avignon und Arles als Reiseziel9. Im Frühjahr 1914 
unternahm er eine Reise nach Nord- und Mittelfrankreich, über die er unter 
dem Titel »Im Lande der Gotik« berichtete10.
Diese Reisen haben seine Wahrnehmung des Nachbarvolkes mit beeinflusst; 
sie waren auch jedesmal ein Anlass zu Berichten, in denen er seine Konzep-
tion der deutsch-französischen Beziehungen näher bestimmte. Sein Besuch 
auf der Pariser Weltausstellung im Jahre 1900 bestärkte ihn in der Überzeu-
gung, die Voraussetzungen für eine Annäherung mit Frankreich müssten 
geschaffen werden. Er meinte damals: »Zwischen uns und den Franzosen 
bestehen keine sehr tiefen Unterschiede, soweit es sich um Nordfranzosen 
handelt. […] Wir sind trotz verschiedener Sprache und Geschichte im Grunde 
Glieder desselben Menschenschlages.« Dies schrieb er allerdings unter dem 
Eindruck, den die bunte Menge der aus allen Weltteilen kommenden Besu-
cher und Teilnehmer der Ausstellung auf ihn machte.
Er fügte aber hinzu: »Unser älterer Bruder, der Franzose, ist von Haus aus 
talentvoller als wir, er hatte mehr Glück, mehr Glanz, mehr Liebe. Er besitzt 
noch heute den Ring, der die Menschen zwingt, ihm freundlich zu sein.« Nau-
mann warf auch eine zentrale Frage auf, die ganz logisch aus dem Wunsch 
nach der Annäherung resultierte: Was konnten die Deutschen und die Franzo-

7 Friedrich Naumann: »Deutschland und Frankreich«. In: Die Hilfe, Nr. 5, 29.1.1899, S. 2 f. 
8 Friedrich Naumann: Sonnenfahrten. Berlin 1907, S. 9-27: »In der Bretagne«.
9 Friedrich Naumann: Werke, 6. Band: Ästhetische Schriften, hrsg. von Heinz Ladendorf. 

Köln/Opladen 1969, S. 484-490: »IX. Reiseberichte: Avignon«; S. 491-500: »Arles«.
10 Friedrich Naumann: »Im Lande der Gotik«. In: Die Hilfe, Nr. 22, 28. 5.-Nr. 27, 2. 7. 1914. 

S. auch Im Lande der Gotik. Nordfranzösische Wanderungen. Berlin 1915, 47 S.; Werke, 6. 
Band: Ästhetische Schriften, S. 509-543: »Im Lande der Gotik«. 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9 - am 19.01.2026, 22:27:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


98

sen einander bringen? Nachdem die letzteren lange Zeit »Lehrmeister« und 
»Erzieher« für die Deutschen gewesen waren, schien nun die Zeit näher zu 
rücken, in der das Verhältnis des »geistigen Gebens und Nehmens« ein gegen-
seitiges werden würde. Naumann meinte, dass die Franzosen ihrerseits von 
der »festeren Konsequenz des Denkens« und vom technologischen Können 
der Deutschen etwas zu lernen hätten11. Eines war für ihn sicher: Angesichts 
ihrer Leistungen waren die Deutschen Frankreich, der »ersten Kulturmacht 
des Kontinents«, ebenbürtig12.
Ging er auf geopolitische Fragen ein, so sprach Naumann um die Jahrhun-
dertwende im Gefühl einer deutschen Überlegenheit gegenüber dem schwä-
cher gewordenen Frankreich, das nun als »Mittelmacht« um seinen Rang in 
der Welt ringen musste. Das Angelsachsentum sah er in einem Niedergangs-
prozess begriffen, der eine neue Rollenverteilung in den internationalen 
Beziehungen mit sich bringen würde, und gerade deshalb war es seine Über-
zeugung, dass Deutschland von nun an eine führende Rolle in der Welt zu 
spielen habe. In Gedankengängen über Napoleon, den er als »den letzten, 
größten Vorkämpfer des Kontinentes gegen das Angelsachsentum« betrach-
tete, bemerkte Naumann: »Wenn jemand imstande ist, seine Weltaufgabe 
fortzusetzen, so sind es die Deutschen, die gerade er zertreten hat, wie er 
konnte.«13 Den 18. Januar 1871, die Kaiserproklamation im Spiegelsaal des 
Versailler Schlosses, betrachtete er als eine entscheidende Wende, und ohne 
– wie er sagte – »einen herausfordernden Stolz« an den Tag zu legen und 
ohne »die Wunde vergrößern« zu wollen, gestand er: »Ein Gefühl eigenarti-
ger Befriedigung ist es doch, dass das Stiefkind der europäischen Kulturfami-
lie endlich auch seine Ruhmestage hatte.«14 In dem 18. Januar 1871 sah er 
aber auch eine Warnung für die Herrschenden, die, meinte er implizit, aus 
dem Sturz Napoleons III. und dem Zusammenbruch Frankreichs eine Lektion 
ziehen sollten.
In jedem der »Pariser Briefe« kam Naumanns Überlegenheitsgefühl als Deut-
scher zum Ausdruck in Formulierungen, in denen er Topoi seiner Zeit wieder 
aufgriff. Indem er versuchte die Franzosen als Volk mit »italienische(em)« 
und »deutsche(m) Blut« zu charakterisieren. Und: »Das Franzosentum als sol-
ches hat seine Grenzen. Man muss dieses Volk lieben. Es ist nett, edel, sittig. 
Aber die Macht des Hammers hat es nicht in den Händen. Es trank zu stark am 
Brunnen der Ethik.«15 Der »ethische Enthusiasmus der Franzosen« machte sie 
vergessen, so Naumann, dass in der Welt alles ›Kampf ums Dasein‹ ist. Als 
einen charakteristischen Repräsentanten dieses Idealismus betrachtete er den 

11 Fr. Naumann: »Pariser Briefe. VI.«. In: Die Hilfe, Nr. 28, 1900, S. 5-6; hier S. 6.
12 Ebenda.
13 Friedrich Naumann: »Pariser Briefe. I.«. In: Die Hilfe, Nr. 23, 1900, S. 10-12; hier S. 11.
14 Ebenda.
15 »Pariser Briefe. VI.«. In: Die Hilfe, Nr. 28, 1900, S. 5-6; hier S. 5.

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9 - am 19.01.2026, 22:27:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


99

Sozialisten Jean Jaurès; bei ihm glaubte er die Ideen von Rousseau nachwir-
ken zu sehen. Die »Macht des Hammers« hatten dagegen die Deutschen – im 
konkreten wie im übertragenen Sinne16.
Die Frage, ob Deutsche und Franzosen »aus der Entfremdung herauskom-
men« konnten, betrachtete er als eine »geistige Lebensfrage« für beide Völ-
ker: 

»Sollten sie [die Franzosen] mit uns Einheit finden, sollten sie lernen, Deutschtum 
und Franzosentum als einen Kulturkörper zu betrachten, so würde für sie und für 
uns der Umkreis des nationalen Seelenlebens ungeheuer erweitert. Wir ergänzen 
uns. Vorläufig aber trägt Paris noch seinen Kranz von Festungswällen im Blick auf 
uns. Die Zeit der Harmonie ist noch nicht da, aber wir hoffen, daß sie kommt.«17

Der Wandel in der außenpolitischen Orientierung 1904-1914 – war Friedrich 
Naumann ein Pazifist? 

Solche Töne stehen im Kontrast zu dem »herausfordernd-aggressiven Tenor« 
von Naumanns Publizistik in der nationalsozialen Phase18. Nach dem Schei-
tern des Nationalsozialen Vereins wechselte er ins politische Lager des Links-
liberalismus, was wohl zu einem Wandel in seinen außenpolitischen Konzep-
tionen beigetragen hat. Wenn er 1905 während der Marokkokrise noch die 
machtpolitische Option akzentuierte, so war es – nach Peter Theiner – aus tak-
tischem Kalkül: Es galt, damit Teile der öffentlichen Meinung für den Libera-
lismus zu gewinnen19.
Der Wandel, der sich seit dieser Zeit bei Friedrich Naumann vollzog, lässt 
sich an einigen Fakten feststellen, unter anderem an seiner Reaktion, als 
August Niemanns Roman »Der Weltkrieg« erschien20. In diesem Buch 
erkannte er, wie er in der »Hilfe« schrieb, eine »deutsch-nationale Protzen-
haftigkeit«, die er als Symptom für »die kleinbürgerlich-nationale Illusion« 
einstufte, »die blind auf den Gegner losrennt, ohne seine Größe zu ken-
nen«21.
Niemanns Roman erschien in der Zeit, als es Théophile Delcassé gelang, die 
Entente zwischen Frankreich und England in die Wege zu leiten. Naumann 
zeigte sich beeindruckt von der Energie und den diplomatischen Erfolgen des 
französischen Außenministers, den er 1900 in Paris in der Kammer gehört 

16 »Pariser Briefe. IX.«. In: Die Hilfe, Nr. 31, 1900, S. 10-11. Dieser Artikel ist der Maschi-
nenabteilung der Pariser Weltausstellung gewidmet. 

17 »Pariser Briefe. VI.«. In: Die Hilfe, Nr. 28, 1900, S. 5-6; hier S. 6.
18 Peter Theiner: Sozialer Liberalismus und deutsche Weltpolitik. Friedrich Naumann im Wil-

helminischen Deutschland (1860-1919). Baden-Baden 1983, S. 217-223.
19 Ebenda, S. 218.
20 August Niemann: Der Weltkrieg. Deutsche Träume. Berlin 1904, 386 S. 
21 Die Hilfe, Nr. 34, 21. August 1904, S. 3. Zitiert von Theiner (wie Anm. 18), S. 218.

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9 - am 19.01.2026, 22:27:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


100

hatte. Das Jahr 1904 schien zunächst die bisherige Konstellation des europäi-
schen Kräftespiels in Frage zu stellen: Russland hatte den Krieg gegen Japan 
verloren, Deutschland sein Heer verstärkt. Die Entente mit England und der 
erfolgreiche Besuch des Präsidenten der Republik Émile Loubet in Italien 
bewahrten aber Frankreich vor einer Isolierung.
Die französisch-englische Annäherung von 1904, die eine Verschlechterung 
der außenpolitischen Situation des Deutschen Reiches bedeutete, beunruhigte 
Naumann. Was er 1906, im Gedenkjahr des Zusammenbruchs des alten Rei-
ches, über Napoleon und das »napoleonische Frankreich« schrieb, zeugt von 
der pessimistischen Grundhaltung, mit der er die Zukunft seines Vaterlandes 
ins Auge fasste. Nach den außenpolitischen Erfolgen, die Frankreich wieder-
holten Krisen zum Trotz erzielte, klangen seine Betrachtungen über das Nach-
barvolk wie ein Appell an die deutschen Regierenden. Wollten diese die 
Lebensinteressen ihrer Nation im internationalen Kräftespiel wahrnehmen, so 
mussten sie sich fähig zeigen, meinte Naumann, »den Willen und die Phanta-
sie der Masse den Machtproblemen der Nation näher zu bringen« und die Ent-
wicklung einer »demokratischen Nationalstimmung« zu ermöglichen22. Die 
Weltpolitik des Reichskanzlers von Bülow betrachtete er – wie viele im Nau-
mann-Kreis – mit zunehmender Besorgnis, und diese Unruhe wurde um so 
größer, als das Parlament und die öffentliche Meinung nur wenig von der 
»Geheimkrämerei« der Diplomaten erfuhr. Daraus resultierte eine Vertrau-
enskrise, die das Deutsche Reich schwächte. Diplomatie, betonte Naumann 
im Jahre 1904, erfordere nicht nur »Technik«, sondern auch »Instinkt«; »eine 
instinktive, unmittelbare Wirkung des Selbsterhaltungstriebes der Nation soll 
im Staatsmann vorhanden sein.«23

Nach den Erfolgen des französischen Außenministers Delcassé musste er fest-
stellen: »Frankreich steht jetzt so gut da wie seit Jahrzehnten nicht«;24 »Ver-
schiebungen« seien eingetreten, »die uns benachteiligt haben«. Diese neue 
Situation bestärkte bei ihm die Angst vor einer Koalition der Weltmächte 
gegen Deutschland, eine Angst, die fast zur Besessenheit geworden war. 
»Was wir sehen, schrieb er damals, »ist, daß sich ein gemeinsames Vorgehen 
der Weltmächte anbahnt, dessen Ziel gar kein anderes sein kann, als Deutsch-
lands Demütigung, sobald dazu der Zeitpunkt geeignet erscheint.« Naumann 
war überzeugt – viele seiner Zeitgenossen teilten diese Überzeugung –, dass 
dem »unbequemen« Deutschland eine Isolierung drohte. 

»Und wer wird uns helfen wollen? Gern hilft uns niemand, nicht nur weil jede po-
litische Macht ihre berechtigte Selbstsucht hat, sondern auch weil unsere Nation es 

22 Fr. Naumann: »Napoleon. II.«. In: Die Hilfe, Nr. 48, 2.12.1906, S. 2-3; »Napoleon. III.«. In: 
Die Hilfe, Nr. 49, 9.12.1906, S. 6 f.

23 Naumann: »Bülows Weltpolitik«. In: Die Hilfe, Nr. 19, 8.5.1904, S. 2-3; hier S. 2.
24 Ebd., der Satz ist durch Sperrdruck hervorgehoben.

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9 - am 19.01.2026, 22:27:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


101

so gar wenig versteht, sich die Sympathie der Nachbarn zu erwerben. Das ist nicht 
Schuld mangelnder Höflichkeit. An dieser haben es weder der Kaiser noch sein 
Kanzler fehlen lassen, es liegt viel tiefer. Wir sind den anderen unbequem als Kon-
kurrenten und wir erwecken nirgends das Gefühl, dass es eine Freude sein könne, 
mit uns geschichtliche Gemeinschaft zu haben. Das ist traurig zu sagen, aber es ist 
leider doch wahr.«25 

Diese Äußerung allein zeigt, dass Naumann auf seine Weise auch Gefühlspo-
litiker sein konnte, dass der Wandel in seinen außenpolitischen Optionen nicht 
ein gradeliniger sein konnte. Peter Theiner hat Recht, wenn er meint: »Gewis-
sermaßen zähneknirschend und resigniert, aber doch unmissverständlich plä-
dierte er nun für einen defensiv bestimmten außenpolitischen Kurs.«26 Wäh-
rend der Agadirkrise hielt »Die Hilfe« 1911 einen gemäßigten Ton für ange-
bracht und warnte vor einer unnützen und gefährlichen Aufregung:

»Nur unsere nationalistischen Überpatrioten und Militärlieferanten können nicht 
an sich halten, und es ist geradezu unverantwortlich, daß sie schon wieder nicht 
mehr und nicht weniger an die Wand malen als den Krieg mit Frankreich. Reicht es 
nicht, daß sie sich mit vorschnellen Resolutionen lächerlich machen, ist es wirklich 
notwendig, das deutsche Volk zu beunruhigen, das nicht in der Ferne daran denkt, 
zu Kriegsgefühlen aufgepeitscht zu werden, ist es nicht in höchstem Maße töricht, 
gerade in solchem Augenblick d[as] Verhalten der Regierung als ›feig und 
schwächlich‹ zu desavouieren, weil diese Regierung, im Gefühl der militärischen 
Kraft, einstweilen vernünftig zu schweigen weiß?«27

Naumann beschäftigte sich in diesem Zusammenhang mit der Frage des Frie-
dens in Europa. Wie sollte dieser Friede herbeigeführt werden? Zwei 
Modelle waren möglich. Ein Zustand des dauernden Friedens könnte eintre-
ten, wenn eine Macht den anderen so überlegen wäre und ihre Überlegenheit 
mit so viel Mäßigung auszuüben verstände, dass sie dauernd in der Lage 
wäre, den Frieden zu diktieren, denn der Friede sei nur durch Zwang herzu-
stellen; beim jetzigen Gleichgewicht der Mächte sei dies aber nicht zu erwar-
ten28. Die Alternative lautete: Die Staaten könnten – wie industrielle Syndi-
kate – »Abrüstungsverträge« und Verträge zur Verminderung ihrer Gegen-
sätze schließen.

25 Naumann: »Bülows Weltpolitik« (wie Anm. 23).
26 Theiner (wie Anm. 18), S. 219.
27 »Politische Notizen. Marokko.«. In: Die Hilfe, Nr. 18, 4.5.1911, S. 273. Der Publizist Paul 

Rohrbach, ein früherer Redakteur und regelmäßiger Mitarbeiter der »Hilfe«, empfahl 
damals »ruhig Blut in Marokko«; dieses Gebiet war seiner Ansicht nach kein »geeignetes 
Objekt für die politische Ausdehnung Deutschlands« und es lag nicht »auf dem Wege zu 
irgendwelchen Gegenden der Welt, nach denen wahre Lebensnerven Deutschlands 
hinl[ie]fen«. Paul Rohrbach: »Ruhig Blut in Marokko!«. In: Die Hilfe, Nr. 20, 18.5.1911, 
S. 307-308.

28 Friedrich Naumann: »Der Zwang zum Frieden«. In: Neue Hamburger Zeitung, 24.4.1912 
und Die Hilfe, 25.4.1912. S. auch Lang: »Der Zwang zum Frieden«. In: Die Friedens-Warte, 
Juli 1912, S. 267.

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9 - am 19.01.2026, 22:27:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


102

Diese Überlegungen sowie weitere Artikel Naumanns, die den »Zwang zum 
Frieden« betonten, genügten bei weitem nicht, um aus ihm einen Pazifisten zu 
machen. Der österreichische Publizist Alfred Fried, der 1911 den Friedensno-
belpreis erhielt, versuchte – aber vergeblich – ihn für die Sache des Pazifis-
mus zu gewinnen. Um das Verhältnis zwischen Naumann und der Friedensbe-
wegung zu charakterisieren, kann man nur – so Peter Theiner – von »gele-
gentlichen gedanklichen Berührungspunkten«29 sprechen.
Die »Friedens-Warte«, das Hauptorgan der Friedensbewegung in Deutsch-
land, verfolgte mit Aufmerksamkeit den Wandel, der sich bei dem liberalen 
Politiker vollzog. Nach der Veröffentlichung eines Berichts Naumanns über 
eine Studienreise von Reichstagsabgeordneten zu den deutschen Hauptkriegs- 
und Handelshäfen schrieb Alfred Fried in der von ihm herausgegebenen Zeit-
schrift:

 »Wir, die wir Naumann seit langem schon langsam, aber in gerader Linie auf uns 
zukommen sehen, mußten hoffen, dass er uns in dieser Schrift um ein gut Teil 
näher kommen wird. Es scheint fast, dass es so ist; aber zur ausgesprochenen 
Annäherung ist es dabei nicht gekommen. Dazu hat Naumann die Probleme des 
Pazifismus noch zu wenig studiert. Er schwimmt noch zu sehr an der Oberfläche. 
Er laboriert noch zu sehr mit Schlagworten und Sammelbegriffen, die der wissen-
schaftliche Pazifismus bereits zu Präzisionswerkzeugen ausgestaltet hat. [...]«30

Im Mai 1911 begrüßte die »Friedens-Warte« Überlegungen von Naumann 
über die Methode, mit der man die Abrüstungsfrage lösen könnte; sie bezeich-
nete seinen Artikel als »eines der erfreulichsten literarischen Produkte, die uns 
[Pazifisten, Ph. A.] in der deutschen Presse in letzter Zeit zu Gesicht gekom-
men sind«31. In einer Rede vom 30. März hatte der Reichskanzler Bethmann 
Hollweg die Abrüstungsverträge mit dem Abschluss industrieller Verträge 
verglichen; der Herausgeber der »Hilfe« stimmte ihm zu.

 »Das Syndikat ist die Grundform der Gegenwart. Es bedeutet die Überwindung 
von Konkurrenz ohne formelle Beseitigung der Selbständigkeit. Selbständige 
(souveräne) Einzelunternehmer schließen Verträge über die Verminderung ihrer 
Gegensätze. Solange diese Verträge bestehen, sind sie gebunden. Ihre Selbständig-
keit wird erst wieder frei, wenn die Verträge abgelaufen sind. Dann aber ist inzwi-
schen der ganze Betrieb so sehr auf Vertragsformen eingerichtet, dass es die ein-
zelnen nicht mehr vertragen, für sich allein zu existieren.« 32

29 Peter Theiner (wie Anm. 18), S. 221.
30 A. H. F. (Alfred Hermann Fried): »Friedrich Naumann, Die Reichsmarinefahrt; das Ver-

kehrsschiff; das Kriegsschiff; die Werften; Küsten und Kanal; Geldfragen. Berlin: Buchver-
lag der ›Hilfe‹ 1910« (Rezension). In: Die Friedens-Warte, Nov. 1910, S. 217-218.

31 [Anonymer Verfasser]: »Rüstungsproblem. Friedrich Naumann über das Rüstungssyndi-
kat«. In: Die Friedens-Warte, Mai 1911, S. 148-149. Es handelt sich hier um eine Rezension 
eines Artikels, der unter dem Titel »Das Rüstungssyndikat« in der »Hilfe« vom 6. April 
1911, S. 210-211, erschienen war.

32 Ebenda.

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9 - am 19.01.2026, 22:27:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


103

Dieser Artikel zeugt davon, dass der Imperialist Naumann sich Gedanken 
machte über die Art und Weise, wie die »beständige Kriegsgefahr« ausge-
schlossen werden konnte. »Der Zweck des Vertragssystems ist die zeitweise 
Ausschließung dieser Gefahr bis auf vorher bestimmte Ablaufstermine, ähn-
lich wie beim System der Handelsverträge.«33 Diese Diskussion fand statt, 
kurz bevor die zweite Marokkokrise ihren Höhepunkt erreichte.
Der große Unterschied zwischen Naumann und den Pazifisten war, dass er 
bei der Feststellung des bewaffneten Friedens blieb und sich – wie es in der 
»Friedens-Warte« hieß – mit dieser Feststellung zufrieden gab, während die 
organisierte bürgerliche Friedensbewegung konkrete Forderungen artiku-
lierte. Den »Fatalismus« von Naumann musste das Organ des organisierten 
Pazifismus ablehnen: Der liberale Politiker ging nicht über das Prinzip: Si vis 
pacem, para bellum34 hinaus; die Pazifisten waren dagegen überzeugt, dass 
mit Reformen in dem Staatenverkehr wenn auch nicht »der ewige Friede«, – 
wie Gegner der Friedensbewegung oft spöttisch lächelnd sagten, – so doch 
ein Dauerfrieden herbeigeführt werden konnte, z.B. durch die Einrichtung 
eines internationalen Schiedsgerichts. Naumann meinte, dass auch das Pro-
blem einer solchen Schiedsgerichtsbarkeit eine Machtfrage sei, worin ein 
Mann wie der Völkerrechtler Hans Wehberg mit ihm nicht übereinstimmen 
konnte35.
Ein Mitarbeiter des Organs der Deutschen Friedensgesellschaft, »Völker-
Friede«, entrüstete sich 1911 über die Ideen, die Naumann in seinen »Briefen 
über Religion« vertrat36. Hier lautete die Kritik: 

»Ich [...] fand darin keine Anteilnahme an der Friedensbewegung oder für die Frie-
densidee, wohl aber solche für Flottenbau und Militarismus. In den »Briefen« wird 
die Lehre Jesu der Menschen- und Nächstenliebe auch bei veränderten Lebensan-
schauungen, zu denen die Ergebnisse der Naturwissenschaft führen können, als für 
alle Zeiten geltend dargestellt, nur sei ihr ethischer Wert mehr für das Innenleben 
des Menschen. Denn im Außenleben, da herrsche der ›Kampf ums Leben‹. [...] 
Herr Naumann nimmt diesen Kampf und diese Zustände fast als etwas Unabänder-
liches hin, und hier darf man sich schon erlauben, ihm entgegenzutreten.«37

Auch hier wurde Naumann der Vorwurf des Fatalismus gemacht, wobei der 
Kritiker doch zugab: 

33 Ebenda.
34 Ebenda.
35 Dr. H. W. (Hans Wehberg): »Friedrich Naumann über den Zusammenhang zwischen 

Rüstungsfrage und Schiedsgerichtsbarkeit«. In: Die Friedens-Warte Februar 1913, S. 66-67. 
36 Diese »Briefe« lagen 1910 in der 5. Auflage vor.
37 C. Simon (Neustadt a. Haardt): »Friedensfrage und soziale Frage«. In: Völker-Friede, Heft 

9, September 1911, S. 79-81.

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9 - am 19.01.2026, 22:27:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


104

»Nun könnte Herrn Naumann einwenden, [...] solange die Verhältnisse unsicher 
seien, müssten wir eine starke Flotte haben und unsere Wehrkraft voll und ganz er-
halten. Dagegen wird nichts einzuwenden sein; nun dürfte Herr Naumann einige 
Zusätze machen, die ungefähr lauten könnten: ›Ich beklage jedoch aufs tiefste, 
dass Staaten, die sich Kulturstaaten nennen, solange in diesem verderblichen, un-
vernünftigen Zustand verharren, dass sie bis heute keine ernsten Schritte gemacht 
haben, um zu obligatorischen Schiedsgerichten, zu einer internationalen Rechts-
pflege zu gelangen, um dadurch ihren Völkern die Segnungen eines dauernden 
Friedens zu verschaffen.‹«

Derselbe Autor lehnte auch Naumanns Argument ab, demzufoge »durch den 
Riesenpanzer [Schiffe, Ph. A.] der heutigen Großstaaten Kriege seltener wer-
den«. Diesem Argument stellte er folgendes entgegen: »Das scheint mir ein 
schlechter Trost zu sein, namentlich auch, weil Kriege dadurch um so furcht-
barer werden, und dieser Riesenpanzer alle Jahre Milliarden verschlingt, die 
ein ungeheures Opfer besonders für die ärmere Bevölkerung bilden.«38 
Naumann war ein nüchtern denkender Politiker. Ging es um Lebensfragen der 
Nation, dann stützte er sich oft in seinen Überlegungen auf konkrete Daten. Er 
wusste, dass in der Politik, und besonders in den internationalen Beziehungen, 
alles von den Machtverhältnissen abhängt. Im Mai 1912 machte die »Frie-
dens-Warte« ihre Leser auf einen »bemerkenswerten« Artikel der »Hilfe« 
aufmerksam, in dem er statistische Berechnungen aus dem Jahre 1909 veröf-
fentlichte, und zwar Ziffern, die die militärische Stärke der beiden Dreibünde 
in Europa zeigten:

»Diese Zusammenstellung gibt viel zu denken und sollte von denen, die bei 
uns zum Kriege drängen, fleißig gelesen werden«, lautete Naumanns Kom-
mentar zu diesen Ziffern. Und er fuhr fort: »Der Unterschied ist nämlich auch 
dann noch groß, wenn man die englischen Truppen in Indien und die russi-
schen Bestände in Sibirien abzieht. Er ist so groß, dass er durch keine 

38 Ebenda, S. 81. 

Personenzahl 
überhaupt

Davon
 in der Marine

Größere
Kriegsschiffe

Russland
Frankreich
England

2 144 000 225 000 246

Deutschland
Österreich-Ungarn
Italien

1 383000 85 000 129

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9 - am 19.01.2026, 22:27:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


105

Rüstungsvorlage ausgeglichen werden kann.«39 Solche Gegebenheiten kön-
nen das wachsende Interesse erklären, das er nun offensichtlich für Initiativen 
zugunsten der internationalen Verständigung zeigte. 

Am Vorabend des Ersten Weltkriegs: der Verständigungspolitiker 

Naumann verfolgte damals die Debatten in der französischen Kammer, kom-
mentierte die Reden von Jean Jaurès, der die Politik der europäischen Regie-
rungen scharf kritisierte. Der französische Sozialist machte auf den Gegensatz 
aufmerksam, der darin bestand, »daß alle Staatsreden von Friedensbeteuerun-
gen überfließen, während doch stets neue Kanonen gefordert werden«. Nau-
mann stimmte ihm zu. Da man aber aus der Situation des bewaffneten Frie-
dens nicht herauszukommen vermochte, war es seines Erachtens die Pflicht 
der Reichsregierung, eine verantwortungsbewusste Außenpolitik zu treiben40.
Beachtenswert ist, dass von nun an Naumann Initiativen unterstützte, die die 
internationale Verständigung überhaupt und insbesondere die deutsch-franzö-
sische fördern sollten. 1911 gehörte er zu den Unterzeichnern41 eines Aufrufs 
zur Gründung des deutschen Verbands für internationale Verständigung. Die-
ser Aufruf ging von der Feststellung aus, dass »ein neues Zeitalter« angebro-
chen sei und dass dieses Zeitalter »neue Forderungen« mit sich bringe. Die 
Verfasser schrieben: 

»Schon haben die technischen Umwälzungen eine Epoche des Internationalismus 
herbeigeführt, aber diese politische Organisation der Kulturwelt ist hinter ihr 
zurückgeblieben bei dem Nebeneinander unverbundener Einzelstaaten. […] Wem 
die nationale Kultur am Herzen liegt, der wird mit uns erwägen, welche Blüte der 
heimischen Zivilisation überall begründet werden könnte, wenn es möglich wäre, 
ein Zeitalter der internationalen Verständigung in der Politik heraufzuführen. Die 
Zeit drängt. […] Wenn die Rüstungen der großen Mächte in dem jetzigen Tempo 
fortschreiten, so bedeuten sie ein Wettlaufen zum Verderb.«42 

Die Absicht dieser Intiative, die im Rahmen der Bewegung der conciliation
internationale erfolgte43, war nicht, die Verständigung um jeden Preis zu for-

39 »Militärziffern«. In: Die Friedens-Warte, Mai 1912, S. 187-188. Es handelt sich hier um 
eine Rezension eines Artikels mit dem gleichen Titel in der »Hilfe« vom 2. Mai 1912.

40 Naumann: »Der europäische Friede«. In: Die Hilfe, Nr. 3, 12.1.1911, S. 34-35.
41 Karl von Amira, Julius Bachem, Wilhelm van Calker, Hermann Cohen, Friedrich Curtius, 

Paul Ehrlich, Max Fleischmann, Wilhelm Förster, Bertold Freudenthal, Ernst Hackel, Adolf 
Theodor Lipps, Hermann Muthesius, Paul Natorp, Martin Rade, Heinrich Sieveking, Fried-
rich von Thiersch, Ernst Troeltsch, Max Weber, Heinrich Weinel gehörten zu den Unter-
zeichnern.

42 »Aufruf zur Begründung eines Verbandes für internationale Verständigung«. In: Die Frie-
dens-Warte, Mai 1910, S. 84-85.

43 Siehe Th.[éodore] Ruyssen: »Le Congrès de la Conciliation à Heidelberg (5-7 octobre 
1912)«. In: Conciliation internationale. Bulletin trimestriel (Paris), 1913, Nr. 1, S. 5-68.

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9 - am 19.01.2026, 22:27:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


106

dern, sondern »die Ansätze zu einer Versöhnung zwischen Nationalismus und 
Internationalismus«, wie sie schon auf den Haager Konferenzen gemacht 
worden waren – im Sinne einer schiedsrichterlichen Beilegung internationaler 
Konflikte, zu unterstützen und Teile der öffentlichen Meinung dafür zu 
gewinnen. Es galt »ein anderes politisches System im Staatenverkehr« herbei-
zuführen. Die Begründer dieses Verbands für internationale Verständigung 
waren Realpolitiker. Was den Anstoß zu ihrer Initiative gab, war nicht eine 
Gesinnungsethik, was sie selber betonten, sondern vielmehr pragmatische 
Gesichtspunkte. In ihrem Aufruf hieß es: »Hier handelt es sich nicht um eine 
einseitig ethisch-humanitäre Bekämpfung des Krieges, mit der allein wenig 
auszurichten ist, hier handelt es sich um praktische Ziele der internationalen 
Politik.«44

Naumann war – wie sein Schwager Martin Rade und eine Anzahl Männer der 
Fortschrittlichen Volkspartei – Mitglied dieses Verbands für internationale 
Verständigung45. Gleichwohl übte er nie Kritik an der bestehenden europäi-
schen Ordnung, d.h. an einer Ordnung, die nicht nur auf dem bewaffneten 
Frieden, sondern auch auf einem aus Grund- und Rückversicherungsverträgen 
resultierenden Gleichgewicht beruhte. Die Verständigung mit Frankreich 
betrachtete er offensichtlich als eine zusätzliche Friedensgarantie und als 
einen Vorteil für beide Länder.
Diese von ihm herbeigewünschte Verständigung erwies sich aber als schwie-
rig, auch wenn es ja Perioden der Entspannung gab. Die Marokko-Affäre von 
1911 und die elsass-lothringische Frage, sowie die Hetzkampagnen der 
»Chauvinisten«, die jenseits der Vogesen aus den deutsch-französischen 
Gegensätzen Kapital schlugen, verdunkelten die Aussichten auf eine Verbes-
serung der Lage. Nach seiner Reise in Nord- und Mittelfrankreich bemerkte 
Naumann im Frühjahr 1914 in Aufzeichnungen: »Fast scheint es mir, als ob 
der Militarismus in Frankreich auffälliger sei als bei uns.«46 Der Patriotis-
mus, den er im Nachbarland selbst mit Bewunderung beobachtete, der fran-
zösische Wahlkampf von 1914, in dem »die deutsche Drohung in den grell-
sten Farben geschildert« wurde, die Art und Weise, wie die Hetzartikel der 
alldeutschen Blätter in der französischen Presse rezipiert wurden, die Folgen 
des berüchtigten Vorfalls im Elsaß-Städtchen Zabern, das alles beunruhigte 
ihn und führte ihn zur Erkenntnis: »Zwischen beide Völker schiebt sich die 
Agitation der nationalistischen Parteien und das Aufregungsbedürfnis der 
nationalistischen Zeitungen. Nicht etwa so, als ob ohne diese Zwischenmit-
glieder alles von selber harmonisch sich abwickeln würde, aber die Nervosi-
tät könnte um vieles gemindert werden.« Er stellte fest, dass die Vergeltungs-

44 »Aufruf« (wie Anm. 42).
45 Ruyssen (wie Anm. 43), S. 63.
46 Friedrich Naumann: »Aus Frankreich«. In: Die Hilfe, Nr. 18, 30.4.1914, S. 382-383.

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9 - am 19.01.2026, 22:27:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


107

idee in Frankreich noch lebendig sei. Die Jahre 1806 bis 1812 hatten in 
Deutschland nicht die gleiche Wirkung gehabt, bemerkte er, weil der »Natio-
nalsinn« unter den Deutschen erst im Entstehen war, weil Leizpig und Water-
loo eine Art Ausgleich darstellten. »Dieser Ausgleich fehlt[e] dem franzö-
sischen Gemüt.«47

Diese Überlegungen bewogen ihn dazu, an der zweiten48 deutsch-französi-
schen Parlamentarierkonferenz, die Ende Mai 1914 in Basel49 stattfand, teil-
zunehmen. Diese war die Fortsetzung einer bilateralen Kooperation, die im 
Mai des vorigen Jahres gelegentlich einer ersten Begegnung von deutschen 
und französischen Abgeordneten in Bern angefangen hatte. Der Rüstungs-
wettlauf, die Balkankriege, die eine Auseinandersetzung zwischen Russland 
und Österreich zur Folge haben konnten, die Spannung, die seit der Marokko-
krise zwischen Deutschland und Frankreich wuchs, erforderten eine Initiative, 
mit der Parlamentarier die Regierungen der beiden Länder bei der Regelung 
der »deutsch-französischen Frage« unterstützen würden. Alle Punkte, über 
die Meinungsverschiedenheit herrschte, sollten nicht erörtert werden.
Aus mehreren Gründen hatten sich die meisten Abgeordneten der deutschen 
bürgerlichen Parteien von der Berner Konferenz ferngehalten. Viele auf deut-
scher Seite hatten auf eine Teilnahme verzichtet, weil am 16. Mai, also 
wenige Tage später, die Neuwahl des Preußischen Landtags anstand. Die 
Sozialisten hatten diese Begegnung initiiert. »Entscheidend für die Zurück-
haltung der bürgerlichen Parteien war vor allem das Misstrauen, vor den Kar-
ren eines sozialistischen Unternehmens gespannt zu werden.«50 Gerade in die-
ser Zeit standen alle übrigen Parteien »in der Frage der Wehrvorlage in 
geschlossener Front gegen die Sozialdemokratie«. Das Fernbleiben rechtfer-
tigte man mit dem Argument: Es wäre ein Widerspruch, die Heeresverstär-
kungen im Reichstag zu bejahen und sie in Bern mit den Sozialisten zu verur-
teilen51. In einer Resolution war der Wunsch geäußert worden, über diese 
punktuelle Manifestation hinauszugehen und die Zusammenarbeit fortzuset-
zen. Zu diesem Zweck wurde ein ständiger Ausschuss gebildet, in dem der 
süddeutsche Demokrat Conrad Haußmann (Fortschrittliche Volkspartei) 
neben dem Franzosen d’Estournelles de Constant eine eminente Rolle spielen 
sollte52. 

47 Ebenda.
48 An der Teilnahme am ersten Treffen vom Mai 1913 in Bern war er durch Wahlkampfver-

pflichtungen verhindert worden. S. Theiner (wie Anm. 18), S. 222. 
49 S. Alwin Hanschmidt: »Die französisch-deutschen Parlamentarierkonferenzen von Bern 

(1913) und Basel (1914)«. In: Geschichte in Wissenschaft und Unterricht 26 (1975), S. 335-
359.

50 Ebenda, S. 342.
51 Ebenda, S. 343.
52 Siehe ebenda, S. 347, sowie Georges Aubert: La folie franco-allemande. Étude contem-

poraine. Paris 1914, besonders die Seiten 235-256, und Ruyssen (wie Anm. 43).  

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9 - am 19.01.2026, 22:27:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


108

Naumann, der zu Pfingsten 1914 an der zweiten deutsch-französischen Kon-
ferenz in Basel teilnehmen konnte, empfand sich – nach dem Wort von Con-
rad Haußmann – als »Parlamentarier der Verständigung«53. 
Seine Hoffnung war, dass diese verantwortungsbewussten Abgeordneten in 
der gespannten Stimmung etwas bewirken konnten als »verfassungsmäßiger 
Ausdruck der öffentlichen Meinung«. In Basel freundete er sich mit dem fran-
zösischen sozialistischen Parteiführer Jean Jaurès an54.
Anschließend berichtete er in der »Hilfe«: »Wir bringen aus Basel keine fer-
tige Formel mit für alle Schwierigkeiten, die sich zwischen uns und den Fran-
zosen erheben können, aber den Anfang eines Vertrauens von Parlament zu 
Parlament. Das ist etwas Großes.«55 Er meinte, man könne etwas erreichen, 

»indem ein Hauptproblem der auswärtigen Politik direkt von den zuständigen Par-
lamenten aufgegriffen und bearbeitet wird. Das mag den zünftlerischen Geheim-
krämern der auswärtigen Politik ungewohnt und darum unberechtigt scheinen, 
liegt aber im Gange der Entwicklung. Seit Jahrzehnten haben wir zugesehen, dass 
die geheimnisvolle Amtsbehandlung des deutsch-französischen Verhältnisses 
einen Fortschritt nicht erreicht hat. Fragen zwischen Völkern lassen sich eben nicht 
mehr bloß als Korrespondenz zwischen zwei Amtsstellen behandeln. Die Völker 
selber wollen miteinander reden und haben dazu neben der unpersönlichen Presse 
kein anderes Mittel als die Aussprache ihrer Vertreter.«56

Was es zu erreichen galt, war »eine Verminderung der gegenseitigen Kriegs-
furcht«. Als er nach Basel ging, zeigte sich Naumann zuversichtlich. Er sagte 
sich: Unsere Völker wollen den Frieden, wir Abgeordneten wollen als Ver-
mittler und Vertreter unseres Volkes jenseits der Grenze Aufklärungsarbeit 
leisten; im Rückblick schob er die Schuld am inzwischen ausgebrochenen 
Krieg den Franzosen zu:

 »Immer, wenn ich in Frankreich gewesen bin, habe ich in Nord und Süd diesen 
Zug zum Militarismus gefunden: Republik mit nationalem Siegeswillen. Eine 
Minderheit schloss sich von dieser Stimmung aus; wer aber die Soldaten durch 
französische Provinzstädte ziehen sah, der wusste, dass die letzten Ideale der vie-
len Leute noch immer etwas Napoleonisches an sich hatten.«57

53 Friedrich Naumann: »Deutsch-französische Annäherung«. In: Die Hilfe, Nr. 24, 11.6.1914, 
S. 378 -379.

54 Ebenda.
55 Ebenda.
56 Ebenda.
57 Friedrich Naumann: Deutschland und Frankreich. Stuttgart/Berlin 1914, S. 9.

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9 - am 19.01.2026, 22:27:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


109

Der Krieg machte die Bemühungen von Bern und Basel zunichte

Im Zusammenhang der bewaffneten Konfrontation musste sein Diskurs nun 
ganz andere Akzente bekommen. Auch wenn er das Wirken des Patrioten 
Jean Jaurès würdigte und ihn einen »Märtyrer seiner deutsch-französischen 
Friedensidee«58 nannte, stimmte er bald in den Chor der Kriegspropaganda 
ein. Wie alle deutschen Meinungsführer verbreitete er die Parole: »Auf deut-
scher Seite bestand eine Angriffsabsicht nicht.« Als früheres Mitglied der 
Marokkokommission im Reichstag versicherte er: »Wir hielten Frankreich für 
sich allein nicht für einen gefährlichen Nachbar. [...] Wenn bei uns noch gele-
gentlich vom ›Erbfeind‹ geredet wurde, so klang das veraltet und war fast nur 
noch ein Ausdruck für Jahrhundertfeiern.«59

Naumann zählte im September 1914 zu den Unterzeichnern des »Manifestes 
der 93«, des sogenannten »Aufrufs an die Kulturwelt«, mit der deutsche Intel-
lektuelle der Propaganda der westlichen Gegner entgegenzuwirken versuch-
ten. Es galt hier nicht allein die Auswüchse des Krieges in Belgien zu wider-
legen, sondern auch nach der Beschießung der Kathedrale von Reims das Bild 
des »barbarischen« Deutschland zu korrigieren.
Deutsche Soldaten hatten sich an Naumann gewendet und ihn gebeten, ihnen 
Exemplare seines Reiseberichts »Im Lande der Gotik« zukommen zu lassen. 
Für die deutschen Soldaten in der Champagne wurde eine Frontausgabe vor-
bereitet. In dem Vorwort schrieb er: 

»… die gebildeten Franzosen wissen, wenn sie sich erinnern wollen, auch ohne 
meine Hilfe, wie das deutsche Volk sorgsam, treu und dankbar zur Kunst aller 
Länder und Zeiten steht. [...] Die französische Gotik ist seit langem von deutschen 
Wanderern besucht worden, und kein Deutscher, auch kein deutscher Artillerist ist 
gefühllos gegenüber den Schönheiten der Dome. Wenn ihn der Krieg und die 
feindliche Aufstellung zwingen zu schießen, so tut er es, aber das tut auch jeder 
Franzose und Engländer. [...] Auch mitten im Kampfe sind viele unserer lieben 
tapferen Söhne und Brüder voll von Interesse für das Land, auf dessen Boden das 
gewaltige Ringen sich abspielt. [...]«60

Im September 1914 – während der Ersten Schlacht an der Marne – warf Nau-
mann einen Rückblick auf die Vorkriegszeit, und versuchte die Haltung der 
Franzosen zu verstehen. Diese standen vor einer Alternative, erklärte er: die 
Verständigung mit Deutschland oder die Allianz mit Russland und England. 
Nun hatten sie sich entschieden für eine Option, die er als eine »verhängnis-

58 Ebenda.
59 Ebenda.
60 Friedrich Naumann: »Im Lande der Gotik«. In: Die Hilfe, Nr. 22, 28.5. bis Nr. 27, 2. 7. 

1914. Siehe auch ders.: Im Lande der Gotik. Nordfranzösische Wanderungen, Berlin 1915, 
47 S.; hier: »An den Leser«.Bl. 2.

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9 - am 19.01.2026, 22:27:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


110

volle Bündnispolitik« bezeichnete. Da sie jetzt Gegner waren, galt es sie 
schnell und so zu schlagen, dass sie sich anders besannen. Naumann wünschte 
einen Separatfrieden, der ihm vorteilhaft für beide Seiten schien; sollten sich 
aber die Franzosen in einer Fortsetzung des Krieges ausbluten, dann würden 
sie selber die Schuld tragen.
Wie alle Deutschen hatte er einen baldigen Sieg über Frankreich erwartet. Der 
Stellungskrieg und der nun unsicher gewordene Ausgang des bewaffneten 
Konflikts änderten die Aussichten; die Hoffnung auf eine Verständigung mit 
Frankreich gab er aber nicht auf. In seinem Buch »Mitteleuropa«, der ein Bei-
trag zur Kriegszieldiskussion sein sollte, schrieb er 1915: 

»Als der Krieg begann, haben viele von uns, auch ich, gedacht, es könnte noch eine 
Verständigung mit Frankreich61 eintreten, denn auf deutscher und auf österreichi-
scher und ungarischer Seite besteht keine Feindschaft gegen Frankreich. Sobald 
die Franzosen es wollen, können wir ihnen die Hand reichen, aber allerdings 
erschwerte jeder weitere Kriegsmonat die gegenseitige Annäherung. Frankreich 
hat sein Schicksal an Englands Seite gewählt, wird von nun an von England 
benutzt, wird keinen selbständigen Frieden für sich allein mehr machen wollen, 
wird leider wohl in nächster Zukunft an Englands Seite ein größeres und besseres 
Portugal werden. Wir lassen darum in den folgenden Ausführungen die Franzosen 
aus dem Spiel, immer noch hoffend, dass sie in fernerer Zukunft sich einmal zu 
Mitteleuropa rechnen werden.«62

In der Entstehungsgeschichte des mitteleuropäischen Gedankens, wie sie 
Naumann schilderte, bedeutete der deutsche Sieg von 1871 – nach seiner 
Ansicht – »die endgültige Befreiung Mitteleuropas von Frankreich«, die die 
Annäherung zwischen Preußen, Süd- und Mitteldeutschland und Österreich-
Ungarn ermöglichte, »die Abgrenzung Mitteleuropas nach Westen hin«; nun 
musste die Abgrenzung nach der russischen Seite kommen63.
Weil er an einen Verständigungsfrieden glauben wollte, gehörte Friedrich 
Naumann zu denjenigen, die 1917 die Friedensresolution des Reichstages 
unterstützten. In einer Reichstagsrede vom 25. Juni 1918 »über die Kriegs-
lage und den Weg zum Frieden« empörte er sich wieder einmal über das Bild, 
das die englische und französische Propaganda von Deutschland zu vermit-
teln suchte. Diese Rede zeigt vor allem, wie sich seine Konzeptionen der Zeit 
vor der Jahrhundertwende entwickelt hatten. Es ging ihm nicht mehr allein 
um die Zukunft Deutschlands, sondern auch um die Europas, »um unseren 
lieben, alten Erdteil«, wie er sagte. Er appellierte an das Verantwortungsge-
fühl der »Staatslenker«: »Ihr sollt kämpfen, solange ihr kämpfen müsst«, 
sagte er ihnen warnend, »aber ihr sollt nicht glauben, dass mit den militäri-

61 Im Text der Originalausgabe hervorgehoben.
62 Friedrich Naumann: Mitteleuropa. Berlin, 1915, S. 1-2.
63 Ebenda, S. 52-53.

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9 - am 19.01.2026, 22:27:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


111

schen Mitteln allein alles gemacht werden kann! Neben das militärische Mit-
tel, das in seiner gewaltigen Wucht wirkt, gehört der Geist, der Gedanke, das 
Gewissen der Völker, der Wille und Verstand, der in die Zukunft hinein-
blickt.«64

Der Ausgang des Krieges und der Versailler Vertrag entsprachen solchen 
Erwartungen bei weitem nicht. In einem seiner letzten »Hilfe«-Aufsätze, den 
er »Was ist der Friede?« betitelte, protestierte Naumann gegen den Pariser 
Gewaltfrieden. Mit dem Realismus, der ihm eigen war, stellte er nüchtern fest: 
»Friede kann nicht aus sich selbst heraus geboren werden, sondern nur aus 
dem Krieg. Europa hat Frieden durch die Kanonen.«65 Die Weltlage der 
Nachkriegszeit schien ihn in einer Überzeugung zu bekräftigen, die er schon 
aus der weltgeschichtlichen Entwicklung der Vorkriegszeit gewonnen hatte: 
»Die Geschichte des Friedens ist die Geschichte der Konzentration der Souve-
ränitäten. Nur die Großen dürfen sich noch streiten. Darin besteht der heutige 
Weltfriede, soweit er vorhanden ist. Der politische Großbetrieb, das ist der 
Friede.«66

Beachtenswert ist der selbstkritische Abstand, mit dem er kurz vor seinem 
Tod die eigene geistige Entwicklung in Sachen Außenpolitik beurteilte. Er 
schrieb: 

»Einigermaßen einseitig habe ich vor 15 Jahren die staatstechnische und militäri-
sche Seite der Friedensentwicklung dargestellt und von dem moralischen Einfluss 
pazifistischer Gesinnungsbewegungen wenig erwartet. Heute würde ich ihn stärker 
in Rechnung setzen, obwohl man zugeben muss, dass beim Pariser Friedensschluss 
blutwenig moralischer Pazifismus zutage getreten ist. Die wirklichen Friedensher-
steller sind auch dieses Mal, wie früher, interessierte und rücksichtslose Rechner 
gewesen.«67

Naumann wollte dennoch einen Fortschritt darin erkennen, dass man »mit den 
Worten Völkerbund und Menschheitsfrieden gespielt« hatte. Das war, wie er 
hoffte, ein Zeichen. Die »Weltorganisation« schritt schnell voran, das Tempo 
der »Menschheitssozialisierung« wurde lebhafter: Das beobachtete er mit 
Zufriedenheit, auch wenn vorübergehend die Deutschen als Volk durch den 
Pariser Frieden proletarisiert waren. Kurz vor seinem Tod richtete er noch 
diese richtungsweisende Mahnung an sie: »Man macht uns alle zu Lohnskla-
ven der Herrenvölker. Von da an, wo wir das wissen, fängt ein anderes politi-

64 Friedrich Naumann: »Reichstagsrede über die Kriegslage und den Weg zum Frieden vom 
25. Juni 1918. Stenographische Berichte des Reichstags, XIII. Legislatur-Periode, 2. Ses-
sion, Bd. 313, S. 5642 B bis 5648 A.« Wiederabgedruckt in ders.: Werke, Bd. 5, Köln/Opla-
den 1964, S. 609-625; hier S. 625.

65 Friedrich Naumann: »Was ist Friede?« In: Die Hilfe, Nr. 27, 1919; sowie ders.: Werke, 
Band 5, S. 648-653; hier S. 649.

66 Ebenda.
67 Ebenda, S. 651.

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9 - am 19.01.2026, 22:27:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


112

sches Denken an; wir wollen sein, was wir sind, damit wir wieder mehr wer-
den! Wir organisieren die Menschheit von unten her, vom Keller aus. Das ist 
die deutsche Lebenserhaltung.«68

Diese kurze Übersicht bestätigt die Äußerung von Theodor Heuss: Von einer 
kontinuierlichen außenpolitischen Konzeption Friedrich Naumanns kann 
kaum gesprochen werden. Er hat vor allem reagiert, – wie ein »Seismo-
graph«, – gegenüber den Situationen und Krisen, die in der spannungsvollen 
Zeit vor 1914 aufeinanderfolgten, und dann je nach der Entwicklung des 
Weltkrieges. Ein machtpolitischer Tenor durchzog seine Publizistik bis 1919, 
eines ist aber beachtenswert bei ihm: Der national orientierte, aber offene 
Politiker war ständig auf der Suche nach alternativen Optionen, die erlaubt 
hätten, eine Machtpolitik und eine Verständigungspolitik zu vereinbaren. 
Diese Optionen waren, wie Theodor Heuss sagte, »die faire Bereinigung der 
Beziehung zu Frankreich«, dann auch eine Annäherung an England, eine 
Neugestaltung der europäischen Ordnung. Als ein Pazifist kann Naumann 
zwar nicht bezeichnet werden; aber in der Zusammenarbeit der deutschen und 
französischen Parlamentatier im Rahmen der Interparlamentatischen Union 
und auf den deutsch-französischen Parlamentarierkonferenzen der unmittel-
baren Vorkriegszeit sah er eine Hoffnung, den Frieden sichern zu können, 
auch und nicht zuletzt im Interesse des deutschen Vaterlands. Der Krieg 
machte diese Ansätze zu einer Verständigungspolitik zunichte und wegen sei-
nes frühen Todes wissen wir nicht, ob und inwiefern er eine Annäherung des 
besiegten Deutschlands an Frankreich gefördert und für welche außenpoliti-
schen Optionen er sich als führender Politiker der Weimarer Zeit entschieden 
hätte.

68 Ebenda, S. 653.

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9 - am 19.01.2026, 22:27:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


113

Thomas Hertfelder

Friedrich Naumann, Theodor Heuss und der Grün-
dungskonsens der Bundesrepublik*

Nach der historischen Bedeutung Friedrich Naumanns für die Bundesrepublik 
Deutschland haben Historiker erstaunlich selten gefragt. Für die Naumann-
Forschung war dies nicht unbedingt von Nachteil. Denn die bereits mit der 
Naumann-Biographie von Theodor Heuss einsetzende Konzentration auf 
Friedrich Naumann in seiner Zeit1 hat den Blick frühzeitig dafür geschärft, 
das Wirken des liberalen Publizisten und Politikers in den diskursiven Feldern 
von Politik, Ökonomie, Gesellschaft und Kultur des Deutschen Kaiserreichs 
in seiner Komplexität und Ambivalenz zu erfassen. Eine solche Historisie-
rung erschien schon allein deshalb geboten, weil die ungeheure Produktivität 
Naumanns zwischen Theologie und Politik, Publizistik und Pädagogik, 
Ästhetik und Ökonomie wohl nur dann überhaupt zu begreifen ist, wenn man 
sie im Zusammenhang mit den Problemlagen des späten Kaiserreichs sowie 
den Überzeugungen und Praktiken sieht, die der zeitgenössische bildungsbür-
gerliche Kulturprotestantismus dazu entwickelt hat.2 So ist Naumann seit nun-
mehr über siebzig Jahren in immer wieder neuen Konjunkturen Gegenstand 
der historischen Reflexion geworden;3 in kaum einer Geschichte des Kaiser-
reichs fehlt sein Name. 

1

* Dieser Beitrag geht aus einem Referat hervor, das ich auf dem von der Friedrich Naumann 
Stiftung für die Freiheit in Heilbronn veranstalteten Kolloquium »150 Jahre Friedrich Nau-
mann« am 22. Oktober 2010 gehalten habe. Eine wesentlich erweiterte Fassung wird dem-
nächst in der Kleinen Reihe der Stiftung Bundespräsident-Theodor-Heuss-Haus unter dem 
Titel »Von Naumann zu Heuss. Aspekte einer politischen Traditionsbildung« erscheinen. 
Für die Unterstützung bei der Materialsuche danke ich Monika Faßbender, Jürgen Frölich 
und Carolin Götz.

1 Theodor Heuss: Friedrich Naumann. Der Mann. Das Werk. Die Zeit. Stuttgart/Berlin 1937 
(Zweitauflage Stuttgart 1949).

2 Gangolf Hübinger: Kulturprotestantismus und Politik. Zum Verhältnis von Liberalismus 
und Protestantismus im wilhelminischen Deutschland. Tübingen 1994; vgl. zuletzt Michel 
Grunewald/Uwe Puschner (Hrsg.): Das evangelische Intellektuellenmilieu in Deutschland, 
seine Presse und seine Netzwerke (1871-1963). Bern 2008. 

3 Die Bibliographie von Alfred Milatz hat bereits 1957 380 Aufsätze und Bücher zu Naumann 
ausgewiesen, vgl. Alfred Milatz: Friedrich-Naumann-Bibliographie. Düsseldorf 1957. Zur 
jüngeren Forschung vgl. z.B. Moshe Zimmermann: A Road not Taken – Friedrich Nau-
mann’s Attempt at a Modern German Nationalism. In: Journal of Modern History 17 (1982), 
S. 689-706; Peter Theiner: Sozialer Liberalismus und deutsche Weltpolitik. Friedrich Nau-
mann im Wilhelminischen Deutschland (1860-1919). Baden-Baden 1983; Wilhelm Spael: 
Friedrich Naumanns Verhältnis zu Max Weber. Sankt Augustin 1985; Stefan-Georg 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9 - am 19.01.2026, 22:27:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


114

Über die Wirkungsgeschichte Naumanns hingegen wissen wir wenig. Nau-
manns Nachleben wird in aller Regel mit dem Verweis auf Theodor Heuss 
abgetan, manchmal mit verblüffend weitreichenden Folgerungen. Ein prä-
gnantes Beispiel hierfür bietet das für die DDR maßgebliche Lehrbuch der 
Geschichte von Fritz Klein, das die marxistisch-leninistische Interpretation 
von Naumanns Wirken im Kaiserreich mit einem überraschenden Exkurs zur 
Bundesrepublik verbindet. In der Bundesrepublik Deutschland seien, so der 
Doyen der DDR-Zeitgeschichtsschreibung, wesentliche Vorstellungen von 
Naumanns nationalsozialen Ideen verwirklicht: Ein reiner Imperialismus, die 
uneingeschränkte Herrschaft des Finanzkapitals sowie die Kapitulation der 
Sozialdemokraten vor einer Bourgeoisie, deren Diktatur verschleiert werde 
durch die »verschwommene Reformideologie Naumanns«. Als Gewährs-
mann seiner Deutung dient Klein kein anderer als Theodor Heuss, der sich als 
Mitglied des Parlamentarischen Rats und erster Bundespräsident immer wie-
der auf Naumann berufen habe.4 In dem die Bundesrepublik Deutschland tra-
genden politischen Grundkonsens erkennt der DDR-Historiker somit einen 
späten Sieg des national-sozialen Pfarrers, der zu Lebzeiten weder die Sozial-
demokratie noch die Mehrheit des Bürgertums für seine Politik zu gewinnen 
vermochte. Auch westdeutsche Historiker haben die Frage nach Naumanns 
Bedeutung für die Bundesrepublik gelegentlich gestreift. So stellte Thomas 
Nipperdey 1992 in seiner Deutschen Geschichte lapidar fest, Naumann werde 
als Politiker des Kaiserreichs, zumal unter Intellektuellen, eher überschätzt 
und sei zudem über seinen Schüler Heuss »zu einer Art ‚Mythos‘ gewor-
den«.5

Theodor Heuss und der Naumann-Mythos: Die Frage nach diesem Zusam-
menhang drängt sich nicht nur jedem auf, der sich wissenschaftlich mit Nau-
mann beschäftigt. Sie führt auch, wie der folgende Beitrag zu zeigen ver-
sucht, auf verschlungenen Wegen auf Spuren jener vielfältigen Legitima-
tionsgeschichten der jungen Bundesrepublik, die bis heute auf kontroverse 

3

Schnorr: Liberalismus zwischen 19. und 20. Jahrhundert. Reformulierung liberaler politi-
scher Theorie in Deutschland und England am Beispiel von Friedrich Naumann und 
Leonard T. Hobhouse. Baden-Baden 1990; Olaf Lewerenz: Zwischen Reich Gottes und 
Weltreich. Friedrich Naumann in seiner Frankfurter Zeit. Sinzheim 1994; Marcus Llanque: 
Friedrich Naumann und das Problem des nationalen Sozialliberalismus. In: Richard Faber 
(Hrsg.): Liberalismus in Geschichte und Gegenwart. Würzburg 2000, S. 131-149; die Bei-
träge in Rüdiger vom Bruch (Hrsg.): Friedrich Naumann in seiner Zeit. Berlin/New York 
2000; Inho Na: Sozialreform oder Revolution. Gesellschaftspolitische Zukunftsvorstellun-
gen im Naumann-Kreis 1890-1903/04. Marburg 2003, sowie die Beiträge von Philippe 
Alexandre, Jürgen Frölich, Wolfgang Hardtwig, Christian Mack und Christhard Schrenk in 
diesem Heft.

4 Fritz Klein: Deutschland von 1897/98 bis 1917. Berlin 1961, S. 98; die Passage hat Klein 
wörtlich in alle späteren Auflagen übernommen, vgl. 41977, S. 101, 51986, S. 84f, Zit. S. 85.

5 Thomas Nipperdey: Deutsche Geschichte 1866-1918. Bd. 2: Machtstaat vor der Demokra-
tie. München 1992, S. 531.  

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9 - am 19.01.2026, 22:27:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


115

und politisch durchaus folgenreiche Weise fortgesponnen werden.6 In dieser 
Perspektive stellt sich die Frage nach den Nachwirkungen Friedrich Nau-
manns jedenfalls nicht nur akademisch. Methodisch lässt sie sich nach 
immerhin bald einem Jahrhundert Naumann-Forschung und der neuerdings 
intensiven Erschließung der Korrespondenz von Heuss7 auf einer breiten 
Basis von Quellen und unter einer Vielzahl möglicher Perspektiven disku-
tieren. 
Übereinstimmung besteht dahingehend, dass Theodor Heuss bei der Rezep-
tion und Aneignung von Naumanns politischem und publizistischem Wirken 
bis ins späte 20. Jahrhundert hinein eine zentrale Rolle gespielt hat. Diese 
Rolle wurde in der Forschung keineswegs nur positiv gesehen: Heuss habe 
»die Erinnerung an Naumann kanalisiert, monopolisiert, sakralisiert und 
säkularisiert«, lautet das Urteil Ursula Kreys.8 Doch wirft auch dieser Befund 
Fragen auf. Wie konnte unter den zahlreichen wortgewaltigen Anhängern des 
national-sozialen Politikers gerade Heuss zu seinem autoritativen Interpreten 
werden? Welches Naumann-Bild hat er über die Epochenschwelle von 1945 
hinweg in die Nachkriegszeit und in die Gründungsperiode der Bundesrepu-
blik hinein transportiert? Welchen Wandlungen war dieses Bild unterworfen? 
Welche Funktion hat der Rekurs auf Naumann in der Gründungsphase der 
Bundesrepublik und in der Ära Adenauer erfüllt? Und schließlich: Wie ging 
es im Jahrzehnt nach dem Tod von Theodor Heuss mit der liberalen Nau-
mann-Rezeption weiter?

6 Vgl. Jens Hacke: Die Bundesrepublik als Idee. Zur Legitimationsbedürftigkeit politischer 
Ordnung. Hamburg 2009. Thomas Hertfelder/Andreas Rödder (Hrsg.): Modell Deutsch-
land. Erfolgsgeschichte oder Illusion? Göttingen 2007; Edgar Wolfrum: Die geglückte 
Demokratie. Geschichte der Bundesrepublik Deutschland von den Anfängen bis zur Gegen-
wart. Stuttgart 2006, S. 11-19.

7 Theodor Heuss: Aufbruch im Kaiserreich. Briefe 1892-1917, hrsg. v. Frieder Günther, Mün-
chen 2009; Theodor Heuss: Bürger der Weimarer Republik. Briefe 1918-1933, hrsg. 
v. Michael Dorrmann, München 2008; Theodor Heuss: In der Defensive. Briefe 1933-1945, 
hrsg. v. Elke Seefried, München 2009; Theodor Heuss: Erzieher zur Demokratie. Briefe 
1945-1949, hrsg. v. Ernst Wolfgang Becker, München 2007; Theodor Heuss: Hochverehrter 
Herr Bundespräsident! Der Briefwechsel mit der Bevölkerung, hrsg. v. Wolfram Werner, 
Berlin/New York 2010. Drei weitere Bände zur Bundespräsidialzeit sowie zum Altbundes-
präsidenten sind in Arbeit.

8 Ursula Krey: Demokratie durch Opposition: Der Naumann-Kreis und die Intellektuellen. In: 
Gangolf Hübinger/Thomas Hertfelder (Hrsg.): Kritik und Mandat. Intellektuelle in der deut-
schen Politik. Stuttgart 2000, S. 71-92, hier S. 73. Vgl. demgegenüber die positive Sicht in 
den Skizzen von Klaus Scholder: Friedrich Naumann, Theodor Heuss und die deutsche 
Demokratie. In: Liberal 26 (1984), S. 79-85 sowie Barthold C. Witte: Theodor Heuss und 
Friedrich Naumanns Nachleben in der Bundesrepublik. In: Vom Bruch, Naumann (wie 
Anm. 3), S. 361-367. 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9 - am 19.01.2026, 22:27:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


116

1. Vom Schüler zum autoritativen Interpreten: Theodor Heuss und Fried-
rich Naumann

Als der 22jährige Theodor Heuss 1907 um die Hand der Professorentochter 
Elly Knapp anhielt, bat er seinen Arbeitgeber Friedrich Naumann, bei dessen 
Wochenschrift »Die Hilfe« Heuss als Redakteur tätig war, um dessen Zustim-
mung.9 Was wie ein Relikt aus vormodernen Zeiten anmutet, trifft ins Zen-
trum des Verhältnisses zwischen den beiden liberalen Politikern. Für Heuss 
war Naumann im Jahrzehnt vor dem Ausbruch des Ersten Weltkriegs weit 
mehr als nur Redaktionschef und politischer Mentor geworden. Er sah in Nau-
mann eine Art Ersatzvater, der bei allen lebenswichtigen Weichenstellungen 
im Spiel war: Von der Wahl des Studienorts10 über die Berufswahl11 bis hin 
zur Wahl der Ehepartnerin12. 
Auf den Namen Friedrich Naumann war Heuss bereits als Schüler im Kreis 
seiner Familie gestoßen. Dort war dem Vierzehnjährigen die »Hilfe« in die 
Hände gefallen, die der politisierende Vater, ein Anhänger Eugen Richters 
und der württembergischen Demokraten, in den späten 1890er Jahren abon-
niert hatte. Die Idee, sich den Sozialdemokraten anzuschließen, verwarf der 
Gymnasiast alsbald, nachdem er den nationalsozialen Pfarrer bei einer Rede 
in Heilbronn erlebt hatte und immer mehr in den Bann von Naumanns Schrif-
ten gezogen wurde.13 In Bezug auf den Vater bot das Auftreten Naumanns 
eine doppelte Chance: Einerseits war Naumanns Programmatik durchaus 
nicht un- oder antibürgerlich, manches ließ sich mit der politischen Vorstel-
lungswelt des Vaters Louis Heuss verbinden.14 Andererseits bot die Begeg-
nung mit Naumann dem jungen Heuss die Chance der Abgrenzung vom poli-
tischen Weltbild eines Eugen Richter, den Louis Heuss verehrte, Naumann 
hingegen für seinen dogmatisch erstarrten Liberalismus kritisierte. Dabei 
markierte wohl weniger Naumanns sozialpolitischer Impetus als vielmehr 
sein vehementes Eintreten für den Imperialismus Wilhelms II. die entschei-

9 Heuss an Naumann, 20.7.1907. In: Heuss, Aufbruch (wie Anm. 7), Nr. 67, S. 222-224. 
10 Seinen Lebenserinnerungen zufolge überredeten ihn die beiden Naumannianer Georg Hoh-

mann und Eugen Katz zum Studium bei dem Münchner Nationalökonomen und Naumann-
Anhänger Lujo Brentano, vgl. Theodor Heuss: Vorspiele des Lebens. Tübingen 1953, 
S. 216.

11 Heuss nahm noch vor Abschluss seiner Promotion Naumanns Angebot an, in Berlin in die 
Redaktion der »Hilfe« einzutreten, vgl. Naumann an Heuss, 12.3.1905, Stiftung Bundesprä-
sident-Theodor-Heuss-Haus (hinfort SBTH), NL Heuss, A: 14/193 (= Deutsches Literatur-
archiv Marbach [hinfort DLA], vgl. auch Heuss, Vorspiele (wie Anm. 10), S. 300f.

12 Heuss lernte seine spätere Frau Elly Knapp 1905 im Hause Naumann kennen. Vgl. hierzu 
auch Theodor Heuss/Elly Knapp: So bist Du mir Heimat geworden. Eine Liebesgeschichte 
in Briefen aus dem Anfang des Jahrhunderts, hrsg. v. Hermann Rudolph, Stuttgart 1986.

13 Vgl. Heuss an Eberhard Goes, 26.11.1901. In: Heuss, Aufbruch (wie Anm. 7), Nr. 7, S. 84-
89; Vorspiele, S. 184-191, 196f.

14 So z.B. die Sensibilität für soziale Not, die offenbar auch Louis Heuss eigen war, vgl. Heuss, 
Vorspiele (wie Anm. 10), S. 63f. 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9 - am 19.01.2026, 22:27:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


117

dende Differenz zum Vater.15 Über die Identifikation mit Naumann konnte 
der junge Heuss somit sein rebellisches Element ausleben, ohne die vom fami-
liären Sozialmilieu gesteckten Grenzen zu verlassen oder die Welt des kind-
lich bewunderten Vaters in Bausch und Bogen vernichten zu müssen.16 Dies 
galt auch über den frühen Tod des Vaters im Mai 1903 hinaus.
Bereits zu Naumanns Lebzeiten machte Heuss aus seiner Bewunderung für 
seinen Lehrer keinen Hehl. Er gratulierte ihm zur Ehrenpromotion,17 lobte in 
Rezensionen seine Schriften18 und wurde nicht müde, ihn in seiner Korre-
spondenz zu preisen und notfalls zu verteidigen.19 Als Naumann 1907 auf 
Grund des unermüdlichen Einsatzes seines Wahlhelfers Heuss seinen Einzug 
in den Deutschen Reichstag feiern konnte, gewann die Beziehung zwischen 
Heuss und Naumann an emotionaler Intensität.20 Zudem schloss Naumann 
nicht nur seinen jungen Redakteur, mit dem er nahezu täglich zu tun hatte,21

ins Herz, sondern auch dessen Verlobte Elly Knapp, der er Briefe und Zeich-
nungen schickte.22 In diesen Jahren, zwischen 1905 und 1912, wurde Nau-
mann für Heuss zum Protektor, Mentor und – wie er es selbst ausdrückte – 
»geistigem Vater«23; umgekehrt beriet Heuss Naumann in politischen und 
publizistischen Fragen.24 Aus der politischen Arbeitsgemeinschaft erwuchs 
eine Freundschaft, die angesichts der Zugehörigkeit der beiden Männer zu 
unterschiedlichen Generationen durchaus ungewöhnlich war.25

15 Vgl. Heuss an Wilhelm Heile, 22.5.1947. In: Heuss, Erzieher (wie Anm. 7), Nr. 87, S. 276. 
Gegenüber Heile bekannte Heuss, dass er das Soziale in seinem Denken nicht erst durch 
Naumann, sondern bereits von seinem Vater vermittelt bekommen habe.

16 Vgl. Heuss an Wilhelm Stapel, 27.5.1946. In: Heuss, Erzieher (wie Anm. 7), Nr. 35, S. 174. 
Heuss spricht hier davon, dass der Weg zu Naumann auch eine Lösung von seiner Familien-
tradition bedeutet habe.

17 Heuss an Naumann, 10.8.1903. In: Heuss, Aufbruch (wie Anm. 7), S. 108.
18 Z.B. Theodor Heuss: Ein »Naumannbuch«. Rezension zu: Heinrich Meyer-Bensey (Hrsg.): 

Naumann-Buch. Eine Auswahl klassischer Stücke aus Friedrich Naumann’s Schriften. Göt-
tingen 1903. In: Neckar-Zeitung Nr. 180 v. 11.8.1903; ders.: Mitteleuropa. Rez. zu: Fried-
rich Naumann: Mitteleuropa. Berlin 1915. In: März Nr. 9 v. 23.10.1915, S. 41-44.

19 Z.B. Heuss an Lulu von Strauß und Torney, 1.10.1903. In: Heuss, Aufbruch (wie Anm. 7), 
Nr. 17, S. 113: »Ich bin gewiß, auch Sie werden nicht ohne innere Bereicherung den Gedan-
ken dieses Mannes nachgehen«; Heuss an Georg Hohmann, 30.10.1906, ebd., Nr. 43 , S, 
177; Heuss an Lulu v. Strauß und Torney, 20.6.1907, 17.9. 1907, ebd., Nr. 72, S. 207, 234; 
an Georg Friedrich Knapp, 25.12.1909, ebd., Nr. 93, S. 287.

20 Vgl. etwa Heuss an Elly Knapp, 7.2.1907, ebd., Nr. 52, S. 192. In einem Brief an Willy 
Andreas spricht Heuss davon, wie aus dem »Gefühl der Abhängigkeit« eine »Freundschaft« 
geworden sei, Heuss an Willy Andreas, 15.6.1911, ebd., Nr. 114, S. 331.

21 Vgl. Heuss an Willy Andreas, 15.6.1911, ebd., Nr. 114, S. 331: »Ich bin fast täglich mit ihm 
zusammen und weiß, wie er arbeitet und was er noch arbeiten will.«

22 Heuss an Elly Knapp, 6.u.7.5.1907, ebd., Nr. 56, S. 200; Elly Heuss-Knapp: Ausblick vom 
Münsterturm. Erinnerungen, Tübingen/Stuttgart 1952, S. 68-74 passim.

23 Heuss an Lujo Brentano, 18.9.1919. In: Heuss, Bürger (wie Anm. 7), Nr. 26, S. 130.
24 Vgl. Heuss an Naumann, 27.10.1910. In: Heuss, Aufbruch (wie Anm. 7), Nr. 106, S. 312-

315; Heuss an Naumann, 15.10.1915, ebd., Nr. 188, S. 464-466.
25 Zwischen 1910 und 1912 gingen Heuss und der um 24 Jahre ältere Naumann im persön-

lichen Verkehr zum vertrauten »Du« über, vgl. Heuss an Naumann, 3.5.1912, ebd., Nr. 130, 
S. 356.

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9 - am 19.01.2026, 22:27:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


118

Über fünfzehn Jahre hin bis in den Ersten Weltkrieg hinein folgte Heuss den 
elastischen politischen Programmen und Zielen Naumanns nahezu ohne Ein-
schränkungen. Gleichviel ob es sich um Naumanns emphatische Bejahung 
des kapitalistischen Industriezeitalters, seinen scharfen Kurs gegen die ostel-
bischen Großagrarier, seine Analyse der ökonomischen Klassenlage, sein 
Eintreten für den Freihandel, seine Option für den imperial ausgreifenden 
Nationalstaat unter Kaiser Wilhelm II. handelte oder um die Demokratisie-
rung des Wahlrechts, die Gewinnung der Arbeiterschaft auf dem Wege bür-
gerlicher Sozialreform und die Öffnung der Linksliberalen zur Sozialdemo-
kratie – in allen politischen Grundsatzfragen der Jahre vor dem Ersten Welt-
krieg erwies sich Heuss als ein treuer Gefolgsmann.26 Als Naumann nach 
Ausbruch des Krieges sein »Mitteleuropa«-Konzept 1915 vorlegte, lobte 
Heuss das Buch emphatisch und regte die Herstellung einer Feldpostausgabe 
an.27 Eine nennenswerte politische Differenz28 wurde erst 1917 über der Frie-
densresolution des Deutschen Reichstages erkennbar, die Naumann im Parla-
ment unterstützt, Heuss hingegen als eine »Entwertung der tauschbaren Faust-
pfänder« mißbilligt hat.29 Auch in der Einschätzung der Grundrechte, wie sie 
unter Naumanns Einfluss 1919 im zweiten Hauptteil der Weimarer Reichsver-
fassung kodifiziert wurden, deutete sich ein Dissens an: Heuss sprach abschät-
zig von einer »Lyrik der Menschen- und Grundrechte«.30 In beiden Fällen lag 
Heuss auf der Linie von Positionen, die Naumann bereits hinter sich gelassen 
hatte, sein Schüler aber offenbar nicht aufzugeben bereit war. Der engen Ver-
bundenheit tat dies keinen Abbruch.31 
In den zahllosen Elogen, die Heuss nach Naumanns Tod verfasst hat, imagi-
nierte er in seinem Lehrer nachgerade den Antitypus des klassischen Wilhel-

26 Vgl. hierzu Jürgen C. Heß: Theodor Heuss vor 1933. Ein Beitrag zur Geschichte des demo-
kratischen Denkens in Deutschland. Stuttgart 1973, S. 21-42; Rainer Burger: Theodor 
Heuss als Journalist. Beobachter und Interpret von vier Epochen deutscher Geschichte. 
Münster 1999, S. 79-101.

27 Heuss an Naumann, 15.10.1915. In: Heuss, Aufbruch (wie Anm. 7), Nr. 188, S. 464-466; 
Heuss: Mitteleuropa. In: März 9, Bd. 4 v. 23.10.1915, S. 41-44.

28 Differenzen in Fragen des Kunstgeschmacks gab es bereits vorher, vgl. Heuss an Willy 
Andreas, 15.6.1911. In: Heuss, Aufbruch (wie Anm.7), Nr. 114, S. 331f. 

29 Heuss an Naumann v. 28.7.1917, Heuss, Aufbruch (wie Anm. 7), Nr. 217, S. 516-518, hier 
S. 517; in seiner Antwort wies Naumann Heuss‘ Einschätzung zurück, ebd., Anm. 8. In 
seiner Naumann-Biographie sah Heuss die Friedensresolution rückblickend differenzierter: 
Heuss, Naumann (1937), S. 508-511.

30 Theodor Heuss: Das Verfassungswerk. In: Deutsche Politik 4/II v. 1.8.1919, S. 132f. Zu 
Naumanns Grundrechtskatalog vgl. Dieter Beese: Staatsbekenntnis und Volkskatechismus – 
Friedrich Naumann und die Weimarer Verfassungsberatungen. In: Traugott Jähnichen 
(Hrsg): Auf dem Weg zum Grundgesetz. Beiträge zum Verfassungsverständnis des neuzeit-
lichen Protestantismus. Münster 1999, S. 55-76.

31 Vgl. bereits Heuss an Willy Andreas, 15.6.1911, Heuss, Aufbruch (wie Anm. 7), Nr. 114, 
S. 331f: »Viele Dinge sehe ich heute anders als er, besonders in den künstlerischen Dingen, 
aber ich kann eigentlich nicht sagen, daß Naumann, seit ich seine Grenzen eher beurteilen 
kann, für mich kleiner geworden ist. [...] Meine Meinungen über ihn stammen aus der 
genauen Kenntnis der menschlichen, familiären, geistigen Hintergründe.«

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9 - am 19.01.2026, 22:27:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


119

miners: diskursiv statt autoritär, feinfühlig statt herzlos, intellektuell beweg-
lich statt dogmatisch erstarrt, progressiv statt konservativ.32 Nicht in allem, 
aber in vielem erschien ihm Naumann offenbar anders als der eigene, als auto-
ritär und schwierig empfundene Vater. Diese Beziehung bildete den Kern 
jenes metapolitischen Naumann-Bildes, das Heuss noch zu Naumanns Leb-
zeiten verinnerlicht und später auf vielfache Weise tradiert hat. Naumanns 
überraschender Tod am 24. August 1919 bedeutete für Heuss und seine Frau 
somit eine harte Zäsur: »Naumanns Tod hat uns beide des geistigen Vaters 
beraubt [...]. Unsere Sorge ist jetzt die Weiterführung seines Werkes«, schrieb 
er am 18. September 1919 an seinen Doktorvater Lujo Brentano. 33 Was aber 
konnte die Weiterführung des Werkes unter völlig geänderten politischen 
Rahmenbedingungen heißen? 
Zunächst und vor allem hielt Heuss nach Naumanns Tod an Grundüberzeu-
gungen fest, die er während seiner Lehrjahre im Naumann-Kreis gewonnen 
hatte.34 Dazu gehörte erstens der Glaube an die nationale Demokratie als die 
dem Industriezeitalter angemessene Form politischer Herrschaft. Wie Nau-
mann konzipierte Heuss die Demokratie nicht als ahistorische Verfassungs-
norm, sondern funktional als diejenige Herrschaft, in der die divergierenden 
gesellschaftlichen Interessen zum Ausgleich kommen. Den Prüfstein hierfür 
sah Heuss in der von ihm aufmerksam verfolgten Entwicklung der Sozialde-
mokratie, die seinem Urteil zufolge bereits während des späten Kaiserreichs 
über ihre zunehmende Einbindung in parlamentarisch-demokratische Proze-
duren aus ihrer intransigenten Oppositionshaltung gegenüber dem Staat her-
ausgefunden hatte. In dem Maß, in dem die Demokratie gesellschaftliche 
Kräfte zu integrieren und die Bürger für den Staat zu gewinnen vermochte, 
sollte sie, so der Naumannianer Heuss, der Steigerung nationaler Macht und 
Wohlfahrt zugute kommen: Für Naumann wie für Heuss waren Demokratie 
und Nation zwei eng miteinander verwobende Konzepte. 
Zweitens war Heuss mit dem späten Naumann davon überzeugt, dass in der 
Gewährung individueller Freiheit die Voraussetzung für die Entfaltung der 
ökonomischen und kulturellen Ressourcen der Nation liege. So hat der histo-
risch informierte Nationalökonom Heuss immer wieder darauf hingewiesen, 
dass die Industrialisierung im 19. Jahrhundert unter den Bedingungen des sich 
entfaltenden Kapitalismus weite Kreise der Bevölkerung aus dem Elend des 
vorindustriellen Pauperismus herausgeführt und ein Mindestmaß an materiel-
lem Wohlstand ermöglicht habe. Individuelle Ressourcen wie Wissen, Talent, 

32 Vgl. mit anderer Akzentsetzung Martin Doerry: Übergangsmenschen. Die Mentalität der 
Wilhelminer und die Krise des Kaiserreichs. Weinheim/München 1986. 

33 Heuss an Lujo Brentano, 18.9.1919. In: Heuss, Bürger (wie Anm. 7), Nr. 26, S. 130; vgl. 
auch Rundschreiben an die Leser der Hilfe, 12.4.1933. In: Heuss, Defensive (wie Anm. 7), 
Nr.11, S. 134f.

34 Vgl. hierzu wie zum folgenden Heß, Heuss (wie Anm. 26); sowie zu Naumann die in 
Anm. 3 genannte Literatur. 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9 - am 19.01.2026, 22:27:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


120

Kreativität, Fleiß, Wagemut und Leistung galt es so zu organisieren, dass der 
Primat der persönlichen Verantwortung erkennbar blieb. 
Die Grenzen, die dem liberalen Prinzip der freien individuellen Entfaltung 
gegenüber zu setzten waren, hat Heuss vielleicht weniger scharf gesehen als 
der in Organisationen und Strukturen denkende Naumann, aber er hat sie 
gesehen – eine dritte Gemeinsamkeit. Diese Grenzen lagen für beide vor 
allem im kulturprotestantischen Ideal der autonomen Persönlichkeit begrün-
det, auf deren Schutz es den Naumannianern im Zeitalter der »Masse« und 
»Maschine« entscheidend ankam, und zwar in der ökonomischen wie in der 
kulturellen Sphäre. Gleichviel ob es um das Elend der Heimarbeiter, die patri-
archalische Betriebsverfassung im Wilhelminischen Kaiserreich oder um die 
Ausnutzung von Marktübermacht bei Lohnverhandlungen ging, setzten Nau-
mann und Heuss, inspiriert durch den liberalen Gewerkschaftstheoretiker 
Lujo Brentano, auf die kollektive Organisation von Interessen und deren gere-
gelten Ausgleich, darin lag der Kern ihres sozialen Liberalismus.35 Zwar hatte 
dabei das Prinzip der Selbsthilfe, etwa in Form von Genossenschaften, 
Gewerkschaften und betrieblicher Mitbestimmung, Vorrang vor staatlichen 
Maßnahmen, doch unterlag auch staatliche Sozialpolitik, solange sie dem 
Volkswohl diente und der Entfaltung von Produktivität und Kreativität nicht 
im Wege stand, keinem Anathema.36 Wenn Heuss später die übermäßige 
Aktivität des modernen Interventionsstaats beklagte, so tat er dies bezeich-
nenderweise vor allem aus Sorge um den Staat.37 
Denn er war viertens in der Nachfolge Naumanns ein liberaler Etatist: Ihm 
galt der Staat nicht nur als ein notwendiges Übel, dessen Funktion sich in der 
Gewährleistung von Sicherheit und Ordnung erschöpfen würde; der Staat war 
mehr als nur eine Sozialagentur unter vielen. Explizit an Hegel anknüpfend 
sah Heuss im Staat einen historisch gewachsenen Träger von Vernunft und 
Würde, den Garanten der guten Ordnung, den entscheidenden Agenten des 
politischen Interessenausgleichs und die höchste institutionelle Verkörperung 
der Nation.38 Anders als die Altvorderen des Frühliberalismus und anders 

35 Vgl. hierzu Hans-Georg Fleck: Sozialliberalismus und Gewerkschaftsbewegung. Die 
Hirsch-Dunckerschen Gewerkvereine 1868-1914. Köln 1994; zum sozialen Liberalismus 
bei Heuss auch die knappe Charakteristik bei Ralf Dahrendorf: Theodor Heuss. Zur geisti-
gen Gestalt des Politikers und Publizisten. In: Ders./Martin Vogt (Hrsg.): Theodor Heuss. 
Politiker und Publizist. Tübingen 1984, S. 13-20, hier S. 14-16.

36 Vgl. Friedrich Naumann: Neudeutsche Wirtschaftspolitik. In: Ders.: Werke. Politische 
Schriften, hrsg. v. Theodor Schieder, Bd.3: Schriften zur Wirtschafts- und Gesellschaftspo-
litik, bearb. v. Wolfgang Mommsen, Köln/Opladen 1964, S. 71-534, hier S. 496-503; Heß, 
Heuss (wie Anm. 26), S. 132-140.

37 Heuss: Ansprache anlässlich der Hundertjahrfeier der Hüttenwerke Ruhrort-Meiderich am 
4.11.1952, Ms. SBTH Nl Heuss 8/79 (= DLA), S. 8.

38 Selbst die Erfahrung der NS-Herrschaft vermochte diese Staatsauffassung nicht zu erschüt-
tern, vgl. Heuss‘ kritische Einlassung zur Staatsbestimmung, wie sie der Herrenchiemseer 
Verfassungsentwurf vorgesehen hatte. In: Der Parlamentarische Rat. Akten und Protokolle 
[hinfort: Parl. Rat]. Bd. 9: Plenum, hrsg. v. Wolfram Werner, München 1996, S. 115f.

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9 - am 19.01.2026, 22:27:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


121

auch als mancher zeitgenössische Linksliberale dachten Naumann und Heuss 
den demokratischen Staat nicht in strikter Gegenüberstellung zur Gesell-
schaft. Ihr demokratisch kontrollierter und liberal eingehegter Staat war viel-
mehr auf vielfache Weise mit der Gesellschaft verflochten. Er soll zwar nicht 
als Unternehmer auftreten, aber er bleibt, so Naumann, »in Wirtschaftssachen 
eine höchst notwendige Kontroll- und Aufsichtsinstanz«39 – auch dies gehörte 
zum sozialen Liberalismus. Weder Naumann noch Heuss vertraten einen lais-
ser-faire-Liberalismus. Zwar hatten beide eine freiheitliche ökonomische 
Ordnung vor Augen, doch war sie nicht der Dreh- und Angelpunkt ihres Den-
kens, sondern hatte sich in das dynamische Beziehungsgefüge zwischen 
Nationalstaat, Gesellschaft und Kultur funktional einzufügen. 
Naumann und noch mehr Heuss hatten erkannt, dass das institutionelle Arran-
gement allein die Demokratie nicht tragen würde, das Gemeinwesen vielmehr 
der Pflege seiner sozialmoralischen Grundlagen bedürfe und der demokrati-
sche Staat auf Ressourcen der Legitimität in besonderer Weise angewiesen 
blieb – ein Gedanke, der eher der republikanischen als der klassisch liberalen 
Theorie zuzurechnen ist.40 Diesem Umstand trugen sie dadurch Rechnung, 
dass sie sich intensiv um die Pflege der politischen Bildung und eines demo-
kratischen Staatsbewusstseins kümmerten – ein fünftes Moment der Konti-
nuität von Naumann zu Heuss. 
Auf einer metapolitischen Ebene verbindet beide sechstens die ausdrückliche 
Anerkennung historisch gegebener Machtkonstellationen, die nach ihrer Auf-
fassung nicht voluntaristisch oder durch gesinnungspolitischen Eifer, sondern 
allein durch die nüchterne Analyse der historischen Situation und die Organi-
sation von politischer Gegenmacht zu ändern war. Naumann wie Heuss haben 
in der Ausformulierung und Begründung ihrer politischen Positionen der 
historischen Reflexion ein hohes Gewicht beigemessen, wenn auch in unter-
schiedlicher Akzentuierung. Mehr als Heuss hatte sich Naumann von den 
historischen Evolutionslehren des 19. Jahrhunderts beeinflussen lassen. Er 
glaubte an einen historischen Fortschritt, der sich in den Zahlenkolonnen des 
Statistischen Jahrbuchs ablesen und in die Zukunft hochrechnen ließ;41 die 
Anerkennung und Antizipation von Modernität im Licht eines unentrinnbaren 
Fortschritts bestimmte sein Denken. Darin unterschied er sich von seinem 
weniger zahlenwütigen Schüler Heuss, der in hohem Maß historisch dachte, 
die Dinge kontemplativer sah und in jeder nur erdenklichen Situation nach 

39 Naumann, Wirtschaftspolitik (wie Anm. 36), S. 488. Vgl. hierzu auch die Einleitung von 
Wolfgang Mommsen. In: Naumann, Werke. Dritter Band (wie Anm. 36), S. XI-XXII.

40 Vgl. Herfried Münkler: Soziomoralische Grundlagen liberaler Gemeinwesen. Überlegun-
gen zum späten Ralf Dahrendorf. In: Mittelweg 36 2/2010, S. 22-37.

41 Naumanns große Programmschriften »Demokratie und Kaisertum«, »Neudeutsche Wirt-
schaftspolitik« sowie »Mitteleuropa« stützten sich entscheidend auf die Auswertung und 
Extrapolation statistischen Materials; die lineare Hochrechnung der Bevölkerungsentwick-
lung im Deutschen Reich bis 1925 gehört zu seinen großen Irrtümern.

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9 - am 19.01.2026, 22:27:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


122

historischen Argumenten und Analogien suchte.42 Auf je eigene Weise muß-
ten beide erfahren, dass ihr exzessiver Umgang mit der Geschichte der Sicher-
heit des Urteils nicht nur zuträglich war.

Auf der Grundlage dieses Fundus an gemeinsamen Überzeugungen hatte sich 
Heuss nach 1919 vorrangig in den von Naumann begründeten oder inspirier-
ten Institutionen engagiert; zu nennen sind hier vornehmlich der Deutsche 
Werkbund, die Deutsche Hochschule für Politik und die Deutsche Demokra-
tische Partei (bzw. Deutschen Staatspartei ab 1930), der Heuss gleich nach 
ihrer Gründung beitrat und deren Reichstagsfraktion er mit Unterbrechungen 
von 1924 bis 1933 angehörte. In einem ganz unmittelbaren Sinn trat Heuss 
das Erbe Naumanns an, als er zu Beginn des Jahres 1933 noch vor der Über-
tragung der Macht an Hitler die Herausgeberschaft von Naumanns Zeitschrift 
»Die Hilfe« übernahm. Nachdem Heuss von 1905 bis 1912 in der »Hilfe« sich 
seine ersten beruflichen Sporen verdient hatte, leitete er nun von Januar 1933 
bis Dezember 1936 als Herausgeber und Chefredakteur unter denkbar schwie-
rigen Umständen das vom Abonnentenschwund gebeutelte Blatt.43 Mehr als 
alles andere macht die Übernahme der von Naumann begründeten Zeitschrift 
zu diesem außerordentlich kritischen Zeitpunkt deutlich, wie sehr Heuss an 
einer Kontinuität des Naumannschen Wirkens gelegen war: »In der ‚Hilfe‘ 
suche ich ja ein Stück Naumannscher Tradition zu erhalten«, schrieb er 1934 
an Karl Barth.44 Sein Interesse für die von Naumann inspirierten Institutionen 
hielt auch über die Zäsuren von 1945 und 1949 hinweg an. So überrascht es 
wenig, dass er 1949 zur Wiedereröffnung der Deutschen Hochschule für Poli-
tik sprach,45 sich weiterhin für die Arbeit des Werkbundes interessierte und 
schließlich 1958 maßgeblich an der Gründung der Friedrich-Naumann-Stif-
tung mitwirkte.46 
Als besonders nachhaltiges Feld der Traditionsbildung erwiesen sich ferner 
die zahlreichen persönlichen und politischen Freundschaften, die im Umfeld 
Naumanns erwachsen waren und die Heuss über Jahrzehnte hin auch dann 
noch pflegte, wenn die früheren Vertrauten in ganz unterschiedlichen politi-

42 Vgl. z.B. die historischen Vergleiche, die Heuss bei der Beurteilung Hitlers in seinem Buch 
»Hitlers Weg« zieht, vgl. Heuss: Hitlers Weg. Eine historisch-politische Studie über den 
Nationalsozialismus. Stuttgart/Berlin/Leipzig 1932, S. 115-118.

43 Vgl. Burger, Heuss (wie Anm. 26), S. 291-313; Jürgen Frölich: «Die Umformung des deut-
schen Seins erlaubt keine passive Resignation». Die Zeitschrift «Die Hilfe» im Nationalso-
zialismus. In: Christoph Studt (Hrsg.): «Diener des Staates» oder «Widerstand zwischen den 
Zeilen»? Die Rolle der Presse im «Dritten Reich». Münster 2007, S. 115-129.

44 Heuss an Karl Barth, 25.5.1934, Heuss, Defensive (wie Anm. 7), Nr. 52, S. 232.
45 Theodor Heuss: Die Menschenrechte in der politischen Bildung. In: Das sozialistische Jahr-

hundert 3/2 (1949), S. 59-69.
46 S. hierzu Monika Faßbender: Die Friedrich-Naumann-Stiftung als Vermächtnis von Theo-

dor Heuss? In: Jahrbuch zur Liberalismus-Forschung 20 (2008), S. 113-128 ; dies.: »Auf der 
Grundlage des Liberalismus tätig«. Die Geschichte der Friedrich-Naumann-Stiftung. 
Baden-Baden 2010, S.28-44, sowie unten S. 137ff. 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9 - am 19.01.2026, 22:27:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


123

schen Lagern gelandet waren. Dazu gehörten etwa der Theologe Gottfried 
Traub, der Arzt Georg Hohmann, der Publizist Wilhelm Stapel, der Historiker 
Walter Goetz und der Kunsthistoriker und Diplomat Wilhelm Hausenstein.47

Politische Differenzen spielten denn auch keine Rolle, als sich Heuss nach 
1945 für diese frühen Weggefährten einsetzte, etwa für Stapel und Hausen-
stein.48 Ein Grenzfall war der Stellvertretende Ministerpräsidenten der DDR 
und Vorsitzenden der Ost-CDU, Otto Nuschke, der in jungen Jahren zu Nau-
manns Anhängern gezählt hatte und gegen Ende der Weimarer Zeit Reichsge-
schäftsführer der Deutschen Staatspartei gewesen war. Ihm übersandte Heuss 
im Dezember 1953 in denkbar distanzierter Form den eben erschienenen 
Band seiner Jugenderinnerungen.49 Wer einmal durch die Schule Naumanns 
gegangen war, konnte kein ganz unanständiger Mensch sein – diese Über-
zeugung lag solchen Bemühungen zu Grunde.50

In einer weit verzweigten Publizistik, die mehr als 30 Artikel, Rezensionen, 
Nachrufe, Essays und Bücher über Naumann umfasste, versicherte sich Heuss 
ein Leben lang seiner politischen Herkunft.51 Allen diesen Arbeiten liegt die 

47 Mit allen genannten Personen pflegte Heuss langjährige Korrespondenzen, die zum Teil in 
Heuss‘ Nachlaß BA N 1221, vor allem aber in den Nachlässen der jeweiligen Empfänger zu 
finden sind. Eine Auswahl der wichtigsten Schreiben von Heuss dokumentiert die Stuttgar-
ter Ausgabe. Zu Goetz, Hausenstein und Stapel vgl. auch deren Würdigungen in Hans Bott/
Hermann Leins (Hrsg.): Begegnungen mit Theodor Heuss. Tübingen 1954, S. 33-38, 274-
280, 242-244 mit den jeweiligen Referenzen vor Naumann.

48 Vgl. im Zusammenhang mit Stapels Entlassung Heuss an Berthold Mitte, 13.8.1946, Heuss, 
Erzieher (wie Anm. 7), Nr. 44; Ulrich Lappenküper: Wilhelm Hausenstein – Adenauers 
erster Missionschef in Paris. In: Vierteljahrshefte für Zeitgeschichte 43 (1995), S. 635-678; 
Hausenstein hatte 1919 Naumann einen bedeutenden Nachruf gewidmet, vgl. Wilhelm Hau-
senstein: Friedrich Naumann in seiner Zeit. In: Der Neue Merkur 3 (1919/20), S. 420-434. 
Auch im Zusammenhang mit einer Diffamierung von Walter Goetz schaltete sich Heuss ein, 
vgl. Heuss an Ernst Mosich, 24.5.1947, Heuss, Erzieher (wie Anm. 7), Nr. 88.

49 Heuss an Otto Nuschke, 15.12.1953, BA N 1221, 172; Heuss hat die wenigen Zeilen des 
Briefes zwar diktiert, aber durch einen Mitarbeiter des Präsidialamts unterschreiben lassen; 
vgl. auch Heuss, Vorspiele, S. 215.

50 Vgl. hierzu unten S. 127.   
51 Theodor Heuss: Ein »Naumannbuch«. In: Neckar-Zeitung Nr. 170 v. 24.7.1903, S. 1f; 

Ders.: Ein Buch über Naumann. In: Neckar-Zeitung Nr. 299 v. 21.12.1904, S. 1f; Ders.: 
Anti Naumann (Rezension zu: Heinrich Jaeger: Anti Naumann. Das ungleiche, aber 
gerechte Wahlrecht der Zukunft. Aachen 1909). In: Die Hilfe Nr. 38 v. 19.9.1909, S. 598f; 
Ders.: Friedrich Naumann. (Zu seinem 50. Geburtstag). In: Berliner Börsen-Courier, 
25.3.1910; Ders.: Friedrich Naumann als Schriftsteller. In: Der Bücherwurm. November 
1911, S. 37-39; Ders.: Naumann und die Weingärtner. In: Neckar-Zeitung Nr. 298 v. 
20.12.1911; Ders.: Naumanns Sieg. In: Neckar-Zeitung Nr. 141 v. 20.6.1913; Ders.: Fried-
rich Naumann zum Gedächtnis (1919). In: Dahrendorf/Vogt (wie Anm. 35), S. 108-119; 
Ders.: Friedrich Naumann als Persönlichkeit. In: Neue Hamburger Zeitung, 25.8.1919; 
Ders.: Naumann. In: Vossische Zeitung, 26.8.1919; Ders.: Naumann als politischer Päd-
agoge. In: Die Hilfe Nr. 16 v. 15.8.1923, S. 288f; Ders: Friedrich Naumanns Verhältnis zur 
Kunst. In: Die Hilfe Nr. 16 v. 15.8.1924, S. 271-275; Anon. [T. Heuss]: Ein Friedrich-Nau-
mann-Haus. In: Die Hilfe Nr. 11 v. 1.6.1927, S. 286f; Ders.: Max Liebermann und Friedrich 
Naumann. In: Die Hilfe Nr. 14 v. 15.7.1927; Ders.: Friedrich Naumann. In: Ders.: Führer 
aus deutscher Not. Fünf politische Porträts. Berlin 1927, S. 7-45 (Neudruck u.d.Titel: Das 
war Friedrich Naumann. München 1974); Ders.: Friedrich Naumann und das Beamtenpro-
blem. In: Beamtenbund 13, 1929, Nr. 5 [1929]; Ders: Von den Nationalsozialen zu den 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9 - am 19.01.2026, 22:27:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


124

Überzeugung zu Grunde, dass Naumann trotz mangelnder politischer Erfolge 
eine überragende Figur der jüngeren deutschen Geschichte gewesen sei. Aus 
den zahlreichen kleineren Gelegenheitsarbeiten und publizierten Gedenkvor-
trägen ragt als Solitär die Naumann-Biographie aus dem Jahr 1937 mit ihrer 
Neuauflage von 1949 hervor, die bis heute in der Forschung als Referenzwerk 
herangezogen wird.52 Für die Kanonisierung seines Naumann-Bildes dürfte 
nur sein Naumann-Aufsatz in den »Großen Deutschen« (1957) von vergleich-
barer Wirkung gewesen sein.53 Noch als Altbundespräsident hielt er, nunmehr 
aus der Distanz eines halben Jahrhunderts, vielbeachtete Vorträge über seinen 
Mentor;54 das Vorwort zu der ab 1964 erscheinenden, sechsbändigen Ausgabe 
der Werke Naumanns diktierte er buchstäblich auf dem Sterbebett.55

51

Nationalsozialisten. In: Der Staat seid Ihr! Zeitschrift für deutsche Politik 1 (1931), S. 8; 
Ders.: Friedrich Naumann als Sozialpolitiker. In: Neckarzeitung v. 24. 8.1931, S. 2 (Rezen-
sion zu: Johannes Schneider: Friedrich Naumanns soziale Gedankenwelt, Berlin 1929); 
Ders.: Nationalsozial – nationalsozialistisch. In: Die Hilfe Nr. 5 v. 30.1.1932, S. 111f (Aus-
zug aus »Hitlers Weg); Ders.: Friedrich Naumann und sein Kreis. In: Vom Gestern zum 
Morgen. Eine Gabe für Gertrud Bäumer. Berlin 1933, S. 102-107 (1933a); Ders.: Friedrich 
Naumann. In: Encyclopaedia of the Social Sciences Bd. 9, hrsg. v. Edwin R.A. Seligman u. 
Alvin Johnson, New York 1933, S. 310 (1933b); Ders.: Zur Naumann-Biographie von 
Theodor Heuss. In: Die Hilfe 43 Nr. 23 v. 4.12.1937, S. 515-518 (Abdruck des Vorworts der 
Naumann-Biographie); Heuss, Naumann (1937/1949, wie Anm. 1); Ders.: Tradition und 
neuer Beginn. List – Marx – Naumann. In: Das andere Deutschland 1 Nr. 1 (1946); Ders: 
Friedrich Naumann und die Innere Mission in Frankfurt am Main 1890-1896. Gedächtnis-
rede am 19.11.1950 in der Dreikönigskirche Frankfurt a.M.. In: Zeitwende 22 (1951), 
S. 571-578; Ders.: Friedrich-Naumann-Gedenkrede in der Johanneskirche in Gießen, 
7.6.1952, Ms. SBTH 1221/8 (= BArch); Ders.: Friedrich Naumann. 1860-1919. In: Her-
mann Heimpel/Theodor Heuss/Benno Reifenberg: Die großen Deutschen. Berlin 1957, 
S. 143-155; Ders.: Friedrich Naumanns Erbe. Tübingen 1959; Ders.: Friedrich Naumann 
und die deutsche Demokratie. Wiesbaden 1960; Ders.: Friedrich Naumann und sein Ver-
mächtnis an unsere Zeit. Gedenkrede zum 100. Geburtstag am 25. März 1960 in Heilbronn. 
In: Ruperto-Carola. Mitteilungen der Vereinigung der Freunde der Studentenschaft der Uni-
versität Heidelberg, 27 (1960), S. 34-38; Ders.: Naumann, Friedrich. In: Handwörterbuch 
der Sozialwissenschaften, Bd. 7, hrsg. v. E. v. Beckerath u.a., Stuttgart/Tübingen/Göttingen 
1961, S. 554-556; Ders.: Geleitwort. In: Friedrich Naumann. Werke. Erster Band: Religiöse 
Schriften, hrsg. v. Walter Uhsadel, Köln/Opladen 1964, S. IX; vgl. auch Walter Prinzing: 
Bibliographie der Schriften und Reden von Theodor Heuss und Elly Heuss-Knapp. In: 
Theodor Heuss, hrsg. v. d. Württembergischen Bibliotheksgesellschaft, Stuttgart 1954; 
Alfred Milatz: Friedrich-Naumann-Bibliographie. Düsseldorf 1957.

52 Vgl. Heuss, Naumann (1937/1949, wie Anm. 1). 
53 Vgl. Heuss, Naumann (1957, wie Anm. 51).
54 Vgl. Heuss: Friedrich Naumann und die deutsche Demokratie (wie Anm. 51); ders., Nau-

mann (1960, wie Anm. 51); Friedrich Naumann, Rede in Wiesbaden am 1.3.1961, Ms. 
SBTH N 1221/24 (=BArch).

55 Heuss: Geleitwort. In: Friedrich Naumann. Werke, Erster Band: Religiöse Schriften, hrsg. 
im Auftrag der Friedrich Naumann Stiftung von Walter Uhsadel, Köln/Opladen 1964. 
S. auch unten S. 139. 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9 - am 19.01.2026, 22:27:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


125

2. Ein neuer Naumann? Naumann, Heuss und der Gründungskonsens der 
Bundesrepublik

Als Naumanns Schüler und Mitarbeiter, als Bevollmächtigter seines Nachlas-
ses, als sein Biograph und wortmächtigster Interpret hatte Heuss nach und 
nach Kompetenzen in sich vereinigt, die ihn aus dem Kreis der übrigen Nau-
mann-Schüler herausgehoben und dazu beigetragen haben, dass sein Nau-
mann-Bild im historischen Bewusstsein der Deutschen nach 1945 eine 
gewisse Kanonisierung erfuhr: die Erfahrungsperspektive des Zeitzeugen und 
persönlichen Freundes, die gut gepflegte, über Jahrzehnte anhaltende Vernet-
zung im Naumann-Kreis, das methodische Rüstzeug des wissenschaftlich 
arbeitenden Biographen und schließlich ab 1949 das symbolische Kapital des 
die Nationalgeschichte ex cathedra interpretierenden Bundespräsidenten.56 In 
diesem Licht gewann seine monumentale Naumann-Biographie aus dem Jahr 
1937 in der Nachkriegszeit und in der Bundesrepublik eine zusätzliche 
Beglaubigung dadurch, dass dieses während des Dritten Reiches erarbeitete 
Werk keinerlei Konzessionen an die nationalsozialistische Ideologie enthielt 
und folglich in der Nachkriegszeit neu aufgelegt werden konnte. Spätestens 
mit dem Erscheinen der Naumann-Biographie, die in ihrem umfassenden 
Anspruch, ihrer Materialfülle und in der Durchdringung der Quellen alle bis 
dahin zu Naumann erschienenen Arbeiten in den Schatten stellte,57 war Heuss 
zu einer Autorität in Sachen Naumann geworden – freilich zu einem Zeit-
punkt, als dieser im öffentlichen Bewusstsein weitgehend in Vergessenheit 
geraten war und seine politischen Impulse in der Geschichtspolitik des 
»Dritten Reiches« bestenfalls als verfehlt galten.58 Dies sollte sich nach 1945 
schlagartig ändern, als die Rückbesinnung auf die demokratischen und libera-
len Traditionen Weimars und des Kaiserreichs auf der Tagesordnung stand. 
Mit sicherem geschichtspolitischem Gespür legte Heuss 1949 im Wunder-
lich-Verlag – gegen erhebliche Bedenken des Lektors59 – eine leicht 
gestraffte, im Text geringfügig veränderte Neuauflage seiner Naumann-Bio-

56 Vgl. Thomas Hertfelder: Das symbolische Kapital der Bildung: Theodor Heuss. In: Hübin-
ger/Ders., Kritik (wie Anm. 8), S. 93-112.

57 Vgl. hierzu die Naumann-Bibliographie von Alfred Milatz (wie Anm. 3).
58 S. hierzu Thomas Hertfelder: Von Naumann zu Heuss. Aspekte einer politischen Traditi-

onsbildung (in Vorbereitung).
59 Rainer Wunderlich-Verlag, Dr. Haendle, an Heuss, 8.8.1946, SBTH N 1221/514 (=BA). 

Haendle monierte vor allem jene Passagen, in denen Heuss die Betonung des Machtgedan-
kens, des Nationalismus und des Militarismus bei Naumann herausstellte; diese würden zu 
sehr an den Nationalsozialismus erinnern, als dass sie die Zensur passieren könnten. Heuss 
widersprach mit dem Hinweis auf den wissenschaftlichen Charakter seines Buches und 
intervenierte beim Verleger, Heuss an Haendle, 13.8.1946, Heuss, Erzieher (wie Anm. 7), 
Nr. 45; Heuss an Hermann Leins, 13.8.1946, SBTH N 1221/514 (=BA). 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9 - am 19.01.2026, 22:27:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


126

graphie vor.60 Nicht nur aus Zeitgründen hatte er auf eine Umarbeitung des 
1936 vollendeten Manuskripts verzichtet. Es kam ihm vielmehr darauf an, den 
Eindruck erst gar nicht aufkommen zu lassen, dass die Erstauflage politisch 
kompromittiert sei.61 In der Tat hat Heuss den Aufbau, Duktus und Gedanken-
gang des Werkes nicht verändert, wohl aber einzelne Formulierungen – 
durchaus im Blick auf die Zeitläufte – neu gefasst.62 
In der Erstauflage der Biographie hatte Heuss seinen Mentor ganz in seine 
Zeit gestellt, ihn also strikt historisiert. An keiner Stelle zieht Heuss Parallelen 
zur Gegenwart; das Buch endet mit Naumanns Tod im August 1919, ohne 
einen Ausblick auf die spätere Naumann-Rezeption zu wagen. Demgegenüber 
zeichnet das umfangreiche Nachwort, das Heuss der Neuauflage von 1949 
beigefügt hat, Verbindungslinien zur jüngsten Vergangenheit, die geradezu zu 
einer politischen Neulektüre der Biographie herausfordern. So hob Heuss 
Naumanns erfolgreiches Eintreten für die Sicherung der Rechte der Kirchen 
in der Weimarer Verfassung nachdrücklich hervor – eine Position, der er 
selbst im Parlamentarischen Rat und in bewusster Auseinandersetzung mit 
Naumanns Haltung scharf entgegengetreten war.63 Ferner wies er auf Nau-
manns ausgeprägte Sympathien für Frankreich und auf seine Beschäftigung 
mit dem wachsenden Einfluss der Interventionsmacht USA hin. Diese 
Gesichtspunkte waren neu, sie waren unverkennbar der Gründungssituation 
des Jahres 1949 geschuldet und wurden von Heuss von nun an weiter ver-
folgt.64 Darüber hinaus gab Heuss nach einer über dreißig Jahre währenden 
affirmativen Naumann-Exegese erstmals Kritisches zu Protokoll. So sah er in 
Naumanns Antrag, die Weimarer Verfassung unter einen Revisionsvorbehalt 
zu stellen, einen Fehler, der die europäische Gesamtsituation nicht berück-

60 Eine stark gekürzte amerikanische Ausgabe, die Heuss noch während des Kriegs heraus-
bringen wollte, war nicht mehr zustande gekommen; die entsprechenden Kürzungen finden 
sich in SBTH NL Heuss 5/43 (=DLA); vgl. hierzu den hs. Vermerk von Heuss, datiert auf 
den 31.12.1948, SBTH NL Heuss 4/37 (=DLA).

61 Vgl. das Vorwort zur Neuauflage sowie Heuss an Hermann Leins, 1.1.1949, SBTH N 1221/
514 (=BA).

62 So wurde z.B. aus der Kapitelüberschrift »Der Endkampf im Westen« (1937, S. 542) nun 
»Der Schlußkampf im Westen«, aus dem »todesmüde und tapfer kämpfenden deutschen 
Heer« strich Heuss das »tapfer«, aus der »opferreichen Hingabe der jungen Kommandan-
ten« wurde das »opferreiche« getilgt (1937, S. 558); außerdem kamen notwendige Aktuali-
sierungen hinzu, wenn er den 9. November 1918 nicht mehr als den »dunkelsten Tag 
Deutschlands« sondern den »dunkelsten Tag des Deutschlands seiner Generation« titulierte 
(1937, S. 575); im Schnitt hat Heuss 1-2 Korrekturen pro Seite angebracht. Die für die Neu-
auflage von Hand korrigierten Satzbögen von 1937 finden sich in SBTH, NL Heuss 5/42 
(=DLA).

63 Heuss am 23.11.1948. In: Der Parlamentarische Rat 1948-1949 [hinfort Parl. Rat]. Akten 
und Protokolle. Bd. 5: Ausschuss für Grundsatzfragen, bearb. v. Eberhard Pikart u. Wolfram 
Werner, Boppard 1993, S. 636f, 837.

64 Dies gilt besonders für Naumann als Anwalt der Kirchen in der Weimarer Nationalver-
sammlung sowie seine auf Verständigung ausgerichtete Haltung gegenüber Frankreich, der 
sich Heuss in einem Vortrag an der Sorbonne ausführlich zuwandte, vgl. Heuss, Naumann 
(1960, wie Anm. 51), S. 16f, 32-34.

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9 - am 19.01.2026, 22:27:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


127

sichtigt habe – ein Widerhall von Heuss‘ entschiedenem Einspruch gegen 
Bestrebungen im Parlamentarischen Rat, das Grundgesetz als bloßes Proviso-
rium zu konzipieren.65 Aber auch das Verhältnis von Staat und Gesellschaft, 
das Naumann vor Augen hatte, fand nun nicht mehr Heuss‘ uneingeschränkte 
Billigung. Denn die Naumannsche Idee einer korporativen Selbstorganisation 
der Gesellschaft brachte einen Staatsbegriff hervor, der Heuss zu wenig profi-
liert schien. Hier wird deutlich, dass sich Heuss zu einem noch strammeren 
Etatisten entwickelt hatte als sein Lehrer.66 Dies hing auch mit Heuss’ aus-
geprägtem Verständnis vom Rechtsstaat zusammen, von dem Naumann, wie 
Heuss kritisch vermerkt, weit entfernt war. Hinter Naumanns interventions-
staatlichen Projekten hingegen witterte sein Biograph nun die Gefahr von 
Bürokratisierung und Patronage. Man sieht: Unter dem Eindruck der »deut-
schen Katastrophe« (Friedrich Meinecke) trat der Schüler erstmals ausdrück-
lich aus dem Schatten seines bewunderten Lehrers heraus, um diesem gegen-
über ein deutlich liberaleres Profil zu zeigen. 
Die zentrale These, die Heuss seiner Naumann-Deutung nunmehr zugrunde 
legte, brachte indessen eine metapolitische Überzeugung zum Ausdruck:

»Die Männer, die in ihren Jugend- und werdenden Reifejahren von Naumann 
erfasst und bestimmt wurden, haben sich nach 1918, auch nach 1945 in die ver-
schiedenen politischen Gruppen verteilt – kein einziger, der irgendwann einmal in 
einer wenn auch nur bescheidenen Verantwortung gestanden hatte, ist nach 1933 
in Hitlers Gefolgschaft als aktive Kraft sichtbar geworden.67 [...] Wer von Nau-
mann aus den Weg in das öffentliche Leben fand, war durch einen elementaren 
sittlichen Impuls bestimmt gewesen. Und dies feite ihn gegen eine Bewegung, 
deren Führerschicht auch den ganz primitiven sittlichen Maßstab verwarf, weil sie 
das Spannungsproblem zwischen Ethik und Macht überhaupt nicht empfand.«68

Die Spannung zwischen Ethik und Macht aber war genau jener Kern in Nau-
manns Persönlichkeit, auf den Heuss stets – und mit besonderem Nachdruck 
in seiner Naumann-Biographie – verwiesen hatte. Dass Naumann diese Span-
nung in seinen Urteilen zur Außenpolitik unmissverständlich zugunsten der 
Macht aufzulösen pflegte, irritierte Heuss nicht. Denn er hatte die staats- und 
gesellschaftspolitische Dimension in Naumanns Programm vor Augen: Nau-

65 Vgl. Heuss im Parlamentarischen Rat am 9.9.1949, in: Parl. Rat, Bd. 3: Ausschuss für 
Zuständigkeitsabgrenzung, bearb. v. Wolfram Werner, Boppard 1986. S. 106, jetzt in: 
Theodor Heuss: Vater der Verfassung. Zwei Reden im Parlamentarischen Rat über das 
Grundgesetz, hrsg. u. bearb. v. Ernst Wolfgang Becker, München 2009, S. 49-75.

66 S. Anm. 38.
67 Mit dieser vorsichtigen Formulierung mochte Heuss mindestens einen Grenzfall – den per-

sönlichen Referenten des Reichspressechefs und zugleich Fachprüfer für Presse in der 
Kriegsberichter-Abteilung des Propagandaministeriums, Werner Stephan (1895-1984) – im 
Blick haben.

68 Heuss, Naumann (1949, wie Anm. 1), S. 512. Vgl. dazu auch Heuss im Parlamentarischen 
Rat am 9.9.1949, in: Parl. Rat, Bd. 3 (wie Anm. 65), S. 103.

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9 - am 19.01.2026, 22:27:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


128

manns Idee der »Erhaltung der Persönlichkeit im Zeitalter des Großbetriebs« 
steht gegen die »Vernichtung der Persönlichkeit zum entseelten Massensche-
men«, »Menschenerziehung« gegen »Menschenverbrauch«. Mit diesen 
Dichotomien gelingt es Heuss, seinen Lehrer aus dem Dunstkreis rechter 
Ideologie, in den er während des »Dritten Reichs« gelegentlich geraten war, 
wieder herauszuholen. Mehr noch: Er grenzt ihn überhaupt gegen die totalitä-
ren Systeme der Zeit ab und suchte sein Werk für die in der Nachkriegszeit 
anhebende kulturkritische Debatte um das industrielle System, die Massenge-
sellschaft und das »technische Zeitalter« fruchtbar zu machen.69 Politisch 
gesehen stand Naumann fortan für jenen Minimalkonsens, der die demokrati-
schen Parteien der Gründerjahre der Bundesrepublik verbunden hat. Insofern 
war es von einiger Symbolkraft, wenn Heuss das Vorwort zur Neuauflage sei-
nes Buches auf Mai 1949 datierte: Im Licht der von ihm nun formulierten 
Deutung sollte Naumann nicht mehr – wie noch in der Erstauflage der Biogra-
phie – als eine historische Figur aus einer fernen Vergangenheit erscheinen, 
sondern in die Ahnenreihe der eben zu gründenden demokratischen Republik 
aufrücken. 
Indem Heuss Naumann in die Ahnengalerie der jungen Bundesrepublik ein-
reihte, entsprach er einer Tendenz, die sich bereits bei der Verfassungsgebung 
und Regierungsbildung abgezeichnet hatte. Im Parlamentarischen Rat wurde 
Naumann nämlich nicht nur von Liberalen wie Dehler und Heuss aufgerufen, 
sondern auch von Sozialdemokraten, christlichen Demokraten und Abgeord-
neten der Deutschen Partei. So brachte Thomas Dehler Naumanns Idee, die 
Weimarer Verfassung unter Revisionsvorbehalt zu stellen, in Erinnerung, 
während der Sozialdemokrat Georg August Zinn Naumanns Ausweitung der 
Grundrechte zu Gruppen- und Gemeinschaftsrechten zur Diskussion stellte 
und ihr aber attestierte, dass die Zeit dafür »nicht reif« sei.70 Gleichwohl 
bezog sich Zinn erneut auf Naumanns Grundrechtsverständnis, als er eine ver-
fassungsmäßige, allerdings außerhalb des Grundrechtskatalogs vorzuneh-
mende Normierung der Wirtschaftsordnung vorschlug.71 Auch Heuss hatte im 
Parlamentarischen Rat nachdrücklich für einen beschränkten, dafür juristisch 
verbindlichen und einklagbaren Katalog von Grundrechten plädiert. Dies ent-
sprach zwar keineswegs Naumanns »Versuch volksverständlicher Grund-
rechte« vom Frühjahr 1919, doch teilte Heuss deren integrative Intention. 

69 Vgl. Hacke, Bundesrepublik (wie Anm. 6), S. 17-24, 60-65.
70 Vgl. Dehler am 13.10.1948. In: Der Parlamentarische Rat, Bd. 13/I: Ausschuss für Organi-

sation des Bundes/Ausschuss für Verfassungsgerichtshof und Rechtspflege, bearb. v. Edgar 
Büttner u. Michael Wettengel, München 2002, S. 543; Zinn am 21.9.1948. In: Parl. Rat, 
Bd. 5 (wie Anm. 63), S. 34, 36 (Zit.).

71 Vgl. Zinn am 21.9.1948. In: Parl. Rat, Bd. 5 (wie Anm. 63), S. 49; Heuss im Parlamentari-
schen Rat am 9.9.1948. In: Der Parlamentarische Rat 1948-1949. Reden und Protokolle 
[hinfort: Parl. Rat]. Bd. 9: Plenum, bearb. v. Wolfram Werner, München 1996 S. 114-116 
(mit Bezug auf Naumann).

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9 - am 19.01.2026, 22:27:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


129

Denn die Naumannsche Idee, einen tief in die Gesellschafts- und Wirtschafts-
ordnung hineinwirkenden politischen und moralischen Common Sense zu 
ermöglichen, hielt Heuss für richtig, nur waren für ihn die Grundrechte nicht 
der geeignete Ort dafür.72 Dass die neue Verfassung eine verständliche, dem 
Bürger zugängliche Formulierung erhalten sollte, wurde im Parlamentari-
schen Rat wiederholt und unter Berufung auf Naumann gefordert, etwa von 
Otto Suhr (SPD) und Wilhelm Heile (DP).73 In der vorletzten Sitzung des Ple-
nums ergriff schließlich Heinrich von Brentano (CDU) die Gelegenheit, 
gegen Heuss‘ Plädoyer für das Verhältniswahlrecht Friedrich Naumann ins 
Feld zu führen, der 1919 entschieden für das Mehrheitswahlrecht eingetreten 
war.74 Heuss suchte diesen Schachzug mit Humor zu parieren, konnte in der 
Sache aber wenig dagegenhalten, zumal er selbst in der Weimarer Zeit das 
Mehrheitswahlrecht befürwortet hatte.75

Naumann also war, zumindest unter den historisch informierten Mitgliedern 
des Parlamentarischen Rats, verfassungsgeschichtlich zu einer Referenzfigur 
geworden, auf die sich die Vertreter nahezu aller Parteien beziehen konnten. 
Im Prozess der Gründung der Bundesrepublik kam sein Name ein weiteres 
Mal an entscheidender Stelle ins Gespräch, als die CDU/CSU-Fraktion am 1. 
September 1949 über die anstehenden Verhandlungen zur Regierungsbildung 
und über Heuss als Kandidaten für das Präsidentenamt beriet. Im Verlauf der 
lebhaft geführten Diskussion kamen die teils erheblichen Vorbehalte, die die 
Abgeordneten gegenüber Heuss hegten, deutlich zur Sprache. Als problema-
tisch wurden insbesondere Heuss Überzeugungen zur Kirchenpolitik, zum 
Föderalismus und zur Sozialordnung angesehen, wobei man sich nicht ganz 
einig war, wie Heuss politisch einzuordnen sei. Konrad Adenauer suchte zu 
beschwichtigen, indem er Heuss als einen »Liberalen alten Schlages« emp-
fahl, und erntete damit prompt Protest (»Das ist schlimm!«).76 Auch Jakob 
Kaisers Einschätzung, Heuss sei kein Liberaler, sondern Demokrat, half nicht 
wirklich weiter, bis die Debatte in einem Zwischenruf des CSU-Abgeordne-
ten Aloys Lenz gipfelte, der Heuss kurz und bündig zum »Manchester-
Mann« stempelte. August Dresbach konterte: »Er stammt aus der Schule 

72 Vgl. Heuss, Menschenrechte (wie Anm. 45), S. 66, wo er Naumanns Grundrechtsinitiative 
als »geistesgeschichtlich unerhört bedeutsam« bewertete und mehrfach auf Naumann 
zurückkam; ferner Heuss im Plenum des Parl. Rates am 9.9.1948, wie Anm. 71.

73 Suhr am 12.10.1948, Parl. Rat, Bd. 5 (wie Anm. 63), S. 245f, Zit. S. 246. Heile sprach aus-
drücklich von seinem »alten und verehrten Lehrmeister Naumann«, vgl. Parl. Rat, Bd. V 
(wie Anm. 63), S. 38f.

74 Brentano am 10.5.1949. In: Parl. Rat, Bd. 9 (wie Anm. 71), S. 690.
75 »Das ist die beste Pointe, die ich euch geschenkt habe. Wenn ich sie nicht geschrieben hätte, 

wüßtet ihr das nicht«, ebd. S. 690. Vgl. Heuss am 9.9.1948, ebd., S. 110, sowie Heuss, Nau-
mann (1937, wie Anm. 1), S. 608f; Heuss: Staat und Volk. Betrachtungen über Wirtschaft, 
Politik und Kultur. Berlin 1926, S. 157f; Theodor Heuss: Wahlrechtspolitik. In: Der Deut-
sche Volkwirt v. 4. 10. 1929, S. 17-20, Zit. S. 19; Heß, Heuss (wie Anm. 26), S. 106-109.

76 Auftakt zur Ära Adenauer. Koalitionsverhandlungen u. Regierungsbildung 1949, bearb. von 
Udo Wengst, Düsseldorf 1985, S. 189.

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9 - am 19.01.2026, 22:27:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


130

Naumann. [...] Vom Standpunkt des sozialpolitischen Denkens scheint mir 
Heuss akzeptabel zu sein.«77 Dies brachte eine gewisse Beruhigung. Nau-
mann stand in dieser Situation also für eine sozialpolitische Linie jenseits des 
klassischen Liberalismus, mit der man auch seinen Schüler Heuss identifi-
zierte und die ihn für die CDU/CSU am Ende nach dieser Seite hin akzepta-
bel machte.78 
Dass Dresbach mit seiner Einschätzung nicht ganz falsch lag, hatte Heuss 
bereits auf dem Heppenheimer Gründungsparteitag der FDP am 12. Dezem-
ber 1948 bewiesen. Dort hatte er angesichts der herrschenden sozialen Not 
moniert, die Liberalen hätten ihre sozialpolitische Ausgangszeit vergessen. 
Zugleich versuchte er, den Delegierten in einer historischen Lektion die Rich-
tung zu weisen, indem er ihnen nacheinander Hermann Schultze-Delitzsch als 
Vorkämpfer der genossenschaftlichen Selbstorganisation, Lujo Brentano als 
liberalen Theoretiker des Gewerkschaftsgedankens, des freien Tarifvertrages 
und der Sozialversicherung sowie schlussendlich Friedrich Naumann mit sei-
nem Programm von der »Menschwerdung der Masse« vor Augen führte. In 
Naumann sah Heuss nicht nur soziale und liberale Impulse zusammenfließen, 
sein Programm lieferte auch den Ansatzpunkt zur Bekämpfung der kulturkri-
tisch diagnostizierten Tendenzen der Normierung des Individuums im Zeital-
ter von Großindustrie und Massendemokratie.79 Der soziale und der kulturkri-
tische Aspekt griffen somit ineinander. Konkrete programmatische Folgerun-
gen zog Heuss aus diesem historischen Exkurs indessen nicht, wie sich über-
haupt der Gründungsparteitag der FDP durch das Offenbleiben der program-
matischen Grundfragen auszeichnete.80 

77 Ebd., S. 188-201, Zit. S. 189, 194.
78 Adenauer hoffte zu diesem Zeitpunkt noch, dass auch die Sozialdemokraten Heuss‘ Kandi-

datur unterstützen würden, ebd., S. 189. In Sachen Religion und Kirche war es, wie die 
Debatte eindrücklich zeigt, seine Frau Elly Heuss-Knapp, die ihn in den Augen der Christ-
demokraten vom Nimbus des Kirchenfeindes befreite. Sie habe, so Adenauer, »auf Herrn 
Heuss einen guten Einfluß. Wir wählen sie ja indirekt«, ebd., S. 189.

79 Heuss: Unsere deutsche Mission. Geschichte und Aufgabe. Rede auf dem Heppenheimer 
Parteitag der FDP am 12.12.1948, hs. Redemanuskript SBTH, Nl Heuss, N 1221/27 (= BA), 
S. 5f. Zum Heppenheimer Parteitag und zu Heuss Rolle vgl. Dieter Hein: Zwischen liberaler 
Milieupartei und nationaler Sammlungsbewegung. Gründung, Entwicklung und Struktur 
der Freien Demokratischen Partei 1945-1949. Düsseldorf 1985, S. 333-339; Ernst Wolf-
gang Becker: Ein Intellektueller für die Vitrine? – Theodor Heuss und die Neubegründung 
des Liberalismus in Deutschland 1945-1949. In: Jahrbuch zur Liberalismus-Forschung 20 
(2008), S. 29-58. Bereits in seiner Rede auf dem FDP-Landesparteitag in Württemberg-
Baden am 6.1.1946 hatte sich Heuss auf Schulze-Delitzsch, und Brentano berufen, vgl. 
Theodor Heuss: Bindung und Freiheit. In: Ders.: Aufzeichnungen 1945.1947, hrsg. v. Eber-
hard Pikart, Tübingen 1966, S. 164-183, hier S. 179f. 

80 Vgl. dazu die knappe »Heppenheimer Proklamation«. In: Peter Juling: Programmatische 
Entwicklung der FDP 1946 bis 1969. Einführung und Dokumente. Meisenheim 1977, 
S. 86f, sowie Anm. 79. 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9 - am 19.01.2026, 22:27:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


131

3. Arbeit am Mythos: Naumann in der Ära Adenauer

Naumann war, wie die zitierten Bezugnahmen zeigen, bei der Aushandlung 
des bundesrepublikanischen Gründungskonsenses parteiübergreifend zu einer 
Referenzfigur avanciert. Ihr geschichtspolitisches Siegel erhielt diese 
Zuschreibung in Heuss‘ Rede nach seiner Wahl zum Bundespräsidenten am 
12. September 1949. Zu Beginn dieser aufmerksam von der Presse registrier-
ten Ansprache erinnerte Heuss an seinen Vater, der ihm Demokratie und Frei-
heit als lebensgestaltende Werte vermittelt habe, und an Naumann als den-
jenigen, 

»der das wachsende Leben gestaltet hat, ohne den ich nicht das wäre, was ich bin, 
dem ich das Wissen zumal verdanke, das als Erbe in mir geblieben ist, dass die 
Nation nur leben kann, wenn sie von der Liebe der Massen des Volkes getragen 
wird, von dem ich gelernt habe, dass die soziale Sicherung mit die Voraussetzung 
der politischen Sicherung ist. Er hat uns das Wort in die Seele geschrieben: ‚Das 
Bekenntnis zur Nationalität und zur Menschwerdung der Masse sind für uns zwei 
Seiten einer und derselben Sache.‘«81

In formelhafter Verkürzung lieferte Heuss unter Bezug auf Naumann also die 
entscheidenden Stichworte, mit denen der Gründungskonsens der neuen 
Demokratie umrissen war. In einem eminent geschichtspolitischen Akt hatte 
Heuss seinen Mentor anschlussfähig gemacht für die Legitimationsdiskurse 
der jungen Bundesrepublik.82 
Währenddessen blieb das von ihm in zahlreichen Reden und Publikationen 
entwickelte Naumann-Bild jedoch keineswegs unumstritten. Bereits 1948 
hatte der frühere DDP-Politiker Willy Hellpach in seinen Memoiren ein nega-
tives Bild von Naumann gezeichnet, dem er vollständiges politisches Versa-
gen vorwarf. Für Hellpach lagen Naumanns größte Fehler in der Auflösung 
des nationalsozialen Vereins, seinem Zusammengehen mit den Linksliberalen 
und seinem parlamentarischen Engagement. Damit habe Naumann seine 
ursprünglich konservativen Prinzipien verraten und sich der »formalen 
Demokratie« verschrieben, jenem parlamentarischen Betrieb, dem Hellpachs 
ganze Verachtung galt. Hellpachs Ideal eines plebiszitären Präsidialsystems, 
das er als »konservative Demokratie« bezeichnete, war unterfüttert von jenen 
antiliberalen und antiwestlichen Ressentiments, wie sie in der Nachkriegszeit 

81 Vgl. Heuss: Rede nach der Wahl zum Bundespräsidenten vor Bundestag, Bundesrat und 
Bundesversammlung. In: Dahrendorf/Vogt, Heuss (wie Anm. 35), S. 376-381, hier S. 376. 
Zwei Jahre zuvor hatte er die Akzente anders verteilt und geschrieben, dass er den sozialen 
Impuls weniger Naumann als vielmehr seinem Vater verdanke, Heuss an Wilhelm Heile, 
22.5.1947. In: Ders., Erzieher (wie Anm. 7), S. 275f.

82 Vgl. hierzu Hacke, Bundesrepublik (wie Anm. 6). 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9 - am 19.01.2026, 22:27:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


132

noch weit verbreitet waren.83 Spürbar alarmiert bescheinigte Heuss seinem 
früheren Parteifreund in der Rhein-Neckar-Zeitung »horrende Fehlurteile« 
und fand es »schwer zu fassen« und »unerträglich«, wie der ehemalige badi-
sche Staatspräsident, Unterrichtsministers und Kandidat der Reichspräsiden-
tenwahl von 1925 über Naumann geurteilt hat.84 Für Hellpach jedenfalls war 
Naumann ein konservativer Modernisierer, der durch seinen Anschluss an die 
Liberalen seine konservativen Überzeugungen verraten hatte.
Scharfe Töne kamen alsbald auch von Seiten der Geschichtswissenschaft. 
Inspiriert von Hellpachs Memoiren und Friedrich Meineckes »Deutscher 
Katastrophe« legte der Historiker Werner Conze 1950 eine Analyse der natio-
nalsozialen Phase Naumanns vor, in der er zu einem vernichtend negativem 
Urteil gelangte.85 Anders als Heuss versuchte der eine Generation jüngere 
Conze Naumanns Politik ganz aus seinem darwinistisch-naturalistischen 
Geschichtsbild heraus zu erklären, das Naumann zu einem außenpolitisch ver-
hängnisvollen Überlegenheitsgestus und falschen Prognosen verführt habe. 
Conze warf Naumann eine Politik der Illusionen vor, die mit dem »Pathos der 
Sicherheit eines fortschrittsgläubigen Propheten« ohne fundiertes Wissen und 
ohne Verankerung in einer politischen Tradition diletantisch und realitätsfern 
zu Werk gegangen sei.86 So zeichnete er in Naumann das Bild eines verant-
wortungsfernen Gesinnungspolitikers, der, erfasst von einem imperialisti-
schen Rausch, seine ursprünglichen ethischen Impulse gewaltsam verdrängt 
und statt dessen in darwinistischer Verkennung der Realität die Macht zum 
alleinigen Prinzip erhoben habe. In diesem Licht erscheint Naumann dem 
damals in Göttingen lehrenden Historiker, der später zum Doyen der deut-
schen Sozialgeschichtsschreibung aufsteigen sollte, alles andere als unzeitge-
mäß. Vielmehr figuriert Naumann als der fatale Prototyp des protestantischen 
wilhelminischen Bildungsbürgers. Naumann als Verhängnis statt als verpas-
ste Chance – mit dieser These markierte Conze einen scharfen Kontrapunkt 
zur Naumann-Biographie von Theodor Heuss. 

83 Vgl. Willy Hellpach: Wirken in Wirren, Bd. 1, Hamburg 1948, zu Naumann S. 396-400; zur 
»konservativen Demokratie« Bd. 2, Hamburg 1949, S. 382-385.

84 Heuss: Lebensläufe. Robert Wilbrandt – Willy Hellpach. In: Rhein-Neckar-Zeitung Nr. 41. 
12.3.1949; vgl. auch Heuss an Willy Hellpach, 7.3.1949. In: Ders., Erzieher (wie Anm. 7), 
Nr. 189. Gegenüber dem in London lebenden Historiker Erich Eyck berichtete Heuss, Hell-
pach sei von seiner Kritik »total erstaunt und erschlagen« gewesen, Heuss an Eyck, 
15.7.1952, SBTH, Nl Heuss, N 1221/129 (= BA), Durchschlag.

85 Werner Conze: Friedrich Naumann. Grundlagen und Ansatz seiner Politik in der nationalso-
zialen Zeit (1895 bis 1903). In: Schicksalswege Deutscher Vergangenheit. Festschrift für 
Siegfried A. Kaehler. Düsseldorf 1950, S. 355-386. Conze war zu diesem Zeitpunkt 40 
Jahre alt; zu Conze vgl. Thomas Etzemüller: Sozialgeschichte als politische Geschichte: 
Werner Conze und die Neuorientierung der westdeutschen Geschichtswissenschaft nach 
1945. München 2001; Jan Eike Dunkhase: Werner Conze. Ein deutscher Historiker im 20. 
Jahrhundert. Göttingen 2010.

86 Conze, Naumann (wie Anm. 85), S. 380.

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9 - am 19.01.2026, 22:27:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


133

Obwohl fokussiert auf Naumanns nationalsoziale Zeit zielte Conzes Kritik auf 
den ganzen Naumann, und sie traf Heuss weitaus empfindlicher als Hellpachs 
maliciöse Reminiszenz. Heuss hatte seine Biographie stets ausdrücklich als 
ein wissenschaftliches Werk verstanden, dessen Interpretation nun ausgerech-
net von einem Wissenschaftler von Grund auf in Frage gestellt wurde. Eine 
Antikritik zu Conze hat Heuss, abgesehen von einem versteckten Seitenhieb 
in den »Großen Deutschen«,87 nicht geliefert; in seinen Briefen jedoch machte 
er seinem Ärger noch Jahre später Luft und sprach von »professoraler Über-
heblichkeit«, die von Naumanns »seelischer Bedrängtheit keine Ahnung« 
habe.88 Hier wird deutlich, dass Heuss seinem Lehrer vor allem menschlich 
und psychologisch gerecht zu werden versuchte, während der Historiker eher 
Naumanns Wirken vor dem Hintergrund der Strukturprobleme des Kaiser-
reichs im Blick hatte. Heuss ließ sich von der historischen Kritik und Memoi-
renliteratur der fünfziger und frühen sechziger Jahre, in der Naumann immer 
wieder als Schwärmer und Romantiker sowie sein Mitteleuropa-Konzept als 
imperialistisch gedeutet wurde, nicht beirren und verteidigte in seiner Korre-
spondenz sein Naumann-Bild, wo er nur konnte.89 
Zugleich arbeitete Heuss am Mythos Naumann beharrlich weiter, vor allem in 
seinen 1952 erschienenen Jugenderinnerungen und in seinem Naumann-Arti-
kel für das 1957 erschienene Sammelwerk »Die Großen Deutschen«.90 Diesen 
Mythos galt es zunächst, auch gegen Conze, freizuhalten von jenen Assozia-
tionen, die ihm im »Dritten Reich« zugeschrieben worden waren – nicht 
zuletzt von seinen eigenen Anhängern. Ohne Ross und Reiter näher zu nen-
nen, spricht Heuss in den »Großen Deutschen« von einem grundsätzlichen 
»Mißverstehen des geistig-sittlichen Niveaus wie der Grundkonzeption« bei 
denjenigen, die Naumann in irgendeiner Weise als Vorläufer des »Dritten 
Reichs« gedeutet hatten.91 Ansonsten variiert er die bekannten Topoi: Nau-
manns Versuch, die sozialistische Arbeiterbewegung für den Nationalstaat zu 
gewinnen, sein Außenseitertum im liberalen Parteienspektrum, seinen nüch-

87 Naumann sei in die »Gefahr der Verzeichnungen« geraten; »durchschnittliche Historiker« 
würden Naumann bestenfalls mit gewissem »beruflichen Wohlwollen« begegnen; Heuss, 
Naumann (1957, wie Anm. 51), S. 143.

88 Heuss an Otto Gönnenwein, Juni 1961, SBTH, Nl Heuss, N 1221/233 (= BA); Heuss an 
Ludwig Dehio, 14.2.1961, SBTH, Nl Heuss, N 1221/225 (= BA), Heuss an Kurt Oppel. 
17.9.1962 SBTH, Nl Heuss, N 1221/470 (= BA) (Zitat).

89 Vgl. Friedrich Stampfer: Aufzeichnungen aus meinem Leben. Köln 1957, S 45f, 119f, 130 
(Naumann als »Romantiker«), 201f; dazu Heuss an Stampfer, 8.10.1957, SBTH, Nl Heuss, 
N 1221/2071 (= BA); Ludwig Dehio: Deutschland und die Weltpolitik im 20. Jahrhundert. 
München 1955, S. 82, 88 passim; dazu Heuss an Dehio, 14.2.1961,. SBTH, Nl Heuss, N 
1221/225 (= BA); Heuss an Wilhelm Heile, 25.3.1963, SBTH, Nl Heuss, N 1221/236 (= 
BA); Heuss an Helmut Gollwitzer, 28.12.1962, SBTH, Nl Heuss, N 1221/233 (= BA). 

90 Vgl. Heuss: Vorspiele des Lebens. Tübingen 1953, S. 196-198, 245-248, 259-262, 280-283, 
300f, 315f. Ders.: Naumann (1957, wie Anm. 51). Von 1949 bis 1961 hat Heuss insgesamt 
zehn Naumann-Reden gehalten, vgl. Theodor Heuss: Kalender der Reden und Vorträge, 
Familienarchiv Heuss, Basel.

91 Heuss, Naumann (1957, wie Anm. 51), S. 146f.

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9 - am 19.01.2026, 22:27:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


134

ternen Rationalismus, sein Mitteleuropa-Konzept als Abwendung vom Impe-
rialismus und »Rückkehr zu Bismarcks kontinentaler Konzeption.«92 Das in 
der Weimarer Zeit noch beschworene Charisma des »Führers aus deutscher 
Not« tritt jetzt ganz zurück zugunsten von Gesichtspunkten, die offenkundig 
auf die gegenwärtige politische Situation zielten: Naumanns pragmatisches 
Eintreten für eine Zusammenarbeit zwischen Konservativen und Liberalen im 
Bülow-Block (1907-1909), sein Bemühen um eine deutsch-französische Ver-
ständigung, vor allem aber die liberalen Züge seiner Politik; nunmehr spricht 
Heuss nachdrücklich von Naumanns »Glauben an die Gestaltungskraft der 
Freiheit«.93 
In der politischen Arena spielten die gelehrten Auseinandersetzungen um 
Naumanns historische Bewertung keine Rolle. Naumann blieb in den fünfzi-
ger Jahren bei den Debattenrednern aller Volksparteien bis hinein in den 
Deutschen Gewerkschaftsbund94 eine zitierfähige Autorität, wenn es um Fra-
gen der Gesellschafts- und Sozialpolitik ging. Dies galt zunächst und vor 
allem für sozialpolitisch engagierte Christdemokraten. So berief sich der 
CDU-Abgeordnete Gerhard Schröder in der Bundestagsdebatte über die Neu-
regelung der betrieblichen Mitbestimmung im Juli 1950 auf Naumanns »Neu-
deutsche Wirtschaftspolitik«, als er, ganz im Sinne Naumanns, den emanzipa-
torischen Aspekt der Mitbestimmung heraushob und die betriebliche Mitbe-
stimmung als ein Instrument der Synthese von sozialer Gerechtigkeit und 
ökonomischem Nutzen pries.95 Auf dem Bremer Parteitag der CDU versuchte 
Bundestagspräsident Eugen Gerstenmaier 1958 in einer Grundsatzrede über 
»Staatsordnung und Gesellschaftsbild« einen Brückenschlag zwischen sozia-
lem Protestantismus (dem er sich selbst zurechnete), sozialem Katholizismus 
und sozialem Liberalismus, wie er von Naumann vertreten wurde. Das Ver-
bindende aller drei Strömungen sah Gerstenmaier im Personalismus sowie in 
der doppelten Frontstellung gegen den liberalen Nachtwächterstaat einerseits 
und den sozialistischen Versorgungsstaat andererseits.96 
Noch eindeutiger als Gerstenmaier reklamierte wenig später der junge SPD-
Abgeordnete Erhard Eppler Naumann für seine Partei. Bereits im Bundestag 

92 Ebd., S. 151.
93 Ebd., S. 154f. Erstmals erscheint Naumann hier, S. 151f, als Verteidiger der »Bürger-

rechte«, was in Naumann-Biographie nur angedeutet wurde, vgl. Heuss, Naumann (1937, 
wie Anm. 1), S. 429, 473.

94 Vgl. Klaus Peter Schulz: Vom Proletarier zum Wirtschaftsbürger. Die politischen Auswir-
kungen des Mitbestimmungsrechtes. In: Gewerkschaftliche Monatshefte 2 (1951), S. 184-
189, hier S. 186.

95 Vgl. Gerhard Schröder in der 80. Sitzung des Deutschen Bundestages, 27.7.1950, Verhand-
lungen des Deutschen Bundestages, 1. Wahlperiode 1949-1953. Stenographische Berichte 
Bd. 4, S. 2933C.

96 Eugen Gerstenmaier: Staatsordnung und Gesellschaftsbild. Rede auf dem Bundesparteitag 
der CDU in Kiel. In: Christlich-Demokratische Union Deutschlands: 8. Bundesparteitag. 
Hamburg 1958, S. 90-108, sowie seine Replik auf S. 177-183, mit Naumann-Bezügen auf 
S. 92, 95, 102, 106, 178, 180.

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9 - am 19.01.2026, 22:27:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


135

der fünfziger Jahre hatten Sozialdemokraten gelegentlich aus Naumanns 
Schriften, etwa aus seinen »Sozialen Briefen an reiche Leute« zitiert, 97 doch 
schuf erst das Godesberger Programm von 1959 die Voraussetzung dafür, 
dass Eppler, selbst aus bildungsbürgerlich-protestantischem Elternhaus mit 
Naumannscher Tradition stammend, Naumann zum programmatischen 
Ahnen seiner Partei küren konnte. In einer schmalen, aus einem Vortrag her-
vorgegangenen Broschüre skizzierte Eppler Naumanns politischen Weg vom 
christlich-sozialen Pfarrer zum sozialliberalen Politiker als eine geradlinige, 
schlüssige Entwicklung.98 Naumanns Geschichtsbild, seine imperialistische 
Haltung, sein Nationalismus und seine zeitweilige Begeisterung für Wilhelm 
II. blendete Eppler aus, um den Blick freizugeben auf einen progressiven 
Sozialliberalen, bei dem er wesentliche Elemente des Godesberger Pro-
gramms der SPD vorgeformt sah: den demokratischen Sozialismus auf markt-
wirtschaftlicher Grundlage, die kollektive gesellschaftliche Interessenvertre-
tung, die Tarifautonomie, die Achtung der Kirchen und Religionsgemein-
schaften, die freiheitlich-demokratische Verfassung. Von Naumanns »neuem 
Liberalismus« führte in Epplers Augen ein direkter Weg zur Godesberger 
Sozialdemokratie, während er die FDP als wirtschaftsliberale Partei auf der 
Seite des »alten Liberalismus« vor seiner Erneuerung durch Naumann veror-
tete. Naumanns Enkel seien Naumann näher als seine Söhne – mit dieser 
These deutete Eppler an, dass Naumanns politischer Ziehsohn Heuss auch im 
politischen Raum nicht mehr über das Deutungsmonopol in Sachen Naumann 
verfügen konnte, zumal Eppler selbst auf seinen Großvater, einen aktiven 
Ulmer Naumannianer, verweisen konnte.99

In der FDP registrierte man die Vereinnahmung Naumanns durch andere Par-
teien schon frühzeitig mit Unbehagen,100 zumal es sich die CDU nicht neh-
men ließ, in der zugespitzten Wahlrechtsdebatte erneut auf Naumanns Option 
für das Mehrheitswahlsystem zu verweisen.101 Zwar bezog sich der FDP-

97 Kurt Pohle in der 89. Sitzung des Deutschen Bundestages, 5. Oktober 1950, Verhandlungen 
des Deutschen Bundestages, 1. Wahlperiode 1949-1953. Stenographische Berichte Bd. 5, 
S. 3324D.

98 Erhard Eppler: Liberale und Soziale Demokratie. Zum politischen Erbe Friedrich Nau-
manns. Villingen 1961; vgl. auch ders.: Komplettes Stückwerk. Erfahrungen aus fünfzig 
Jahren Politik. Frankfurt 2. Aufl. 2001, S. 53f, 128, 156.

99 An seiner sozialdemokratischen Aneignung Naumanns hält Eppler bis heute fest, vgl. ders., 
Stückwerk (wie Anm. 98), S. 128.

100 »Meine Damen und Herren, wenn einer in diesem Hause das Recht hat, sich auf Friedrich 
Naumann zu berufen, dann sind wir es. (Lachen und Zurufe von links)«, Richard Hammer in 
der 162. Sitzung des Deutschen Bundestages, 13.9.1951, Verhandlungen des Deutschen 
Bundestages, 1. Wahlperiode 1949-1953. Stenographische Berichte Bd. 9, S. 6576A. Die 
Äußerung fiel in einer familienpolitischen Debatte, in der Hammer Naumann mit dem Wort 
zitierte »Politik wird von den Müttern gemacht«, ebd. 

101 Hugo Scharnberg in der 134. Sitzung des Deutschen Bundestages, 5.3.1956, Verhandlungen 
des Deutschen Bundestages, 2. Wahlperiode 1953. Stenographische Berichte Bd. 28, 
S. 6954B.

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9 - am 19.01.2026, 22:27:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


136

Abgeordnete Richard Hammer in der Mitbestimmungsdebatte des Bundesta-
ges 1950 auf Naumanns Idee eines »Industriebürgertums«, 102 doch ver-
mochte der Rekurs auf Naumann der in Flügelkämpfe verstrickten und von 
Abspaltungen bedrohten Partei bis zum Beginn der sechziger Jahre kaum ori-
entierende Kraft zu vermitteln.103 Vom Naumann-Experten Heuss kam diese 
Orientierung jedenfalls nicht. Für ihn rangierte die Verantwortung, die er als 
Bundespräsident für die junge Republik übernommen hatte, erkennbar vor der 
Verantwortung für seine Partei, deren Entwicklung er kritisch beurteilte. Um 
sein Amt nicht zu beschädigen, übte er parteipolitisch ein hohes Maß an 
Zurückhaltung.104 
Gleichwohl sah er sich politisch weiterhin in der Tradition Naumanns, etwa 
wenn er sich für die Entwicklung eines konstruktiven Verhältnisses der Arbei-
terschaft und der Gewerkschaften zum Staat einsetzte.105 Dieses Verhältnis 
lag ihm so am Herzen, dass er darüber auch den Konflikt mit seinem Partei-
freund Thomas Dehler riskierte. Als Dehler auf dem Bad Emser Parteitag der 
FDP im November 1952 die Gewerkschaften zu einer Gefahr für die junge 
Demokratie erklärte und ihnen den Anspruch, als legitime Interessenvertreter 
der Arbeiterschaft aufzutreten, rundweg bestritt, warf ihm Heuss »Amoklau-
fen« vor: »[...] aber ich bin doch zu sehr Schüler von Lujo Brentano und habe 
selber gewerkschaftlichen Arbeiten in meinem Leben zu nahe gestanden, um 
nicht die Tonlage Ihrer Rede in diesem Abschnitt für völlig verfehlt zu hal-
ten«.106 Wenn sich Heuss in seinem Einspruch gegenüber Dehler dezidiert zur 
gewerkschaftsfreundlichen Haltung seines akademischen Lehrers bekannt 
hat, so ist dies in zweierlei Hinsicht bemerkenswert. Zum einen markierte er 

102 Richard Hammer in der 80. Sitzung des Deutschen Bundestages, 27.7.1950, Verhandlungen 
des Deutschen Bundestages, 1. Wahlperiode 1949-1953. Stenographische Berichte Bd. 4, 
S. 2945B.

103 In den Sitzungen des FDP-Bundesvorstands fiel Naumanns Name nie, vgl. FDP-Bundesvor-
stand: Die Liberalen unter dem Vorsitz von Theodor Heuss und Franz Blücher, Sitzungspro-
tokolle 1949-1954, bearb. v. Udo Wengst, Düsseldorf 1990; FDP-Bundesvorstand: Die 
Liberalen unter dem Vorsitz von Thomas Dehler und Reinhold Maier. Sitzungsprotokolle 
1954-1960, bearb. v. Udo Wengst, Düsseldorf 1991.

104 Vgl. Matthias Weipert: »Verantwortung für das Allgemeine?« Bundespräsident Theodor 
Heuss und die FDP. Stuttgart 2009.

105 Vgl. sein vermittelndes Gespräch mit dem Vorstand des DGB und den Arbeitgeberverbän-
den am 19.12. und 27.12.1950, SBTH Bundespräsidialamt, Amtszeit Heuss B 122/265 
(=BA), sowie seinen diesbezüglichen Brief an Adenauer vom 28.12.1950. In: Theodor 
Heuss/Konrad Adenauer: Unserem Vaterland zugute. Der Briefwechsel, hrsg. u. bearb. v. 
Hans Peter Mensing, Berlin 1989, S. 54/58.

106 Thomas Dehler: Rede auf dem Vierten Bundesparteitag der FDP zu Bad Ems am 
21.11.1952, Archiv des Liberalismus (ADL) A1-30; Heuss an Dehler, 25.11.1952. In: Theo-
dor Heuss: Lieber Dehler! Briefwechsel mit Thomas Dehler, hrsg. v. Friedrich Henning, 
München/Wien 1983, S. 83-86, hier S. 85; Heuss an Dehler, 28.11.1952, ADL N 1-3023; 
vgl. auch Dehlers Reminiszenz: Theodor Heuss zum Gedenken. In: Ders.: Reden und Auf-
sätze. Köln/Opladen 1969, S. 205-210. Zu Dehlers zerrüttetem Verhältnis zu den Gewerk-
schaften vgl. Udo Wengst: Thomas Dehler 1897-1967. Eine politische Biographie. Mün-
chen 1997, S. 187-192. 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9 - am 19.01.2026, 22:27:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


137

mit seiner wiederholt betonten gewerkschaftsfreundlichen Haltung107 inner-
halb seiner Partei, die von sozialem Liberalismus nichts mehr wissen wollte, 
eine eigenständige Position, die in der Tradition Naumanns stand.108 Zum 
andern aber pflegte sich Heuss in solchen Zusammenhängen nicht auf Nau-
mann selbst, sondern auf den Naumannianer Brentano zu berufen. Im Unter-
schied zu den Parlamentariern vermied er es sorgfältig, Naumann in aktuellen 
politischen Fragen zu bemühen: Die Arbeit am Mythos erlaubte keine konkret 
politische Instrumentalisierung.109 
Dies wurde, wie Monika Faßbender gezeigt hat, 1958 bei der Gründung der 
Friedrich-Naumann-Stiftung auf prägnante Weise deutlich. Der FDP-Bundes-
geschäftsführer Werner Stephan, der sich selbst in der Tradition Naumanns 
sah,110 hatte die Gründung der Stiftung in enger Abstimmung mit Theodor 
Heuss betrieben, der sich mit seiner Autorität als Bundespräsident intensiv in 
die Besetzung der Gremien eingeschaltet hatte. So positionierte sich die am 
19. Mai 1958 offiziell gegründete Stiftung nicht als Parteischule, sondern eher 
im Sinne von Naumanns »Staatsbürgerschule« und in freundlicher Distanz 
zur FDP.111 Der in der Satzung definierte Stiftungszweck bezog sich explizit 
auf die »liberalen, sozialen und nationalen Ziele Friedrich Naumanns«, die es 
politisch interessierten Bürgern zu vermitteln galt. Eine enge Anbindung an 
die FDP schwebte auch Heuss offenbar nicht vor, denn er empfahl für die 
Besetzung der Gremien bevorzugt Wissenschaftler, Publizisten und Industri-
elle, die er persönlich schätzte, darunter freilich nur wenige aktive Parteilibe-
rale.112 In der Ansprache »Friedrich Naumanns Erbe«, die er am 14. Novem-

107 Vgl. Heuss‘ Ansprachen vor Bergarbeitern in Duisburg-Huckingen am 2.2.1950, in Bochum 
am 24.9.1950, vor den Arbeitern und Angestellten der Borsig-Werke in Berlin-Tegel am 
28.1.1952, S. 4f, zur Hundertjahrfeier der Hüttenwerke Ruhrort-Meiderich am 4.11.1952, 
S. 8f, alle SBTH Nl Heuss 8/79 (=DLA), vor dem Bundesverband der Deutschen Industrie 
am 5.5.1952, S. 1f (mit Berufung auf Brentano) SBTH Nl Heuss 9/96 (=DLA). Alle diese 
Reden stehen erkennbar in der Tradition Naumanns, der freilich an keiner Stelle erwähnt 
wird.

108 Hans Vorländer: Der soziale Liberalismus der F.D.P. In: Karl Holl/Günther Trautmann/
Hans Vorländer (Hrsg.): Sozialer Liberalismus. Göttingen 1986, S. 190-226, hier S. 198, 
sieht in der Sozialpolitik eine »terra incognita« der FDP der fünfziger Jahre. Zur program-
matischen Entwicklung der FDP in den fünfziger und sechziger Jahren vgl. Jörg Michael 
Gutscher: Die Entwicklung der FDP von ihren Anfängen bis 1961, 2. Aufl. 1984, S. 100-
119; Juling, Entwicklung (wie Anm. 80); Hans-Heinrich Jansen: Dritte Kraft oder Partei der 
Mitte? Die FDP in den fünfziger Jahren, ungedr. Habilitationsschrift, Frankfurt am Main 
2000, sowie die Bilanz bei Fleck, Sozialliberalismus (wie Anm. 35), S. 534-537. 

109 Zu Beginn der 1960er Jahre war von einer »Art Naumann-Renaissance« die Rede, vgl. Kurt 
Oppel: Friedrich Naumann. Zeugnisse seines Wirkens. Stuttgart 1961, S. 5; vgl. hierzu das 
Urteil Nipperdeys, Deutsche Geschichte, (wie Anm. 2), oben S. 114. 

110 Vgl. Werner Stephan: Acht Jahrzehnte erlebtes Deutschland. Ein Liberaler in vier Epochen. 
Düsseldorf 1983, S. 37f.

111 Vgl. Fassbender, Grundlage (wie Anm. 46), S. 29 mit Anm. 90, sowie die hierzu nicht allzu 
ergiebige Korrespondenz von Heuss in SBTH, Nl Heuss, N 1221/470 (= BA).

112 Vgl. Faßbender, Grundlage (wie Anm. 46), S. 30f, 32 (Zit.), 35f. Stephan hingegen erweckt 
in seinen Erinnerungen den Eindruck, Heuss habe die Stiftung sehr wohl an der Seite der 
FDP gesehen, vgl. Stephan, Jahrzehnte (wie Anm. 110), S. 316.

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9 - am 19.01.2026, 22:27:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


138

ber 1958 beim Gründungsfestakt hielt, warnte er ausdrücklich vor einer Dog-
matisierung Naumanns,113 und einmal mehr zeichnete er jenes historisierende 
Bild, das er in der Erstauflage seiner Naumann-Biographie entwickelt hatte. 
Im Mittelpunkt der Rede stand Naumann als »Erwecker« und politischer Päd-
agoge, der als »Lernender vor den Wirklichkeiten« keine festen Dogmen 
kannte, sondern sich durch einen elementaren Liberalismus sowie die Freiheit 
der sittlichen Entscheidung ausgezeichnet habe. Mit diesem betont metapoli-
tischen Naumann-Bild musste Heuss vor allem diejenigen enttäuschen, denen 
es um die Weiterentwicklung liberaler Theorie und Praxis ging. Hinzu kam 
ein weiteres: Der bildungsbürgerlich-altväterliche Habitus, in dem Heuss dem 
Namenspatron der neuen Stiftung retrospektiv die politischen Konturen 
nahm, schien insbesondere jüngere Liberale zu enttäuschen, denen es um eine 
programmatische Profilierung und Erneuerung der Partei zu tun war. So 
ärgerte sich der junge Wolfgang Schollwer, damals Redakteur der »freien 
demokratischen Korrespondenz«, über die feierlich-herablassende Art, in der 
Heuss seine Deutungshoheit über Naumanns Erbe inszenierte. In der Rück-
schau kritisierte Karl-Hermann Flach, einer der programmatischen Vordenker 
der Partei, jene Naumann-Verehrer, denen es nicht gelungen sei, den Libera-
lismus aus seiner »besitzbürgerlichen Erstarrung« zu befreien und die er 
historisch für den Niedergang des organisierten Liberalismus verantwortlich 
machte.114 Wen er damit auch meinte, lag auf der Hand.115 
Zumindest in ihrer Gründungsphase entwickelte sich die Friedrich-Naumann-
Stiftung in jenem Sinn, der wohl auch Heuss vorgeschwebt hatte. Unter der 
Leitung des Tübinger Rechtsphilosophen Walter Erbe berief sich die Stiftung 
hinsichtlich ihres Bildungsauftrags explizit auf Naumann und orientierte ihre 
Arbeit an einem bildungsbürgerlichen Liberalismusbegriff, der dem von 
Heuss akzentuierten »Elementarliberalismus« Naumanns nahe kam, jedoch 
wenig Berührungspunkte mit der Politik der FDP zeigte.116 Mit der Gründung 
der Naumann-Stiftung hatte sich demnach das Naumann-Bild von Heuss in 

113 Vgl. Heuss, Naumanns Erbe (wie Anm. 51), S. 13.
114 Vgl. Wolfgang Schollwer: Liberale Opposition gegen Adenauer. Aufzeichnungen 1957-

1961, hrsg. v. Monika Faßbender, München 2. Aufl. 1991, S. 60 (Tagebucheintrag v. 
15.11.1958): »So muß es wohl auch vor fünfzig Jahren in Deutschland zugegangen sein, 
wenn Majestät sich einmal dazu herabließen, mit der bürgerlichen Plebs zu plaudern«; Karl 
Hermann Flach: Kleiner liberaler Katechismus (1971). In: Ders.: Mehr Freiheit für mehr 
Menschen. Beiträge zur liberalen Politik. Baden-Baden 1979, S. 55-60, hier S. 59.

115 Vgl. Flach auf dem Stuttgarter Dreikönigstreffen der FDP am 6.1.1972: »Ich sage ganz ehr-
lich, daß ich dem jungen Reinhold Maier, dem jungen Theodor Heuss, wie sie zusammen 
mit dem damals am Ende seiner Kraft stehenden Friedrich Naumann vor gut einem halben 
Jahrhundert zum ersten Mal an einer sozial-liberalen Lösung für Deutschland arbeiteten, 
innerlich näher stand, als den für meinen Geschmack eine Spur zu staatsmännisch geworde-
nen gereiften Gestalten«, Flach: »Von Reinhold Maier am meisten gelernt«. In: Ders., Frei-
heit (wie Anm. 130), S. 127-129, hier S. 127f.

116 Vgl. Faßbender, Grundlage (wie Anm. 46), S. 50f, sowie den im Anhang (S. 239-251) wie-
dergegebenen Essay von Walter Erbe: Liberalismus in heutiger Zeit (1960).

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9 - am 19.01.2026, 22:27:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


139

der politischen Bildung institutionalisiert. In diesem Sinn leistete die Stiftung 
für die Naumann-Forschung wissenschaftliche Grundlagenarbeit, indem sie 
ihrem Namenspatron zwischen 1964 und 1969 eine sechsbändige Werkaus-
gabe widmete.117 Heuss hatte den Herausgeber des ersten Bandes, der eine 
Auswahl aus Naumanns religiösen Schriften dokumentierte, noch nach Kräf-
ten unterstützt und wenige Wochen vor seinem Tod ein Geleitwort beigesteu-
ert.118 Der mit der Herausgabe der Bände 2 bis 5 beauftragte Kölner Historiker 
Theodor Schieder bezog eine vermittelnde Haltung zwischen den Positionen 
von Heuss und Werner Conze. Doch verwies Schieder, anders als Heuss, auf 
die anhaltende Aktualität der Ideen Naumanns,119 und die ambitionierten Ein-
leitungen der wissenschaftlichen Bearbeiter zeigten, dass Theodor Heuss‘ 
Naumann-Biographie für sie nicht mehr das Referenzwerk bildete. Sie stellten 
Naumann vielmehr in den damals von der historischen Forschung zum Kai-
serreich entwickelten Deutungsrahmen: Ziemlich genau mit Heuss‘ Tod 1963 
hatte sich die Naumann-Interpretation endgültig von seinem autoritativen 
Interpreten gelöst.

4. Unterwegs nach Freiburg: Naumann sozialliberal

Die Beiträge des ersten Bandes der Schriftenreihe der Friedrich-Naumann-
Stiftung atmeten noch spürbar den Geist eines kulturkritisch gestimmten, bil-
dungsbürgerlichen Liberalismus, der die Freiheit durch die kommerzialisierte 
Massengesellschaft, den Verbändestaat, die Verselbstständigung des Wohl-
fahrtsstaats und den Kommunismus bedroht sieht. So zählte Walter Erbe, 
Vorsitzender des Gründungsvorstands, in seinem eindringlichen Essay »Libe-
ralismus in heutiger Zeit«, hervorgegangen aus einer Rede auf dem Berliner 
Bundesparteitag der FDP 1959, zu den Bedrohungen der Freiheit an erster 
Stelle die moderne Massendemokratie mit ihren Normierungstendenzen, fer-
ner den »schweigend vorausgesetzten Materialismus«, »blindwütiges Nurver-

117 Friedrich Naumann: Werke, hrsg. im Auftrag der Friedrich-Naumann-Stiftung, Bd.1: Reli-
giöse Schriften, hrsg. u. bearb. v. Werner Uhsadel, Köln/Opladen 1964; Bd. 2: Schriften zur 
Verfassungspolitik, hrsg. v. Theodor Schieder, bearb.v. Wolfgang Mommsen, Opladen 
1966; Bd. 3: Schriften zur Wirtschafts- und Gesellschaftspolitik, hrsg. v. Theodor Schieder, 
bearb. v. Wolfgang Mommsen, Köln/Opladen 1966; Bd. 4: Schriften zum Parteiwesen und 
zum Mitteleuropaproblem, hrsg. v. Thomas Nipperdey u. Wolfgang Schieder, Opladen/
Köln 1966; Bd. 5: Schriften zur Tagespolitik, hrsg.v.Theodor Schieder, bearb.v. Alfred 
Milatz, Köln/Opladen 1967; Bd. 6: Ästhetische Schriften, hrsg. u. bearb. v. Heinz Laden-
dorf, Opladen/Köln 1969.

118 Vgl. den Briefwechsel zwischen Heuss und Walter Uhsadel 1962/63, SBTH, Nl Heuss, N 
1221/263 (= BA), dem Heuss noch seine persönlichen Naumanniana zur Verfügung gestellt 
hatte; Heuss, Geleitwort (wie Anm. 51).

119 Vgl. Schieders Vorwort zu Naumanns Schriften zur Verfassungspolitik (wie Anm. 117), 
S. IX-XXX, die er als »Chronik deutscher Misserfolge und doch zugleich deutscher Chan-
cen« sowie als »Verzeichnis deutscher Möglichkeiten, der großen Alternativen« liest (S. 
XVIIf), Distanzierung von Conze S. XVIf, zu Naumanns Aktualität S. XVII-XIX.

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9 - am 19.01.2026, 22:27:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


140

dienertum« und die Verheißungen moderner Konsumwerbung.120 Erbe lehnte 
die »eifernde These des Amerikaners Hayek« ausdrücklich ab und wollte in 
der sozialen Marktwirtschaft das Adjektiv »sozial« betont wissen, nahm aber 
dem Begriff sogleich seine Stoßkraft, indem er ihn unverbindlich ins Anthro-
pologische wendete.121 Auf dieser anthropologisch-humanistischen Ebene 
brachte er schließlich auch Naumann ins Spiel: Dessen Anliegen sei es gewe-
sen, »aus Klassen Menschen [zu] machen«.122 Mit solchen Referenzen prälu-
diert Erbe die kulturprotestantisch-personalistische Naumann-Rezeption, die 
auch die anderen Beiträgen des Bandes kennzeichnet.123 Im Unterschied zur 
historisierenden Naumann-Deutung bei Heuss zeichnete sich hier eine kultur-
kritische Aneignung Naumanns ab, die sich gegenüber den vielfach perhor-
reszierten Tendenzen der gesellschaftlichen Moderne defensiv verhielt und 
zugleich gegenüber einem nur ökonomisch bestimmten Marktliberalismus 
deutlich abgrenzte. In diesem Sinn pflegte Erich Mende auf den Bundespartei-
tagen der FDP von 1960 und 1961 in Anwesenheit von Heuss auf dessen Leh-
rer Naumann zu verweisen: Mende sah in Naumann die Antithese zum Kol-
lektivismus und zu den Vermassungstendenzen der Moderne; er stand ihm für 
eine »Vermenschlichung des Staates«.124 Paradigmatisch für die damals häu-
fig anzutreffende Reduktion des Naumannschen Ansatzes auf seinen Persona-
lismus mag die Bemerkung des Delegierten Eduard Leuze stehen, der in Stutt-
gart vor einer »sozialen Sturmflut« warnte und ihr entgegenhielt: »Sozial sein 
heißt seit Friedrich Naumanns Zeiten hilfsbereit sein«.125 Diese politische 
Entkernung Naumanns schloss nahtlos an das metapolitische, das sittliche 
Moment in Naumanns Wirken herausstellende Naumann-Bild bei Theodor 
Heuss an.

120 Walter Erbe: Liberalismus in heutiger Zeit, in: Ders. u.a. (Hrsg.): Die geistige und politische 
Freiheit in der Massendemokratie. Stuttgart 1960, S. 7-27, hier S. 10, wieder abgedruckt 
unter dem Titel »Freiheit als Beruf und Berufung«. In Peter Juling (Hrsg.): Was heißt heute 
liberal?. Stuttgart 1978, S. 63-80, sowie in Faßbender, Grundlage (wie Anm. 46), S. 239-
251.

121 »Um wirklich menschlich zu werden, muß der Mensch sozial sein«, Erbe, Liberalismus (wie 
Anm. 120), S. 13.

122 Ebd., S. 20.
123 Etwa bei Hans Wenke: Erziehung zur Freiheit der Persönlichkeit. In: Walter Erbe (Hrsg.): 

Die geistige und politische Freiheit in der Massendemokratie. Stuttgart 1960, S. 28-56, hier 
S. 28f; Paul Luchtenberg: Der liberale Bildungsbegriff und die pädagogische Wirklichkeit, 
ebd., S. 94-125, hier S. 99, 125; Theodor Litt: Kulturpolitik als Prüfstein freiheitlicher 
Staatsgestaltung, ebd., S. 126-150, hier S. 126, sowie in Erbes Vorwort, S. 5f.

124 Erich Mende: Einigkeit, Recht und Freiheit. Rede auf dem 11. Bundesparteitag der FDP in 
Stuttgart am 28. 1. 1960, Masch. Protokoll d. Parteitags, UB Augsburg 140 MG 15352, 
P967 – 1960-1963 (Mikrofilm)., S. 2. Vgl. auch ders.: Freies Volk. Rede auf dem 12. Bun-
desparteitag der FDP in Frankfurt am Main am 23.3.1961, in der er neben Platon und Ari-
stoteles, Galilei und Kopernikus, Kant, Schiller und Wilhelm von Humboldt auch Naumann 
als »Beispiel für die Wirksamkeit der liberalen Idee« nannte, masch. Parteitagsprotokoll, 
ebd., S. 3, sowie Mendes Memoiren: Die neue Freiheit. 1945-1961. München/Berlin 1984, 
S.68.

125 Eduard Leuze auf dem Stuttgarter Parteitag am 29.1.1960, Masch. Parteitagsprotokoll (wie 
Anm. 124), S. 11. 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9 - am 19.01.2026, 22:27:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


141

Neben der metapolitischen und der kulturkritischen Naumann-Rezeption kri-
stallisierte sich seit Beginn der sechziger Jahre in der FDP zögernd eine dritte, 
sozialliberale Lesart heraus, zunächst bei dem vormaligen »Jungtürken« und 
FDP-Fraktionsvorsitzenden im nordrhein-westfälischen Landtag, Wolfgang 
Döring. Er berief sich mehrfach auf Naumann, als er auf dem Parteitag seines 
Landesverbandes in Aachen 1960 daran erinnerte, dass Arbeiterbildungsver-
eine, Genossenschaften und Gewerkschaften ursprünglich aus liberalem Geist 
gegründet worden seien.126 Ihm zufolge sollte sich der Liberalismus aus sei-
ner besitzbürgerlichen Orientierung lösen und als »dritte Kraft« auch sozial- 
und gesellschaftspolitisch Profil zeigen. Als sich die FDP während der sech-
ziger Jahre im Parteiengefüge neu zu positionieren hatte, kam auch die libe-
rale Programmdebatte in Bewegung, zunächst in der Deutschland- und Bil-
dungspolitik, ab dem Hannoveraner Parteitag 1967 auch in der Gesellschafts-,
Wirtschafts- und Finanzpolitik.127 Dabei diente Naumann jenen Kräften in der 
FDP, die auf einen gesellschafts- und sozialpolitisch erneuerten Liberalismus 
hinarbeiteten, als Anker einer spezifisch sozialliberalen Traditionsbildung.128

Eine solche historische Rückversicherung schien um so gebotener, als die pro-
grammatische Modernisierung der FDP, wie sie im Vorfeld und während der 
sozialliberalen Koalition betrieben wurde, auf erheblichen parteiinternen 
Widerstand und strukturelle Grenzen stieß.129 Im Zuge dieser zwischen 1967 
und 1971 betriebenen Programmdiskussion waren es insbesondere Karl-Her-
mann Flach und Werner Maihofer, die Naumann zur historischen Referenz-
figur eines programmatisch erneuerten Liberalismus aufbauten. 
Bereits 1959 hatte Flach, Absolvent der Deutschen Hochschule für Politik und 
Bundesgeschäftsführer der FDP, auf das »zeitweilige soziale Versagen« des 
Liberalismus im 19. Jahrhundert hingewiesen und an Friedrich Naumann als 
seinen Erneuerer erinnert.130 Dabei hatte er zunächst, ähnlich wie Mende, 
noch Naumanns Diktum von der »Vermenschlichung des Staates« im Sinn, 

126 Wolfgang Döring: Was ist die liberale Idee heute noch wert? In: Juling, liberal (wie Anm. 
120), S. 84-89 (Auszüge), hier S. 86.

127 Zu den einzelnen Stationen vgl. Heino Kaack: Die F.D.P. Grundriß und Materialien zu 
Geschichte, Struktur und Programmatik. Meisenheim am Glan. 3. Aufl. 1979, S. 24-48; 
Peter Juling: Programmatische Entwicklung der FDP 1946 bis 1969. Meisenheim am Glan 
1977; Lothar Albertin: Die Koalitionspolitische Umorientierung der FDP 1966-1969: Fall 
oder Modell? In: Ders. (Hrsg.): Politischer Liberalismus in der Bundesrepublik. Göttingen 
1980, S. 211-221; zugespitzt Peter Lösche/Franz Walter: Die FDP. Richtungsstreit und 
Zukunftszweifel. Darmstadt 1996, S. 48-92.

128 Vgl. hierzu die Mehrzahl der Autoren in Juling, liberal (wie Anm. 120).
129 Vgl. Vorländer, Liberalismus (wie Anm. 108).
130 Karl-Hermann Flach: Der Freiheitsbegriff in der Welt der Technik (1959). In: Ders.: Libe-

raler aus Leidenschaft. München/Gütersloh/Wien 1974, S. 55-68, hier S. 62f. Eine Biogra-
phie Flachs steht noch aus, vgl. einstweilen die Skizze von Barthold Witte: Liberale Politik 
für Deutschland. Karl-Hermann Flach und sein Beitrag zur Reform des politischen Libera-
lismus. In: Karl-Hermann Flach: Mehr Freiheit für mehr Menschen. Beiträge zur liberalen 
Politik. Baden-Baden 1979, S. 8-18.

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9 - am 19.01.2026, 22:27:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


142

doch blieb er bald nicht mehr bei der wohlfeilen Formel stehen.131 Nach sei-
nem Ausscheiden aus dem Amt des Bundesgeschäftsführers 1961 plädierte er 
als Redakteur der Frankfurter Rundschau dafür, die FDP aus ihrer Bürger-
block-Haltung zu befreien und für ein Bündnis mit den Sozialdemokraten zu 
öffnen. Als er im Herbst 1966 provozierend fragte, »ob die Liberalen in Zeiten 
des politischen Umbruchs Stütze der alten oder Wegbereiter der neuen 
Kräfte« sein wollten, so war dies Naumannsche Rhetorik.132 Den späteren 
Verehrern und Adepten Naumanns hingegen warf er Unfähigkeit vor, den 
Liberalismus aus seiner »besitzbürgerlichen Erstarrung« zu befreien und 
damit zukunftsfähig zu machen.133 Im unmittelbaren Vorfeld des Freiburger 
Parteitags von 1971, auf dem er in das neu geschaffene Amt des Generalse-
kretärs gewählt wurde, kam Flach in einer kritischen Positionsbestimmung 
des Liberalismus immer wieder auf Naumann zurück. Ganz im Geist der Zeit 
griff er auf ideologiekritische Denkfiguren zurück, sprach von »liberalen 
Phrasen« als »ideologischem Schleier«, hinter dem sich handfeste Interessen 
verbergen würden, und bezeichnete in seinem »Kleinen liberalen Katechis-
mus« – eine Anspielung an Naumanns »nationalsozialen Katechismus« – den 
abstrakten Freiheitsbegriff als »Waffe in den Händen einer begrenzten 
Schicht« zur »Abwehr der Ansprüche breiter Schichten«.134 Das waren unge-
wohnte Töne in liberalen Kreisen. Indem Flach seiner Partei einen dritten 
Weg liberaler Gesellschaftsreform zwischen Konservativismus und Sozialis-
mus empfahl, verortete er den Liberalismus zu Beginn der 1970er Jahre in 
historischer Analogie zu Naumanns Projekt einer bürgerlichen Sozialreform. 
Der Konfrontation zwischen dem Marxismus auf der einen und dem sich in 
die konservative Wagenburg zurückziehenden Bürgertum auf der anderen 
Seite konnte er nichts abgewinnen und proklamierte stattdessen in einer wie-
derum an Naumann erinnernden Fortschrittsrhetorik »Mehr Freiheit für mehr 
Menschen«.135 Flach ließ keinen Zweifel daran, dass für ihn Naumann in der 
Geschichte des Liberalismus eine schlechthin entscheidende Figur war, weil 
er die Verkrustungen des Liberalismus im späten Kaiserreich erkannt und 
einen sozialen Liberalismus dagegen gesetzt hatte. So apostrophierte er in sei-
ner Antrittsrede als Generalsekretär der FDP auf dem Freiburger Bundespar-
teitag 1971 Naumann als »großen Denker«, den es »nicht nur bei Kerzenlicht 
und Streichquartett in wohlgesetzten Reden zu feiern, sondern beim Wort zu 

131 Karl-Hermann Flach: Kennen Sie eigentlich die FDP? Bonn 1963, S. 92.
132 Flach in der Zeitschrift »liberal«, hier zitiert nach Vorländer, Liberalismus (wie Anm. 129), 

S. 202.
133 Ders.: Kleiner liberaler Katechismus. In: Ders.: Noch eine Chance für die Liberalen. Eine 

Streitschrift. Frankfurt 1971, S. 12-19, hier, S. 19.
134 Karl-Hermann Flach: Sorge um die Liberalität (1971). In: Ders., Liberaler (wie Anm. 114), 

S. 74-84, hier S. 76; ders., Katechismus (wie Anm. 133) S. 18f. 
135 Vgl. ders., Freiheit (wie Anm. 130).  

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9 - am 19.01.2026, 22:27:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


143

nehmen« gelte.136 Mit solchen Formulierungen ließ Flach einmal mehr erken-
nen, dass er nicht eben viel von jener metapolitischen Naumann-Verehrung 
hielt, wie sie Theodor Heuss betrieben hatte.137 
Ihren konsequentesten Niederschlag fand Flachs Versuch einer Neupositio-
nierung des politischen Liberalismus in den von einer Programmkommission 
unter Werner Maihofer entwickelten Freiburger Thesen, mit denen die FDP, 
nunmehr Regierungspartei in der sozialliberalen Koalition, den Versuch 
unternahm, ihre spezifisch gesellschaftspolitische Problemlösungskompetenz 
unter Beweis zu stellen.138 Bedingt wurde dieser programmatische Kraftakt 
durch ein vielschichtiges Bündel von Faktoren, die vom Wandel der Sozialde-
mokratie seit Godesberg, der Verschiebung der Wählerbasis vom alten zum 
neuen Mittelstand und der wirtschaftlichen Hochkonjunktur über die Ideolo-
gisierung des politischen Diskurses Ende der sechziger Jahre bis hin zur 
demographischen Situation und den personellen Wechseln an der Parteispitze 
reichten.139 Ein entscheidender und zugleich kontingenter Auslöser war der 
zunächst nicht absehbare Machtwechsel vom Herbst 1969, den die Freiburger 
Thesen zwei Jahre später gleichsam programmatisch ratifizierten.
Das Freiburger Parteiprogramm plädierte in seiner Einleitung für den Schutz 
der Menschenwürde und die Selbstbestimmung (These 1), für den Abbau von 
Unmündigkeit und Abhängigkeit (These 2), für die Demokratisierung der 
Gesellschaft (These 3) und für die Reform der Kapitalismus (These 4), um 
sodann in 48 weiteren Thesen in den Bereichen der Eigentumsordnung, der 
Vermögensbildung, der Mitbestimmung und der Umweltpolitik Reformen 
anzumahnen. Wie sehr sich dieses Programm, das mit Emphase auf den mün-
digen Bürger setzte, der sozialliberalen Tradition Friedrich Naumanns ver-
pflichtet sah, machen die einführenden Traktate von Maihofer und Flach ein-
dringlich deutlich. Maihofer verwies in seiner von Fortschrittspathos getrage-
nen Einführung bei der Begründung der klassischen liberalen Prinzipien auf 
Kant und John Stuart Mill, während er die Demokratisierung der Gesellschaft 
und Wirtschaft und die Reform des Kapitalismus vor allem mit Naumann 

136 Ders.: Die Zukunft der Liberalen. In: Ders., Liberaler (wie Anm. 114), S. 115-124, hier 
S. 116.

137 Dies machte er auf dem Dreikönigstreffen der baden-württembergischen FDP 1972 deut-
lich: Ihm habe der junge Theodor Heuss an der Seite Naumanns innerlich näher gestanden 
habe als der spätere Staatsmann, ders.: »Von Reinhold Maier am meisten gelernt«. In: Ders., 
Freiheit (wie Anm. 130), S. 127-129, hier S. 127f.

138 Vgl. Karl-Hermann Flach/Werner Maihofer/Walter Scheel (Hrsg.): Die Freiburger Thesen 
der Liberalen. Reinbek 1972; Vorländer, Liberalismus (wie Anm. 129); Hartmut Haus-
mann: Die Freiburger Thesen. In: Wolfgang Mischnick: Verantwortung für die Freiheit. 40 
Jahre F.D.P. Stuttgart 1989, S. 215-228; Theo Schiller: Der kurze Sommer des sozialen 
Liberalismus. In: Vorgänge 49 (2010), S. 69-77.

139 Vgl. hierzu insgesamt Vorländer, Liberalismus (wie Anm. 108), S. 203-208. 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9 - am 19.01.2026, 22:27:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


144

begründete, dem er mit einem langen Zitat aus dem Jahr 1908 das Schlussplä-
doyer überließ.140 
Der ungewöhnlich hohe Aufwand an historisch-theoretischer Legitimation, 
den Maihofer dem Programm angedeihen ließ, erklärt sich aus dem generell 
theoriefreudigen Zeitklima, vor allem aber aus dem Umstand, dass die Frei-
burger Thesen altliberale Tabus wie die Vermögensverteilung und die Dispo-
sition über Produktionsmittel antasteten. Dabei hatte der vielfache Verweis 
auf Naumann neben den Rekursen auf die liberalen Theoretiker des 18. und 
19. Jahrhunderts den besonderen Vorzug, dass bereits Naumann die 
Geschichte des Liberalismus sozialliberal interpretiert hatte. Zudem konnte 
Naumann über die metapolitische Spur, die Heuss in seinem politischen und 
publizistischen Werk gelegt hatte, als ein des Sozialismus vollkommen unver-
dächtiger Mann erscheinen. Darauf hob vor allem Flach ab, der in den Frei-
burger Thesen »nichts anderes [...] als eine Aktualisierung der Lehren von 
Friedrich Naumann« sah und in einer ironischen Volte dessen Schüler Heuss 
als Kronzeugen dafür anführte, dass dieses Programm nur liberal, keineswegs 
aber sozialistisch zu lesen sei.141 In der Tat hatten die Freiburger Thesen nir-
gends auf die Überwindung der bestehenden marktwirtschaftlichen Ordnung, 
sondern auf deren Demokratisierung und Stabilisierung auf dem Wege der 
Reform gesetzt. In der Tradition Naumanns stand das Programm auch inso-
fern, als es in seinem Demokratisierungsversprechen sowohl auf die Autono-
mie des mündigen Bürgers und nicht weiter explizierte Maximen sozialer 
Gerechtigkeit als auch auf die Steigerung der Effizienz der ökonomischen und 
gesellschaftlichen Ordnung setzte.142

Dass sowohl Flach wie auch Maihofer Naumann selektiv interpretierten und 
weite Bereiche seines politischen Denkens ausklammerten, liegt indessen auf 
der Hand.143 Anders als in der Geschichtswissenschaft ist eine solche selek-
tive Aneignung im politischen Raum völlig legitim. Ihr Verdienst besteht 
darin, dass sie Naumann vom metapolitischen Sockel jenes Denkmals, zu dem 
ihn Heuss gemacht hatte, heruntergeholt und für die politische Programmdis-
kussion fruchtbar gemacht haben. In diesem Licht entfaltet die Naumann-
Rezeption bei Theodor Heuss eine eigentümliche Ambivalenz: Einerseits 
taugten seine Ausführungen zu Naumann kaum jemals als programmatische 
Leitlinie oder politische Handlungsempfehlung. Andererseits jedoch wäre 

140 Werner Maihofer: Liberale Gesellschaftspolitik. In: Flach/Ders./Scheel, Thesen (wie Anm. 
138), S. 27-54, hier S. 27, 43f, 47, 51-53. Bereits im Wahlkampf 1969 hatte sich Maihofer 
auf Naumann berufen, vgl. Ders.: Liberale Politik 69. Saarbrücken 1969, S. 10.

141 Flach: Mehr Freiheit für mehr Menschen. In: Ders./Maihofer/Scheel, Thesen (wie Anm. 
138), S. 19-24, hier S. 23.

142 Vgl. Maihofer, Gesellschaftspolitik (wie Anm. 140), S. 50.
143 Dies gilt nicht nur für Naumanns Imperialismus, sondern auch etwa für seine aufgeschlos-

sene Haltung gegenüber Kartellen, die mit Flachs ordoliberalen Vorstellungen nicht verein-
bar waren.

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9 - am 19.01.2026, 22:27:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


145

ohne seine unermüdliche Arbeit am Mythos Naumann, ohne seine Mitwir-
kung an der nach seinem Idol benannten Stiftung und ohne die von dieser ins 
Werk gesetzten Naumann-Edition die sozialliberale Naumann-Rezeption der 
Modernisierer kaum möglich gewesen. Insofern gehört der Sozialliberale 
Heuss immerhin indirekt zu den Vorläufern von »Freiburg«. 
Politisch ist das Freiburger Programm der FDP Episode geblieben; die politi-
sche Realität blieb weit hinter den Erwartungen, die dieses Programm vielfach 
geweckt hatte, zurück. Dies lag gewiss auch daran, dass sich die ökonomi-
schen und politischen Rahmenbedingungen nach »Freiburg« in einer Weise 
verschoben haben, die einer nachhaltig wirksamen sozialliberalen Konzeption 
den Boden entzog.144 Eine Ironie dieser nachholenden sozialliberalen Nau-
mann-Rezeption besteht zudem darin, dass sie einen der Hochindustrialisie-
rung entstammenden Lösungsansatz zu einem Zeitpunkt favorisierte, als sich 
der Übergang von der industriegesellschaftlichen Moderne zur nachindustri-
ellen Postmoderne bereits abzuzeichnen begann.145 Dieser Befund lässt sich 
noch allgemeiner fassen: Das Kaiserreich ist mittlerweile, anders als noch zu 
Zeiten von Theodor Heuss und Karl Hermann Flach, dem kommunikativen 
Gedächtnis der Deutschen weitgehend entschwunden; vollständig historisiert 
bietet es kaum noch Anknüpfungspunkte, auf die sich politische Debatten in 
fruchtbarer Weise beziehen könnten.146 Insofern ergeht es Naumann, auch 
unabhängig von den seiner Erinnerung nicht eben günstigen Entwicklungen 
des deutschen Liberalismus, nicht anders als Bismarck, Bebel oder Wilhelm 
II. Die Amnesie in der politischen Arena bedeutet jedoch nicht, dass sich die 
Auseinandersetzung mit seinem Werk nicht mehr lohnen würde. Im Gegen-
teil: Sie weitet den Blick für eine unbefangenere historische Rekonstruktion 
seines politischen Denkens und seiner Aneignungen über die Parteigrenzen 
hinweg und erschließt damit nicht zuletzt ein ebenso notwendiges wie will-
kommenes Ideenreservoir gegenwärtiger und künftiger Selbstreflexion des 
Liberalismus. 

144 Vgl. hierzu die Analyse von Vorländer, Sozialer Liberalismus (wie Anm. 108), S. 216-222, 
der 1986 von einer Mitte der siebziger Jahre einsetzenden und »seitdem kontinuierlich fort-
schreitenden Regression der F.D.P.« spricht, ebd., S. 219.

145 Vgl. Vorländer, Sozialer Liberalismus (wie Anm. 108), S. 221; Andreas Rödder: Wertewan-
del und Postmoderne. Gesellschaft und Kultur der Bundesrepublik Deutschland 1965-1990. 
Stuttgart 2004.

146 Zuletzt wohl vor zwanzig Jahren in den Diskussionen über die historische Bedeutung der 
Wiedervereinigung.

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9 - am 19.01.2026, 22:27:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783845232409-9 - am 19.01.2026, 22:27:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Friedrich Naumann in der deutschen Geschichte
	Friedrich Naumann und Heilbronn – Einblicke in das »Netzwerk Jäckh, Bruckmann, Heuss«
	Friedrich Naumann – Symptom und Prototyp einer Theologie der Krise? Annäherungen an ein zeitgenössisches Paradigma
	»Wirklich staatsmännisch veranlagter Kopf« oder eher »Prophet und Lehrmeister«? – Friedrich Naumann als liberaler Politiker im Kaiserreich
	Ein früher Verständigungspolitiker? – Friedrich Naumann und Frankreich
	Friedrich Naumann, Theodor Heuss und der Gründungskonsens der Bundesrepublik

