
180

So
zi

al
e 

Ar
be

it 
5.

20
20

     Abstract | This article seeks to combine the 
experiences made during an excursion on the 
trails of Janusz Korczak, the important Polish 
pedagogue, with the question of how the horrors 
of Nazi dictatorship can be brought into a rela­
tion with the present. It points out the impor­
tance as well as the challenges of an „educa­
tion after Auschwitz“ today.

Schlüsselwörter  Nationalsozialismus 
 Korczak, Janusz  Gedenkstättenpädagogik 

 Adorno, Theodor W.  politische Bildung

     Zur Einführung | Während der Exkursion „Auf 
den Spuren von Janusz Korczak“ begegneten wir, 
eine Gruppe von 20 Interessierten, im Juni 2019 der 
Geschichte des Holocaust und des Nationalsozialis­
mus in Polen. Wir besuchten zentrale Gedenkorte in 
Warschau, die an die deutsche Besatzung Polens von 
1939 bis 1944 erinnern: Das Denkmal zum Warschauer 
Aufstand des polnischen Militärs 1944, das Denkmal 
für die Helden des Warschauer Ghettoaufstandes 
1943 und die Gedenktafel an den Kniefall von Willy 
Brandt im Dezember 1970. 

     Die Exkursion in die polnische Metropole ermög­
lichte zudem einen Fußweg durch das ehemalige 
Warschauer Ghetto, einem heutigen Wohngebiet, 
in dem 1940 das Waisenhaus „Dom Sierot“ unter­
gebracht war. Vom Umschlagplatz fuhren die Züge 
nach Treblinka. Am 5. August 1942 wurden Janusz 
Korczak, seine Mitarbeiterin Stefania Wilczynska und 
200 Kinder von dort aus ins Vernichtungslager depor­
tiert. Treblinka liegt eineinhalb Stunden mit dem Bus 
entfernt von Warschau in einem abgelegenen Wald. 
Bis heute löst dieser Ort starke Emotionen aus und 
ruft den Holocaust in Erinnerung. 

     Das Warschauer Polin Museum zur Geschichte der 
polnischen Juden und Jüdinnen und des Judentums 
informiert umfassend und sehr bewegend auch über 
das Leben im Warschauer Ghetto. Ein Treffen mit 
Marta Ciesielska, einer Mitarbeiterin im Korczakianum, 
bot Einblicke in das Leben im Waisenhaus. Die Begeg­
nung mit Janusz Korczak ist nicht von der gesellschaft­
lich kollektiven Erinnerung an die deutsche Besatzung 
und den Genozid zu trennen. Obwohl er seine wichti­
gen pädagogischen Gedanken bereits in den 1920er-
Jahren veröffentlichte, wirkte der Weg ins Vernich­
tungslager Treblinka nachhaltig. Das Thema der Würde 

Fragen an eine „Erzie-
hung nach Auschwitz“ |
Über eine Exkursion auf den 
Spuren Janusz Korczaks
     Christiane Vetter (†)

Professorin Dr. Christiane Vetter war Leiterin 
der Studienrichtung Soziale Arbeit in der Ele
mentarpädagogik an der Dualen Hochschule 
Baden-Württemberg Stuttgart. Sie engagierte 
sich im Bereich der Friedens- und Gedenkstät
tenpädagogik. Frau Professorin Vetter verstarb 
plötzlich und unerwartet am 5.11.2019 im Alter 
von 57 Jahren. In Abstimmung mit ihrer Familie 
veröffentlichen wir ihren Aufsatz „Fragen an 
eine ‚Erziehung nach Auschwitz‘“ posthum. 

Am 8. Mai 1945 kapitulierte die Wehrmacht 
bedingungslos. 75 Jahre nach dem Ende des 
Zweiten Weltkrieges wird der Befreiung vom 
Nationalsozialismus gedacht – und gleichsam 
bleibt die Auseinandersetzung mit der (deut-
schen) nationalsozialistischen Vergangenheit 
eine zentrale pädagogische Aufgabe. Gerade 
für das Leben in einer globalisierten Welt ist die 
Erziehung zu Toleranz und Demokratiefähig-
keit unerlässlich, um im Sinne Korczaks Partizi-
pation als Übernahme von Verantwortung für 
das Gemeinwohl zu verstehen.

Wir würdigen mit dieser Veröffentlichung das 
Engagement von Frau Professorin Vetter und 
geben ihre Frage, wie eine Pädagogik nach 
Auschwitz in der vierten Generation nach 1945 
gestaltet werden muss, in den Diskurs. Frau 
Professorin Vetter hat durch ihr Tun und ihr 
Schreiben einen wichtigen Beitrag zur Bildungs
arbeit auf dem Gebiet des Erinnerns und 
Gedenkens geleistet.

     Zusammenfassung | Dieser Beitrag ver­
knüpft die Erfahrungen einer Exkursion auf den 
Spuren des bedeutenden polnischen Pädagogen 
Janusz Korczak mit der Frage, wie die Schrecken 
der Nazi-Diktatur in ein Verhältnis zur Gegen­
wart gebracht werden können. Es wird deutlich, 
wie wichtig, aber auch herausfordernd eine 
„Erziehung nach Auschwitz“ heute ist. 

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2020-5-180 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 16.01.2026, 02:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2020-5-180


181

So
zi

al
e 

Ar
be

it 
5.

20
20

und Achtung des Menschen erhält so noch einmal 
starke Impulse. Die Exkursion warf Fragen auf, die 
einer näheren Betrachtung würdig sind. Sie betreffen 
nicht nur den Umgang mit historischen Personen und 
Ereignissen, sondern auch den Nationalismus.

     Exkursion nach Warschau und Treblinka – 
Auf den Spuren von Janusz Korczak | Janusz 
Korczak fordert uns bis heute zur Beschäftigung mit 
ihm und mit der Geschichte des Nationalsozialismus 
auf. Dabei klingt das Diktum Adornos nach, der 1971 
eine „Erziehung nach Auschwitz“ gefordert hatte, 
denn nie zuvor war Humanität nach der Aufklärung 
derart infrage gestellt. Auschwitz, das Synonym für 
den Bruch mit der Zivilisation, steht in enger Verbin­
dung zum polnischen Volksaufklärer. „Nach Ausch­
witz“, diese Periodisierung war Adorno wichtig, ver­
weist, so Astrid Messerschmidt, auf die dauerhafte 
pädagogische Aufgabe, ein neues Auschwitz zu ver­
hindern (Messerschmidt 2002). 

     Nach einer Korczak-Exkursion 20131 und 2016 kam 
bei einigen Teilnehmenden der Wunsch auf, erneut 
nach Warschau zu fahren, um am historischen Ort mit 
dem Klassiker der Sozialpädagogik Janusz Korczak in 
Berührung zu kommen. Durch die Bereitschaft zur 
Kooperation zwischen Professorin Dr. Christiane Vetter 
und dem Jugendreferenten im evangelischen Jugend­
werk in Öhringen und Lehrbeauftragten der Dualen 
Hochschule Baden-Württemberg (DHBW), Daniel 
Febel, sowie zwei ehemaligen Studierenden, Mike 
Nienhaus und Sofia Kohler, konnte die Exkursion rea­
lisiert werden. 

     2019 war ein wichtiges deutsch-polnisches 
Gedenkjahr und anlässlich des 80. Jahrestages des 
Kriegsbeginns am 1. September 1939 gedachten wir 
in Deutschland kollektiv dem Einmarsch der deutschen 
Wehrmacht in Polen. Am 1. August 2019 fand die 
polnische Gedenkfeier zur Erinnerung an den militä­
rischen Aufstand gegen die nationalsozialistische 
Besatzung in Warschau statt.

     Der Fokus dieser Exkursion richtete sich auf den 
polnisch-jüdischen Arzt, Schriftsteller und Pädagogen 
Janusz Korczak (1878-1942). Aufgrund seines mora­
lisch hoch zu bewertenden Verhaltens wurde für ihn 
2008 in der israelischen Gedenkstätte Yad Vashem 
ein Denkmal zur Erinnerung an die Deportation errich­

tet. Korczak erhielt dabei auch den Titel „Gerechter“. 
Weil seine Gedanken über die Würde des Kindes uni­
versell sind, gilt er als Klassiker der Sozialpädagogik 
und auch als Vordenker der Kinderrechte. Nicht nur 
in Bezug auf die Deportation am 5. August 1942, bei 
der Korczak und Wilczynska die Kinder nicht allein 
ließen, stellt sich bis heute die Frage des pädagogi­
schen und moralisch richtigen verantwortlichen Han­
delns. Mit „Dom Sierot“ zeigte Korczak, dass Kinder 
und Jugendliche zur Partizipation fähig sind. Im 
Kinderparlament konnten sie die Selbstverwaltung 
des Heimes erproben. Korczaks Überzeugung von 
der Liebe, Würde und Achtung des Kindes motivierte 
ihn vermutlich, sie nach Treblinka zu begleiten.
 
     Er hatte die Möglichkeit, von einer Deportation 
verschont zu werden, doch das kam für ihn und 
Stefania Wilczynska nicht infrage. Im Korczakianum 
erfuhren wir, dass sich Janusz Korczak mit seiner 
engsten Mitarbeiterin und drei weiteren Erzieherin­
nen seit 1912 um mehr als 100 Kinder kümmerte. Die 
Kinder kamen aus armen jüdisch-polnischen Familien, 
die im Waisenhaus Essen und Schulbildung erhielten. 
Die sozialpädagogische Hilfe richtete sich deshalb auf 
die Versorgung ärmerer Kinder, die soziale Verantwor­
tung füreinander im Heim und die Ermöglichung von 
Bildung. Die Erziehenden nutzten Morenos sozio­
metrische Methode, die ihnen half, herauszufinden, 
wer Unterstützung brauchte, um in einer Gruppe 
zurechtzukommen. Stefania Wilczynska war für die 
Heranwachsenden eine zentrale Ansprechpartnerin. 
Sie unterschied sich, so wurde berichtet, charakterlich 
von Janusz Korczak. Ihre strenge und verlässliche Art 
bot Sicherheit, während Korczak den Themen der 
Kinder einfühlsam nachging und die Versorgung des 
Waisenhauses sicherte. 

     Die „Magna Charta Libertatis“ der Kinderrechte 
formulierte Korczak bereits 1919 in seinem Buch „Wie 
man ein Kind lieben soll“ (Korczak 1998). 1928, elf 
Jahre vor Kriegsbeginn, erschien der Text zur Päda­
gogik der Achtung, mit dem wir uns während der 
Exkursion als einem Schlüsseltext beschäftigten. 
Hier beschreibt Korczak Wirkungen des Adultismus, 
der eine Pädagogik vom Kinde aus beeinträchtigt 
(Korczak 1999). 

     Beim Stadtrundgang durch das ehemalige War­
schauer Ghetto wurden die Jahre 1940 bis 1942, die 
für das Waisenhaus im Ghetto dramatisch waren, 

1 Siehe dazu den Beitrag in Soziale Arbeit 1/2014, 
S. 22 ff.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2020-5-180 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 16.01.2026, 02:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2020-5-180


182

So
zi

al
e 

Ar
be

it 
5.

20
20

lebendig. Obwohl vom Ghetto nichts mehr sichtbar 
ist, ermöglichte der Guide die Einfühlung in damali­
ges jüdisches Leben. Nicht nur der Verlust der Freiheit 
musste als Entwürdigung wahrgenommen werden. 
Auch die Versorgung der Menschen war nicht gesi­
chert. Ängste, Verzweiflung und Ohnmacht breiteten 
sich im Ghetto wie ein Lauffeuer aus, denn der knappe 
Lebensraum ließ den Überlebenskampf grausam 
werden. In den Straßen begegnete man Sterbenden 
und Toten, Kranken und Hungernden, Menschen, die 
trotz Verlust ihrer Menschenwürde leben wollten. 
Korczak nutzte seine Kontakte in Warschau, um das 
Überleben der Kinder so lange wie möglich zu sichern. 
Er arbeitete mit dem jüdischen Rat zusammen und 
pflegte Kontakte zur polnischen Bevölkerung, die 
beispielsweise Lebensmittel ins Ghetto schmuggelte 
oder auch Kinder aus dem Ghetto herausbrachte. Der 
Korczak-Film von Andrzej Wajda zeigt einige seiner 
mutigen Handlungen.

     Unser Weg durch das ehemalige Warschauer 
Ghetto am 10.6.2019 war bedrückend und zugleich 
surreal. Wir bemühten uns, ein Bild von den Ereignis­
sen der nationalsozialistischen Herrschaft in uns ent­
stehen zu lassen, obwohl die historischen Gebäude 
fehlten. Der englischsprachige Guide half durch Erzäh­
lungen so gut es ging, doch auch die vorgetragenen 
Erinnerungen der Überlebenden blieben für uns 
Geschichte. 

     Der Besuch im Korczakianum am Ende der Woche 
ergänzte die biografische Spurensuche, die diese Reise 
ermöglichen sollte. Die heutige Korczak-Forschungs­
stelle gehört zum Warschauer Museum und ist im 
historischen Gebäude von „Dom Sierot“ in der Jakto­
rowska Straße 6 eingerichtet. Hier wurde das bishe­
rige Narrativ der heldenhaften Verehrung Korczaks 
relativiert. Korczak war nie alleine für die Kinder ver­
antwortlich. Er hatte oft tiefe Zweifel an der Mensch­
lichkeit und schrieb Tagebuch und Briefe, um die 
Ereignisse und Emotionen einigermaßen verkraften 
zu können. Die sadistische Grausamkeit der national­
sozialistischen Ideologie, die zum rassistisch motivier­
ten Völkermord führte, wurde beim Besuch im Korc­
zakianum für alle auch im Jahr 2019 erlebbar. Die 
Ausgrenzung, die Einteilung von Menschen in ras­
sisch Minderwertige und Überlegene, die Verbreit-
ung von Angst und Terror durch Strafen, wenn sich 
jemand gegen diese Darstellung von Wirklichkeit 
wehrte, machte die Ohnmacht erlebbar. In mir schlug 

sie um in Wut. Meine Wut auf die Täter*innen und 
Mitläufer*innen, die dazu beigetragen hatten, dass 
so etwas Menschenverachtendes möglich wurde, 
war zeitweise kaum auszuhalten. Dass das Holo­
caust-Gedenken wachgehalten werden muss, damit 
nie vergessen wird, was damals geschah, wurde 
einmal mehr deutlich. 

     Erinnerung an den „Holocaust“ | Am Abend 
der Ankunft in Warschau hatten wir ein Gruppentref­
fen verabredet, bei dem neben organisatorischen 
Absprachen auch biografische Bezüge zur Exkursion 
zur Sprache kommen sollten. Gefragt nach dem 
Interesse an Korczak, aber vor allem nach familialen 
Bezügen der Teilnehmenden zum Nationalsozialismus, 
wurde deutlich, dass historische Einzelheiten und 
Familiendaten, die etwas über die Beteiligung der 
Großeltern und Urgroßeltern am NS-Staat aussagten, 
nicht sofort abrufbar waren. Offen blieb zu der Zeit, 
ob das für diese Situation galt oder tatsächlich nicht 
erinnert werden konnte, weil darüber nicht (mehr) 
gesprochen wird oder zu große Schuld und Scham­
gefühle vorhanden sind. In dieser Gruppe waren 
unterschiedliche generationale Erinnerungen reprä­
sentiert. 

     Ich hatte mich vorbereitet, um auch über die Pro­
bleme des Erinnerns und zentrale Erkenntnisse der 
Kriegskinderforschung einen Überblick zu geben. 
Auch das Wort „Holocaust“ sollte noch einmal erklärt 
werden, um die Gruppe zu sensibilisieren. Der Begriff 
ist eng mit dem Brauch des religiösen, biblisch bezeug­
ten Brandopfers verbunden. Weil er seit den 1960er-
Jahren gebräuchlich ist, um die nationalsozialistische 
Motivation der „Endlösung der Judenfrage“ in den 
polnischen Vernichtungslagern von Auschwitz, Treb­
linka, Sobibor und Majdanek zu kennzeichnen, wollte 
ich die Gruppe damit auf unsere Exkursion einstim­
men. „Holocaust“ wurde auch mit dem Rassen-Anti­
semitismus in Verbindung gebracht. Der rumänisch-
amerikanische Publizist, Hochschullehrer und Schrift-
steller Elie Wiesel (1928-2016), ein Auschwitz- und 
Buchenwald-Überlebender, trug in den 1980er-Jahren 
mit dazu bei, dass der Begriff „Holocaust“ zum Syno­
nym für die Massenermordungen in Polen wurde. 
Wiesel richtete den Blick auf das historische Ressen­
timent gegenüber Jüdinnen und Juden und ihrem 
Brauch (Genesis 22, die nicht vollzogene Opferung 
Isaaks). Hier habe, so der Schriftsteller, Gott gezeigt, 
dass er kein Opfer wolle. 

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2020-5-180 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 16.01.2026, 02:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2020-5-180


183

So
zi

al
e 

Ar
be

it 
5.

20
20

     Schon der Begriff „Holocaust“ ist also Teil eines 
Erinnerungsdiskurses, vor allem des religiösen. In den 
1970er- und 1980er-Jahren erhielten die Begriffe 
„Shoah“ und „Holocaust“ durch die Dokumentation 
von Claude Lanzmann (Shoah) und die TV-Miniserie 
der Familie Weiß (Holocaust) große Popularität. Daran 
erinnerten sich die älteren Teilnehmer*innen. 

     Auch wenn der Begriff „Holocaust“ aufgrund der 
religiösen Herkunft umstritten ist und die Singularität 
des Völkermordes an den Juden und Jüdinnen auf­
nimmt, zählen zu den rassistisch motivierten Opfern 
des Terrors auch Sinti*zze und Rom*nja. Andere 
Gruppen kamen hinzu. Die Euthanasiemorde dürfen 
auch nicht vergessen werden. Mit „Holocaust“ wird 
die Vernichtung von Menschen während des NS-
Regimes bezeichnet. Mit „Auschwitz“ wird pars pro 
toto das gesamte Universum der Konzentrations- und 
Vernichtungslager in Erinnerung gebracht (Claussen 
1993, S. 245). Die Erforschung der Hintergründe der 
nationalsozialistischen Verbrechen begann mit der 
Einsicht, „daß eine Sinndeutung des Holocaust über 
das hinausgeht, was Wissenschaft leisten kann. Selbst 
wenn man dem Antisemitismus eine politische und 
wirtschaftliche Funktionalität zugestehen will, dem 
Holocaust kommt kein rational erfaßbarer Sinn zu“ 
(Strauss 1985, S. 215). 

     Am ersten Abend stellte sich heraus, dass die jün­
gere Generation das Thema im Geschichtsunterricht 
behandelt hatte, aber weiteres Interesse an natio-
nalsozialistischer Semantik und auch den sozialen 
Strukturen zeigte, die zum Holocaust führten. Dieses 
Wissen ist noch nicht Teil des kollektiven Bewusst­
seins. Auch eine möglicherweise schuldhafte Verstri­
ckung von Familienangehörigen war nicht bekannt.

     Perspektivenverschiebung | Die Mitreisenden 
gehören zur dritten und vierten Generation nach 
1945. Die ältesten Teilnehmenden wurden Ende der 
1950er- und Anfang der 1960er-Jahre geboren, die 
jüngsten Ende der 1990er-Jahre. Eine solche Diffe­
renzierung ist hilfreich, weil Generationen zeitgleich 
miteinander leben, die bestimmte Ereignisse unter­
schiedlich prägend erlebt haben. Darüber hinaus ver­
halten sich Menschen auch kollektiv ähnlich, weil die 
Generationeneinheit (Mannheim 1928) sie prägte. 

     Vom Nationalsozialismus und dem „Holocaust“, 
der Janusz Korczak das Leben kostete, haben die Teil­

nehmenden überwiegend durch den Schulunterricht 
etwas erfahren. Vereinzelte biografische Familiener­
zählungen gab es. Die Eltern weniger Teilnehmenden 
gehören der sogenannten Kriegskindergeneration an, 
wozu die Geburtsjahrgänge 1927 bis 1945 zählen. 
Der größte Teil der Gruppenmitglieder ist bereits der 
Kriegskinderenkelgeneration zuzuordnen (Bode 2004, 
2019, Radebold 2015). Für die Nachkriegsgeneratio­
nen sind die nationalsozialistische Diktatur und ihre 
barbarische Rassenideologie, die den systematischen 
Massenmord an Menschen jüdischen Glaubens, Sinti­
*zze und Rom*nja rechtfertigte und die Vernichtung 
des Judentums zum Ziel hatte, als singuläres Kenn­
zeichen des deutschen Faschismus anzuerkennen. 
Dass die NS-Diktatur auch andere zu Opfern machte, 
verstärkt die kollektive Aufgabe der Gesellschaft, sich 
zu erinnern und zu gedenken. 

     2019 erinnerten wir uns zum 70. Mal auch daran, 
dass am 23. Mai 1949 das Grundgesetz verabschie­
det wurde. Der deutsche Staat und seine Gesellschaft 
nutzen seither unterschiedliche Möglichkeiten, aus 
der Geschichte zu lernen. Die meisten Artikel des 
Grundgesetzes entstanden aus der tiefen Überzeu­
gung, dass Auschwitz sich nicht wiederholen dürfe 
(dazu etwa Haardt 2019). Diese Gleichzeitigkeit des 
Gedenkens an das Grauen und an die Diskontinuität 
der nationalsozialistischen Prinzipien begleitete uns 
immer wieder.

     Die Angehörigen der dritten Nachkriegsgeneration 
haben, vermutlich stärker als die der vierten Genera­
tion, die Holocaust-Erinnerung als Bestandteil ihrer 
Bildungsbiografie erfahren. Ihre Eltern gehören zur 
Kriegskindergeneration, die die Auswirkungen von 
Vertreibung, Flucht und Wiederaufbau unmittelbar 
erlebten. In den 1970er-Jahren waren die Angehöri­
gen der dritten Generation Schüler*innen, die die 
sogenannte öffentliche Geschichtsvergessenheit nicht 
weiter beklagen mussten. Im Kontext der Friedensbe­
wegung waren die Bezüge zum Zweiten Weltkrieg 
und zur Schuldfrage der Deutschen an der Macht­
übernahme der Nationalsozialisten hergestellt. 

     Die Rede des Bundespräsidenten Richard von 
Weizsäcker vom 8. Mai 1985 zum Gedenken an den 
8. Mai 1945 fasst zusammen, was dieser Generation 
bereits klar geworden war. Von Weizsäcker sagte: 
„Der 8. Mai ist für uns Deutsche kein Tag zum Fei­
ern. Die Menschen, die ihn bewußt erlebt haben, 

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2020-5-180 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 16.01.2026, 02:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2020-5-180


184

So
zi

al
e 

Ar
be

it 
5.

20
20

denken an ganz persönliche und damit ganz unter­
schiedliche Erfahrungen zurück. Der eine kehrte 
heim, der andere wurde heimatlos. Dieser wurde 
befreit, für jenen begann die Gefangenschaft. Viele 
waren einfach nur dafür dankbar, daß Bombennäch­
te und Angst vorüber und sie mit dem Leben davon­
gekommen waren. Andere empfanden Schmerz über 
die vollständige Niederlage des eigenen Vaterlandes. 
Verbittert standen Deutsche vor zerrissenen Illusio­
nen, dankbar andere Deutsche vor dem geschenkten 
neuen Anfang [...]. Die meisten Deutschen hatten 
geglaubt, für die gute Sache des eigenen Landes zu 
kämpfen und zu leiden. Und nun sollte sich heraus­
stellen: Das alles war nicht nur vergeblich und sinn­
los, sondern es hatte den unmenschlichen Zielen 
einer verbrecherischen Führung gedient. Erschöp­
fung, Ratlosigkeit und neue Sorgen kennzeichneten 
die Gefühle der meisten. Würde man noch eigene 
Angehörige finden? Hatte ein Neuaufbau in diesen 
Ruinen überhaupt Sinn? [...] Und dennoch wurde 
von Tag zu Tag klarer, was es heute für uns alle ge­
meinsam zu sagen gilt: Der 8. Mai war ein Tag der 
Befreiung. Er hat uns alle befreit von dem menschen­
verachtenden System der nationalsozialistischen Ge­
waltherrschaft. [...] Wir dürfen den 8. Mai 1945 nicht 
vom 30. Januar 1933 trennen“ (Weizsäcker 1985). 

     Die junge, vierte Nachkriegsgeneration wächst 
weitgehend im Bewusstsein auf, dass die Geschichts­
erinnerung an Nationalsozialismus und Holocaust 
bereits Vergangenheit ist. Die Zeitzeug*innen, auch 
Großeltern, sterben. Die Hintergründe der Gedenktage 
erscheinen immer weniger relevant und bewusst, 
das merke ich auch in Seminaren. Diese Generation 
nähert sich bereits mit einem größeren Abstand an 
die Geschichte an. Wenn in den 1980er-Jahren beim 
sogenannten Historikerstreit um die Singularität des 
Genozid gestritten wurde oder die Wanderausstel­
lung über die Beteiligung der Wehrmacht an den 
nationalsozialistischen Verbrechen 1995 heftige 
Debatten auslöste, war es für die dritte Generation 
noch möglich, Bezüge zur erlebten Geschichte inner­
halb der eigenen Familie herzustellen. Die Neonazi-
Szene versuchte damals die Schuldfrage infrage zu 
stellen und wird, damals wie heute, von Politiker*-
innen dabei unterstützt. Peter Gauweiler forderte 
beispielsweise 1995 Jan Philipp Reemtsma, den Ini­
tiatoren der Wehrmachtsausstellung, auf, lieber die 
Toten der Zigarettenindustrie zu dokumentieren. 
Solche Reaktionen konnten auch als Verleugnung 

der Schuldfrage eingeordnet werden. Kollektiv wurde 
Empörung ausgedrückt. 

     Heute fragen einzelne Teilnehmende der Exkursion, 
warum sie sich schuldig fühlen sollen, obwohl sie 
keine Schuld auf sich geladen haben. Angehörige der 
dritten Generation stellen noch eher eine Verbindung 
zur transgenerationalen Weitergabe von schuldhafter 
Verstrickung her. Sie erinnern sich an elterliche Verhal­
tensweisen, die mit der Erfahrung von Hunger und 
Vertreibung in Zusammenhang gebracht werden 
können. Die Auswirkungen der menschenverachten­
den Diktatur der Nazis, ihre Verschleierungen, die 
autoritäre Erziehung, die Verfolgungsstrategien und 
Kontrollbedürfnisse, die Folgen des Krieges und die 
Not sind noch erinnerbar. 

     Heute wird Disziplinierung abgelehnt, die noch 
im NS-Staat Leitprinzip war. Eine fehlende Sensibili­
tät für die Vorboten eines Autoritarismus kann aber 
auch wieder gefährlich werden. Auch die Gefahren 
der Datensammlung und Manipulation durch Beob­
achtung mithilfe der digitalisierten Massenmedien 
werden eher als gering erachtet. Die akribische 
Aktenführung und Verwaltung der Todesmaschinerie, 
die besonders den deutschen Faschismus kennzeich­
nete, kommen hier nicht mehr automatisch in den 
Sinn. Das könnte aber ein Nährboden für ein neues 
Auschwitz sein. Eine Verknüpfung zu den technisch-
kulturellen Möglichkeiten, wie sie etwa für Adorno 
zum Ausdruck der Paradoxie der Moderne wurde, 
muss heute erklärt werden, sie überzeugt nicht mehr 
aus sich heraus. 

     So fiel auch die Überwachung sämtlicher War­
schauer Häuser und die besonders auffällige Sauber­
keit in der Stadt der jüngeren Generation nicht als 
ein möglicher Ausdruck von Ausgrenzung auf. Dass 
Obdachlosigkeit, Betteln und auffälliges Zurschau­
stellen eines anderen Lebensstils kaum sichtbar 
waren, wurde nicht mit neuen Formen der Diszipli­
nierung und Größenvorstellungen in Verbindung 
gebracht. Der heutige Zeitgeist lässt, und das beun­
ruhigt mich, Raum für neue Formen von Gleichgültig­
keit und zeigt sich immun gegenüber selbstreflexiver 
Kritik an Wünschen nach einer Sicherheit verspre­
chenden Führung und dem Kontrollbedürfnis. Der 
Mainstream, der auf Menschen heute wie damals ein­
wirkt, wurde bereits von Adorno als ein problemati­
scher Wirkmechanismus für „Mitläufer“ identifiziert. 

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2020-5-180 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 16.01.2026, 02:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2020-5-180


185

So
zi

al
e 

Ar
be

it 
5.

20
20

     Erziehung nach Auschwitz | Theodor W. Adorno 
(1903-1969), der nach dem Lehrverbot 1933 Deutsch­
land verließ, hatte zusammen mit Max Horkheimer 
die sogenannte Frankfurter Schule und Kritische The­
orie entwickelt. 1953 kam er nach Deutschland zu­
rück und bis zu seinem Tod war er als außerordent­
licher Professor für Philosophie und Soziologie an 
der Universität Frankfurt am Main tätig. Als Intellek­
tueller trug er wesentlich dazu bei, dass das Grauen, 
das mit dem Namen Auschwitz verbunden ist, erin­
nert wird. Ausgehend vom Diktum, dass Auschwitz 
nicht noch einmal sein dürfe, forderte er eine Erzie­
hung nach Auschwitz, die die Kraft zur Reflexion, 
zur Selbstbestimmung und zum Nicht-Mitmachen 
habe (Adorno 1971). Adorno sah in der instrumen­
tellen Vernunft die Gefahr der Verdinglichung des 
Menschen und im Vorgang der systematischen Ver­
nichtung der Juden und Jüdinnen die historische 
Anschauung zu dieser Tendenz der Moderne, den 
Menschen zu verdinglichen. Er kritisierte die Kultur­
industrie des fortschreitenden Kapitalismus. „Eine 
Pädagogik der Kritischen Theorie hat in diesem Sinne 
dem kategorischen Imperativ, Erziehung so zu konzi­
pieren, dass Auschwitz sich nicht wiederhole, Rech­
nung zu tragen. Also ist es deren Aufgabe, sich mit 
den Bedingungen auseinanderzusetzen, die zum 
Nationalsozialismus geführt haben, um ein erneutes 
Aufkommen der Barbarei zu verhindern“ (Adorno, 
zitiert nach Greis 2017, S. 155). 

     Der Genozid kann nicht nacherlebt werden. Die 
nachfolgenden Generationen müssen jedoch das 
Vergangene ins Verhältnis zur Gegenwart setzen. Vor 
diesem Hintergrund war es für mich schwer aushalt­
bar, dass während dieser Exkursion der Auftrag, die 
Reise zu dokumentieren, ganz selbstverständlich im 
Sinne des Fotografierens gedeutet wurde. Alles sollte 
im Bild und Video abrufbar sein, um Szenen später 
herauszunehmen. Das daraus sich ergebende Dauer­
shooting war vermutlich weniger der Abwehr von 
Ohnmacht und Scham geschuldet als vielmehr Aus­
druck des heutigen Erlebens von Wirklichkeit. 

     Erinnerte Geschichte als eine pädagogische 
Herausforderung | Die Exkursion „Auf den Spuren 
von Janusz Korczak“ erfordert die erinnernde Bezug­
nahme auf den Pädagogen, denn die direkte Begeg­
nung mit ihm ist nicht mehr möglich. Dabei spielt die 
Art und Weise des Erinnerns eine wichtige Rolle, denn 
in Warschau und Treblinka stellte sich beim Gedenken 

an deutsche Verbrechen die Gegenwärtigkeit der 
Vergangenheit ein. Das historische Waisenhaus zu 
betreten, im ehemaligen Ghetto Wege abzulaufen 
und die räumliche Enge nachzuerleben, die auch die 
Menschen damals empfanden, das Nacherleben des 
Wartens am Umschlagplatz, das von uns inszenierte 
Erleben des Kniefalls am Denkmal für die Helden des 
Warschauer Ghettoaufstandes und die Gespräche vor 
Ort, all das machte diese Exkursion zu einem einma­
ligen Erlebnis. 

     Maurice Halbwachs, ein Überlebender des KZ 
Buchenwald, beschrieb bereits 1925, wie das mensch­
liche Gedächtnis Erfahrungen verarbeitet. Subjekt von 
Erinnerung ist der Mensch und der ist in der Lage, so 
Halbwachs, das zu erinnern, was als Vergangenheit 
innerhalb eines bestimmten Bezugsrahmens rekons­
truierbar ist. Auch die Erinnerung an Erlebtes beinhal­
tet immer nur einen Ausschnitt dessen, was wirklich 
geschah. Das menschliche Gedächtnis funktioniert 
einerseits wie ein Netzwerk und andererseits wie ein 
Sicherheitstrakt. Erlebnisse werden räumlich, zeitlich 
und emotional relevant kodiert und hierarchisiert. Es 
gibt kein Bewusstseinszentrum. Zur Erfahrung werden 
Erlebnisse, wenn sie bewusst werden. Halbwachs 
erkannte den notwendigen sozialen Bezug sowohl 
auf die Inhalte hin, die erinnert werden können, aber 
auch in Bezug auf die Rekonstruktion der Erinnerung. 
Das Gedächtnis entsteht quasi aus Erlebtem, das über 
Interaktionen und Kommunikationen zur Erfahrung 
gerinnt (Welzer 2011). Im Kontext psychoanalytischer 
Erkenntnisse steht die Erinnerung immer unter dem 
Einfluss von Bewusstsein. Dieses arbeitet wie ein Tür­
wächter. Nicht alles kann erinnert werden, weshalb 
die Erzählung ein Ergebnis des Bewusstwerdungs­
prozesses ist und keineswegs als objektive Information 
interpretiert werden sollte (Halbwachs 1985, S. 33 f.). 
Erinnern ist darüber hinaus emotionale und geistige 
Arbeit und die Erinnerung, so Halbwachs, kann nicht 
dauerhaft konserviert werden (ebd., S. 67 f.). 

     Die Holocaust-Erinnerung kann daher nur wach 
gehalten werden und dazu sind neben Filmen auch 
Geschichten und das Gespräch notwendig. Damit 
der Bildungsprozess in Gang gesetzt werden kann, 
sollte nicht das Vergangene, sondern das gegenwär­
tig Erlebte mitgeteilt werden. Bilder wirken intensiv 
auf unser Gehirn ein, aber kein Film ersetzt das Erle­
ben in der Situation. Exkursionen können dazu bei­
tragen, dass die Erinnerungsarbeit im Sinne eines 

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2020-5-180 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 16.01.2026, 02:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2020-5-180


186

So
zi

al
e 

Ar
be

it 
5.

20
20

Gedenkens geleistet wird und historisches Wissen 
tradiert werden kann. Exkursionen haben einen hohen 
Bildungsgehalt, wenn sie bewusst genutzt werden.

     Dass Janusz Korczak am Ende seines Lebens Opfer 
der NS-Ideologie wurde und er zuvor reformpädago­
gische Impulse als Klassiker der Pädagogik hinterließ, 
bedeutet auch, dass sein Werk historisch gedeutet 
werden muss. Seine Sprache, seine Gedanken und 
seine Taten fanden in einer bestimmten Zeit statt und 
sind deshalb neben der allgemeinen Gültigkeit auch 
zeitgebunden zu verstehen. 

     Die Herausforderung dieser Reise bestand darin, 
die verschiedenen Ebenen von historischen Ereignis­
sen kennenzulernen und zu thematisieren, die zum 
Teil auch zur kollektiven Geschichte unserer Gesell­
schaft gehören. Deshalb waren tägliche Gruppen­
gespräche notwendig. Diese hatten die Funktion, 
den Gedenk- und Erinnerungsprozess zu begleiten, 
Informationen hinzuzufügen und das Erlebte emo­
tional zu verarbeiten. Der Film von Andrzej Wajda 
„Korczak“ (2007) und zwei Schlüsseltexte, „Das 
Recht des Kindes auf Achtung“ (Korczak 1999 [1928]) 
und „Erziehung nach Auschwitz“ (Adorno 1971), 
dienten dazu, sich mit Korczak sprachlich-kognitiv 
auseinanderzusetzen. Im Falle des Films war es be­
sonders wichtig, darauf einzugehen, dass der Regis­
seur eine Interpretation seiner Auseinandersetzung 
mit Korczaks Leben zur Verfügung stellt, denn der 
Film begünstigt eine heldenhafte Verehrung Korczaks. 
Den „authentischen“ Korczak lässt der Film vermis­
sen, das bestätigte auch Marta Ciesielska vom Korc­
zakianum. Gedenken und Erinnern zu balancieren, 
waren eine starke Herausforderung, die diese Exkur­
sion immer wieder begleitete. 

     Der Ägyptologe Jan Assmann hält die Erinnerungs­
arbeit für so wichtig, weil sie eine zentrale Rolle bei 
der Entstehung kultureller Identität einnimmt. Das 
kulturelle Gedächtnis einer Gesellschaft manifestiert 
sich in Bräuchen und Mythen und es ist, wie Halb-
wachs (1985) zeigte, auf die Erzählung angewiesen. 
Sowohl in der narrativen als auch normativ-gesetzli­
chen und -verschriftlichen Form, wie beispielsweise 
religiösen Texten, stiftet sie ein Wir-Gefühl und trägt 
zur Gruppenbildung bei (Assmann 2013, S. 16). Die 
sogenannten Klassiker haben diese Funktion, die 
allerdings nicht auf einen bestimmten Inhalt festge­
schrieben ist. 

     Korczak formulierte in seinem Text ein Bild vom 
Kind, das als überzeitlich eingeordnet werden kann 
und allgemeingültig plausibel erscheint. Dennoch 
wirkt das Bild heute anders als damals und natürlich 
auch anders, als es der Autor vermeintlich wollte. Das 
kulturelle Gedächtnis wird generational tradiert und 
es basiert auf Erinnerungen, die wiederum von spezi­
fischen Motiven, Erwartungen, Hoffnungen und Zielen 
geleitet werden. Die Exkursion ist ein Medium, mit 
dem die Gedenk- und Erinnerungsarbeit besonders 
intensiv geleistet werden kann.

     Schlussfolgerungen | Nach dem Vorbereitungs­
treffen zur Organisation der Fahrt, drei Wochen vor 
der Abreise, meldeten sich zu unserer Überraschung 
einige Personen aus verschiedenen privaten Gründen 
ab. Die Gruppe erneuerte sich daraufhin über Mund­
propaganda. Allerdings standen die inhaltlichen Infor­
mationen, die wir beim Vorbereitungstreffen gaben, 
nun nicht mehr allen zur Verfügung. Das Interesse 
an einer günstigen Reise nach Warschau, die Lust, 
gemeinsam unterwegs zu sein, die Neugier auf den 
unbekannten Pädagogen und das Wissen, dass ein 
Lernen am authentischen Ort lebendiges Lernen (Cohn 
2018) ermöglicht, verband uns. Um der Forderung 
einer „Erziehung nach Auschwitz“ gerecht zu werden, 
ist die Vorbereitung auf die Phänomene der Gedenk- 
und Erinnerungsarbeit hilfreich. 

     Eine pädagogische Anleitung zum Lernen aus der 
Geschichte kann es nicht geben. Alle Aspekte, die eine 
Exkursion berühren, sind nicht in wenigen Tagen rea­
lisierbar. Darum geht es auch nicht. „Dass Auschwitz 
nicht noch einmal sei“, bedarf der ständigen Analyse 
und Kritik. Wie Astrid Messerschmidt in ihrer Disserta­
tion zeigt, erfordert die Vergegenwärtigung des Histo­
rischen einen Selbstreflexionsprozess, der selbst wiede­
rum durch den gesellschaftlichen Kontext und die 
subjektive Perspektive geprägt ist (Messerschmidt 
2002, S. 293). Die Beschäftigung mit sozialpsycholo­
gischen Mechanismen der kognitiven Dissonanz hilft 
nicht nur zu begreifen, weshalb die Ideologie von so 
vielen Menschen mitgetragen wurde, sondern auch, 
wie das Erinnern funktioniert. Gedenk- und Erinne­
rungsprozesse als Bildungsprozesse zu fördern, erfor­
dert die Kontextualisierung dessen, was als Vergan­
genheit erinnert werden soll. Moralische Empörung 
kann dabei ein Anlass sein, sollte aber um das Geden­
ken erweitert werden, damit die Bildungsaufforderung 
erkannt wird. Bildungssubjekt bleibt die Person. Für 

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2020-5-180 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 16.01.2026, 02:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2020-5-180


187

So
zi

al
e 

Ar
be

it 
5.

20
20

sie können die Gedenkarbeit (mithilfe von Fakten) 
und/oder die Erzählungen von Erinnertem sehr hilf­
reich sein. 

     Gesellschaftlich betrachtet sind diese Bildungspro­
zesse nach wie vor relevant und wertvoll. Von daher 
sollte nicht nur an Schulen, sondern auch an Hoch­
schulen für Soziale Arbeit die totale Entrechtung von 
Menschen skandalisiert und Auschwitz thematisiert 
werden. Auch wenn das Ausmaß nationalsozialisti­
scher Verbrechen das individuelle Vorstellungsvermö­
gen übersteigt, bleibt ihre Ermöglichung jedoch real 
eine Gefahr. „Erziehung nach Auschwitz“ bedeutet 
also wie vor 60 Jahren Bildungsarbeit im Modus des 
Erinnerns und Gedenkens. In der ambivalenten Span­
nung zwischen einem Faktencheck, der bewussten 
Weitergabe von Narrativen und der Achtung des 
Vergangenen als einem zukünftigen Potenzial wird 
„Erziehung nach Auschwitz“ immer wieder neu not­
wendig. Gedenk- und Erinnerungsprozesse im Kontext 
der nationalsozialistischen Vergangenheit als Bildungs­
prozesse zu vollziehen, bewegt sich zwischen der 
Rezeption kollektiv erinnerter Geschichte und kriti­
scher Analyse. 

     Die Folgen des Nationalsozialismus können auch 
heute relativiert werden, wenn wir nicht merken, dass 
die Heimkinder der 1950er- bis 1970er-Jahre an der 
Kontinuität autoritärer Erziehungsstile litten. Men­
schenrechtsverletzungen gegenüber zu schweigen 
oder nicht mehr nachzuvollziehen, dass Jüdinnen 
und Juden in Deutschland nach wie vor polizeilichen 
Schutz brauchen, bewirkt das Vergessen. Dass trotz 
der Probleme und konkreten Grausamkeiten in Syrien, 
im Jemen, in Ruanda und im Kongo die Bereitschaft 
verblasst, Menschen auf ihrer Flucht zu helfen, muss 
nicht nur im politischen Bereich analysiert werden.

     Während einer studentischen Exkursion kann 
unter gedenkender und erinnernder Bezugnahme auf 
die nationalsozialistischen Verbrechen auch auf die 
Hintergründe aktueller Menschenrechtsverletzungen 
eingegangen werden. Das Wissen über Ursachen und 
Wirkungen von Antisemitismus, zur Rassenideologie, 
zur beruflichen Verstrickung der Sozialen Arbeit im 
NS-Staat, aber auch zur Machtanalyse und zu aktu­
ellen gesellschaftlichen Prozessen von Ungleichheit 
gehören zu einer „Erziehung nach Auschwitz“. Kor
czaks Überlegungen zur Würde und Achtung des 
Kindes gaben der Kinderrechtebewegung eine Basis. 

Die Neigung, den anderen Menschen zu entwerten, 
nicht so genau hinzuschauen, keine Fragen zu stellen 
und auf ein „immer weiter so“ zu hoffen, war damals 
wie heute ein starker Impuls, Schwächere zu überge­
hen und sie auszugrenzen. Die Frage der Humanität 
des Menschen stellt sich immer wieder neu. 

Literatur
Adorno, Theodor: Erziehung zur Mündigkeit. Vorträge und 
Gespräche mit Helmut Becker (1959-1969). Frankfurt am 
Main 1971 
Assmann, Jan: Das kulturelle Gedächtnis. Schrift, Erinne­
rung und politische Identität in frühen Hochkulturen. 
München 2013
Bode, Sabine: Die vergessene Generation. Die Kriegskinder 
brechen ihr Schweigen. Stuttgart 2004 
Bode, Sabine: Nachkriegskinder. Die 1950er Jahrgänge und 
ihre Soldatenväter. Stuttgart 2019
Claussen, Detlev: Nach Auschwitz kein Gedicht? Ist Adornos 
Diktum übertrieben, überholt und widerlegt? In: Welzer, 
Harald (Hrsg.): Nationalsozialismus und Moderne. Tübingen 
1993, S. 240-247
Cohn, Ruth C.: Von der Psychoanalyse zur themenzentrierten 
Interaktion. Von der Behandlung einzelner zu einer Pädago­
gik für alle. Stuttgart 2018
Greis, Christian: Die Pädagogik der Frankfurter Schule. 
Marburg 2017
Haardt, Oliver F.R.: Das Grundgesetz im Strom der Zeit. 
Entstehung und zeitliche Verortung der deutschen Verfas­
sungen von 1949. In: Aus Politik und Zeitgeschichte 16-17/ 
2019, S. 10-17
Halbwachs, Maurice: Das Gedächtnis und seine sozialen 
Bedingungen. Frankfurt am Main 1985
Korczak, Janusz: Wie man ein Kind lieben soll. Göttingen 
1998
Korczak, Janusz: Das Recht des Kindes auf Achtung. In: 
Janusz Korczak. Sämtliche Werke, Band 4. Gütersloh 1999 
[1928], S. 383-413 
Mannheim, Karl: Das Problem der Generationen. In: Kölner 
Vierteljahreshefte für Soziologie 2/1928, wieder abgedruckt 
in Mannheim, Karl: Wissenssoziologie, Soziologische Texte 
28. Berlin und Neuwied 1964
Messerschmidt, Astrid: Zur Kritik der Erinnerung. Bildungs­
theoretische Zugänge zum Holocaust-Gedächtnis im Kontext 
von Geschlechterdiskursen. Darmstadt 2002 
Radebold, Hartmut: Die dunklen Schatten der Vergangen­
heit. Stuttgart 2015
Strauss, Herbert A.: Der Holocaust. Reflexionen über die 
Möglichkeiten einer wissenschaftlichen Annäherung. In: 
Bundeszentrale für politische Bildung (Hrsg.): Antisemitis­
mus. Von der Judenfeindschaft zum Holocaust. Bonn 1985, 
S. 215-255
Weizsäcker, Richard von: Rede im Plenarsaal des Deutschen 
Bundestages im Rahmen der Gedenkveranstaltung zum 40. 
Jahrestag des Endes des Zweiten Weltkrieges in Europa. In: 
http://www.bundespraesident.de/SharedDocs/Reden/DE/

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2020-5-180 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 16.01.2026, 02:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

http://www.bundespraesident.de/SharedDocs/Reden/DE/<00AD>Richard-von-Weizsaecker/Reden/1985/05/19850508_Rede.html
https://doi.org/10.5771/0490-1606-2020-5-180


188

So
zi

al
e 

Ar
be

it 
5.

20
20

Richard-von-Weizsaecker/Reden/1985/05/19850508_Rede.
html (veröffentlicht 1985, abgerufen am 1.11.2019)
Welzer, Harald: Das kommunikative Gedächtnis. Eine Theo­
rie der Erinnerung. München 2011

Weiterführende Literatur zum NS-Erinnern
Amthor, Ralph-Christian (Hrsg.): Soziale Arbeit im Wider­
stand! Fragen, Erkenntnisse und Reflexionen zum National­
sozialismus. Weinheim und Basel 2017
Beutler, Kurt; Wiegmann, Ulrich (Hrsg.): Auschwitz und die 
Pädagogik. Frankfurt am Main 1995
Claussen, Detlev: Auschwitz erinnern. In: ders.: Grenzen der 
Aufklärung. Zur gesellschaftlichen Geschichte des modernen 
Antisemitismus. Frankfurt am Main 1987, S. 9-14
Claussen, Detlev: Grenzen der Aufklärung. Zur gesellschaft­
lichen Geschichte des modernen Antisemitismus. Frankfurt 
am Main 1987
Claussen, Detlev: Nach Auschwitz. Ein Essay über die 
Aktualität Adornos. In: Diner, Dan (Hrsg.): Zivilisationsbruch. 
Denken nach Auschwitz. Frankfurt am Main 1988, S. 54-68
Kuhn, Annette: Dimensionen der Täterschaft deutscher 
Frauen im NS-System. In: Bertrams, Annette (Hrsg.): Dicho­
tomie, Dominanz, Differenz. Frauen platzieren sich in Wissen­
schaft und Gesellschaft. Weinheim 1996, S. 27-55
Müller-Doohm, Stefan: Eine Biographie. Adorno. Frankfurt 
am Main 2003 

Weiterführende Literatur zu Korczak
Beiner, Friedhelm (Hrsg.): Janusz Korczak. Pädagogik der 
Achtung. Tagungsband zum Dritten Internationalen Wupper­
taler Korczak-Kolloquium. Heinsberg 1987
Beiner, Friedhelm: Was Kindern zusteht. Janusz Korczaks 
Pädagogik der Achtung. Gütersloh 2008 
Beiner, Friedhelm: Janusz Korczak. Themen seines Lebens. 
Eine Werkbiographie 2011
Beiner, Friedhelm: Zur Rezeption der Pädagogik der Ach­
tung. Eine Bestandsaufnahme der deutschsprachigen Rezep­
tion anlässlich des Korczak-Jahres 2012. In: Godel-Gaßner, 
Rosemarie; Krehl, Sabine (Hrsg.): Facettenreich im Fokus. 
Janusz Korczak und seine Pädagogik. Historische und aktu­
elle Perspektiven. Jena 2013, S. 25-32
Dauzenroth, Erich; Hampel, Adolf: Janusz Korczak. Das 
Kind Lieben. Ein Lesebuch. Frankfurt am Main 1984 
Engemann-Reinhardt, Barbara: Mein Weg mit Korczak. 
Berlin, Warschau, Düsseldorf. In: Godel-Gaßner, Rosemarie; 
Krehl, Sabine (Hrsg.): Facettenreich im Fokus. Janusz Korczak 
und seine Pädagogik. Historische und aktuelle Perspektiven. 
Jena 2013, S. 33-48
Godel-Gaßner, Rosemarie; Krehl, Sabine: Die Frauen im 
Schatten Korczaks. In: dies. (Hrsg.): Facettenreich im Fokus. 
Janusz Korczak und seine Pädagogik. Historische und aktu­
elle Perspektiven. Jena 2013, S. 89-132
Hebenstreit, Sigurd: Janusz Korczak. Leben – Werk – 
Praxis. Weinheim und Basel 2017 
Hentig, Hartmut von: Janusz Korczak oder Erziehung in 
einer friedlosen Welt. In: https://www.friedenspreis-des-
deutschen-buchhandels.de/sixcms/media.php/1290/1972_

korcak.pdf (Laudatio 1972)
Kirchner, Michael: Janusz Korczak. Über die Bedeutung des 
‚pädagogischen Takts‘ für die Balance von Nähe und Distanz 
im pädagogischen Verhältnis. In: Godel-Gaßner, Rosemarie; 
Krehl, Sabine (Hrsg.): Facettenreich im Fokus. Janusz Korczak 
und seine Pädagogik. Historische und aktuelle Perspektiven. 
Jena 2013, S. 213-226
Kirchner, Michael; Andresen, Sabine; Schierbaum, Kristina: 
Janusz Korczaks ‚schöpferisches Nichtwissen‘ vom Kind. Bei­
träge zur Kindheitsforschung. Wiesbaden 2018
Korczak, Janusz: König Hänschen I. Göttingen 1973
Korczak, Janusz: König Hänschen auf einer einsamen Insel. 
Göttingen 1973
Korczak, Janusz: Sämtliche Werke. Herausgegeben von 
Erich Dauzenroth und Friedhelm Beiner. Gütersloh 2008
Lifton, Betty Jean: Der König der Kinder. Das Leben von 
Janusz Korczak. Stuttgart 1991
Radtke, Uwe: Janusz Korczak als Pädagoge. Zum Recht 
des Kindes auf Achtung. Marburg 2005

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2020-5-180 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 16.01.2026, 02:57:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

http://www.bundespraesident.de/SharedDocs/Reden/DE/<00AD>Richard-von-Weizsaecker/Reden/1985/05/19850508_Rede.html
http://www.bundespraesident.de/SharedDocs/Reden/DE/<00AD>Richard-von-Weizsaecker/Reden/1985/05/19850508_Rede.html
https://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/sixcms/media.php/1290/1972_korcak.pdf
https://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/sixcms/media.php/1290/1972_korcak.pdf
https://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/sixcms/media.php/1290/1972_korcak.pdf
https://doi.org/10.5771/0490-1606-2020-5-180
https://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/sixcms/media.php/1290/1972_korcak.pdf
https://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/sixcms/media.php/1290/1972_korcak.pdf
https://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/sixcms/media.php/1290/1972_korcak.pdf

