3 KULTURELLE DIFFERENZ IN (POST-)MODERNE UND
PADAGOGIK

3.1 Fremdheit als Kategorie der Moderne

In der Postmoderne ist ein Wandel des Bildungswissens vom homoge-
nen, universalistischen und verbindlichen Wissen zu heterogenen und
pluralen Wissensformen zu beobachten (Lyotard 1993, Bernstein
1977). Mit dieser Entwicklung wird eine Bedeutungszunahme von
Differenz konstatiert (Hiitter/Hug/Perger 1992), die am Beispiel eth-
nisch-nationaler bzw. kultureller Differenzen im Folgenden historisch
und systematisch nachgezeichnet werden soll. Die diskursanalytische
Perspektive, die hier eingeschlagen wird, liefert einen Einblick in die
Art und Weise, in der »die Fremden« im Kontext des Nationalstaates
konstruiert werden. Im anschlieBenden Kapitel 3.2 soll die Umgangs-
weise mit kultureller Differenz innerhalb der Pddagogik aufgezeigt
und problematisiert werden. Dem schliet sich die Frage nach dem
Zusammenhang von Differenzierung als sozialer Distinktionspraxis
und gesellschaftlicher Macht an, die bedeutend wird, wenn Padagogik
als Praxis der Differenzierung begriffen wird (Kap. 3.3).

Die Differenz das Eigene/das Fremde ist konstitutiv fiir moderne
Nationalstaaten, die auch heute noch im Rahmen der Globalisierung
die wesentliche Referenzgrofle bei der politischen Gestaltung bilden
(Hirsch 1995). In dem Zusammenhang spielt der Kulturbegriff eine
besondere Rolle, da bei der Zuschreibung eigener und fremder natio-
naler bzw. ethnischer Merkmale zumeist auf Kultur Bezug genommen
wird. Daher soll gezeigt werden, in welcher Weise die eigen/fremd-
Unterscheidung die Grunddifferenz des Kulturdiskurses darstellt'. Bei-

1 Diese These wird analog zu Carl Schmitts Freund/Feind-Unter-
scheidung fiir das Politische entwickelt (Punkt 3.1.6). Natiirlich existie-
ren auch andere konstitutive Unterscheidungen fiir das Kulturelle wie
etwa »zivilisiert/unzivilisiert« (Lutz/Wenning 2001: 20). Beide Diffe-
renzen — eigen/fremd und zivilisiert/unzivilisiert — schliefen sich nicht
aus, sondern im Gegenteil aneinander an, doch kehrt die eigen/fremd-
Unterscheidung den nationalen Bezug hervor, der vor allem seit dem
neuen Rassismus der 1970er Jahre die zentrale Rolle spielt (vgl. Hohne
2001). In dem Zusammenhang ist die kritische Frage an die Pddagogik
zu adressieren, ob und in welcher Weise sie sich als »nationale Wissen-

165

hittps://dol.org/1014361/6783839401194-004 - am 14.02.2026, 06:10:17.



https://doi.org/10.14361/9783839401194-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE DIFFERENZ IN (POST-)MODERNE UND PADAGOGIK

spielhaft soll in historischer Hinsicht die Artikulation »des Fremden«
im Kulturdiskurs nachgezeichnet werden, wie auch an aktuellen Bei-
spielen aus dem wissenschaftlichen Bereich die gegenwirtige Funkti-
on des »kulturellen Fremden« verdeutlicht werden soll.

Es wird dariiber hinaus der Frage nachgegangen, inwieweit ein
Konsenswissen iiber kulturelle Differenz als elementare soziale Dis-
kurssemantik eine Rolle spielt, in welchen spezifischen diskursiven
Konfigurationen dieses Wissen auftaucht und welche hegemonialen
Formen damit verbunden sind. Da Migranten in der Pddagogik zu-
meist mit Interkulturalitét in Zusammenhang gebracht werden, ist es
notwendig, das gingige Verstdndnis von Kultur, Kulturalitiat und In-
terkulturalitit genauer zu beleuchten, denn dem Begriff der kulturellen
Differenz wird in den Debatten um interkulturelles Lernen und inter-
kulturelle Paddagogik ein zentraler Stellenwert eingerdumt.

3.1.1 Die Funktion des Fremden in der Moderne

In einer ersten phdnomenologischen Anndherung an die fremd/eigen-
Unterscheidung kann aufgezeigt werden, wie das Attribut »fremd«
alltagssprachlich in vielfacher Weise benutzt wird. Etwa um anzudeu-
ten, dass man etwas nicht besitzt (fremde bewegliche Sachen), um an-
zuzeigen, dass etwas nicht verstanden wird (ein Film, ein Musikstiick
bleibt mir fremd) oder auch um eine Person, die unbekannt oder un-
vertraut ist, zu bezeichnen. Die Ahnlichkeit, die sich zwischen »er-
greifen« im Sinne von besitzen und »begreifen« (als Verstehen) be-
reits auf der phdnomenologisch-alltagssprachlichen Ebene herstellt, ist
nicht zufillig. Eine Person, eine Situation, eine Filmszene oder &hnli-
ches zu begreifen, scheint stets geprédgt zu sein von den beiden Mo-
menten einer possessiven Hermeneutik: Etwas begreifen impliziert, es
symbolisch qua Kategorisierung zu ergreifen, sich sprachlich, diskur-
siv und symbolisch seiner zu beméchtigen und es schlieBlich auch zu
kontrollieren. Eine solche phinomenologische Bestimmung des Frem-
den geht davon aus, dass jede Art von Erfahrung schon immer eine
Fremderfahrung ist (Schiitz 1974: 137-197). Die Spannung, die diesen
Begriff kennzeichnet, ergibt sich vielmehr aus der Frage, ob damit
begrifflich auf eine vorgidngige Grofle, in welchem Sinn auch immer
(phdnomenologisch, hermeneutisch, psychisch, erkenntnistheoretisch
usw.) abgehoben wird oder ob es sich um diskursive Konstruktionen

schaft« — auch in Form interkultureller Programmatik — erweist, wozu
spezifisch die Kulturdifferenz beitrdgt, nach der soziale Gruppen natio-
nalkulturell unterschieden werden.

166

hittps://dol.org/1014361/6783839401194-004 - am 14.02.2026, 06:10:17.



https://doi.org/10.14361/9783839401194-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE DIFFERENZ IN (POST-)MODERNE UND PADAGOGIK

handelt, die unter definitionsméchtigen Gesetzen und sozialen Regeln
stehen’.

Zygmunt Baumann beschreibt, auf Simmel zuriickgreifend, neben
den Freunden und den Feinden als den beiden in der Moderne eindeu-
tigen Positionen den/die Fremden als die dritte und ambivalente Figur,
die nicht nur Anlass zu hochster Beunruhigung im modernen Europa
bot, sondern auch zu Ausschluss, Vertreibung bis hin zur Vernichtung
des/der Fremden fiihrte. Das Problem, das sich mit dem Fremden
stellt, ist, dass »der Fremde weder Freund noch Feind ist; und weil
der beides sein konnte«. Er passt nicht mehr zum »vertrauten Antago-
nismus« und gefdhrdet auf diese Art »wdie Vergesellschaftung selbst«
(Baumann 1992: 23-25), die sich normalerweise in den Kategorien
von Freund und Feind vollzieht.

Zu beobachten ist oft ein Changieren zwischen den erwdhnten Posi-
tionen etwa im Multikulturalismusdiskurs. Im Kern der Diskurse um
Kultur, Multikultur, Identitit usw. steht der/die/das Fremde, wozu die
Gegenposition des Eigenen existiert. Die diskursive Konstruktion des
kulturell Anderen steht dabei im Vordergrund, wobei die Ambivalenz
dieser Figur als quasi nicht-entscheidbar (Freund oder Feind) prototy-
pisch fiir sie ist. Sie lebt geradezu von der Uneindeutigkeit.

Die Semantik der Uneindeutigkeit, welche fiir die Position des
Fremden in der Moderne kennzeichnend ist, bildet die Voraussetzung
fiir dessen Ambivalenz. Daher verursacht sie in einer auf Eindeutig-
keiten setzenden Moderne Verunsicherung. Ein Weg, damit umzuge-
hen, stellt der kategorische Imperativ der Assimilation dar (»Verhalte
dich stets so, dass du dich durch dein Handeln und Denken nicht au-
Berhalb der symbolischen Ordnung stellst — sei unauffillig!«); ein an-
derer Weg ist die Haltung der Toleranz, etwa als Anerkennung des
Unterschieds (vgl. Kap. 3.2).

In ganz unterschiedlichen Wissenschaftsbereichen, in denen es um
das Thema Kultur geht, spielt die diskursive Grunddifferenz des Eige-
nen und des Fremden eine zentrale Rolle. So findet sich die Figur des
Fremden in der Germanistik, die darauf mit dem Konzept der Fremd-
hermeneutik antwortete (Wierlacher 1993), in der Psychologie, die mit
dem Konzept der interkulturellen Kommunikation reagierte z.B. Ma-
letzke 1996) oder auch in der Padagogik, die mit dem Programm des
Interkulturellen Lernens antwortete (vgl. Kap. 3.2).

2 Explizit hat neben der Phanomenologie die ethnographische Forschung
die Kategorie des Fremden zum soziologischen Programm erhoben.
Hirschauer verortet hierfiir den Ursprung in der Chicago-School und der
Kulturanthropologie, wobei die Umkehrung der Perspektive entschei-
dend ist: Die »Ethnographie der eigenen Kultur« wird zum Programm
erhoben (Hirschauer/Amann 1997: 10).

167

hittps://dol.org/1014361/6783839401194-004 - am 14.02.2026, 06:10:17.



https://doi.org/10.14361/9783839401194-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE DIFFERENZ IN (POST-)MODERNE UND PADAGOGIK

Mit Foucault kann die bereichsiibergreifende Dominanz einer solch
zentralen Differenz als Indiz fiir ein Dispositiv gewertet werden. Mit
Bezug auf die fremd/eigen Differenz als bindrer Grundkodierung wer-
den diskursive Kontinuitidten, mogliche Anschliisse, Briiche, Neubil-
dungen und Verschiebungen sichtbar, welche die Transformationen
innerhalb des Dispositivs anzeigen.

Exkurs zum Dispositivbegriff

Der franzosische Begriff »dispositif« bezeichnet in »juristischen, me-
dizinischen und militdrischen Kontexten [...] die (materiellen) Vorkeh-
rungen, die eine strategische Operation durchzufithren erlauben«
(Anm. des Ubersetzers in: Foucault 1983: 35). Foucault verwendet
den Dispositivbegriff, um ein heterogenes Ensemble von dominanten
Diskursen, Institutionen, Praktiken und Wissensformen mit strategi-
schem Grundcharakter zu kennzeichnen, die zu einem bestimmten his-
torischen Zeitpunkt vorherrschen. Ein Dispositiv hat mehrere Merk-
male, die sich exemplarisch am Sexualitétsdispositiv skizzieren las-
sen. Er spricht vom »Dispositiv der Sexualitit« (1983: 95-158), des-
sen Einsetzen metaphorisch als »diskursive Explosion« (ebd.: 27) in
Bezug auf den Sex (im Sinne von Sexualitit) bezeichnet wird. Die
Vervielfachung der »Diskursformen« (ebd.: 43) ist ein weiteres signi-
fikantes Merkmal des Dispositivs, wobei Diskurse und Institutionen
ein abgestuftes »Biindel von Machtbeziehungen« (ebd.) bilden. Unter
»lnstitution« versteht Foucault, wie er in einem Interview zu erkennen
gibt, »jedes mehr oder weniger aufgezwungene, eingeiibte Verhalten.
Alles was in einer Gesellschaft als Zwangssystem funktioniert, und
keine Aussage ist, kurz also: alles nicht-diskursive Soziale ist Institu-
tion« (1978: 125); nicht-diskursive und diskursive Praktiken flieen
also in einem Dispositiv zusammen. Mit Blick auf die Vervielfachung
der Diskursformen wird sichtbar, dass die »vielfdltigen Mechanismen
in den Ordnungen von Okonomie, Pidagogik, Medizin und Justiz«
den »Diskurs des Sexes anreizen, extrahieren, anordnen und instituti-
onalisieren« (1983: 46). So breitet sich, was die einzelnen Spezialdis-
kurse und die verschiedenen sozialen Bereich betrifft, netzartig ein
diskursiv artikuliertes soziales Wissen iiber den Sex iiber die Gesell-
schaft aus, das sich bis in die kleinsten Verdstelungen alltdglicher
Praktiken hinein erstreckt. Wichtig dabei ist der produktive Charakter
des Dispositivs, in dem Ge- und Verbote sowie Normen und Normali-
titen als ein feines Geflecht subtiler Wissenspraktiken herausgebildet
werden. Es geht, wie Foucault formuliert, um einen »Anreiz- und
Vermehrungsmechanismus« (ebd.: 62), der sich nicht {iber Verbote
realisieren ldsst. SchlieBlich werden im neuzeitlichen Dispositiv im
Rahmen wissenschaftlichen Wissens »wahre Aussagen« hervorge-

168

hittps://dol.org/1014361/6783839401194-004 - am 14.02.2026, 06:10:17.



https://doi.org/10.14361/9783839401194-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE DIFFERENZ IN (POST-)MODERNE UND PADAGOGIK

bracht. Mit dem Sex wurde ein »komplexes Dispositiv installiert, um
wahre Diskurse iiber den Sex zu produzieren« (ebd.: 87). Im Falle des
Sexes sind dies nach Foucault Diskurse iiber die »Hysterisierung des
weiblichen Korpers [...] Paddagogisierung des kindlichen Sexes [...]
Sozialisierung des Fortpflanzungsverhaltens [...] Psychiatrisierung der
perversen Lust« (ebd.: 126-127). Diese »vier Figuren« repriasentieren
die »privilegierten Wissensgegenstinde« (ebd.), die so etwas wie eine
»Normalitidt des Sexes« installieren, der von der einzelwissenschaftli-
chen Erkenntnis mit Wahrheitsanspruch bis hin zur individuellen Kor-
perwahrnehmung des Subjekts reicht, das qua Selbst- und Fremdbeo-
bachtungstechniken permanent in die soziale Normrealitét einsoziali-
siert und die symbolisch-diskursive Ordnung des normalen Ge-
schlechtskorpers (neu) eingeriickt wird.

Die Figur des Fremden ist semantisch iiberdeterminiert. Sie erfiillt in
verschiedenen Diskursen jeweils eine unterschiedliche Funktion, und
doch liegen ihr die gemeinsamen Strukturmerkmale von a) Anders-
Sein b) Unvertraut-Sein und c) des Nicht-Besitzens, sich nicht Be-
méchtigen-Konnens zugrunde. Mit dem ersten Element soll angedeu-
tet werden, dass der/die/das Fremde® in der Moderne nur innerhalb
eines Normalititsparadigmas funktioniert, nach dem das Eigene die
Normalitét reprasentiert. Die gemeinsame semantische Struktur »des
Fremden« als Basissemantik beinhaltet Ein- und Unterteilungen, Hie-
rarchien, Differenzen, Implikationen, die soziale Wahrnehmungen
priagen. Diese epistemische Figur bildet in vielen unterschiedlichen
Bereichen eine konstitutive Differenz mit einer jeweils spezifischen
Funktionalitét aus. Solche Strukturelemente bilden daher das konstitu-
tive Feld fiir eine Normalitit zur Markierung des Fremden.

In einer epistemischen Figur kommen zwei Ebenen zusammen, die
Edward Said mit Blick auf die Differenz Orient/Okzident »ontologi-
sche und epistemologische Unterscheidung« (1981: 9) nennt. Jede
epistemische Figur hat in ihrer Funktion als elementare Semantik ei-
ner Diskursgemeinschaft einen kategorialen Status dadurch, dass sie
Dinge sichtbar macht und so Wirklichkeit konstituiert. Der zuge-
schriebene Fakten- oder Tatsachenstatus (= ontologischer Status) wird
durch die symbolische Struktur der Episteme, d.h. der historischen
Wahrnehmungsmoglichkeiten aufgrund des sozialen Wissens deter-
miniert. In dem Sinne existiert der Orient nur vermittels eines »Orien-
talismus« als ein » Wissenssystem {iber den Orient« (ebd.: 14) bzw. als
»System von Reprisentationen, die in einem ganzen Krifteverhiltnis
eingeschlossen sind, das den Orient in einen westlichen Bildungsbe-
reich, ein westliches BewuBtsein und spéter westlichen Herrschaftsbe-

3 Der dreifache grammatische Artikel deutet die erwéhnte semantische
Uberdeterminierung an, die diesem Begriff unterliegt.

169

hittps://dol.org/1014361/6783839401194-004 - am 14.02.2026, 06:10:17.



https://doi.org/10.14361/9783839401194-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE DIFFERENZ IN (POST-)MODERNE UND PADAGOGIK

reich brachte« (ebd.: 227). Busse nennt »Das Eigene und das Fremde«
eine wdiskurssemantische Grundfigur«, die zur »epistemisch-
kognitiven Grundausstattung der Textproduzenten« gehdre (1997: 19)
und keinen Teil eines individuellen Wissens darstelle. Er unterstreicht
die text- und diskursordnende Funktion diskursiver Grundfiguren, die
ein »Raster« bildeten,

»das selbst wieder als Grundstruktur diskursiibergreifender epistemischer
Zusammenhénge wirksam werden kann. Diskursive Grundfiguren sind des-
halb nicht unbedingt an einen bestimmten Diskurs gebunden« (ebd,: 18).

Als Beispiel fiir diskursive Grundfiguren nennt er auBler der Unter-
scheidung des Fremden/Eigenen die von »wir und sie« (ebd.: 21).

An einem anderen Beispiel hat Pierre Bourdieu verdeutlicht, in
welcher Weise diese diskursiven Grundfiguren, die er mit einem Beg-
riff aus der Rhetorik »loci communis« nennt, in die alltdglichen sym-
bolischen Kédmpfe um Bedeutung und Positionierung der Subjekte
eingehen. In seinem Buch »Die feinen Unterschiede« erwihnt er, die
»Loci communis und Klassifikationssysteme« die stets »Streitobjekte
in den Auseinandersetzungen zwischen den Gruppen« (1987: 744)
darstellten, wenn es etwa bei den »verschiedenen Formen von Herr-
schaft« um die »die Opposition zwischen den Geschlechtern und Al-
tersgruppen [...] wie zwischen Generationen« (ebd.: 745) gehe. Er il-
lustriert die Kdmpfe und Auseinandersetzung um begriffliche Vor-
herrschaft anhand der beiden Gruppen »die Alten« und »die Jugend«.
Dabei hitten diese wie jene ihre »Waffen«, um die jeweils anderen in
eine bestimmte subalterne Position zu bringen: »Jugend muB sich die
Horner abstoflen« oder es sind nur die »Heranwachsenden«, wahrend
die anderen als »altes Eisen« (ebd.: 746) bezeichnet werden. Bourdieu
macht darauf aufmerksam, dass es zumeist darum gehe, »ein neues
Menschenbild als gesellschaftlich verbindlich durchzusetzen« (ebd.)
und dass die Struktur dieser symbolischen Kdmpfe oft die Form von
mwir< gegeniiber >denen< bzw. gegeniiber den »Anderen«« (ebd.) an-
ndhmen. Die »Klassifikationssysteme« werden, so wird betont, auf der
Basis von »AusschlieBungen und EinschlieBungen« (ebd.) etabliert.
Mit Blick auf die Rassismusstudien der 1960er Jahre in den USA hilt
er schlieBlich fest: »Dal soziale Identitét in der Differenz griindet, be-
kréftigt man die Differenz gerade gegeniiber dem Nachsten, der die
groBte Bedrohung darstellt« (ebd.: 747).

Das Moment des Unvertraut-Seins beschreibt dagegen die Dimen-
sion des Subjekts, das sich auBerhalb etablierter gesellschaftlicher
Normalitit und jenseits des eigenen Zugriffs auf der/die/das Fremde
(Punkt c) positionieren muss (als angstvoll, nicht-verstehend, ratlos
usw.). Jede Positionierung eines Subjekts in einem Diskurs weist eine
Ambivalenz auf, die durch positive oder negative Konnotationen ent-

170

hittps://dol.org/1014361/6783839401194-004 - am 14.02.2026, 06:10:17.



https://doi.org/10.14361/9783839401194-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE DIFFERENZ IN (POST-)MODERNE UND PADAGOGIK

steht. So kann die Fremde beispielsweise die allotopische Schablone
fiir exotische Fremde und européische Phantasien iiber den Orient dar-
stellen, aber auch als terra incognita das Unbekannte anzeigen und
negativ besetzt sein, um beispielsweise fiir politische oder religiose
Strategien (z.B. Christianisierung, »Zivilisierung«) instrumentalisiert
zu werden. Die symbolische Eingrenzung als (Re-)Definition eines
bestimmten Ortes wie des sozial festgelegten Fremden und Eigenen ist
daher nicht ein fiir alle Male festgelegt, sondern wird in Diskursen
permanent transformiert. Das Unvertraute wird doppelt auf einer sym-
bolischen Raum-Zeit-Achse dadurch reproduziert, dass es sich sowohl
auf ferne und fremde Orte und Menschen beziehen kann als auch auf
zeitliche Relationen und Differenzen, etwa in gingigen Vorstellungen
iiber Moderne/Vormoderne, aber auch imaginidren Topographien von
innen/auflen, hier/dort usw. Insofern gehort das Fremde (und Eigene)
kategorial-epistemologisch und historisch zur grundlegenden symboli-
schen Matrix* des modernen Nationalstaates, indem ein eindeutiger
Ort in Raum und Zeit als der »eigene Raum« der Nation (die eigene
Kultur, die eigene Geschichte usw.) diskursiv-symbolisch und imagi-
nédr’® als das Eigene in Absetzung zum Fremden fixiert wird.

In diesem Kontext wird von folgender These beziiglich des Frem-
den ausgegangen: Es wird im Rahmen nationalstaatlich organisierter
und orientierter Wissenschaft ein spezifisches Wissen iiber Fremde
hervorgebracht, das ein konstitutives Moment des Kulturdiskurses
darstellt. Die fremd/eigen-Grunddifferenz tritt vielformig in Diskursen
um Kultur seit dem 19. Jahrhundert auf und wird hiufig bei der Arti-

4 Poulantzas verwendet den Matrixbegriff in seiner Staatstheorie, um da-
mit die wesentlichen Verdnderungen der »Raum- und Zeitmatrizes« bei
der Konstituierung der modernen Nation zu kennzeichnen (1978: 90).
Damit sollen die Vereinheitlichungsformen wie Territorium, Sprache,
Tradition und Geschichte beschrieben werden, die »auf der Ebene der
Nation« (ebd.: 88) stattfinden.

5 Auf eine dhnliche grundlegende Anderung der rdumlich-zeitlichen Mat-
rix durch Schaffung der Nationalstaaten weist auch Anderson hin (1988:
32 ff.), der den Begriff der »vorgestellten politischen Gemeinschaft«
(ebd.: 15) in die Diskussion um Nation eingefiihrt hat: »Vorgestellt ist
sie deswegen, weil die Mitglieder selbst der kleinsten Nation die meis-
ten anderen niemals kennen, ihnen begegnen oder auch nur von ihnen
horen werden, aber im Kopf eines jeden die Vorstellung einer Gemein-
schaft existiert« (ebd.). Dies stellt ein Element des Imaginéren einer Na-
tion dar. Etienne Balibar verallgemeinert dies, wenn er sagt, dass »jede
Gemeinschaft, die durch das Wirken von Institutionen reproduziert
wird, imaginir« sei und dass »unter bestimmten Bedingungen allein i-
magindre Gemeinschaften real sind« (Balibar/Wallerstein 1990: 115,
Hervorh. i. Orig.).

171

hittps://dol.org/1014361/6783839401194-004 - am 14.02.2026, 06:10:17.



https://doi.org/10.14361/9783839401194-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE DIFFERENZ IN (POST-)MODERNE UND PADAGOGIK

kulation von Krisen bedeutungsvoll. So wie das Eigene und das
Fremde eine wesentliche Grunddifferenz von Kulturdiskursen dar-
stellt, so bildet erst die Kultur das Medium, innerhalb dessen diese
Grunddifferenz wiederum funktional addquat zum Tragen kommt. Der
Fremde ist in diesem spezifischen Sinne immer der kulturelle Fremde.
Unter Riickgriff auf Texte von Zygmunt Baumann und Carl Schmitt
soll diese These erldutert werden.

3.1.2 Konstruktion des Fremden in der Weltgesellschaft

Die Konstruktion der/des Fremden bildet die eine Seite einer Diffe-
renz, bei der das Eigene die Selbstzuschreibung der positiven Identitit
beinhaltet (Ingroup-Outgroup). Mit Blick auf die Geschlechterdiffe-
renz stellte es ein stetes Ziel feministischer Kritik dar, den Konstrukti-
onscharakter von Geschlecht deutlich zu machen und die Praktiken
sowie das soziale Wissen zu analysieren, aufgrund deren die Kon-
struktionen soziale Wirksamkeit erlangen. Judith Butler spricht in die-
sem Zusammenhang vom »epistemisch/ontologischen Regime« (1991:
8), das es in Frage zu stellen gelte. In Anlehnung an Foucault nennt
sie ihre Art der Kritik eine »genealogische Kritik«, welche die »Effek-
te des Natiirlichen, des Urspriinglichen und Unvermeidlichen« aufzu-
zeigen und zu analysieren habe (ebd.: 9). Gegeniiber einem traditio-
nellen, am Repressionsmodell von Macht orientierten Ansatz, der die
unidirektionale und intentionale Unterwerfung der Subjekte von ei-
nem personalen, institutionellen oder staatlichen Zentrum her denkt,
ist also die produktive Seite von Macht zu betonen, die gerade in der
Etablierung einer bestimmten Normalitit und Normativitét (vgl. Fou-
cault 1994: 236) liegt, und dies in Form von Grenzdefinitionen, Ein-
und Ausschliissen und Naturalisierungen diskursiv realisiert:

»Vielmehr erforscht die Genealogie die politischen Einsétze, die auf dem
Spiel stehen, wenn die Identitdtskategorien als Ursprung und Ursache be-
zeichnet werden, obgleich sie in Wirklichkeit Effekte von Institutionen,
Verfahrensweisen und Diskursen mit vielfdltigen und diffusen Ur-
sprungsorten sind« (Butler 1991: 8).

»Effekt« bezeichnet das Resultat eines Konstruktions- bzw. Produkti-
onsprozesses, der selbst unsichtbar bleibt, bei dem in den Dimensio-
nen von Raum (Ursprung), Zeit (Ewigkeit) und Kausalitdt (Ursache)
bestimmten Kategorien ein Sein-an-sich zugeschrieben wird. »Sub-
stanzen« sind stets das Ergebnis eines Naturalisierungsprozesses, bei
dem bestimmte Relationen und konstitutive Elemente abgekoppelt

172

hittps://dol.org/1014361/6783839401194-004 - am 14.02.2026, 06:10:17.



https://doi.org/10.14361/9783839401194-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE DIFFERENZ IN (POST-)MODERNE UND PADAGOGIK

werden sowie durch Verschiebung und Verdichtung bestimmte Be-
deutungseffekte erzeugt werden®.

Die Rede von der diskursiven Konstruktion der Fremden (Migran-
tinnen, fremde Sitten und Kultur, fremde Welten usw.) besagt nicht,
dass es lediglich um ein sprachlich-linguistisches Problem ginge, das
mit Blick auf die Realitdt eher als sekundér eingestuft werden konnte.
Sprache bildet quasi den Rohstoff, der in den jeweiligen diskursiven
Praxen eine spezielle Form erhélt.

Der Status des Fremden énderte sich in der Moderne gemiB des so-
ziokulturellen Wissens, das iiber ihn angelegt wurde. Ein historischer
Blick auf die Diskurse, innerhalb derer der Fremde konstruiert wurde,
macht die signifikanten Verschiebungen (etwa von »Rasse« zu »Kul-
tur«) deutlich. Der Wert der »Kategorie >Fremde«« (Beck 1995: 133)
liegt darin, dass mit ihr auch immer gleichzeitig die Frage nach den
Grenzen gesellschaftlicher Normalitit verbunden sind, jenseits derer
»der Fremde« sich befindet. Ulrich Beck vertritt in diesem Zusam-
menhang folgende These:

»Individualisierungsprozesse, weltweit gedacht, heben die Voraussetzungen
auf, nationale Entgegensetzungen von Eigenheit und Fremdheit aufzubauen
und zu erneuern. Der »Fremde« - und in der Folge auch die Eigenheit der
Eigenen — werden unscharf, entraditionalisiert.« (Beck 1993: 121, Hervorh.
i. Orig.).

Angesichts einer »Weltrisikogesellschaft« (ebd.) werde auch Fremd-
heit und damit der Fremde universal, unser Wissen iiber Fremde dnde-
re sich in dem Malle, wie sich die Welt iiber Vernetzung, Medialisie-
rung usw. im transnationalen Rahmen transformiere. Kurzum: Die
traditionelle Form des Fremden als nationaler Fremder sei anachronis-
tisch geworden, weil jeder im Zeitalter der Individualisierung zum
universalen Fremden wiirde: Eines der zentralen Merkmale der »refle-
xiven Moderne« sei die »universelle Fremdheit« (1995: 146). Der
»Vorteil« dieser Entwicklung liege darin, dass sich nun der »Kon-
struktionscharakter des Fremden« (1993: 123) offenbare, aber es seien
nicht mehr die alten »eindeutigen und selbstverstindlichen kulturellen

6 Bourdieu hat frith auf die Bedeutung des »Primats der Relationen« ge-
geniiber dem »Denken in Substanzen« (1974: 10) aufmerksam gemacht,
um »mit der phantasmagorischen Auffassung von wissenschaftlicher
Originalitdt aufzurdumen« (ebd.). Darum ist ein wesentliches Ziel dis-
kursanalytischer Ansétze in wissenschaftskritischer Hinsicht die Prozes-
se von Naturalisierung und Ontologisierung zu beschreiben, zu analysie-
ren, zu kritisieren und zu dekonstruieren. Die diskursanalytisch interes-
sante Frage lautet also: Wie wird Fremdheit als etwas Natiirliches im
Diskurs erzeugt?

173

hittps://dol.org/1014361/6783839401194-004 - am 14.02.2026, 06:10:17.



https://doi.org/10.14361/9783839401194-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE DIFFERENZ IN (POST-)MODERNE UND PADAGOGIK

Unterscheidungen«, die filir seine Konstruktion herhalten konnten
(ebd.). Der Fremde werde zusehends Gegenstand politischer Strate-
gien und sozialer Konkurrenz und somit zum Zielpunkt von »Macht-
konflikten« (ebd.: 124). Beck glaubt einen Wechsel vom »kulturellen
zum biirokratisch konstruierten Fremden« (1995: 150) registrieren zu
kdénnen, wobei letzterer »nicht unbestimmt und kategorial unfabar«
(ebd.) sei — eine Beobachtung, die am Begriff des »Asylanten« fest-
gemacht wird. Die entscheidende Frage, die mit den Beckschen The-
sen zum Fremden verbunden ist, lautet, ob sich die Bedingungen sei-
ner Konstruktion angesichts der konstatierten weltgesellschaftlichen
Verdnderungen so grundsitzlich verdndert haben. Die starke Annahme
dabei ist der Bedeutungsverlust des Nationalstaates, der als Akteur,
zumal als organisierender, was die nationale Kultur betrifft, in den
Hintergrund tritt.

Dem ist zum einen entgegen zu halten, dass der Bedeutungsverlust
des Nationalstaates in dem MaBe nicht zu beobachten ist, denn gerade
in Belangen der »inneren Sicherheit« und der »Asylpolitik« ist ein
verstirktes Engagement von Seiten nationalstaatlicher Regierungen
und transnationaler Gemeinschaften wie der EU zu konstatieren. Da-
her ist auch nicht plausibel, warum — wie von Beck vertreten — sich
biirokratisch konstruierte Fremde und kulturelle Fremde ausschlieBen
sollten. Jiirgen Link hat den Begriff » Asylanten« als die »Erfolgsge-
schichte eines deutschen Schlagworts« untersucht und u.a. festgestellt,
dass die Abkunft des Wortes zwar juristisch-biirokratischer Natur sei
(Link 1993: 114), aber dass es die soziale Bedeutsamkeit erst durch
Politik und Medien erhielt — und zwar im Zusammenhang mit dem
Aufkommen des Diskurses um den »islamischen Fundamentalismus«
im Gefolge der »Islamischen Revolution« im Iran 1979/1980. Ein
weiteres Problem ist Becks Verstindnis von Kultur, die sich in der
globalisierten Moderne auf so wundersame Weise »entraditionalisiert«
(1993: 121) zeigt. Es miisste in dem Zusammenhang geklirt werden,
wie Identititen in Zukunft konstruiert werden sollen. Da Beck aufer
der Biirokratie keine andere Instanz der Fremdkonstruktion nennt und
Identitétsbildung als individuellen Prozess begreift, gibt es kaum ei-
nen Erkldrungsspielraum fiir die Konstruktion von Identititen. Ein
Blick auf entsprechende Diskurse (Stichwort Huntington, ethnisch-
interpretierte Konflikte, Fundamentalismusdiskurse usw.) zeigt, dass
»Kultur« wie auch »Religion« als Kollektivzuschreibungen fiir die
Konstruktion entsprechender Identititsformen nach wie vor hoch im
Kurs stehen.

174

hittps://dol.org/1014361/6783839401194-004 - am 14.02.2026, 06:10:17.



https://doi.org/10.14361/9783839401194-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE DIFFERENZ IN (POST-)MODERNE UND PADAGOGIK

3.1.3 Soziale und historische Bedingungen der Konstruktion von
Fremden

Die historischen und systematischen Bedingungen der Fremdkon-
struktion zeigen sich in mehrfacher Hinsicht: Als nationales Wissen,
als Geschichte von Eroberung und Expansion, als politische Exklusi-
onspraktiken oder als wirtschaftlicher Machtfaktor. Es handelt sich
um ein weitverzweigtes historisch-soziales Wissen iiber Fremde und
Fremdheit, durch das Migranten definierbar, fixierbar und beherrsch-
bar gemacht werden sollten. Fremde bzw. fremd steht herbei im wei-
testen Sinne fiir alles, was auflerhalb einer bestimmten vorgegebenen
Normalitit diskursiv ausgegrenzt wird und die andere Seite des Nor-
malitétsdispositivs bildet. Im engeren Sinne stehen die Fremden fiir
die Individuen und Gruppen, die — als Teil eines konstruierten Auf3en
— gleichermallen den Teil eines konstruierten Innen, ndmlich eines
Raums, eines Territoriums, einer Nation, einer Region usw. bilden. In
beiderlei Hinsicht sind die diskursiven Prozesse des Fremd-Machens
durch das Anlegen, Archivieren und Anwenden eines bestimmten
(wissenschaftlichen) Wissens iiber Fremde von zentraler Bedeutung.
Im einzelnen spiel(t)en folgende Entwicklungen eine tragende Rolle:

- Jede »nationale Gemeinschaft«’ hat entsprechend der historischen
Entwicklung einen bestimmten Modus und Legitimationen im
Umgang mit Fremden (z.B. als Migranten, Fliichtlinge) entwi-
ckelt. Dies betrifft alle denkbaren sozialen Bereiche wie Bildung,
Erwerb der Staatsbiirgerschaft, rechtliche Be(nach)teiligung, Dis-
kriminierungspraxen (im doppelten Sinne von »unterscheiden«
und »unterdriicken«), Sondergesetze fiir Fremde, mediale Bilder,
das Reden tiber Fremde in Politik, Wirtschaft usw.

- Die neuzeitliche Konstruktion der/des Fremden in Europa fillt
zum einen mit der vehementen Akzeleration und Akkumulation
wissenschaftlichen Wissens und der Expansion und Entwicklung
des europdischen Modells hin zum 6konomisch geprigten »Welt-
system« (Wallerstein) zusammen, zum anderen bildet die Religion
und mithin gerade in der Abtrennung des religiosen Fremden
(Heide, Muslim) ein konstitutives Moment europdischer und nord-
amerikanischer Gesellschaften hinsichtlich der Fremdexklusion,
wobei die »Dynamik der Differenz« des religiosen Diskurses als
konstitutives Diskurselement zumeist in Krisen und Konflikten
voll zur Geltung kommt.

7 Balibar spricht in diesem Zusammenhang von der »Nation-Form« (Ba-

libar/Wallerstein 1990: 107-130), um die historische Spezifik dieser
Konstruktion (Nation/Nationalstaat) zu erfassen.

175

hittps://dol.org/1014361/6783839401194-004 - am 14.02.2026, 06:10:17.


https://doi.org/10.14361/9783839401194-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE DIFFERENZ IN (POST-)MODERNE UND PADAGOGIK

Mit der Entwicklung der neuzeitlichen Wissenschaften, vor allem
der Humanwissenschaften, wird ein Wissen-Macht-Komplex his-
torisch wirksam und dominant, innerhalb dessen jedes Subjekt
(kollektiv/individuell) ein Fremder sein und somit zum Objekt von
Exklusion werden kann. Dieses historisch akkumulierte Wissen
stellt eine Art »historisches Apriori« (Foucault 1995: 184) der viel-
faltigen Exklusionspraktiken und Zuschreibungen als »Verriick-
te/r, Kranke/r, kulturell oder rassisch Andere/r« usw. dar. Insofern
erscheint es sinnvoll, diese Art machtvollen Zugriffs auf ganze
Bevolkerungsgruppen (»hysterische Frauen«, »Perverse«, »Ras-
sen- oder Artfremde« usw.) wie auf den individuellen Korper als
einen Prozess der permanenten Herstellung des Anderen® zu be-
greifen, bei dem das Inkommensurable in einer wie auch immer
homogen gedachten sozialen Einheit (Staat, Institution, Region,
Dorf, Verein, soziale Gruppe usw.) ausgeschieden wird. Detlev
Peukert hat unter anderem darauf aufmerksam gemacht, dass mit
der Genese des europdischen Rassismus zugleich die soziale Uto-
pie einer leidensfreien, vollkommen normalisierten und durchregu-
lierten Gesellschaft ohne jede individuelle Verantwortung be-
schworen wurde, deren Verwirklichung und Umsetzung der Fa-
schismus versprach:

»Wir diirfen nicht vergessen, daB der faschistische Rassismus ein Mo-
dell fiir die Neuordnung der Gesellschaft, ihre innere Ausrichtung an-
bot. Es beruhte auf der rassistisch begriindeten Aussonderung aller aus
der Norm herausgefallenen Elemente, von aufsdssigen Jugendlichen,
von Arbeitsbummlern, von Asozialen, von Prostituierten, von Homose-
xuellen, von beruflichen Erfolglosen und Leistungsuntiichtigen, von
Behinderten« (Peukert nach Baumann 1996: 46).

Peukert weist schlieBlich auf den Kern dieser gesellschaftlichen
(Anti)Utopie, ndmlich den »utopischen Glauben an allumfassende
»wissenschaftliche« Endldsungen sozialer Probleme (als) letztem
logischen Extrem« (ebd.) hin, welches die Form einer mit sich
selbst identischen Gesellschaft als rassisch-reine Volksgemein-
schaft hitte. Die Paralyse und Exklusion alles Nicht-Identischen
(des/der Anderen/Fremden) bildet den phantasmagorischen Kern
einer solchen Vorstellung reiner Synthese (individuell-symbiotisch

In der Ethnographie wird in dem Zusammenhang von »othering«

(Fuchs/Berg 1995: 35) gesprochen als » Verfremdung« und »Konstituti-

on des Anderen durch Abgrenzung vom Anderen und damit Konstitution
des Selbst«(ebd.).

176

hittps://dol.org/1014361/6783839401194-004 - am 14.02.2026, 06:10:17.



https://doi.org/10.14361/9783839401194-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE DIFFERENZ IN (POST-)MODERNE UND PADAGOGIK

und kollektiv-gemeinschaftlich), des identischen Einen, des un-
verdnderlichen und ewigen Gesichert- und Aufgehoben-Seins’.

Die Voraussetzung der vielfachen Abtrennung des Anderen
vom Eigenen funktioniert als Normalisierungsdispositiv aufgrund
einer spezifischen Rationalitét, durch die im spezialwissenschaftli-
chen Bereich die Kategorien und Begriindungen fiir das entspre-
chende Ein- und Aussortieren des Anormalen, Fremden, Unbe-
greifbaren, des Abweichenden usw. geliefert werden. Deren Wis-
sen entwickelt sich auch, vielfach (massen)medial transformiert,
zu einer populdren Form soziokulturellen Allgemeinwissens, in
dem das Eigene und das Fremde strukturell (als diskursive oder
epistemische Grundfigur) enthalten ist. Ganze wissenschaftliche
Bereiche sind ohne dieses Strukturelement gar nicht denkbar™.

Die Entwicklung moderner Rationalitdtsformen haben Michel
Foucault und Edward Said am Beispiel des Orients als des Ande-
ren beschrieben (Said 1981, Foucault 1981). Als konstitutiv fiir die
abendléndische Vernunft beziiglich der Darstellung des Orients
betont Foucault die dichotome komplementire AusschlieBung des
Rationalen und Irrationalen:

»In der Universalitdt der abendldndischen Rationalitét gibt es den Tren-
nungsstrich, den der Orient darstellt: der Orient, den man sich als Ur-
sprung denkt [...] der Orient, der der kolonisatorischen Vernunft des
Abendlandes angeboten wird, jedoch unendlich unzugénglich bleibt [...]
Der Orient ist fiir das Abendland all das, was es selbst nicht ist, obwohl
es im Orient das suchen muB, was seine urspriingliche Wahrheit dar-
stellt. Die Geschichte dieser grofien Trennung miissen wir schreiben
[...]« (Foucault 1981: 10).

Die Kategorien Freund, Feind, Fremder und Anderer bezeichnen
jeweils eine spezifische Position oder Relation. Freund und Feind

9 Das oben angedeutete Verstindnis des Anderen schlieft, was den Kom-
plex von Macht und Wissen betrifft, an den Begriff der »Intelligibilitdit«
von Michel de Certeau an, der hierin eine eigene Struktur europdischer
Geschichtsschreibung erblickt: »/...] Intelligibilitit stellt sich im Ver-
hdltnis zum Anderen her; sie bewegt sich (oder »schreitet<) fort, indem
sie das verindert, was sie aus ihrem » Anderen« — dem Wilden, der Ver-
gangenheit, dem Volk, dem Wahnsinnigen, dem Kind, der Dritten Welt
— macht« (de Certeau, 1991: 13).

10 Zu denken wire in erster Linie an wissenschaftliche Zweige wie die
Demographie, die »Rassenforschung«, die Humanethologie wie auch an
die Sozialwissenschaften (Quetelets »Soziale Physik« bzw. die Kon-
struktion des »homme moyen«, des Durchschnittsmenschen), nicht zu
vergessen die »nationalen« Geistes-, Sprach- und Geschichtswissen-
schaften (vgl. Diekmann: 1996: 82 ff.).

177

hittps://dol.org/1014361/6783839401194-004 - am 14.02.2026, 06:10:17.



https://doi.org/10.14361/9783839401194-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE DIFFERENZ IN (POST-)MODERNE UND PADAGOGIK

bilden agonale Positionen", wobei ein Wissen iiber den Feind vor-
liegt, das ihn als gegensédtzlich zum Eigenen, wie auch immer defi-
niert, einstuft. Gegeniiber dem Fremden ist der Feind sozusagen der
gewusste und (an-)erkannte Fremde, er ist »bekannt« und es existie-
ren Kriterien, durch die er eindeutig vom Freund getrennt wird. Er
hat bestimmte »natiirliche« Merkmale, die ihn in einer Differenzpo-
sition zum Eigenen bestimmen (z.B. Kapitalismus-Kommunismus,
christlich-islamisch). Der Fremde hingegen stellt zunéchst eine un-
bekannte GroBe dar (Baumann 1992), und da er aufgrund seiner
Fremdheit nicht zu begreifen ist, kann man ihn auch nicht symbo-
lisch kontrollieren. Seine eigentlichen Eigenschaften und »wahre
Natur« bleiben verborgen, ein Blick in sein »Inneres« ist nicht mog-
lich, was ihn zu einer unberechenbaren und nicht bestimmbaren
GroBe macht. Infolge dessen wird seit dem 18. Jahrhundert ein ex-
orbitantes Wissen iiber den/die Fremden, die nicht zum Eigenen,
vor allem zur eigenen Nation gehoren, akkumuliert (Ethnologie,
Migrationssoziologie, Demographieforschung'?).

Im nationalstaatlichen Kontext stellt der Rassismus im 19. Jahr-
hundert ein wesentliches Element dar, das ein entsprechendes wis-
senschaftliches Wissen fiir die Theorie des rassisch Fremden liefer-
te. So 14Bt sich festhalten, dass es zwar auch vor dem Rassismus
Theorien iiber Fremde gab (Hexen, Ungldubige, Moslems, Juden),
aber dass eine sékulare-wissenschaftliche Theorie der Fremden in-
nerhalb eines nationalstaatlichen Zusammenhangs erst im 19. Jahr-
hundert moglich war.

Exkurs: Rassismus und Biopolitik

Foucault verortet den Rassismus im Rahmen einer weit verzweigten
Biopolitik im 19. Jahrhundert, dessen Mittel die »Biomacht« als dem
staatlich-disziplindren Zugriff auf die Bevolkerung und den individu-
ellen Korper bildete (1992a: 51-58). Hansen spricht fiir denselben
Zeitraum vom »biologistischen Paradigma« (1991: 13):

»Das biologistische Paradigma des 19. Jahrhunderts erlaubt die Erkldrung
allen unerwiinschten Verhaltens aus der Abstammung: Es sind die falschen
Eltern, die falschen Vorfahren, das falsche Blut, die zum falschen Verhalten
fithren. Asozialitdt, Kriminalitdt sind angeboren, kulturlose Slawen haben

11 Vgl. C. Mouffe (1997: 75-90).

12 Abgesehen von den Biowissenschaften (Medizin, Psychiatrie, Eugenik,
Phrenologie, Ethologie, Verhaltenslehre usw.), die erst so etwas wie ei-
ne umfassende »Biopolitik« (Foucault) ermoglichen.

178

hittps://dol.org/1014361/6783839401194-004 - am 14.02.2026, 06:10:17.



https://doi.org/10.14361/9783839401194-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE DIFFERENZ IN (POST-)MODERNE UND PADAGOGIK

kulturlose Kinder, Juden haben eine zersetzende Intelligenz [...] Zigeuner
sind arbeitsscheu und Gesindel...« (ebd.: 13-14).

Nach Foucault wird neues Wissen in der doppelten Form der »Diszip-
linarmacht«, die auf die produktiven Kréfte des individuellen Korpers
zielt, und der »Regulierungsmacht«, welche die Bevolkerung verwal-
tet, etabliert. Foucault nennt als Beispiele Systeme der Krankenversi-
cherung, der Alterssicherung, Hygieneregeln oder den Schulbesuch
usw. Entscheidend fiir den Zusammenhang von Staat, Volk, Nation
und Rassismus ist, dass es in der zweiten Hélfte des 19. Jahrhunderts
zu einer Renaissance des »Phantasma des Blutes« (Foucault 1983:
178) kommt, quasi als feudales Relikt des sogenannten »Allianzsys-
tems« adeliger Familiengenealogien (ebd.: 175). Dieses wird dem
herrschenden »Sexualitdtsdispositiv« unterlegt, aufgrund dessen sich
der »moderne, staatliche, biologisierende Rassismus« formiert und
»eine ganze Politik der Bevolkerung, der Familie, der Ehe, der Erzie-
hung, der gesellschaftlichen Hierarchisierung [...] begriindet« (ebd.:
178). Der biologische Rassismus bildet den Ausgangspunkt fiir ein
Modell von Gesellschaft als »bindrer Konzeption«. Damit verkniipft
ist der Diskurs des immerwéhrenden Krieges bzw. der Krieg als dau-
ernde soziale Beziehung (vgl. Foucault 1992a).

Die Vorstellung von Rasse, Volk oder auch Nation als einer eo ipso
natiirlich gesetzten und gedachten vorpolitischen homogenen Entitét
definiert demnach eine »biologische Beziehung« jenseits historisch
geformter Sozialitdt. Die logisch-semantische Struktur dieses Diskur-
ses (Statik, Reinheit, Kampf, Hierarchie, Vernichtung usw.) reartiku-
liert einen GroBteil des Feldes des Politischen als Biologisch-
Naturhaftes, das in Formen der Metaphern, Metonymien, Symbolen
usw. in andere Diskurse eingespeist wird.

Diese Verdnderung der Diskurse und die Transformation des Wis-
sens fiihrt zu einer Neuartikulation des/der Fremden in dem Rahmen,
wie Gesellschaft sich selbst neu beschreibt bzw. definiert. Durch das
neue wissenschaftliche Wissen seit dem 19. Jahrhundert um »Nation,
»Rasse« und »Kultur« wird die fremd/eigen-Unterscheidung in unter-
schiedlichen Bereichen wie Politik oder Wissenschaft artikuliert und
ermoglicht so neue Inklusions- und Exklusionsformen. Innerhalb des
biopolitischen Dispositivs kommt es zu Verschiebungen, und die
Fremden werden als Objekt auf vielfache Weise konstruiert. Eine
Neukonfiguration bzw. Neuartikulation verschiedener Diskurse muss
keine Funktionsdnderung zur Folge haben, was an der Verschiebung
vom alten zum neuen kulturalistisch geprdgten Rassismus deutlich
wird (vgl. Balibar/Wallerstein 1990: 23-38).

In dieser Perspektive ist es also nicht das Nicht-Wissen um den
Fremden, das ihm geféhrlich wird, sondern das Wissen, das, um es
paradox zu formulieren, dieses »Nicht-Wissen« artikuliert. Die mythi-

179

hittps://dol.org/1014361/6783839401194-004 - am 14.02.2026, 06:10:17.



https://doi.org/10.14361/9783839401194-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE DIFFERENZ IN (POST-)MODERNE UND PADAGOGIK

schen Kerne von »Rassewissen« oder »Kulturwissen« bzw. »Zivilisa-
tionswissen« bilden ein Potential und eine semantisch-diskursive Kon-
tinuitdt zur Legitimation von AusschlieBungspraktiken, die erst durch
eine entsprechende Funktionsbeschreibung in der historischen Riick-
schau deutlich zutage tritt.

Ein Indiz fiir die Macht solcher Fremddiskurse stellt die Ambiva-
lenz dieser Position des Fremden dar. Die machtvollen Zuschrei-
bungsprozesse changieren zwischen negativ-ablehnenden, tolerieren-
den und positiv-akzeptierenden Position hin und her, wodurch der
Fremde in einer Art Schwebezustand der Uneindeutigkeit gehalten
wird mit der steten Option von Seiten der Einheimischen, diese Am-
bivalenz auf eine Seite hin dezisionistisch und vereindeutigend »auf-
zuldsen«.

- Der Fremde wird permanent sozial, medial und wissenschaftlich

beobachtet und spezifisch »markiert«. So vollzieht sich die
»Konstruktion als permanenter Anderer auBerhalb der >norma-
len< Trennungen und Kategorien« (Baumann 1996: 90). Reali-
siert wird dies, mit einem Ausdruck von Frederic Barthes, durch
sogenannte »Diakritika«, also Zeichen mit diskriminierender (in
der Doppelbedeutung von Trennen/Unterscheiden und Herabset-
zen) Funktion, so dass die »duB3erlichen, sichtbaren und leicht zu
entdeckenden Eigenschaften« (ebd.) stets aufs neue reproduziert
werden. Auf diese Weise wird die permanente Sichtbarkeit des
Fremden gewihrleistet. Ahnlich hatte Erving Goffman diese Art
der Zuweisung und Sichtbarmachung als Stigma bzw. Stigmati-
sierung bezeichnet und Baumann betont, dass »das Wesen des
Stigmas die Betonung der Differenz« (ebd.: 91) sei, »einer Diffe-
renz, die im Grunde unauthebbar ist und infolgedessen eine per-
manente Ausgrenzung rechtfertigt« (ebd.).
Baumann weist auch darauf hin, dass aufgrund der steten Sicht-
barmachung des »negativen Fremden« »ein echter Widerspruch
im Herzen der Moderne« (ebd.: 93) bestehe, die ja auf den uni-
versalen Prinzipien von Freiheit, Gleichheit und Autonomie be-
ruhe, im Inneren aber permanent aussortiere und aussondere:

»Da die Zeichen des Stigmas im wesentlichen unausldschlich sind,
kann eine Stigmatisierung nur beendet werden, wenn der Stigmatisier-
te als unschuldig oder neutral neuinterpretiert wird, oder ihm jede se-
mantische Signifikanz vollstdndig abgesprochen und er auf die Weise
sozial unsichtbar gemacht wird. In der modernen Gesellschaft besteht
ein Druck, genau dies zu tun [...] Er rithrt von Attributen her, die fiir
die moderne Gesellschaft ganz zentral und konstitutiv sind, wie das
Prinzip der Chancengleichheit, Freiheit der Selbstbestimmung, Ver-
antwortung des Individuums fiir sein eigenes Schicksal [...]« (ebd.:
93).

180

hittps://dol.org/1014361/6783839401194-004 - am 14.02.2026, 06:10:17.



https://doi.org/10.14361/9783839401194-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE DIFFERENZ IN (POST-)MODERNE UND PADAGOGIK

So werden beispielsweise pddagogische Programme entworfen,
um die sozial fremd gemachten Gruppen zu integrieren. Von Sei-
ten professionellen Wissens werden die Grenze zur Exklusion
und damit fiir eine potentielle Integration immer wieder neu ge-
zogen und flexibel gehalten®. Dadurch wiirde der »innere Wider-
spruch« (Baumann ebd.: 94) kleingehalten. Da sich das »liberale
Programm« aber in einer grundlegenden Antithese zur Homoge-
nisierungstendenz des Nationalstaates befindet, kann es lediglich
um die Verstetigung bzw. die »Permanenz des Widerspruchs«
gehen, der immer wieder aufs Neue in entsprechend historischer
Form hervortritt:

»Nirgendwo ist der innere Widerspruch der »liberalen Losung« des
Problems der Heterogenitdt deutlicher sichtbar als in dem Druck, die
ethnischen, religiésen oder — allgemeiner — kulturellen Fremden zu
»assimilieren«« (ebd.: 94).

Es besteht also scheinbar ein Widerspruch doppelter Art: Auf der
einen Seite werden die Fremden immer wieder sozial und diskur-
siv als kulturell fremd markiert und positioniert, auf der anderen
Seite machen Staat und Wissenschaft sich anheischig, »das Prob-
lem des Fremden zu losen«, diesen beispielsweise integrieren
und auf diese Art unsichtbar zu machen®. Dieses » Annullieren«,
wie Baumann es bezeichnet, genauso wie das «Markieren« kann
nur innerhalb des Kulturdiskurses realisiert werden, denn die De-
terminanten der Fremdheit hdngen von der »Definition des Kul-
turellen im Unterschied zum Okonomischen, Politischen oder, ja,
Sozialen« (ebd.) ab.

Die Spielregeln, die zugewiesenen Rollen und die Bedingungen
fiir Ablehnung bzw. Akzeptieren einer Position unterliegen

13 Ein Paradebeispiel dafiir bietet die Debatte um Universalismus und Re-
lativismus, in der die theoretische Spannbreite einer »>flexiblen Toleranz«
deutlich wird, in der Grenzdefinitionen in Form von >Akzeptabilitit,
»Ver-/Ertraglichkeit< und »Anerkennung« festgelegt und der Spielraum
fiir »Autonomie« vorgegeben wird.

14 Die Interkulturelle Pddagogik 16st dieses grundlegende Dilemma, indem
sie soziale und dkonomische Asymmetrien und Machtgefille, unter de-
nen die Migranten ihre Existenz gestalten miissen, in symmetrische Kul-
turkonflikte transformiert, so dass es am Ende nur noch um Anerken-
nung bzw. Toleranzgebote geht. Die These von der Kulturdifferenz, von
der dabei als Faktum ausgegangen wird, wére daher umzudrehen: Damit
Differenz anerkannt werden kann, muss sie erst einmal hergestellt und
quasi wissenschaftlich »auf den Begriff« gebracht werden.

181

hittps://dol.org/1014361/6783839401194-004 - am 14.02.2026, 06:10:17.



https://doi.org/10.14361/9783839401194-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE DIFFERENZ IN (POST-)MODERNE UND PADAGOGIK

Machtverhéltnissen, die sich sozialhistorisch eingespielt haben
und sich aus hegemonialem Wissen speisen. Der Hegemoniesta-
tus dieses Diskurswissens wird unter anderem daran deutlich,
dass die Regeln stets einseitig verdndert werden konnen, was die
Relationierung von Fremden und die Einheimischen betrifft. So
kann auch der Status des »annullierten Fremden«, der eben noch
in der »Reklassifikation als Insider« (ebd.: 95) anerkannt und der
um »Selbstverfeinerung« bemiiht war, wieder in den des »rean-
nullierten Fremden«, d.h. erneut den Status des eigentlichen
Fremden transformiert werden. Ein Beispiel dafiir ist die ambiva-
lente Position ausléndischer Jugendlicher der 2. und 3. Generati-
on, die einmal als Beispiel fiir gelungene Integration und Anpas-
sungsfahigkeit (= Autonomie) dargestellt werden oder zum »Op-
fer« eines »verlockenden Fundamentalismus« (Heitmey-
er/Miiller/Schroder 1997) werden (= Heteronomie).

Dariiber hinaus weist Baumann darauf hin, dass die »Aneignung
der einheimischen Kultur eine durch und durch individuelle An-
gelegenheit (ist), wiahrend die Produktion der »kulturellen
Fremdheit« immer auf ein Kollektiv zielt« (ebd.: 96). Der sozia-
len Markierung des »kulturell Fremden« liegt also ein Verschie-
bungsprozess metonymischer Art zugrunde, bei dem jeder indi-
viduelle Fremde zum Repridsentanten der eigenen kulturellen
Gruppe wird, da im Diskurs um kulturelle Fremdheit ein Kollek-
tivsubjekt unterstellt wird, bei der das eigene und das fremde
Kollektiv differentiell gegeniiber gestellt werden.

In welchem Verhiltnis dieser »allgemeine kulturelle Fremde«
zum Subjekt steht, hat Uli Bielefeld psychoanalytisch folgen-
dermafBlen erklért:

»Das Fremde, das als das Allgemeine gesetzt wird, ist immer Imagina-
tion. Und nie verliert das Fremde diesen imagindren Zug. Sobald es
bekannt wird, sobald es nicht allgemein ist, verliert es gerade den ihm
als spezifisch zuschreibbaren Charakter. Das Fremde gibt es gesell-
schaftlich und individuell nur als allgemeines, wird es konkret, verliert
es seine Gestalt« (Bielefeld 1992: 103).

Dabei entsteht die Frage, ob sich die Fremdheit stets mit dem
Konkretwerden, Bekanntwerden, Vertrautwerden quasi automa-
tisch fiir das Selbst auflost, denn Fremdkonstruktionen sind pri-
mar sozialer und diskursiver Natur, die in Praktiken die individu-
elle Wahrnehmung formen. Spezielle Bilder von Fremden konsti-
tuieren ein bestimmtes Verhéltnis zu Fremden in kognitiver und
emotionaler Hinsicht. Hierin wirken sie regulierend auf individu-
elle Einstellungen, denn Reaktionsweisen wie Angst, Neugierde
oder Lust sind nicht vorsozial, sondern werden durch gesell-
schaftliche Unterscheidungspraktiken hergestellt.

182

hittps://dol.org/1014361/6783839401194-004 - am 14.02.2026, 06:10:17.



https://doi.org/10.14361/9783839401194-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE DIFFERENZ IN (POST-)MODERNE UND PADAGOGIK

Eine urspriingliche, rein individuelle und auBerhalb sozialer Dis-
kurse »neutrale« Wahrnehmung existiert nicht, und das Imagina-
re erfiahrt seinen relevanten sozialen Status erst innerhalb der
sprachlich-symbolischen Ordnung bzw. durch diese strukturiert
wird (vgl. Evans 2002: 146 ff.). Insofern ist auch jede »authenti-
sche« Erfahrung mit »Fremden« als Erziehungsmittel wirkungs-
los, wie es sogenannte Kontakthypothesen unterstellen, da auch
diese, wie jede Erfahrung, vom sozialen Wissen abhéngt, nach
dem wahrgenommen, kategorisiert, beurteilt wird. Als Ziel einer
diskursanalytischen Perspektive steht nicht der Fremde als Ob-
jekt direkter Erfahrung im Vordergrund, sondern die soziale Ak-
zeptanz der gedulBerten Vorstellungen iiber Fremde und deren
Positionierung im Diskurs. So fillt etwa auf, dass nur bestimmte
Gruppen wie in Deutschland die Tiirken die prototypischen
Fremden bzw. die »Allzufremden« (vgl. Radtke 1996a) reprasen-
tieren. Dass die Fremdkonstruktionen eher mit dem Eigenen als
mit dem Fremden zusammenhéngen, ist ein Umstand, auf den
speziell psychoanalytische Ansitze stets verwiesen haben und die
Vorurteilsforschung hat auf den Umstand der Persistenz von Ste-
reotypen trotz besseren Wissens und anderer Erfahrungen auf-
merksam gemacht.

3.1.4 Die Eigenlogik des Politischen

Unter Punkt 3.3.1 war mit Baumann (1992) darauf hingewiesen wor-
den, dass »der Fremde« neben »Freund« und »Feind» einen eigenen
Status genieBt, dessen Charakteristikum die Ambivalenz ist. Im Fol-
genden soll eine weitere Problematisierung der Strukturbeziehung
zwischen dem Eigenen und dem Fremden unter Rekurs auf den Beg-
riff des Politischen bei Carl Schmitt unternommen werden, wie er ihn
in (1lsem Verhiltnis von Freund und Feind paradigmatisch festgemacht
hat™.

Der Jurist und Verfassungstheoretiker Carl Schmitt hat in den
1930er Jahren einen »Begriff des Politischen'®« herausgearbeitet, der

15 Im Gegensatz zu seinen normativen Festlegungen zum Politikbegriff
verbinden sich mit dem Abschnitt {iber den »Begriff des Kulturellen«
natiirlich keine normativen Anspriiche wie im Falle des Politikbegriffs
von Schmitt, sondern es soll vielmehr verdeutlicht werden, in welcher
Weise diese Grunddifferenz in den jeweiligen Diskursen iiber Kultur
eine Rolle spielt. Der Schmittsche Ansatz und seine klaren begriffli-
chen Abgrenzungen und Unterscheidungen dienen dabei als Modell.

16 Sich auf einen Kronjuristen des deutschen Faschismus, wie Schmitt
auch bezeichnet wird, in einem solchen Zusammenhang zu beziehen, er-
scheint auf den ersten Blick eigentlimlich. Doch hat er eine grundle-

183

hittps://dol.org/1014361/6783839401194-004 - am 14.02.2026, 06:10:17.



https://doi.org/10.14361/9783839401194-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE DIFFERENZ IN (POST-)MODERNE UND PADAGOGIK

wesentlich auf der Unterscheidung von »Freund« und »Feind« beruht.
Ohne der Frage nachzugehen, ob diese Kennzeichnung des Politischen
durch Schmitt zutrifft oder nicht, soll hier analog zur Freund-Feind-
Unterscheidung die These vertreten werden, dass in gegenwartigen
Diskursen um Kultur, sei es in wissenschaftlichen Spezialdisziplinen
oder im Medienbereich, ein Begriff des Kulturellen dominant ist, der
wesentlich auf der Unterscheidung des (nationalen) Eigenen und des
Fremden beruht. Umgekehrt stellt diese Differenz ein konstitutives
Element des Kulturdiskurses dar. So werden Volk, Nation, nationale
Identitdt kulturalistisch begriindet, ohne einem sozial tabuisierten bio-
logischen Rassismus zu verfallen".

Folgende Griinde sind ausschlaggebend, um sich fiir die Entwick-
lung eines Begriffs des Kulturellen auf Schmitts Begriff des Politi-
schen zu beziehen. Zum einen wird bei Schmitt auBBer den Positionen
von Freund-Feind auch die Rolle des Fremden thematisiert. Zum an-
deren beschreibt er mit der Freund/Feind-Unterscheidung einen we-
sentlichen Exklusions/Inklusionsmechanismus moderner, national-
staatlicher Gesellschaften als Proprium des Politischen. Analog zur
Grunddifferenz des Politischen (Differenz von Freund/Feind), kann
allgemein nach der Grunddifferenz des Kulturellen gefragt werden.

Schmitt geht davon aus, dass die jeweiligen Unterscheidungen nur
in einem bestimmten Bereich und Funktionsfeld wirksam sind, und
dass eine theoretische Vermischung der Bereiche eine Schwichung

gende Kritik an der liberalen Demokratie geiibt, die erhellend sein kann,
wie Chantal Mouffe (1997) jlingst festgestellt hat. Dass sein Begriff des
Politischen letztendlich auf einem irrationalen Konzept des »existentiell
Anderen« beruht, haben mehrere Autoren festgestellt (vgl. dazu Preul3
1986: 147-159). Dass eine ganz andere Tradition zur Beschreibung des
»Wesens des Politischen« herangezogen werden kann, haben unter an-
deren Karl Marx, Max Weber und Hannah Arendt, letztere im An-
schluss an aristotelischen Politikbegriff, gezeigt. Dolf Sternberger hat
geradezu die zu Schmitt antagonistische Position vertreten, dass der
»Friede die Norm des Politischen« darstelle (vgl. dazu Conradt 1990:
72-112, hier besonders S. 74 ff.).

17 Dem liegt die These iiber die historische Neuartikulation des Rassismus
als Neorassismus bzw. Kulturalismus zugrunde (vgl. Héhne 2001). Sie
besagt, dass der neue Rassismus in der postkolonialen Phase aufgrund
neuer Identititsdiskurse iiber das Selbstbestimmungsrecht der Voélker,
was ihre kulturelle Identitdt betrifft, und aufgrund der wissenschaftli-
chen Ablehnung des Rassebegriffs u.a. durch die UNESCO seit den
1950er Jahren sich als ein »Rassismus ohne Rassen« entwickelt hat, der
von der »Unaufhebbarkeit der kulturellen Differenzen« und ein »Recht
auf kulturelle Identitit« (Balibar/Wallerstein 1990: 28) der Vélker aus-
geht.

184

hittps://dol.org/1014361/6783839401194-004 - am 14.02.2026, 06:10:17.



https://doi.org/10.14361/9783839401194-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE DIFFERENZ IN (POST-)MODERNE UND PADAGOGIK

der Unterscheidungsfahigkeit zur Folge hat. Die Hauptlinien der
Schmittschen Argumentation stellen sich wie folgt dar.

»Das Politische«, so heifit es bei ihm, »hat [...] seine eigenen Krite-
rien« (1996: 26), die es von »dem Moralischen, dem Asthetischen,
Okonomischen« (ebd.) unterscheiden. Nicht die »letzten Unterschei-
dungen« von »Gut und Bose [...] Schon und HéBlich [...] oder rentabel
und Nicht-Rentabel« seien es, die dem Politischen zugrunde liegen
(sollen), sondern »die Unterscheidung von Freund und Feind« (ebd.).
In einem Text mit dem Titel »Der Gegensatz von Parlamentarismus
und moderner Massendemokratie« trigt Schmitt seine Kritik an der
liberalen Demokratie vor und entwickelt einen eigenen Demokratie-
begriff. Eine deliberative Demokratie, der ein Meinungspluralismus
zugrunde liegt, lehnt Schmitt ab — diesen Liberalismus mdchte er von
der Demokratie getrennt sehen. Eine Demokratie kann nach seinen
Vorstellungen nur auf einer »Substanz der Gleichheit« (1957: 59) be-
ruhen, worunter er die Homogenitit der Nation versteht, die durch das
Biirgertum des 19. Jahrhunderts noch gewihrleistet schien. Die sub-
stantielle politische Einheit ist, wie Schmitt betont, »total und souve-
rdn« (1981: 187). »Existenziell« ist die Unterscheidung insofern, als
»jede Angelegenheit politisch sein kann«, d.h. als Freund/Feind-
Unterscheidung artikuliert werden kann.

Das dezisionistische Moment in Schmitts Politikbegriff ist fiir die
Definition des Heterogenen bzw. des Fremden in einem homogenen
Gebilde entscheidend, denn es kann nach ihm zu Situationen und
Konstellationen kommen, in denen das Fremde eindeutig definiert,
ausgeschlossen oder »vernichtet« werden muss: »Zur Demokratie ge-
hort also notwendig erstens Homogenitit und zweitens — notigenfalls
— die Ausscheidung oder Vernichtung des Heterogenen« (1957: 59).
Zur Illustration erwihnt er die »Tiirkei mit ihrer radikalen Aussied-
lung der Griechen« und

»das australische Gemeinwesen, das durch Einwanderungsgesetzgebung
unerwiinschten Zugang fernhilt. Die politische Kraft einer Demokratie
zeigt sich darin, da3 sie das Fremde und Ungleiche, die Homogenitit Be-
drohende, zu beseitigen oder fernzuhalten weifi« (ebd.).

Der »Substanz der Gleichheit« stehe das »Risiko der Ungleichheit«
(ebd.) gegeniiber. Der Feind ist also, wie Ilse Staff bemerkt, der »exis-
tentiell Andere« (1981: 388), der aber nicht nur der »rassisch Andere«
sein muss, wie eine Bemerkung Schmitts belegt. Er vermerkt, dass
»infolge der modernen Demokratie der ménnliche Typus zuriickge-
dringt wird und eine allgemeine Feminisierung eintritt« (Schmitt
1957: 57), was nichts anderes als den »Ubergang vom Intellektuellen
zum Affektiven und Sensuellen« (ebd.) bedeute. Wovor Schmitt hier
warnt ist der Umstand, dass durch das parlamentarische Procedere und

185

hittps://dol.org/1014361/6783839401194-004 - am 14.02.2026, 06:10:17.



https://doi.org/10.14361/9783839401194-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE DIFFERENZ IN (POST-)MODERNE UND PADAGOGIK

ein allgemeines » Antichambrieren« die Substanz des Politischen ver-
loren gehe, die in der Fahigkeit zur Unterscheidung von Freund/Feind
liege. Den Status des Feindes bestimmt er folgendermafen:

»Feind ist also nicht der Konkurrent oder der Gegner im allgemeinen. Feind
ist auch nicht der private Gegner [...] Feind ist nur eine wenigstens eventu-
ell, d.h. der realen Mdglichkeit nach kdmpfende Gesamtheit von Menschen,
die einer ebensolchen Gesamtheit gegeniibersteht. Feind ist nur der Jffent/i-
che Feind [...] Auch ist in dem tausendjdhrigen Kampf zwischen Christen-
tum und Islam niemals ein Christ auf den Gedanken gekommen, man miisse
aus Liebe zu den Sarazenen oder den Tiirken Europa, statt es zu verteidi-
gen, dem Islam ausliefern. Den Feind im politischen Sinne braucht man
nicht zu hassen [...J« (1996: 29).

Primére Prinzipien des Politischen sind die Unterscheidungs- und die
Entscheidungsfahigkeit (Dezision) und damit die Féhigkeit zur spezi-
fischen »Assoziation« als existenticllem Akt, der einen Pluralismus
der Assoziationen als gleichwertig und nebeneinander existierend aus-
schlieft: Nur im Falle des Nicht-Erkennens des »Wesens des Politi-
schen« stehe die »politische Assoziation pluralistisch neben einer reli-
giosen, okonomischen und anderen Assoziationen« (1957: 71). »Alle
Triibungen dieser Kategorie von Freund und Feind« so Schmitt, »er-
kldren sich aus der Vermengung mit irgendwelchen Abstraktionen
oder Normen« , denn die »physische Totung von anderen Menschen,
die auf der Seite des Feindes stehen [...] hat keinen normativen, son-
dern nur einen existentiellen Sinn« (ebd.), wozu ein »schwaches
Volk« (ebd.: 72) nicht in der Lage sei: Die »seinsmdfige Negierung
eines anderen Seins« (1996: 33), wie er die physische Vernichtung
von Menschen umschreibt, miisse es im rechten Augenblick mit dem
»BewuBtsein des »Ernstfalles«« (ebd.: 30) wollen.

Unmissverstindlich betont er den unabdingbaren »polemischen
Sinn« (ebd.: 31) aller politischen Begriffe, die konkret und situativ
gebunden seien. Die »reale Moglichkeit des Kampfes« sei auf dem
Gebiet der Politik immer vorhanden und das »Primat der Innenpoli-
tik« beziehe sich notwendig »nicht mehr auf den Krieg zwischen or-
ganisierten Volkereinheiten (Staaten oder Imperien), sondern auf den
Biirgerkrieg« (ebd.: 32). Es gilt also, den »inneren Feind« in Abhén-
gigkeit von der konkreten Situation und im Bewusstsein eigener nati-
onaler Homogenitit zu bestimmen und alle notwendigen Entschei-
dungen, jenseits moralischer Erwagungen, zu treffen und die MaB-
nahmen durchzusetzen. Zentral fiir das Verstéindnis von Schmitts Poli-
tikbegriff ist, wie erwéhnt, die eindeutige Bestimmung des Freund-
Feind-Verhéltnisses, das nur durch die strikte Trennung des Politi-
schen vom Moralischen, Religiésen, Okonomischen usw. vorgenom-
men werden kann, aber nicht immer einfach zu realisieren ist. Darum
unterstreicht er, dass erst die Steigerung der religidsen, moralischen

186

hittps://dol.org/1014361/6783839401194-004 - am 14.02.2026, 06:10:17.



https://doi.org/10.14361/9783839401194-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE DIFFERENZ IN (POST-)MODERNE UND PADAGOGIK

und anderer Gegensétze zu politischen Gegensétzen schlieSlich zum
Politischen fithre, um die »entscheidende Kampfgruppierung nach
Freund oder Feind herbeifiihren zu kénnen« (1996: 36). Nur die Be-
stimmung des »6ffentlichen Feinds« (1996: 29) fiihre zur Bildung des
»intensivsten und dufersten Gegensatz«, denn der »politische Gegen-
satz [...] und jede konkrete Gegensétzlichkeit ist um so politischer, je
mehr sie sich dem &uBersten Punkte, der Freund-Feindgruppierung
ndhert« (1996: 30). Die AusstoBung des Heterogenen iiber die konkre-
te Freund-Feind-Bestimmung, so Schmitt, ist nur und auch nur auf
dem Feld des Politischen bzw. iiber einen geeigneten Begriff des Poli-
tischen moglich. Nicht auf den Gebieten der Okonomie, der Theologie
oder der Kunst kann eine geeignete Bestimmung des Feindes und des
Heterogenen vorgenommen werden — dies kann nur iiber einen geeig-
neten Begriff des Politischen und der entsprechenden Unterschei-
dungsfihigkeit geleistet werden.

3.1.5 Die wissenschaftliche Konstruktion kultureller Fremdheit

Analog zu Schmitts Politikbegriff ldsst sich formulieren, dass dem
Begriff des Kulturellen die eigen/fremd-Unterscheidung(sfahigkeit)
zugrunde liegt, in der normative und deskriptive Funktionen untrenn-
bar verbunden sind. Insofern handelt es sich bei jeder Differenz auch
um ein normatives Regulativ (vgl. Butler 1997: 21, 47), das in »Zwei-
felsfallen« Eindeutigkeit erfordert. Sighard Neckel hat auf die »Macht
der Unterscheidung« durch die Verwendung sozialwissenschaftlich
produzierten Wissens'" hingewiesen und unter der Perspektive Carl
Schmitts bemerkt:

»Im Innenleben der deutschen Gesellschaft scheint sich nach der staatlichen
Vereinigung ein Satz der politischen Theorie Carl Schmitts bestétigen zu
wollen: Der Ausnahmezustand hat die Bedeutung, den Kern der Dinge zu
enthiillen. Seit Grenzen gefallen sind, bauen sich neue auf [...] In Deutsch-
land werden die Unterschiede wieder stirker betont, zwischen Ost und
West, Eigenem und Fremdem, arm und reich, zivilisiert und barbarisch«
(1993:9).

18 Auf die Bedeutungen von Unterscheidungen, wie sie als sozialwissen-
schaftliches Wissen schlieBlich in intermedidren padagogisch arbeiten-
den Institutionen im multikulturellen Bereich Macht gewinnen, hat be-
sonders Radtke hingewiesen (1992a: 87). Vgl. dazu auch seine These, in
welcher Weise diese Institutionen selbst die »multikulturelle Gesell-
schaft< nach ihrem Bilde« schufen (1992b: 188).

187

hittps://dol.org/1014361/6783839401194-004 - am 14.02.2026, 06:10:17.



https://doi.org/10.14361/9783839401194-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE DIFFERENZ IN (POST-)MODERNE UND PADAGOGIK

Die Entdeckung des kulturellen Anderen seit den 1970er Jahren war
Teil einer »diskursiven Explosion« (Foucault) um das Thema Kultur.
Dabei wurde die fremde Kultur bzw. die kulturellen Fremden im Kon-
text des anhebenden Multikulturalismusdiskurses im dem MaBe sicht-
bar, in dem sie als Problem definiert wurden.

War es 1973 noch die »Politische Okonomie der Gastarbeiterfra-
ge«, unter der die Arbeitsmigration in dem gleichnamigen Buch von
Marios Nikolinakos wahrgenommen wurde, so thematisierte das
Kursbuch Nr. 62 aus dem Jahre 1980 die Situation der Migranten in
Deutschland bereits unter dem Titel »Vielvolkerstaat Bundesrepu-
blik«. Eroffnet wurde der Band mit dem Beitrag des Ethnologen Wer-
ner Schiffauer »Die Gewalt der Ehre«, in dem anhand eines konkreten
Falles die »kulturell legitimierte Gewalt« (ebd.: 1) thematisiert wurde.
Dies markiert den Beginn eines »cultural turn«, bei dem die
fremd/eigen-Differenz auf eine spezifische Art und Weise ins Spiel
gebracht wird. So gelang es, das urspriinglich 6konomische Projekt
der Auslinderbeschiftigung, in dem die Gastarbeiter auf den »logi-
schen Kern ihrer Importierung, auf den Status als bloBe Verkdufer von
Arbeitskraft reduziert« (Dohse 1977: 207) wurden, in ein kulturelles
Projekt zu transformieren und das »Migrationsproblem« zu kulturali-
sieren. Anhand einiger konkreter Beispiele aus dem wissenschaftli-
chen Bereich lésst sich die diskursive Konstruktion des Fremden ver-
anschaulichen, der signifikant vom vermeintlich eindeutigen Eigenen
implizit und explizit unterschieden wird.

In einem Buch zu dem Thema »Stadt — Kultur — Natur« findet sich
in dem Beitrag »Demographische Randbedingungen neuer Stadtstruk-
turen« folgende Passage:

»Die Bevolkerungsentwicklung ist in ganz Europa dhnlich. Infolgedessen
wiirden als Einwanderer nur Personen aus sehr fremden Kulturkreisen in
Frage kommen. Kann man sich aber vorstellen, daf3 Stidte wie Miinchen,
Stuttgart oder Frankfurt, wo schon heute ganze Stadtviertel von Ausldndern
bewohnt werden, demnéchst zur Hilfte Auslédnder beherbergen? Die daraus
entstehenden Spannungen wiirden wohl Grofenordnungen erreichen, die
nicht mehr zu bewiltigen wiren« (1989: 445)"°.

In dem Buch »Interkulturelles Lernen in Begegnungen« von 1982
bemerkt Freise,

»daBl die Gettobildung tiefen psychischen Bediirfnissen sowohl der Emig-
ranten als auch der deutschen Kontaktgruppe (Nachbarn, Arbeitskollegen)

19 Unter anderem haben Radtke und Geiger auf die Differenz zwischen
den »Fremden« und den »Allzufremden« hingewiesen (Radtke 1996¢:
11, Geiger 1992: 179).

188

hittps://dol.org/1014361/6783839401194-004 - am 14.02.2026, 06:10:17.



https://doi.org/10.14361/9783839401194-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE DIFFERENZ IN (POST-)MODERNE UND PADAGOGIK

entspricht. Fiir Auslander bedeutet die AbschlieBung nach auflen Sicherung
der heimatlichen kulturellen Identitét [...]« (ebd.: 189).

Auch Gebauer/Wulf gehen grundsétzlich von der »Tatsache« der
»Nicht-Verstehbarkeit des Fremden« aus, sprechen sich fiir »heterolo-
gisches Denken« und »gegen einen Differenzen nivellierenden Globa-
lismus« (1998: 244) aus und fordern ein »interkulturelles Bewul3t-
sein«, um ein Verhéltnis »zum Anderen« (ebd.: 242) entfalten zu kon-
nen, dessen Kern sie in der »Bejahung der Exterioritdt des Anderen«
(ebd.: 243) sehen. In einer Einfiihrung in die »Interkulturelle Kommu-
nikation« von Maletzke findet sich folgende Bemerkung zur Unter-
scheidung von Fremder, Gast und Besucher: »Der >Fremde« ist ge-
kennzeichnet durch sein Fremdsein, der »>Gast¢ durch Willkom-
mensein, der yBesucher« durch ein kurzes Verweilen« (1996: 13). Als
Zielgruppe solcher Aussagen nennt der Autor »Praktiker« (ebd.), die
in »einer fremden Kultur zurecht kommen wollen« (ebd.). Dazu zéhlt
er unter anderem die »Touristen einerseits« und die »Fliichtlinge und
Asylanten« (ebd.: 12) andererseits. Von welcher Bedeutung die Unter-
scheidung von »Fliichtling« und »Asylant« ist, wird nicht weiter er-
lautert. SchlieBlich darf der Hinweis auf die Unterscheidung von
»Fremden« und »Allzufremden« nicht fehlen: »Niederldnder, Dénen,
Schweizer sind den Deutschen vertrauter als Inder, Burmesen oder
Japaner. Die einen stehen uns néher, die anderen erscheinen uns weit
entfernt« (ebd.: 33).

An einem letzten Beispiel soll die Konstruktion des kulturellen
Fremden noch einmal intensiver aufgezeigt werden, da zum einen mit
tiirkischen Jugendlichen die prototypischen Fremden im deutschspra-
chigen Bereich thematisiert werden und weil zum anderen die Ver-
kniipfung des Topos »kulturelle Fremdheit« mit »Krise« bzw. »Prob-
lem« deutlich wird — letzteres explizit in der Form eines kulturell be-
griindeten Gewaltproblems. Es handelt sich um die von Heitmey-
er/Miiller/Schroder vorgelegte Studie »Verlockender Fundamentalis-
mus« aus dem Jahre 1997, in der die »islamisch-fundamentalistischen
Orientierungen bei tiirkischen Jugendlichen in Deutschland« (1997: 6)
untersucht wurden. Ca. 1200 Jugendliche mit tiirkischem Pass zwi-
schen 15 und 21 Jahren an 63 allgemein- und berufsbildenden Schulen
in Nordrhein-Westfalen wurden im Zeitraum September bis Novem-
ber 1995 mit Hilfe von standardisierten Fragebdgen befragt. Lediglich
an zwei ausgewdhlten Stellen soll aufgezeigt werden, in welcher Art
auf kulturalistische Argumente rekurriert wird, um die »Eigenart« tiir-
kischer Jugendlicher zu begriinden. Zum Stichwort »Gewalttatigkei-
ten« findet sich einleitend folgende Bemerkung:

»Vor dem Hintergrund der seit geraumer Zeit z.T. sehr intensiven Diskussi-
on um die Frage der Zunahme von Gewalt unter Jugendlichen stellt sich die

189

hittps://dol.org/1014361/6783839401194-004 - am 14.02.2026, 06:10:17.



https://doi.org/10.14361/9783839401194-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE DIFFERENZ IN (POST-)MODERNE UND PADAGOGIK

Frage natiirlich auch in bezug auf die hier untersuchte Teilgruppe von Ju-
gendlichen tiirkischer Herkunft« (ebd.: 112).

Nun erkldren die Forscher, dass sie besonders die »Zusammenhinge
zwischen einer alltdglichen Gewaltausiibung einerseits und gewalt-
formig unterfiitterten islamisch-fundamentalistischen Orientierungs-
mustern andererseits« (ebd.) interessierten und fithren weiter aus:

»Der Blick auf die Daten macht deutlich, daB [...] der GroBteil aller tiirki-
schen Jugendlichen solche Handlungen (Gewaltausiibung, T.H.) im letzten
Jahr nicht vollzogen hat. Gleichzeitig ist ersichtlich, daB jeweils ein nicht
unerheblicher Anteil der Jugendlichen von Gewalthandlungen in den letzten
zwOlf Monaten berichtet« (ebd.).

Es wird unterstrichen, dass »iiberproportional jiingere, mannliche und
Jugendliche mit niedrigem Aspirationsniveau von solchen Aktivititen
berichten« (ebd.). Abgesehen davon, dass man nicht mehr weil3, ob es
sich bei den »Aktivititen« um berichtete oder tatsdchliche handelt,
wird in keiner Weise klar, was »berichtete« Gewalthandlungen eigent-
lich sein sollen. Als Opfer oder als Tater? Als positiv-akzeptierend
oder negativ-verurteilend? Die Forscher kommen bei einem quantita-
tiven Vergleich hinsichtlich von Gewalt zwischen deutschen und tiir-
kischen Jugendlichen zu ihrem Ergebnis:

»Insbesondere bei Tétlichkeiten gegeniiber anderen [...] ist der Anteil bei
den tiirkischen Jugendlichen wesentlich hoher als bei den deutschen Alters-
gleichen. Hier ist zu vermuten, daf} v.a. bei den ménnlichen Jugendlichen
kulturbedingte Sozialisations- und Erziehungsbedingungen zu Buche schla-
gen, die nicht zuletzt mit traditionalen Geschlechtsrollenzuschreibungen
auch hinsichtlich der Duldung bzw. sogar Forderung der Ausiibung korper-
licher Gewalt verkniipft sind (»Verteidigung der Ehre«) [...] Geschlechts-
spezifische Uberlegenheitsattitiiden aus einer traditionellen Kultur [...] kol-
lidieren mit Desintegrationserfahrungen einer Gesellschaft, die ihre Status-
positionen zumeist iiber intellektuelle Leistungen verteilt« (ebd.: 113).

Zunichst einmal ist festzuhalten, dass die Forscher, dhnlich wie im
Falle der berichteten oder tatsdchlichen Gewaltanwendung, sich bei
der Frage der »Zunahme von Gewalt« nicht auf eine »tatsidchliche,
sondern auf die »Diskussion um die Zunahme von Gewalt« beziehen.
Da diese aber ihr Anlass und Ausgangspunkt ist, kann angenommen
werden, dass auch sie von einer allgemeinen Zunahme der Jugendge-
walt ausgehen. Dies ist, wie Statistiken zeigen, ungerechtfertigt. So ist
beispielsweise bei einer Stichprobenuntersuchung in den Jahren 1990,
1993 und 1996 in Hannover festgestellt worden, dass nicht nur die
Bereitschaft zur Gewalt, sondern auch »die Fille brutaler Korperver-

190

hittps://dol.org/1014361/6783839401194-004 - am 14.02.2026, 06:10:17.



https://doi.org/10.14361/9783839401194-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE DIFFERENZ IN (POST-)MODERNE UND PADAGOGIK

letzung ebenso abgenommen haben wie schwerer Raub« (FR
6.7.1998).

Es wurde weiter oben erwihnt, dass »Fremdheit« auch iiber die
Zeitachse eines Fortschrittsmodells konstruiert werden kann, nach
dem Moderne und Vormoderne klar unterschieden und diskursiv
durch dichotome Setzungen realisiert werden. In der Studie »Verlo-
ckender Fundamentalismus« ist es die »traditionelle Kultur«, die der
bundesrepublikanischen Leistungsgesellschaft (»Statuspositionen zu-
meist tiber intellektuelle Leistungen«) als Modellfall fiir eine moderne
Gesellschaft gegeniibergestellt wird. Der Begriff »Ehre« fungiert hier
als ein Indikator fiir Vormoderne®. Die »Gewalt der Ehre« sei, so die
Autoren, auf die »kulturbedingte Sozialisation« zuriickzufiithren. Lud-
gera Vogt hat in mehreren Verdffentlichungen aufgezeigt, dass die
»Ehrsemantik« in ihrer »schillernden Facettierung« eher als eine
»Chiffre fiir Universalien des gesellschaftlichen Lebens« zu denken
ist, und jeweils zu herrschenden Sozialformen zu bestimmen ist (1994:
9). Er macht auf das vermeintliche Verschwinden von Ehre in »mo-
dernen« Gesellschaften aufmerksam: »Auf den ersten Blick scheint
das Thema der Ehre in modernen Gesellschaften eher antiquiert und
randstindig. Gleichwohl sind auch heute noch zahlreiche Alltagsbe-
reiche von Ehre und Ehrbegriffen durchwoben« (ebd.). So nimmt es
auch nicht Wunder, dass Vogt fiir die moderne Gesellschaft alleine
sechs verschiedene Ehrbegriffe unterscheidet (1994: 11-13, 1997: 65
ff.). Die tiirkischen Jugendlichen sind in der Studie »Verlockender
Fundamentalismus« nicht nur symbolisch durch den Begriff »Ehre«
als kulturell fremd in der Vormoderne positioniert, sondern auch klas-
senspezifisch werden sie als »Jugendliche mit niedrigem Aspirations-
niveau« den sogenannten »bildungsfernen unteren Klassen« zugeord-
net. Dies ist nicht neu, denn Gewalt wurde, solange es Jugendfor-
schung gibt, als Unterklassenphdnomen kategorisiert (Breyvogel
1998).

Die Gemeinsamkeit der aufgezeigten Diskursbeispiele besteht im
unhinterfragten Bezug zum Topos der kulturellen Differenz. Es wer-
den dabei ganz unterschiedliche thematische Verkniipfungen wie
»Spannungen« zwischen eigener und fremder Kultur, »heterologi-
sches Denken« aufgrund »fremder Kulturkreise« oder soziale Proble-
me in Form fremdkulturell motivierter Gewalt vorgenommen. So wird
das weit verzweigte diskursive Netz um die Kulturdifferenz deutlich
und es zeigt sich, in welch vielfacher Weise dieser Topos als Referenz

20 Die Differenz modern/vormodern stellt eine zentrale Unterscheidung in
deutschsprachigen Schulbiichern der 1980er Jahre dar, mit welcher die

kulturellen Fremden — vor allem Angehorige der tiirkischen Minderheit
— konstruiert werden (Héhne/Kunz/Radtke 2003).

191

hittps://dol.org/1014361/6783839401194-004 - am 14.02.2026, 06:10:17.



https://doi.org/10.14361/9783839401194-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE DIFFERENZ IN (POST-)MODERNE UND PADAGOGIK

bzw. Begriindung etwa fiir die Notwendigkeit paddagogischer oder po-
litischer Intervention dient — ein wichtiges Indiz fiir ein entsprechen-
des Dispositiv. Andere Differenzen und Kategorien sind vielfdltig an
die eigen/fremd-Unterscheidung kultureller Differenz anschlieSbar
wie etwa modern/vormodern, Ehre, (archaische) Gewalt, Dis-
tanz/Néahe, Nation, Volk usw. In diesem Sinne ldsst sich von einer
Kulturalisierung sozialer Probleme (wie etwa »Gewalt«) sprechen,
durch die andere Perspektiven ausgeblendet werden und ein Problem
in einer spezifischen Weise konstruiert wird. Im Anschluss an Carl
Schmitt lésst sich dariiber hinausgehend noch formulieren, dass Kultu-
ralisierung ein Krisenphdnomen in einer Gesellschaft darstellt, die da-
durch soziale, 6konomische und politische Probleme zu bearbeiten
sucht, was also eine entsprechende Verschiebung beinhaltet.

Es wurde darauf hingewiesen, dass seit den 1970er Jahren, aber vor
allem in 1980er Jahren diszipliniibergreifend eine Hinwendung zu Ka-
tegorien wie Kultur, Ethnizitit, kulturelle Identitdt usw. beobachtbar
ist. So hat sich auch innerhalb der Erziehungswissenschaft ein signifi-
kanter Wechsel der Beschreibungsweise vollzogen, der eng verkniipft
ist mit der Genealogie interkulturellen Lernens — quasi als padagogi-
sche Antwort auf die multikulturelle Gesellschaft, worauf im nachsten
Kapitel ausfiihrlich eingegangen wird. Dennoch lésst sich an dieser
Stelle festhalten, dass Wissenschaften auch in Zeiten einer wesentlich
O0konomisch orientierten Globalisierung in der Gefahr des »nationalen
Blicks« stehen. Dies ist auf Diskurstraditionen zuriickzufiihren, die
sich trotz des Bekenntnisses zur Interdisziplinaritit sozusagen unter-
halb der eigenen Wahrnehmungsschwelle durchhalten. Ein Indiz dafiir
scheint mir der zentrale und zumeist nicht weiter reflektierte Bezug zu
nationalkulturellen Gréfen und Unterscheidungen zu sein. Hierin of-
fenbart sich eine Normalitdt dieser Referenz, die im wissenschaftli-
chen Bereich schlieBlich als Kategorie geadelt wird. Somit tragt Wis-
senschaft, insofern sie sich auf Nationalkulturen bezieht, nachhaltig zu
einer weiteren Normalisierung und Reifizierung dieser Kategorie bei.
Dies ist auch deshalb problematisch, weil Wissenschaften eine ent-
scheidende Deutungs- und Definitionsmacht besitzen und ihre Wissen
in vulgarisierter Form wieder in den allgemeinen Diskurskreislauf
eingespeist wird. Da die Pddagogik in Form des interkulturellen Ler-
nens an der Konstruktion des beschriebenen Kulturdispositivs beteiligt
ist, soll im folgenden Kapitel ein genauerer Blick auf das pddagogi-
sche Wissen liber Interkulturalitit und die damit verbundene Proble-
matik geworfen werden.

192

hittps://dol.org/1014361/6783839401194-004 - am 14.02.2026, 06:10:17.



https://doi.org/10.14361/9783839401194-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE DIFFERENZ IN (POST-)MODERNE UND PADAGOGIK

3.2 Piadagogisches Wissen iiber Kulturdifferenz und
Fremdheit

3.2.1 Vom Gastarbeiter zum Fremden

Die Interkulturelle Padagogik® bzw. das Interkulturelle Lernen bilden
innerhalb der Pddagogik die Bereiche, in denen seit den 1980er Jahren
ein spezifisches (Handlungs-)Wissen in Bezug auf »die fremde Kul-
tur« akkumuliert wurde. Seit dieser Zeit und im Rahmen der Diskus-
sion um die multikulturelle Gesellschaft ist eine Thematisierung sozia-
ler, dkonomischer und politischer Phdnomene bzw. Krisen unter kul-
turellen Vorzeichen sowie gleichzeitig eine Betonung kultureller Dif-
ferenz zu beobachten (vgl. Kap. 3.1.6, Balibar/Wallerstein 1990, Ka-
schuba 1995, Zerger 1997). So bildet kulturelle Differenz nicht nur
das zentrale Element des Kulturdispositivs im allgemeinen (vgl. Kap.
3.1.1), sondern stellt sich im Rahmen der Interkulturellen Pddagogik
als ein spezielles Wissen dar, das praxisorientiert und auf Prozesse
von Erziehung und Bildung zugeschnitten ist.

Als Folge der Arbeitsmigration wurden die Kinder der Migranten in
den 1970er Jahren zum Ziel padagogisch motivierter Assimilations-
bzw. Integrationsbemiihungen und in diesem Kontext als eigene Prob-
lemgruppe definiert. Dies vollzog sich parallel zur Entdeckung von
Migranten als Problem durch Politik und Medien (vgl. Butterwege
1996, Jung/Wengeler/Boke 1997, Hohne/Kunz/Radtke 2003). Waren
es in den 1960er und Anfang der 1970er Jahre vor allem noch 6kono-
mische Gesichtspunkte, unter denen Gastarbeiter in den 6ffentlichen
Medien wie auch als voriibergehendes Phidnomen (»Leitbild der
Riickkehr«, Blauhusch 1992) wahrgenommen wurden, so wechselte
dies ab Mitte der 1970er Jahre zum Leitbild vom »ethnisch Fremden«
(Radtke 1996¢), dem erhebliche und meist uniiberwindbare, kulturbe-
dingte Anpassungsschwierigkeiten zugeschrieben wurden. Bei der
Problembeschreibung spielen Kulturdistanzen eine zentrale Rolle. So
unterscheidet etwa Galanis bei den verschiedenen Nationalkulturen
zwischen der italienischen als der »kulturverwandtesten« und der tiir-
kischen als der »kulturfernsten« Nation (1989: 92), ohne diese (natio-
nal)kulturelle Unterscheidung oder die Kulturdistanz weiter theore-
tisch zu begriinden.

21 Um den Programmcharakter der Interkulturalitit des Lernens hervorzu-
heben, wird im Folgenden von »/nterkulturellem Lernen« oder »Inter-
kultureller Pddagogik« gesprochen, also die Majuskel verwendet. Der
Programmbegriff schliet nicht aus, dass unter dem Label Interkulturelle
Pédagogik unterschiedliche Ansétze zu finden sind, doch wird hierdurch
auch die handlungsanleitende und praxisorientierte Funktion padagogi-
schen Wissens unterstrichen.

193

hittps://dol.org/1014361/6783839401194-004 - am 14.02.2026, 06:10:17.



https://doi.org/10.14361/9783839401194-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE DIFFERENZ IN (POST-)MODERNE UND PADAGOGIK

Etwa seit 1980 gibt es — als programmatische Reaktion auf Erschei-
nungen von Auslidnderfeindlichkeit — eine stirker werdende, gesell-
schaftliche Auseinandersetzung und Diskussion um Begriffe wie
»multikulturelle Gesellschaft« und »Multikultur« (vgl. Miksch 1991,
Leggewie 1990, Frank 1995), die im Bildungssystem in dem Pro-
gramm der Interkulturellen Pddagogik ihren Widerhall fand (Hambur-
ger 1994, Borrelli 1986). Wierlacher (1993) datiert bereits filir die
siebziger Jahre allgemein eine »Konjunktur der kulturwissenschaftli-
chen Fremdheitsforschung« im akademischen Bereich, und weist
gleichzeitig darauf hin, wie wichtig die »Erforschung derartiger
Fremdheitskonstruktionen« sei, die einer »kulturwissenschaftlichen
Fremdheitsforschung eine Palette von Aufgaben systematischer Herr-
schafts- und Verhaltenskritik« (Wierlacher 1993: 15) erdffne. So zeigt
sich eine Verschiebung von der Problematik der Arbeitsmigration als
einem von der sozialokonomischen Situation abhidngigen und dadurch
wesentlich bestimmten Proze der Inklusion/Exklusion in gesell-
schaftliche Teilsysteme hin zu Integrationsproblemen, die {iber Kultur
und kulturelle Differenz behandelt werden.

Scheron/Scheron (1985) weisen im Rahmen einer Schulbuchunter-
suchung darauf hin, dass das Thema Kultur zu Anfang der 1980er Jah-
re kaum eine Rolle in Schulbiichern gespielt habe. Mit Blick auf die
Pionierstudie von Schrader/Nikles/Griese (1979) bemerken die Auto-
ren:

»Doch die Fahne der Kompensatorik weht iiber allem. Nicht genug, daf3
bedingt durch kleinkarierte Fécheregoismen und eine sich sachlich geben-
den >Facherimperialismus«< Sprachprobleme mit Konstruktionen aller mog-
licher segregierender Maflnahmen an erster Stelle standen, so werden die
neuentdeckten >Identitdtsprobleme« der zweiten Generation oft nur in der
Reduktion auf die vielzitierte »Kulturkonfliktthese< als Erkldarungsmuster
diskutiert« (Scheron/Scheron 1985: 45).

Die Untersuchung macht deutlich, dass Gastarbeiter je nach Ausrich-
tung des Faches kaum und wenn, dann als Triger sozialer Probleme
dargestellt wurden. Dies ist den Titeln zu entnehmen, welche die je-
weilige Lerneinheit kontextualisiert: »Gastarbeiterkinder bei uns?«,
»Gastarbeiter und ihre Probleme«, »Das Problem der Gastarbeiterent-
lastung oder Belastung fiir den Arbeitsmarkt« (ebd.: 73-76). Eine
Kontinuitdt zu spiteren interkulturell-inspirierten Darstellungsformen
lasst sich in zweifacher Hinsicht festhalten: a) Die Migrantengruppen
werden, ob als »Gastarbeiter«, als » Ausldnder« oder als »Migranten«
als soziales Problem thematisiert. Entweder verursachen sie Probleme
aufgrund ihrer Anwesenheit Zier in Deutschland oder es entstehen ih-
nen Probleme wie Sprach- und Kommunikationsschwierigkeiten;
b) Die nationale wir/sie- bzw. eigen/fremd-Differenz wird seit den
1970er Jahren in unterschiedlichen Bereichen und Medien reprodu-

194

hittps://dol.org/1014361/6783839401194-004 - am 14.02.2026, 06:10:17.



https://doi.org/10.14361/9783839401194-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE DIFFERENZ IN (POST-)MODERNE UND PADAGOGIK

ziert (»unsere Stadt«, »bei uns«, »unsere Nachbarn aus dem Siiden,
ebd.). Interessant ist, dass die Autorinnen sich selbst fiir eine »inter-
kulturelle Erziehung« (ebd.: 96) aussprechen, nach der Migranten als
Querschnittsaufgabe in den Unterricht und mithin ins Schulbuchwis-
sen eingefiihrt werden sollen, um sie aus der »Nische der Exotik«
(ebd.) zu befreien. Seit Mitte der 1980er Jahre werden Migranten nicht
mehr nur unter dem Vorzeichen der Arbeitsmigration thematisiert,
sondern als Représentanten einer bestimmten Kultur »problematisiert«
— oder als Bereicherung gefeiert. Auf die sich daraus ergebende Prob-
lematik soll im folgenden eingegangen werden.

3.2.2 »Kultur« als Zuschreibung

»Kultur« taucht in den Beschreibungen zumeist in der Funktion auf;
Identitdtsbegriffe verschiedener Ordnungen zu substituieren wie etwa
Nation, Region oder Heimat. Kultur stellt damit das Diskursfeld der
Artikulation entsprechender Differenzen dar, welche etwa die andere
Kultur in Absetzung zur deutschen kennzeichnen (Hall 1989: 913 ff.,
Balibar 1990: 28 f.). Der Begriff der Kultur ist bei dieser Verwendung
im Kern national konnotiert, was, wie Tenbruck feststellt, historisch
auf das nationalstaatliche Selbstverstindnis des 19. Jahrhunderts in
Europa zuriickgeht (vgl. Tenbruck 1981). Auf allen denkbaren Ebenen
(Religion, Alltagspraktiken, Sprache, Aussehen, Wohnverhéltnisse
usw.) werden nationale Differenzen artikuliert, die eine synekdoch-
reprasentative” Funktion haben. Auf diese Weise wird das Individuum
zum typischen Repréisentanten einer bestimmten (national konnotier-
ten) Kultur. »Kultur< erlebt als Konzept eine analoge begriffliche Kar-
riere, wie dies von Matthes fiir die Unterscheidungen »traditional und
modern« hinsichtlich des Begriffs »Gesellschaft« konstatiert wird:

»Sie wird nun in eine abstrahierte theoretische Leitdifferenz verwandelt, an
der der Entwicklungsstand von Gesellschaften als Gebilden und von »>ge-
sellschaftlichen Teilgebilden< bestimmbar und ein allgemeines Stufenlei-

22 Die Synekdoche gehort in der Rhetorik wie etwa auch die Metapher zu
den Substitutionsfiguren bzw. den sogenannten Tropen, wobei ein ei-
gentlicher Ausdruck durch einen uneigentlichen ersetzt wird. Die Spezi-
fik der Synekdoche liegt darin, dass sie einen Teil als reprisentativ fiir
ein Ganzes oder auch ein Ganzes als reprisentativ fiir einen Teil be-
schreibt. Ein Beispiel: Deutschland verlor bei der letzten Weltmeister-
schaft 4:2 gegen England — hier werden die jeweiligen Mannschaften
durch die Landesbezeichnungen ersetzt (Ganzes-Teil-Beziehung). Ge-
naueres dazu in Ottmers 1996: 175-177, Plett 1991: 71-72.

195

hittps://dol.org/1014361/6783839401194-004 - am 14.02.2026, 06:10:17.



https://doi.org/10.14361/9783839401194-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE DIFFERENZ IN (POST-)MODERNE UND PADAGOGIK

termodell gesellschaftlicher Entwicklung als Abfolge von Gebilden projek-
tiv gewinnbar wird« (Matthes 1992: 88).

Exemplarisch sei auf die Untersuchung »Die zweite Generation« von
Schrader/Nikles/Griese (1979) hingewiesen, die in der westdeutschen
Migrationsforschung eine Schliisselstellung einnimmt, denn es han-
delte sich um den ersten theoretisch ernsthaften Versuch, Sozialisati-
onsprozesse unter Migrationsbedingungen zu analysieren. Dabei wur-
de die These einer »kulturellen Basispersonlichkeit« vertreten, nach
der die national-kulturellen Prigungen einem Individuum unverénder-
bar gleichsam als Brandzeichen aufgedriickt sind:

»Die einmal {ibernommene kulturelle Rolle kann der einzelne nicht mehr
abwerfen: Er ist Deutscher, Franzose, Tiirke, oder Italiener. »Culture grown
into soma¢, d.h. Sprache, Gestik, Denkweisen, Werthaltungen, Gefiihle,
Reaktionen und Verhaltensmuster etc. sind intrakulturell und zumeist sub-
kulturell determiniert« (Schrader/Nikles/Griese 1979: 58).

Eine solche Einschitzung der >kulturellen Existenz< des einzelnen un-
terscheidet sich funktional nicht wesentlich vom rigiden Determinis-
mus rassisch-genetischer Festlegungen, wonach aufgrund der Gene,
wie nun der »Kultur« nach einer »zweiten soziokulturellen Geburt«
(Claessens), die nationale Volkszugehorigkeit als natur- und schick-
salhaft in den historisch-sozialen Erfahrungshorizont eines Kollektiv-
Konstrukts (Nation, Region, Heimat, Volk) diskursiv eingebaut, ja zu
dessen Voraussetzung werden. Aus dem »stahlharten Gehduse der
Zugehorigkeit« (Nassehi 1997) gibt es kein Entrinnen mehr.

Bereits 1986 hatten Treuheit/Otten eine grundsitzliche Kritik an der
deutschen Akkulturationforschung geleistet. Unter Akkulturation
wird, im Unterschied zu Enkulturation, die individuelle oder kollekti-
ve Ubernahme von Elementen einer Gruppe durch eine andere oder
eines Individuums einer anderen Gruppe verstanden (vgl. Kriiger-
Potratz 1994: 21). Zum einen prangerten sie die »Theorielosigkeit [...]
praktischer Modelle« (Treuheit/Otten 1986: 26) als auch die »blof3
deskriptiv und soziographisch« (ebd.: 27) verfahrenden migrati-
onstheoretischen Untersuchungen an und zum anderen wurde von ih-
nen, sich auf eine Kritik von Heckmann und Esser beziechend, »das
Fehlen gesellschaftlicher Beziige bzw. die Reduktion von Vorurteil
auf bloB individuelle Mechanismen vor allem pathologische Prozesse«
(ebd.: 28) hervorgehoben. Zentral wurde auch die »begriffliche Viel-
falt« (ebd.: 31) und das »Begriffswirrwarr« (ebd.: 36) um ungeklérte
Begriffe wie »Akkulturation«, »Enkulturation« und »Kultur« (ebd.:
31-38) zum Zielpunkt ihrer Kritik.

Dabei stellten sie beziiglich des Kulturbegriffs dessen »abstrakte
Bestimmung« in der deutschen Diskussion heraus und betonten, dass

196

hittps://dol.org/1014361/6783839401194-004 - am 14.02.2026, 06:10:17.



https://doi.org/10.14361/9783839401194-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE DIFFERENZ IN (POST-)MODERNE UND PADAGOGIK

es »nicht »die« Kultur eines Landes gébe« (ebd.: 36). Mit Blick auf die
spezifische Situation von Einwanderern wurde dies folgendermalen
konkretisiert:

»Wie Einwanderer nie mit >der< Gesellschaft, sind sie auch nicht mit »der<
Kultur konfrontiert, sondern den konkreten, duBlerst vielfédltigen und durch-
aus widerspriichlichen Attributen von Gesellschaft und Kultur: Nachbar-
schaft, Kirchengemeinde, Amter und Behérden [...] Konsum-, Arbeits- und
Wohnverhiltnisse; Sprache, Gebriuche, Uberzeugungen und Weltanschau-
ungen, Handlungsweisen etc.; smtliche Erscheinungen sozialer Alltiglich-
keit, die sich in Wort, Schrift, Bild und Gesten, Eindriicken und Wahrneh-
mungen darstellen als AuBerungen von Menschen, von >Interaktionspart-
nern<. Kultur ist dann das >Insgesamt sozialer Beziehungen des Verhal-
tens«« (ebd.: 37).

Der Effekt eines derartigen Verstandnisses von Kultur, das die Kom-
plexitit des Phdnomens hervorhebt, liegt darin, dass die nationalen
Differenzen eine untergeordnete Rolle spielen und gemeinsame
Merkmale sichtbar werden. Daran wird die Spezifik der Selektion ei-
nes Diskurses deutlich, in dem wesentlich nach Nationalkulturen un-
terschieden wird.

Um die Funktion des Kulturbegriffs in unterschiedlichen Feldern
herauszuarbeiten, ist er zunédchst als »diskursiver Tatbestand« zu be-
handeln (Matthes 1992: 4). Dadurch wird deutlich, dass Kultur eine
spezifische Beobachtungsweise darstellt, mit der Selektionen vorge-
nommen werden. Dieser Vorgang der Wissensselektion, bei dem sich
eine Beobachtungsweise gegeniiber anderen durchsetzt hat nichts mit
Wahrheit oder Objektivitdt zu tun, sondern mit den Modalitdten und
den Bedingungen der Wissensproduktion, nach denen die gesellschaft-
liche Wirklichkeit konstruiert und etwas als wahr oder objektiv akzep-
tiert wird (vgl. Berger/Luckmann 1994). AnschlieBend an die von Alf-
red Schiitz, Berger/Luckmann vertretene Theorie der Relevanz kann
davon ausgegangen werden, dass in puncto Wissen »nicht Wahrheit,
sondern Wahrscheinlichkeit« (Schiitz 1971: 46) erwartet werden kann.
Jede Form von Wissen ist daher vielfach kontextualisiert, da es nur
innerhalb spezifischer Situationen, Institutionen, Interaktionsformen,
Machtbeziehungen usw. auftritt (vgl. Bonf3/Hohlfeld/Kollek 1993)
und dort seine Relevanz erhilt. »Relevanz« sei, so formuliert Marko-
witz systemtheoretisch, »das Erleben von Differenz, die durch Negati-
on von Negation, durch ein Etwas und seinen mdglichen Widerspruch
erzeugt wird« (1982: 93). »Kultur« und »Interkulturalitdt« kénnen da-
her relevanztheoretisch als die Spezifik der eigen/fremd-Differenz
begriffen werden, die in den jeweiligen Diskursen und Wissensformen
als spezifische Selektionsleistung von Seiten des Beobachters vorliegt.
Was die eine Seite einschlieit, wird eo ipso nach der anderen Seite
ausgeschlossen, die »eigene Kultur« ist nicht die »fremde Kultur« und

197

hittps://dol.org/1014361/6783839401194-004 - am 14.02.2026, 06:10:17.


https://doi.org/10.14361/9783839401194-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE DIFFERENZ IN (POST-)MODERNE UND PADAGOGIK

umgekehrt. An dichotom-komplementiren AusschlieBungen dieser
Art schlieBt ein wesentlicher Teil des Diskurses um Interkulturalitét
an.

Am Beispiel der Verdnderungen bei der Thematisierung des »ls-
lam« in Lehrplinen kann demonstriert werden, in welcher Weise und
auf welchem Wege der Bedeutungswandel von Kultur hervortritt.
Lehrplankommissionen reagieren gleichsam seismographisch auf poli-
tisch-soziale Verdnderungen. In den Lehrpldnen fiir bayerische Real-
schulen fiir die 8. Jahrgangsstufe fiir das Fach Religion im Jahr 1983
sollten etwa noch die »inneren Beziige des Christentums zum Islam«
aufgezeigt werden, wihrend in der Revision von 1986 vor allem die
Unterschiede zwischen beiden Weltreligionen, d.h. »die religiése Ei-
genart des Islam« (Schultze 1986: 43) betont wurden. Schultze bewer-
tet diesen Perspektivenwechsel unter inhaltsanalytischen Gesichts-
punkten positiv, da die Lehrpldne nun »auf das kulturelle Erbe musli-
mischer Arbeitnehmer und ihrer Familien in unserem Lande« (ebd.)
eingingen. Ein Blick auf die parallel laufenden 6ffentlichen Diskurse
zeigt hingegen, dass die Lehrplaner bei ihrer Betonung der »religidsen
Eigenart« einem kulturalistischen Grundmuster folgen, das in Wissen-
schaft und offentlichen Medien als ein Phédnomen der kulturellen
Selbstabschottung sowie der mangelnden »Integrationsfahigkeit und -
willigkeit« der Migranten dargestellt wurde (Butterwege 1995: 55).
Hier rdsoniert der 6ffentliche Diskurs in Lehrpldnen nur, ohne dass die
Konstruktion der Wirklichkeit den Schiilern transparent gemacht oder
in ihren Wirkungen aufgeklart wiirde.

Ein Blick auf die Entwicklung der wissenschaftlichen Diskussion
um Begriffe wie »kulturelle Identitdt« und »Ethnizitit« zeigt, dass die
Umstellung des Migrantendiskurses im wissenschaftlichen wie im 6f-
fentlichen Bereich von den »Gastarbeitern« hin zur »Multikulturali-
tdt« von Migranten und Minderheiten Anlass zur Kritik bot (Ditt-
rich/Radtke 1990, Gaitanides 1996, Heitmeyer/Dollase 1996). So ha-
ben Kaschuba (1995) und Bade (1996) auf die Tendenz zur Kulturali-
sierung sozialer Konflikte bzw. Probleme hingewiesen:

»Immer deutlicher wurde auch in Deutschland seit den spéten 80er und den
frithen 90er Jahren die Tendenz zur >Ethnisierung¢ des Sozialen in der U-
berformung der Multikulturalismus-Debatte einerseits durch die Diskussion
um >Ethnizitdtc und andererseits durch die allgemeine und international
ausgreifende »Kulturalisierung« von Konflikten [...]J« (Bade 1996: 22).

Wenn von Kultur als »diskursivem Tatbestand« (Matthes 1992: 4,
Wong 1992: 405) ausgegangen wird, so wird gleichzeitig jeder Form
essentialistischer Definition und Beschreibung von Kultur als eine
machtvolle Konstruktion fremder Minderheiten durch hegemoniales
Wissen der Mehrheitsgesellschaft widersprochen. Die Kritik richtet

198

hittps://dol.org/1014361/6783839401194-004 - am 14.02.2026, 06:10:17.



https://doi.org/10.14361/9783839401194-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE DIFFERENZ IN (POST-)MODERNE UND PADAGOGIK

sich gegen die typologische Zuschreibung spezifischer Differenzen
auf Individuen und Gruppen, welche die eigene Kultur von der ande-
ren absetzt und so die Anderen erst zu Fremden macht.

Ein Indiz dafiir, dass sich Kultur als ein wesentlicher Ansatz in un-
terschiedlichen wissenschaftlichen Bereichen, Richtungen und Theo-
ricansdtzen im Verlauf der 1980er Jahre durchsetzte, zeigen folgende
Beispiele. Vergleicht man beispielsweise die Vortrage des 21. Sozio-
logentages von 1982 und des 25. Soziologentages von 1990, so lassen
sich einige signifikante Verschiebungen feststellen. Beim 21. Soziolo-
gentag ging es um die »Krise der Arbeitsgesellschaft?« und diskutiert
wurden Fragen der gesellschaftlichen Organisation von Arbeit, des
gesellschaftlichen Strukturwandels durch verdnderte Arbeitverhdltnis-
se usw. »Kultur« tauchte lediglich als »politische Kultur« auf, die aber
an Begriffe wie »Klasse«, »Produktionsverhéltnisse« usw. zurilickge-
bunden wurde. Acht Jahre spéter lautete das Motto »Die Modernisie-
rung moderner Gesellschaften« und es riickten Themen wie »Postmo-
dernismus und Kulturtheorie«, »Westeuropdische Integration oder
Desintegration«, »Modernisierung, Gegenmodernisierung und ihre
Triger bzw. Trigerinnen« oder »Wandel der Lebensfithrung und der
Lebensformen« in den Vordergrund.

Fiir den Diskurs des Multikulturalismus hat Radtke vier Theorie-
strénge als Voraussetzung fiir die kulturalistische Wende in den Sozi-
alwissenschaften nachgezeichnet: »Das Konzept der Lebenslagen [...]
das Konzept des Regionalismus [...] die Alltagswende in den Sozial-
wissenschaften [...] und die Wiederbelebung der Gemeinschaftskon-
strukte« (1992: 84-87). Besonders hervorzuheben in diesem Ensemble
sind modernisierungstheoretische Ansitze und, damit verbunden, das
Individualisierungstheorem, das in spezifischer Weise den Multikultu-
ralismusdiskurs insofern mitbedingt, als die gegenwértige Moderne
mit Individualismus und die »Vormoderne« mit »Kollektivismus« as-
soziiert wird. Marianne Kriiger-Potratz hat Teile der (sozial-)pé-
dagogischen Literatur der 1970er/1980er Jahre, fiir welche die Befiir-
wortung kultureller Differenzen mit einer Kritik an den Defizitannah-
men der Ausldnderpddagogik verbunden war, und die selbst als Inter-
kulturelle Padagogik auftraten, den fiir diese Ansitze strukturbilden-
den Kulturalismus folgendermaf3en auf den Begriff gebracht:

»Die dabei zur Kennzeichnung der jeweiligen Kultur herangezogenen
»Merkmale« kann man in der Regel nur als Stereotypen charakterisieren:
Tiirkische Herkunft : Herkunft aus agrarischen ldndlichen Gebieten + Islam
+ Grofifamilie = patriarchalische Struktur = Unterdriickung der Frau = Au-
toritdtshorigkeit = ...« (1994: 49).

Sie stellt fest, dass es sich bei dieser Art der Argumentation um eine
»Wiederholung der Diskussion aus den 1960er Jahren iiber die Be-

199

hittps://dol.org/1014361/6783839401194-004 - am 14.02.2026, 06:10:17.



https://doi.org/10.14361/9783839401194-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE DIFFERENZ IN (POST-)MODERNE UND PADAGOGIK

nachteiligung von Arbeiterkindern« (ebd.) handele. Es wird auch dar-
auf hingewiesen, dass sich seit Beginn der 1980er Jahre in verschie-
denen Disziplinen (Philosophie, Germanistik usw.) eine jeweilige in-
terkulturelle Spezialisierung entwickelt habe, die in verschiedenen
Zeitschriftengriindungen und auch in der Schaffung von Lehrstiihlen
eine Institutionalisierung erfahren habe (ebd.: 31). Hamburger macht
darauf aufmerksam, dass auf dem 8. Kongress der DGfE 1982 die
»Probleme mit den Auslinderkindern« durchgehend unter dem »Eti-
kett >Kultur«« (1994: 21) verhandelt wurden, und er fiigt hinzu: »Auch
hier ergdnzten sich hdufig Perspektivenverengung und Begriffsdiffusi-
tat« (ebd.).

Die Dynamik des Diskurses um Kulturdifferenz innerhalb der Wis-
senschaften entfaltete sich im Kontext des Multikulturalismusdiskur-
ses. Susanne Frank unterscheidet in ihrer Rekonstruktion des Multi-
kulturalismusdiskurses zwischen 1980 und 1995 mehrere Phasen, in
denen es jeweils zu signifikanten Verdnderungen auf Diskursebene
kam. Die wesentliche Diskursverschiebung sei charakterisiert durch
den semantischen Wechsel wie »Vom >Gastarbeiter< zum >Auslén-
der«« (Frank 1995: 16 ff.), »Die Konstruktion des Ausldnders als
Fremdem« (ebd.: 19 ff.), die »Entdeckung« der multikulturellen Ge-
sellschaft« mit dem Topos »Kulturelle Bereicherung versus kulturelle
Uberfremdung« (ebd.: 25 ff.). Zugleich wurde in der weit verzweigten
Debatte der Zusammenhang der »Konstruktion des Ausldnders als
Fremdem« (Bommes/Scherr nach Frank 1995: 20) und der Themati-
sierung der >Ausldnder< als »Ausldanderproblem« (ebd.: 19) deutlich
herausgestellt. Der Migrationssoziologe Hartmut Esser fiigte spezifi-
zierend hinzu, dass damit im Kern nicht ein »>Auslédnderproblem«,
sondern ein » Tiirkenproblem«« gemeint sei (ebd.). Kurzum: Es wurde
ein neues soziales Problem entdeckt, das wesentlich als Problem der
Kultur bzw. der Kulturdifferenz konstruiert wurde.

Innerhalb der Sozialwissenschaften wiesen Dittrich/Radtke (1990)
auf ein Wiedererstarken des Ethnizitétsbegriffs seit Mitte der 1970er
Jahren hin:

»Sein Re-Import (aus den USA, T.H.) konnte deshalb umstandslos gelin-
gen, weil die Beobachtung ethnischer Differenzierung als empirische Reali-
titen und nicht als kategoriale Konstruktionen prisentiert werden. Die
scheinbar empirische Evidenz der Phinomene macht die theoretischen
Konzepte, mit deren Hilfe sie auch im Alltag erst hergestellt werden, ver-
gessen. Wihrend biologische Gruppenmerkmale, wie Blutzusammenset-
zung und Hautfarbe als determinierende Faktoren aus der wissenschaftli-
chen Diskussion genommen wurden, kann der Kulturdeterminismus im
neuen Gewande fortwirken. An die Stelle des Rassenkonflikts [...] ist der
»Kulturkonflikt< getreten, der das Individuum gegen seinen Willen in un-
iiberwindbare Schwierigkeiten bringen kann« (1990: 30).

200

hittps://dol.org/1014361/6783839401194-004 - am 14.02.2026, 06:10:17.



https://doi.org/10.14361/9783839401194-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE DIFFERENZ IN (POST-)MODERNE UND PADAGOGIK

Bei der Frage nach dem Ursprung der Diskurse um Ethnizitét, Multi-
kulturalismus, kulturelle Identitdt und Differenz wiesen sie darauf hin,
dass im Unterschied zu den entsprechenden Diskursen in den traditio-
nellen Einwanderungsgesellschaften wie den USA, Kanada oder Aust-
ralien die Initiative zur Thematisierung von Kultur und kultureller I-
dentitét in der Bundesrepublik nicht »von unten¢, also von den Min-
derheiten selbst ausging, sondern von den »Professionellen« (Radtke
1992: 186), d.h. Pddagogen, Sozialwissenschaftlern usw. selbst ins
Spiel gebracht wurde. Diese Kulturalisierung von oben stellt gleich-
zeitig eine Pddagogisierungsstrategie dar, aufgrund deren politische
und soziale Integrationsprobleme durch padagogisches Wissen kultu-
ralisiert, moralisiert und individualisiert wurden. Wie sich dieser Zu-
sammenhang begriindet, soll im Weiteren genauer beleuchtet werden.

3.2.3 Kulturalisierung als Pidagogisierung

Péadagogische Programme, die unter den Vorzeichen von interkulturel-
ler Toleranz und Integration realisiert werden, setzen zumeist den zu
entdeckenden/verstehenden/integrierenden Fremden stets schon kate-
gorial voraus, wodurch Fremdheit zu einer substantiellen Eigenschaft
in Gestalt der Kulturdifferenz wird. Fremdheit wird nicht als diskursi-
ver Effekt, sondern als vorgingige Eigenschaft begriffen. Der Fokus
wird normalerweise auf die nationalen Fremden, d.h. Auslander ge-
richtet, deren Lebensweisen, Sitten, religiése Praktiken usw. zur nati-
onalkulturellen Trennlinie im Multikulturalismusdiskurs avancieren.
Dabei bleiben die sozialen und diskursiven Mechanismen der Fremd-
konstruktion auflen vor, und die »Nationalkulturen« werden als inter-
kulturelle VergleichsgroBen in den Stand wissenschaftlicher Katego-
rien gehoben (Auslanderforschung, Migrationsforschung, Interkultura-
litat). Das Nationale als priméire Referenzgrofe wird also durch den
Diskurs tiber Interkulturalitit stindig neu reproduziert und bekréftigt
wie etwa auch der nationale Kontext von Wissenschaft unreflektiert
bleibt. Dies gilt auch fiir die Interkulturelle Pddagogik, in der Kultur
genau in dem angedeuteten Sinne verwendet wird.

Eine Ausnahme stellen beispielsweise Auernheimer, der sich um
eine Kldrung und Problematisierung der Begriffe Ethnizitdt und kultu-
relle Identitét bemiiht (1995: 101-114), und Kriiger-Potratz (1994) dar.
Letztere macht eine diskursanalytische Perspektive stark, indem sie
nach der Verwendung von Begriffen im Diskurs und nach deren Funk-
tion fragt. So plidiert sie dafiir, nicht, wie andere, das Etikett » Aus-
landerpiddagogik« einfach als falsche Benennung eines Problems zu
streichen und dafiir ein neues (»Interkulturelle Paddagogik«) zu kreie-
ren, sondern zu fragen, »wieso sich diese Bezeichnung »spontan< und
zundchst auch unkritisiert hatte einstellen konnen« (1994: 48). Sie

201

hittps://dol.org/1014361/6783839401194-004 - am 14.02.2026, 06:10:17.



https://doi.org/10.14361/9783839401194-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE DIFFERENZ IN (POST-)MODERNE UND PADAGOGIK

hebt ausdriicklich den nationalistischen Kontext jeder Art von Bil-
dungspolitik hervor, was sich historisch an der Schulpolitik zeigen
lasst (vgl. Kriiger-Potratz/Jasper/Knabe 1998) und weist darauf hin, in
welchem Ausmall der Begriff »interkulturell (ebenso wie multikutu-
rell und bikulturell) inflationdr und unreflektiert gebraucht werden«
sowie auf die dominante Tendenz, »Kultur auf »nationale Kultur<«
(Kriiger-Potratz 1994: 54) zu reduzieren.

Ein Beispiel fiir den Umstand, dass die unterschiedlichsten Ansétze
in dem Diskursfeld »Kultur« nebeneinander existieren konnen, bietet
die Veroffentlichung von Gemende/Schroer/Sting (1999) zu »pidago-
gischen und sozialpddagogischen Zugéngen zur Interkulturalitit«. In
der Einleitung wird betont, dass in Kultur »keine feste Substanz, kein
gleichbleibendes »Wesen« eines Volkes oder einer Nation zu erken-
nen« (1999: 13) sei. Es sei »problematisch, wie in friiheren Konzepten
der >multikulturellen Gesellschaft« von einem Nebeneinander ver-
schiedener gleichbleibender nationaler Kulturen auszugehen, also z.B.
von der Kultur der Deutschen, der Tiirken, der Vietnamesen usw.«
(ebd.). Die gegenwirtige Padagogik sei aber, so wird bescheinigt, von
den »Verengungen und normativen Grundstrukturen einer kulturalisti-
schen Pddagogik« (ebd.: 18) entlastet und wiirde sich vor allem in cur-
ricularer Hinsicht der »interkulturellen Realitidt« zuwenden (ebd.).
Sandfuchs geht in dem Band, auf den die Herausgeber dabei Bezug
nehmen, aber explizit von einem nationalkulturellen Kulturkonzept
aus. So wird in der ersten Projektphase eines bilingualen Schulpro-
jekts gefordert: »Die deutsche und die italienische Kultur sollen
grundsdtzlich den gleichen Stellenwert haben« (ebd.: 164), womit
nicht nur die ungebrochene Einheit der jeweiligen Kultur wieder vor-
ausgesetzt wird, sondern Bilingualitidt auch mit Bikulturalitdt gleich-
gesetzt wird. Ausgegangen wird davon, dass »die eigene Kultur Basis
der Personlichkeitsentwicklung, Quelle seines Selbstbewusstseins und
seines Selbstverstandnisses« (ebd.: 161) sei. Dem Erwerb der »Mut-
tersprache« wird elementare Bedeutung als »eigenkulturelle Basis-
kompetenz« zugeschrieben, ohne die «erfolgreiche schulische Lern-
prozesse, ndmlich sinnentnehmendes Lesen und normgetreue
Verschriftlichung fachlicher Zusammenhinge nicht gegeben sind«
(ebd.: 162).

Das hier beschriebene Konzept geht also weiterhin von monolingu-
al geprigten »kulturellen Basispersonlichkeit« (Claessens) aus. Dieser
schon erwahnte und von Schrader/Nikles/Griese ([1976] 1979) vertre-
tene Ansatz wurde aufgrund seiner deterministischen und national-
ethnischen Ausrichtung scharf kritisiert (u.a. Apitzsch 1991: 166 ff.),
da misslungene bzw. mangelnde Enkulturation mit kognitiven Defizi-
ten gleichgesetzt wurde. Die Gleichsetzung von kognitiver und
sprachlicher Fahigkeit ist dabei hochst umstritten, da aus ihr seinerzeit
die Konsequenz gezogen wurde, »daf3 Bilingualismus, niedriger Intel-

202

hittps://dol.org/1014361/6783839401194-004 - am 14.02.2026, 06:10:17.



https://doi.org/10.14361/9783839401194-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE DIFFERENZ IN (POST-)MODERNE UND PADAGOGIK

ligenzquotient und Personlichkeitsstorungen miteinander korrelieren«
(Schrader/Nikles/Griese 1979: 122). Bei Sandfuchs werden weder die
verschiedenen Arten des Bilingualismus thematisiert (dazu Auernhei-
mer 1995: 207) noch auf die kontroverse Diskussion eingegangen, die
sich im Zusammenhang mit den Thesen von Cummins, auf den er sich
in einem lapidaren Hinweis stiitzt, entfaltet hat (Gogolin 1988, Auern-
heimer 1995: 207-210). So hat Gogolin zurecht die letztlich monolin-
guale Ausrichtung vieler bikultueller Ansétze kritisiert und setzt dage-
gen das Konzept einer »lebensweltlichen Zweisprachigkeit« (1988:
41). So konne auch davon ausgegangen werden, dass sich spezifische
Emigrantensprachen im Zuwanderungsland entwickelten und dass
Migrantenkinder schon sehr friih mit Zweisprachigkeit konfrontiert
seien, so dass eher die »besonderen Fahigkeiten Zweisprachiger« her-
vorzuheben seien als die doppelseitige Halbsprachigkeit (vgl. Auern-
heimer 1995: 216-217). Der Sprachsoziologe Coulmas widerspricht
der Annahme eines »kategorialen Unterschieds zwischen Mutterspra-
che und anderen Sprachformen« als auch der Vorstellung, »daB je-
mandes Muttersprache ein gegebenes Ding und als solches eine Fatali-
tét ist« (1996: 27). Er weist in diesem Zusammenhang sowohl auf die
(zumeist schulischen!) sozialen Disziplinarmalnahmen beispielsweise
gegeniiber Dialektsprechern hin als auch historisch auf die Idee einer
»natiirlichen Sprache«, in der sich das »sprachliche Weltbild« nach
Humboldts Uberzeugung widerspiegele, die der Tradition des 19.
Jahrhunderts angehore (ebd.: 26). Die von Sandfuchs an der literalen
Kompetenz festgemachte kognitive Kompetenz eines »sinnentneh-
menden Lesens und normgetreuer Verschriftlichung fachlicher Zu-
sammenhénge« hat iiber die gesamte Problematik der Zweisprachig-
keit hinaus eine stark normalisierende Funktion, was die Verbindlich-
keit nationalstaatlicher und schulischer Standards betrifft. Dennoch
wird auch in den hessischen Rahmenplinen fiir die Grundschule von
dem Zusammenhang von Muttersprache und kultureller Basisperson-
lichkeit ausgegangen®. Ein génzlich anderer Erfahrungsbegriff wird
aber unter dem allgemeinen Titel »Spracherfahrung« verwendet, wo
es wesentlich um die deutschen Kinder geht. »Kritik«, » Auseinander-
setzung« und »Offenheit« sind hier Schliisselkriterien (ebd.: 15), wéh-
rend es bei den ausldndischen Schiilern darum geht, dass sie die »un-
terschiedliche kulturelle und religiose Prigung« und somit »ihre Iden-
titdt bewahren« konnen (ebd.: 16). Hier wird im Diskurs kulturelle
Differenz und Fremdheit definitorisch-deklarativ festgeschrieben.

23 Genauer heiflt es dort, dass Sprache und soziokulturelle Faktoren we-
sentlich die Entwicklungsprozesse, d.h. die »Denk-, Werte- und Person-
lichkeitsentwicklung« des Kindes prigten (Hessisches Kultusministeri-
um 1995: 251), womit die Forderung des muttersprachlichen Unterrichts
begriindet wird.

203

hittps://dol.org/1014361/6783839401194-004 - am 14.02.2026, 06:10:17.



https://doi.org/10.14361/9783839401194-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE DIFFERENZ IN (POST-)MODERNE UND PADAGOGIK

Die Kategorien und Begriffe, in denen diese Festschreibung vollzo-
gen wird, sind das Ergebnis von vielschichtigen Konstruktionsleistun-
gen (vgl. Knorr-Cetina 1989)*, die nicht auBerhalb eines hegemonia-
len Diskurswissens als sozialhistorischem Kontext funktionieren
(BonfB/Hohlfeld/Kollek 1993). Auf diese Weise wird auch die schon
im Zusammenhang mit dem akkumulierten Wissen iiber den Fremden
erwahnte paradoxe Struktur verstérkt, die wesentlich die Dynamik des
Diskurses iiber den kulturellen Fremden steuert: Bei dem Versuch,
den (vorausgesetzten) Fremden zu beschreiben, wird er stets aufs neue
reproduziert, obwohl die Intention und die normativen Zielsetzungen
gerade in dessen partieller Auflésung aufgrund des Vertraut-Werdens
mit dem Fremden durch interkulturelles Verstehen, interkulturelle
Hermeneutik, interkulturelle Kommunikation bestehen®. Dieses Struk-
turproblem aller interkulturellen Ansétze wird durch einen positiven
Begriff von Integration bzw. Toleranz normativ iiberformt und damit
zugedeckt, wobei die mehr oder minder stark vorgetragene Grundfor-
derung lautet: Nur durch schrittweise Integration/Anpassung/Assimi-
lation bei Anerkennung des Fremden (Erhalten von Identitdt durch
Differenz) kann die (problematische) Fremdheit iiberwunden bzw.
ertraglich und pragmatisch-handhabbar gemacht werden. Ein Indiz
dafiir ist die Tatsache, dass Defizit- und, damit verbunden, Kompensa-
tionstheorien beispielsweise in interkulturellen Lernprozessen noch
eine entscheidende Rolle spielen, die sowohl auf der Seite der Frem-
den (Migrantenkinder) als auch auf der Seite der Einheimischen ein
Defizit an Wissen und kultureller Kompetenz voraussetzen.

Auch die in diesem Zusammenhang vorgebrachte Legitimation In-
terkulturellen Lernens, dass auch die Mehrheitskultur sich verdndern

24 Gerade in der >Fremdwissenschaft¢ iiberhaupt, ndmlich der Ethnologie,
hat die Einsicht in die Prozesse einer »konstruierenden Hermeneutik« zu
einer »Krise der ethnographischen Représentation«, wie es im Untertitel
zu dem Buch »Kultur, soziale Praxis, Text« von Berg/Fuchs (1993)
heif3it, gefiihrt. Vor allem die Macht- und Zuschreibungsverhéltnisse
werden dabei spezifisch hervorgehoben.

25 Alois Wierlacher (1993) liefert auf 115 Seiten einen Uberblick iiber das,
was er »Kulturthema Fremdheit« nennt. In keiner einzigen Zeile wird
die Kategorie hinterfragt bzw. problematisiert oder auch nur definito-
risch eingegrenzt. Fremd ist alles, was als fremd beschrieben werden
kann. Dieser Prozess einer Ontologisierung (»die Fremden, die »aufer-
europdische Fremde« usw.) stellt einen Effekt der angesprochenen para-
doxen Struktur des Fremdheitsdiskurses dar, die in letzter Instanz auch
eine Sache der Definitionsmacht ist. Es zeigt sich auch, dass »Kultur< in
Zusammenhang mit der Signifikantenkette >Problem/Konflikt/Diffe-
renz< die diskursive Konjunktur des Diskurses um Fremdheit wesentlich
mittragt.

204

hittps://dol.org/1014361/6783839401194-004 - am 14.02.2026, 06:10:17.



https://doi.org/10.14361/9783839401194-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE DIFFERENZ IN (POST-)MODERNE UND PADAGOGIK

misse, ldsst die Machtverhéltnisse unthematisiert. Warum, so wére zu
fragen, sollte sich ein deutscher Schiiler gendtigt sehen, bestimmte
Denkweisen, Alltagsroutinen, Verhaltensformen oder bestimmte
Merkmale seines »kulturellen Habitus« abzulegen oder zu verdndern,
wenn er sich in dieser nationalstaatlich organisierten Gesellschaft da-
mit nicht nur gut orientieren kann, sondern auch erfolgreich handelt?
Warum solidarisch, antirassistisch, politisch oder »empathisch« sein,
wenn in Diskursen iiber nationale Identitdt oder das Recht auf die ei-
gene Identitdt stets die Grenzen und Differenzen betont werden? In-
terkulturelles Lernen geht, wie der politische Unterricht, von der Illu-
sion aus, dass jenseits des »freien Willens« sich ein Bewusstsein
handlungspraktisch im Unterricht vermitteln oder produzieren ldsst,
das die Interkulturalitdt als Wert an sich erkennt. Vorausgesetzt wird
bei dieser Konstruktion erneut das, was eigentlich hervorgebracht
werden soll: Das »moralische Subjekt«, das von der normativen Pro-
grammatik erreicht werden kann und die Werte als sozial und hand-
lungsrelevant anerkennt. Der Anderungsaspekt, der bei interkulturel-
lem Lernen immer mitgedacht wird, erfasst die »ganze Person«, wenn
es nicht um eine oberfldchliche Wissensaneignung iiber die »fremde
Kultur« gehen soll, womit gegebenenfalls eine Klassenarbeit zu be-
stehen ist. Diese in die »Tiefe des Subjekts« reichende akkulturative
Dimension, in der identifikatorische Prozesse mit »dem Fremden«
stattfinden, wéren als der Kern Interkulturellen Lernens erst einmal
nachzuweisen, was aber, wie oben gezeigt wurde, aus mehreren Griin-
den nicht der Fall ist. Die Anderung einer »Kultur« kann dariiber hin-
aus hochstens eine soziale Aufgabe sein, langsame und stete Prozesse
historischer Transformationen begriinden diese, die aber von einer ge-
sellschaftlichen Instanz nicht forciert werden konnen. Das liegt aber
vollig auBerhalb der Moglichkeit schulisch organisierter Lernprozesse,
was letztendlich nur zu Formen von Pddagogisierung fiihrt.

Zum zentralen Topos dieser Paddagogisierung in der Interkulturellen
Péadagogik gehort Toleranz, der einen zumeist empathisch orientierten
Verstehensbegriff voraussetzt. Eine Verdnderung findet nach dieser
Logik daher allenfalls in der Art der Zuschreibung auf Seiten der
Mehrheit statt: Diese wechselt von der Forderung nach Kompensation
und Assimilation hin zu der nach Anerkennung, Toleranz und Integra-
tion — eine Entwicklung, die sich beziiglich der diskursiven Konstruk-
tion der Migranten vom Defizit zur Differenz verschiebt.

Dabei wird zumeist ein Mangel an Wissen {iber die andere Kultur
angenommen, aus dem schlielich ein Mangel an Verstehen abgeleitet
wird. Die positive Anerkennung der anderen Kultur wird unter Riick-
griff auf verschiedene Diskursfiguren (Bereicherung, Pluralitit, Of-
fenheit usw.) als Ziel festgeschrieben, wobei ungeahnte Effekte ent-
stehen:

205

hittps://dol.org/1014361/6783839401194-004 - am 14.02.2026, 06:10:17.



https://doi.org/10.14361/9783839401194-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE DIFFERENZ IN (POST-)MODERNE UND PADAGOGIK

»Allzu hiufig verflacht die Diskussion um die multikulturelle Gesellschaft
zum Glaubensbekenntnis. Gebetsmiihlenhaft werden deren Vorziige geprie-
sen, die facettenreichen Farbnuancen herausgestrichen, die angeblich den
tristen deutschen Alltag bereichern« (Seidel-Pielen/Farin 1991: 6).

Die Problematik eines von Kdmper-van den Boogaart so benannten
»utopischen Harmonismus« (1996: 11), bei welchem die kulturellen
Differenzen, nachdem sie verstanden und anerkannt worden sind, qua-
si friedlich nebeneinander existieren und ausgelebt werden diirfen,
stellt sich in mehrfacher Weise dar. Verstehen und Toleranz als zwei
zentrale Aspekte Interkulturellen Lernens beschreiben sowohl den
Prozess als auch das Ziel interkultureller Lernanstrengungen (u.a. Au-
ernheimer 1995: 177, Essinger nach Kriiger-Potratz 1994: 66). Zyg-
munt Baumann hat darauf hingewiesen, dass in der Moderne die »In-
toleranz [...] die natiirliche Neigung der modernen Praxis« sei und
zwar dort, wo es um die »Konstruktion von Ordnung« gehe, die der
»Eingliederung und der Zulassung Grenzen« setze (1996: 21). Es be-
darf also spezifischer normativer politischer Anstrengungen, um »das
Andere« tolerierbar zu machen. Bei der Konstruktion des tolerablen
Objekts darf Akzeptanz nicht mit Toleranz verwechselt werden, denn:

»Toleranz impliziert, da die tolerierte Sache moralisch tadelnswert ist.
Weiterhin, daf sie dnderbar ist. Von der Toleranz gegeniiber einem anderen
zu reden, impliziert, daB} es gegen ihn spricht, daf er jene Eigenschaften
nicht dndert, die Gegenstand der Toleranz ist« (Susan Mendus nach Bau-
mann 1996: 348).

Und Baumann fiigt hinzu:

»Toleranz schlieBt die Akzeptanz des Wertes des anderen nicht ein; ganz im
Gegenteil, sie ist eine weitere, vielleicht etwas subtilere und schlauere Me-
thode, die Unterlegenheit des anderen noch einmal zu bekriftigen und dient
als warnende Ankiindigung der Absicht, die Andersheit des anderen zu be-
enden [...] Die bekannte Humanitét der Toleranzpolitik geht nicht iiber die
Zustimmung hinaus, den letzten showdown aufzuschieben — unter der Be-
dingung freilich, dal eben der Akt der Zustimmung die bestehende Ord-
nung der Uberlegenheit weiter stirkt« (ebd.).

Von Seiten der Mehrheitsgesellschaft werden gegeniiber den Migran-
tenminderheiten nicht nur die Inhalte der Toleranz?, sondern auch de-

26 Historisch gesehen war Toleranz zunidchst eine Sache der katholischen
Kirche, spéter der christlichen Kirchen und des Staates. Bei Augustinus
stellt die »Tolerantia« eine der Grundtugenden dar, die gemeinhin mit
»Duldung« iibersetzt wird (Walter 1999). Duldung heif3t aber nicht Ak-
zeptanz, sondern irgendwann einmal auch mogliche Ablehnung des bis
zu einem gewissen Zeitpunkt Geduldeten. Dies macht deutlich, dass das

206

hittps://dol.org/1014361/6783839401194-004 - am 14.02.2026, 06:10:17.



https://doi.org/10.14361/9783839401194-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE DIFFERENZ IN (POST-)MODERNE UND PADAGOGIK

ren Grenzen definiert. Selten handelt es sich um Selbstbeschreibungen
von Seiten der Migrantengruppen, die im Diskurs um kulturelle Diffe-
renz vorkommen, weil sie kaum Mdglichkeiten haben, in die Offent-
lichkeit zu gelangen. So ist das Bild der Homogenitit einer Migran-
tengruppe das Ergebnis einer diskursiven Konstruktion von Seiten der
Mehrheit. Sie verfiigt iiber die medialen und institutionellen Ressour-
cen, eine Definitionsmacht durchzusetzen, um ein entsprechendes Bild
der Fremden nach ihren Vorstellungen zu formen, wodurch vor allem
eigene moralische Anspriiche plaziert werden — wie etwa in Form der
»Toleranz«.

Ein weiterer Effekt der Toleranz liegt in der positiv selbstbestiti-
genden Funktion, in der sich die Mehrheitsgesellschaft selbst als libe-
ral anerkennt. So macht es keinen Sinn, eine »Tugend der Toleranz«
(Walzer 1998: 19 ff.) zu konzeptualisieren und allgemein auf Diffe-
renzen anzuwenden, wenn nicht klar ist, wer die Differenzen und die
Toleranzgrenzen festlegt und welche Differenzen zur Diskussion ste-
hen. Die Problematik, die Positionen des Interkulturellen Lernens und
Teilen des Kommunitarismus gemeinsam sind, ist die der Illusion der
Gleichheit der Akteure bei der Definition des Toleranzobjekts. So geht
es z.B. nach Ansicht von Sandfuchs beim Interkulturellen Lernen u.a.
darum, zu fragen,

»welche Lernprozesse Migranten sinnvollerweise zugemutet werden kon-
nen und miissen. Zum anderen wenden sie (interkulturelle Lernkonzepte,
T.H.) sich ausdriicklich auch an die Mitglieder der dominanten Mehrheits-
kultur und Mehrheitsgesellschaft und muten auch ihnen Lernprozesse zu.
Interkulturelle Erziehung versteht sich daher als gemeinsame Erziehung
von Menschen aus verschiedenen Kulturen. Die Kulturen und ihre Tréger,
die Menschen, werden als grundsitzlich gleichwertig und gleichberechtigt
angesehen, und so wird zugleich postuliert, da} Kulturen und Menschen
voneinander lernen und in diesem Lernen auch einander bereichern kon-
nen« (1999: 161).

Lernprozesse verlaufen aber zum einen nicht nach ethnisch-nationalen
Linien einheitlich, und zum anderen kénnen deutsche und auslidndi-
sche Schiiler — wenn man nationale Kategorien zugrunde legt — unter
Toleranz und Anerkennung ganz verschiedene Dinge verstehen und
lernen. Wahrend deutsche Kinder lernen, aus der superioren Anerken-
nungsposition heraus tolerant gegeniiber den Anderen zu sein, lernen
die ausléndischen Schiiler, Objekt von Toleranz zu sein, die deutsche

Objekt der Toleranz historischen Parametern unterworfen ist, die es
notwendig verdndern, und wodurch auch die Toleranzschwelle verscho-
ben wird.

207

hittps://dol.org/1014361/6783839401194-004 - am 14.02.2026, 06:10:17.



https://doi.org/10.14361/9783839401194-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE DIFFERENZ IN (POST-)MODERNE UND PADAGOGIK

Seite dabei nicht zu enttduschen, d.h. zu kooperieren, und sich dabei
gleichwertig zu fiihlen.

Eine weitere Schwierigkeit, ja Paradoxie des Toleranzgebotes stellt
die Tatsache dar, dass sie auch immer von der »Gegenseite« gefordert
werden kann. Dies fithrt im Extremfall zur Forderung nach »Toleranz
der Intoleranz«, wie Seidel-Pielen/Farin an einem Beispiel verdeutli-
chen:

»Nach wie vor wird von deutschen Jugendlichen Versténdnis fiir die kultu-
rellen Eigenarten und Besonderheiten ihrer >ausldndischen< Nachbarn ein-
gefordert, ohne mit gleichem Nachdruck die Forderung an die andere Seite
zu stellen. In Argumentationsnot kamen Berliner Pddagogen, die mit einer
Gruppe Auszubildender ein kurdisches Dorf in der Osttiirkei besuchten -
das Heimatdorf einer der Jugendlichen. Die Achtzehnjdhrigen entfachten
eine Kulturrevolution unter der Dorfbevolkerung, da sie sich weigerten,
sich der Kleiderordnung zu unterwerfen und auf ihre »Muscle-T-Shirts< und
Shorts bestanden. Den Ermahnungen der Erzieher, sich den »Werten und
Sitten der Gastgeber anzupassens, setzten sie entgegen: »In Berlin fordert
ihr uns auf, die kulturellen Eigenarten auch der konservativ-religiosen Tiir-
ken zu akzeptieren, tolerant zu sein, und hier sagt ihr, wir sollen uns anpas-
sen. Was nun? Toleranz oder Akzeptanz?«« (Seidel-Pielen/Farin 1991: 8).

Ubersehen werde auch, so die Autoren, dass »vor allem in den Ein-
wandererbezirken viele deutsche Jugendliche ebenfalls >zwischen
zweil Welten leben¢, Identitédtsbriiche zu verarbeiten [...]« (ebd.) haben.
Normatives Einfordern und das Beharren bzw. Betonen der Vorteile
einer multikulturellen Gesellschaft haben vor diesem Hintergrund eher
den Charakter einer Legitimationsstrategie von Seiten der Sozialarbei-
ter und Lehrer.

Mit dhnlichen Argumenten kritisiert Kémper-van den Boogaart eine
interkulturelle »Verstehensethik«, die »Verstehensprozesse als Ein-
verstdndnis« (1996: 11) denkt:

»[...] So kann ich mir {iber fremde Motive und ihre Kontexte gewisse Klar-
heit verschaffen, ohne mit diesen einverstanden zu sein. Und natiirlich ist
die penetrant vorgetragene Behauptung, alles Fremde biile seinen Bedro-
hungscharakter ein, schlichtweg unsinnig. Im Gegenteil ist es ebenso vor-
stellbar, daf3 ich etwas erst dann hassenswert finde, sobald ich es nédher ken-
ne« (ebd.: 12).

Padagogisch wird oft ein Verstehensbegriff vorausgesetzt, der Verste-
hen mit positivem Einverstdndnis und mit sympathisierender Akzep-
tanz gleichsetzt. Demgegeniiber verweist Uhle bei seiner Rekonstruk-
tion des padagogischen Verstehensbegriffs auf drei unterschiedliche
Begriffe: Das »sympathisierende [...] Verstehen«, das »feindliche
Verstehen« und schlieBlich das »kritische Verstehen« (1989: 184 f.),
in welchem die ersten beiden Momente enthalten seien. Zumindest

208

hittps://dol.org/1014361/6783839401194-004 - am 14.02.2026, 06:10:17.



https://doi.org/10.14361/9783839401194-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE DIFFERENZ IN (POST-)MODERNE UND PADAGOGIK

wire Verstehen, und dazu miisste auch ein Begriff des ,,strategischen®
Verstehens gehoren, analytisch von Identifikationsprozessen zunéchst
zu unterscheiden, da letztere wesentlich die emotionale sowie auch
un- und vorbewusste Dimensionen mit einschlieBen. Interkulturelle
Erziehung geht aber von der Erreichbarkeit des individuellen Be-
wusstseins aus, was die Moglichkeiten des Initiierens identifikatori-
scher Prozesse betrifft, anstatt die Unerreichbarkeit individuellen Be-
wusstseins und mithin der Bewusstseinsverdnderung als piddagogi-
sches Strukturproblem anzuerkennen und zu reflektieren. Markowitz
hat auf die zentrale Differenz von Normativitdt und Bildung hinge-
wiesen:

»Natiirlich ist auch pddagogische Interaktion durchsetzt mit normativer Se-
lektivitdt: Normen regeln die Unterrichtsdauer, setzen Standards der Hof-
lichkeit, beeinflussen Prozesse der Bewertung usw., aber sie konnen keine
Effektive Aufmerksamkeit erzwingen, keine Bildungserlebnisse erzeugen«
(1982: 89).

Identifikationsprozesse lassen sich nicht aufgrund intentionaler Erzie-
hung erzwingen und Verstehen ldsst sich strategisch vortduschen®.
Insofern steckt Interkulturelle Erziehung in einem &hnlichen Dilemma
wie politische Bildung seinerzeit, die weder sozialisatorische Ver-
sdumnisse ausgleichen noch in einigen Wochenstunden Sozialkunde-
unterricht ein gewiinschtes, individuelles politisches Bewusstsein her-
vorbringen konnte (Stichworte: Lernziel Solidaritdt, Kritikfdhigkeit,
emanzipatorisches Bewusstsein usw., vgl. Gagel 1994). Im Kern geht
es dabei um die Frage, ob mit den Lernzielen und Forderungen, die
mit der Programmatik Interkulturellen Lernens zumeist verbunden
sind, Schule nicht schon deshalb strukturell iberfordert ist, weil sie
der falsche Ort ist, um kulturelle Differenz auf diese Art zum Thema
zu machen und inwieweit Schule soziale Lernprozesse mit wesentlich
moralischer Dimension (Verantwortung, Werte usw.) liberhaupt orga-
nisieren und vermitteln kann.

So machen Treuheit/Otten mit Blick auf Akkulturation darauf auf-
merksam, dass Schule nur eine Instanz und einen »Ausschnitt eines
lebenslangen Sozialisationsprozesses« (1986: 35) darstelle, d.h. in ih-

27 Im Gegenteil wére zu liberlegen, ob es nicht zur Schiilerrolle gehdrt, ein
solches Verhalten der Toleranz und des Verstehens als strategisches zu
erlernen. Angesichts der normativen Uberfrachtung Interkulturellen
Lernens konnte man fragen, ob es sich nicht um eine Art »Selbstschutz«
der Schiiler handelt, die, aus welchen Griinden auch immer, nicht »tole-
rant« sein wollen, es ihnen aber nahegelegt wird, sich zumindest nach
aullen hin so zu verhalten, weil der moralische Druck der Schule und der
Lehrer dies einfordert.

209

hittps://dol.org/1014361/6783839401194-004 - am 14.02.2026, 06:10:17.



https://doi.org/10.14361/9783839401194-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE DIFFERENZ IN (POST-)MODERNE UND PADAGOGIK

rer sozialisatorischen Bedeutung nicht iiberschétzt werden diirfe, zu-
mal ihrer akkulturativen Funktion (Sekundarsozialisation) die enkultu-
rative Primédrsozialisation vorausgehe (ebd.). Eine wichtige historische
Erfahrung liegt mit der Auseinandersetzung um die politische Bildung
und ihrer Problematik vor, die aufgrund gleicher oder dhnlicher Ziel-
festschreibungen, Didaktiken und auch teilweise Inhalten Parallelen
mit der Interkulturellen Pddagogik aufweist. Die politische Bildung
sei, so Hermann Giesecke, schon vor Jahren in die »Krise« gekom-
men. In seiner kritischen Bilanzierung der Politikdidaktik und des po-
litischen Unterrichts erwidhnt er als Ziel jeden politischen Unterrichts
den »Aufbau eines angemessenen politischen BewuBtseins iiber die
politische Wirklichkeit« (1993: 16). Dieser sei aber eingebettet in eine
»politische Sozialisation im ganzen, die er als »lebenslangen ProzeB«
(ebd.: 17) versteht.

Die Parallelitidt zum Interkulturellen Lernen bzw. zur Interkulturel-
len Pddagogik liegt auf der Hand: Die Zielsetzung ist die Verdnderung
oder Stirkung individuellen Bewusstseins (Kennenlernen, Verstehen,
Anerkennung oder Tolerierung des Fremden) durch ein entsprechen-
des Lernen. Dabei wére zu fragen, ob nicht gerade die nicht-
intentionale, implizite Erziehung durch Medienwissen eine wesentlich
nachhaltigere Erziehungswirkung auf Kinder und Jugendliche unter
anderem deshalb hat, weil subtile Inszenierungen den Grad an Freiheit
und Autonomie zu gewdhren scheinen, der fiir Identifikationen not-
wendig ist. Die damit verbundene weitergehende Frage ist die nach
der Subjektkonzeption, auf welche Art von Subjektivitit sich erziehe-
rische Prozesse in Theorie und Praxis beziehen (Helsper 1997: 174
ff).

In der Schule wird weiterhin auf gezielte Bewusstseinsdnderung
durch entsprechende Lernarrangements (Gruppenarbeit) und normati-
ve Lerninhalte gesetzt. Giesecke betont, dass es in der politischen Er-
ziehung traditionell immer darum ging, dass »das >richtige< Bewuf3t-
sein in die Kdpfe der Kinder und Jugendlichen transportiert werden
konnte« (Giesecke 1997: 6). Dies hatte nach seiner Meinung zwei Ef-
fekte: Zum einen fiihrte es zunichst zu einem »didaktischen Objekti-
vismus«, nach dem im Gefolge der »subjektiven Wende« nur noch
»Politik als Rohmaterial fiir das Drama der jeweiligen Subjektivitit«
(ebd.) erachtet wurde. Zum anderen kam es zu einer »Moralisierung
des Politischen« (ebd.: 7), was nach Giesecke zwei Konsequenzen
nach sich ziehen kann: »Entweder wird die Norm bereits fiir die Reali-
tit gehalten, oder die Realitit wird an den Anspriichen der Norm ge-
messen und dann verurteilt« (ebd.).

Ubertragen auf den Bereich des Interkulturellen Lernens geht es um
den Wechsel von einer an den Defiziten von Migranten orientierten
Ausldnderpddagogik mit einem mehr oder minder nachdriicklichen
Assimilationsansinnen auf Seiten der Pddagogik hin zu einer interkul-

210

hittps://dol.org/1014361/6783839401194-004 - am 14.02.2026, 06:10:17.



https://doi.org/10.14361/9783839401194-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE DIFFERENZ IN (POST-)MODERNE UND PADAGOGIK

turellen Integrationspddagogik, die auf Differenzen statt auf Defizite
setzt. Mit den kulturellen Differenzen wurde aber nicht das Einzelsub-
jekt, sondern lediglich das Kollektivsubjekt anerkannt und themati-
siert, da der Kulturbegriff grundsitzlich ein Kollektiv oder eine Ge-
meinschaft impliziert.

Dariiber hinaus kann aus der Anerkennungsfigur moralisches Kapi-
tal fiir entsprechend normativ aufgeladene Vorstellungen Interkultu-
rellen Lernens geschlagen werden, womit der zweite von Giesecke
angesprochene Punkt ins Spiel kdme. In Begriffen wie »multikulturel-
le Gesellschaft«, »Interkulturalitit« oder »multikulturelle Wirklich-
keit« (z.B. Geiger 1997) kommen normative und deskriptive Momente
untrennbar zusammen, wobei ein Begriffsrealismus bzw. eine »objek-
tive Realitit« unterstellt wird. Aus dhnlichen Konstruktionen bezieht
Interkulturelle Padagogik, Interkulturelles Lernen usw. die moralisch-
erzicherische Motivation, um interkulturelle Lernprozesse zu initiie-
ren. Zu den Wirkungen auf Schiilerseite und den Motiven auf Seiten
der Pddagogen dufert sich Giesecke unmissverstiandlich:

»Einer Aufklarung ohne erzieherische Direktion wird immer noch zutiefst
miftraut, weil ihr keine eigenstindige paddagogische Wirkung zugestanden
wird, so dass nicht wenige Schiiler die politische Bildung in den Schulen
als ein »Laberfach« erleben« (1997: 7.).

Der Ausdruck »Laberfach« steht fiir nichts anderes als fiir die Distanz,
mit der Schiiler den vermittelten Normimperativen begegnen. Eine
normativ aufgeladene Interkulturelle Pddagogik kann daher vor allem
auch, was ihren Gegenstand betrifft, im Effekt das Gegenteil von dem
bewirken, was sie zu erreichen gedenkt. Ein erzwungenes Verstehen
wird zum »Nicht-Verstehen«, ein gewolltes Anerkennen oder Akzep-
tieren gerdt zur Ablehnung, gewiinschte Toleranz entwickelt sich zur
Intoleranz.

3.2.4 Interkulturelles Wissen und Macht

Fiinf Schwerpunkte in der Diskussion um Interkulturelles Lernen las-
sen sich nach Auernheimer identifizieren:

»a) der Schwerpunkt sozialen Lernens, b) der Schwerpunkt Umgang mit
kultureller Differenz, ¢) der Schwerpunkt multiperspektivischer Allgemein-
bildung, d) der Schwerpunkt politischer Bildung und das Konzept antiras-
sistischer Erziehung, e) das Konzept bikultureller Bildung« (1995: 170).

Angesichts dieses weit gespannten Feldes entsteht die Frage nach dem
Status der Empirie. So wird beispielsweise die Erforschung der »in-

211

hittps://dol.org/1014361/6783839401194-004 - am 14.02.2026, 06:10:17.



https://doi.org/10.14361/9783839401194-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE DIFFERENZ IN (POST-)MODERNE UND PADAGOGIK

terkulturellen Erziehung im Schulalltag« als »Forschungsdesiderat«
beschrieben:

»Wie die Schulen tatsdchlich mit der verdnderten Situation umgehen, wel-
che Strategien der Problemverarbeitung sie bevorzugen, ob und inwieweit
die programmatischen Forderungen fiir eine interkulturelle Erziehung im
schulischen Alltag realisiert werden, ist bisher in der Bundesrepublik noch
kaum untersucht worden. Eine betrachtliche Diskrepanz zwischen den in
der erziehungswissenschaftlichen Diskussion entworfenen Zielvorstellun-
gen und der schulischen Alltagsrealitidt wurde und wird von einigen Auto-
ren und Autorinnen vermutet« (Auernheimer 1996: 4).

In der Tat fillt bei interkulturellen Lernkonzepten die stark normative
Pragung der Ansétze ins Auge, die vor allem bei der Beschreibung der
Lernziele hervortritt: »Interkulturelle Erziehung wendet sich zugleich
an Deutsche, die /lernen miissen (Hervorhebung T.H.), die multikultu-
relle Situation, in der sie leben, mit Vernunft, Verstindnis und Tole-
ranz zu meistern« (Sandfuchs 1999: 161)*. In dem Zusammenhang
warnt Auernheimer aber vor der »Gefahr eines moralisierenden Unter-
richts, mit dem nur ein duBerlich aufgesetztes Verhalten erreicht wird«
(1995: 177).

Eine Untersuchung von Helga Marburger u.a. (1998) bestitigt im
wesentlichen die Vermutung, dass auf Kultur als Interpretationsres-
source von Angehorigen der Mehrheit und der Minderheit in ganz un-
terschiedlicher Weise zuriickgegriffen wird. Beobachtet wurden soge-
nannte »multiethnische PéddagogInnenteams« bei ihren Teamsitzun-
gen, in denen die Formen von Kommunikation und Interaktion unter-
sucht wurden. Dariiber hinaus wurden Interviews durchgefiihrt, in de-
nen die Bedeutung von Kultur als Erkldrung fiir Handlungen oder
Konflikte bei Jugendlichen oder auch beziiglich der multikulturellen
Arbeitssituation des Teams von Seiten der Pddagogen analysiert wur-
de. So wurden die »unterschiedlichen Akzentuierungen« deutlich, die
von Minderheiten- bzw. Mehrheitsangehorigen gesetzt wurden: »So
thematisieren erstere (die Mehrheit, T.H.) vor allem abwechselungs-
reichere und interessantere Arbeitsbedingungen, wihrend letztere das
Gewicht auf eigene Lern- und Erfahrungsmoglichkeiten legen« (Mar-
burger u.a. 1998: 203). Fiir die deutschen Pddagoginnen stand der To-

28 Wenn man allein die Prdmissen dieser normativen All-Aussage heraus-
filtert, so wird das AusmalR des impliziten Wissens deutlich: 1) Die mul-
tikulturelle Situation stellt ein Problem dar; 2) »Deutsche« verfiigen
weder iiber »Toleranz«, noch liber »Verstindnis oder >Rationalitit«« -
deshalb muss es gelernt/vermittelt werden; 3) »Deutsche« haben Prob-
leme mit der »multikulturellen Situation«, da sie diese »meistern« miis-
sen; 4) nicht zu vergessen den Kollektivsingular »Deutsche«, die »exi-
stenziell-einheitlich« als homogene Gemeinschaft unterstellt werden.

212

hittps://dol.org/1014361/6783839401194-004 - am 14.02.2026, 06:10:17.



https://doi.org/10.14361/9783839401194-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE DIFFERENZ IN (POST-)MODERNE UND PADAGOGIK

pos der »kulturellen Bereicherung« (ebd.: 204) im Vordergrund, wéh-
rend die nicht-deutschen Kollegen die (individuelle) Lernerfahrung
hervorhoben. »Spiele, Lieder, Speisen, Feste und Feiern« (ebd.: 205)
standen dabei an erwiinschten Aktivititen im Vordergrund, wéhrend
den ausldndischen Kollegen schnell die Rolle der jeweiligen ,,Kultur-
experten” von deutscher Seite zugewiesen wurde: »Die Zustindig-
keit«, so Marburger, »liegt [...] bei den Minderheitenangehorigen«
(ebd.: 206). Beobachtet wurde vor allem »der Riickgriff auf Kultur als
Erkldarungsmuster fiir auftretende Differenzen und zwar insbesondere
in als problematisch erlebten Situationen« (ebd.). Die deutschen Péda-
gogen erwarteten dann von Seiten der ausldndischen Kolleginnen
»Auskiinfte tiber »Vorgénge«, >Temperamente< und >Mentalitdt«, wenn
es zu Konflikten mit der nicht-deutschen Klientel gekommen war«
(ebd.: 208). Dadurch wurden die Agierenden davon entbunden, nach
»anderen Ursachenkomplexen zu fragen beziehungsweise diese wahr-
zunehmen« (ebd.). Die kulturellen Unterschiede spielten bei all diesen
Erklarungen die wesentliche Rolle. Die nicht-deutschen Pddagogen
wurden in ihrer Arbeitsweise »nicht individuell wahrgenommen, son-
dern es werden zwei Kollektive konstruiert, die man als je »einfach
anders< bestimmt. Ursache dieses Andersseins ist »Kultur«« (ebd.:
210):

»Verhaltensweisen von Personen werden so zu generellen Eigenschaften
und Wesensmerkmalen stereotypisiert und die als anders Definierten darauf
festgelegt. Solch kulturalisierende Wahrnehmung und Erklarung entbindet
offensichtlich von einer Auseinandersetzung um eine sach- und situations-
gerechte Arbeitsweise. Denn wenn »Kultur< und nicht tatigkeitsbedingt An-
forderungen praxiswirksam werden, steht auch das eigene Handeln nicht in
Frage« (ebd.).

Kulturelle Kollektivzuschreibungen entlasten daher, vor allem wo es
um Konfliktdeutung geht, Pddagogen von moglichem eigenen Versa-
gen, aber auch von komplexeren Erklarungen als sie in einfachen Kul-
turzuschreibungen vorliegen. Schlielich wurden auch die mit diesen
Zuschreibungen verbundenen Machtverhéltnisse untersucht. Dabei
konnte beobachtet werden, dass der Rekurs auf Kultur zum einen auf
deutscher wie nicht-deutscher Seite nicht wertneutral (ebd.) war, dass
aber zum anderen Ausgrenzungen lediglich durch deutsche Pddagogen
ihren nicht-deutschen Kollegen gegeniiber stattfanden:

»Den Riickgriff auf Kultur zur Herabsetzung und Ausgrenzung beobachte-
ten wir jedoch ausschlieBlich bei Mehrheitsangehdrigen. Weder im Video-
material noch in den Interviews gab es Passagen, in denen sich Minderhei-
tenangehdrige in vergleichbarer Weise verhielten oder duBerten« (ebd.:
213).

213

hittps://dol.org/1014361/6783839401194-004 - am 14.02.2026, 06:10:17.



https://doi.org/10.14361/9783839401194-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE DIFFERENZ IN (POST-)MODERNE UND PADAGOGIK

Es ging im Kern »um die Machtfrage« (ebd.). An zahlreichen Beispie-
len wird verdeutlicht, in welcher Weise beispielsweise ein Attribut
wie »arabisch« eingesetzt wird, um auch Jugendliche aus ganz unter-
schiedlichen Lidndern zu einer »Grofligruppe« zusammenzufassen.
Diese strategische Positionierung qua Zuweisung im Diskurs konsoli-
dierte auf der einen Seite die Normalitét repetitiv verfestigter Topoi,
die noch als Teil professionellen Wissens herausgekehrt wurden, und
zum anderen wurden die Fremden immer wieder neu dadurch kon-
struiert, dass sie durch die professionellen Pddagogen »objektiv in ih-
rer Besonderheit« von au3en beobachtet wurden. Auf das » Wissen um
Kultur« wurde dabei zuriickgegriffen, um Konflikte wie Gemeinsam-
keiten gleichermafen zu erkléren. Dies stellt ein zentrales Indiz fiir
Definitionsmacht dar, aufgrund der Minderheitenangehdrigen je nach
Kontext wechselnd die eine negative oder positive Position zugewie-
sen werden kann.

Betrachtet man die Moglichkeiten, Kultur zu definieren, so wird
offensichtlich, dass Kultur bzw. die fremde oder die andere Kultur
schon unter dem Gesichtspunkt analytisch-begrifflicher Klarheit keine
Kategorie sein kann, um komplexe Interaktionsformen zu erkléren. So
gibt es nicht nur eine Unzahl vollig unterschiedlicher »Bestimmungen
von Kultur« (Brackert/Wefelmeyer 1990), sondern die Definition ei-
gener und »fremder« Kultur lduft grundsétzlich Gefahr, die Differen-
zen, die problematisiert werden sollen, zu reifizieren. Nicht umsonst
bemerkt Auernheimer: »Interkulturelle Erziehung ist hier noch sehr
stark aus der Mehrheitsperspektive konzipiert [...]«, da es die Majori-
tat (ist), der nun der angemessene Umgang mit den Minderheitsange-
horigen beigebracht werden soll (1995: 177)%, so dass die fremde Kul-
tur quasi als addquates Lernobjekt auf eine spezifische Zielgruppe
konstruiert wird.

3.2.5 Probleme interkultureller Forschung

Im Zusammenhang mit der Kritik an der Interkulturellen Padagogik
hatte sich die Frage nach dem Stellenwert empirischer Forschung ge-
stellt. Ein Seitenblick in die ethnologisch-ethnographisch inspirierte
empirische Kulturforschung belegt die mannigfachen Schwierigkeiten
methodischer und methodologischer Art, eine (vorausgesetzte) fremde
Kultur zu erforschen, was die Variablenkonstruktion und die Validitat
der Konstrukte betrifft. Hinsichtlich der in den 1960er und 1970er

29 Bei dieser Einschdtzung sind natiirlich die grundlegenden Bedenken
gegen einen Unterricht, der kulturelle Differenz thematisiert, noch gar
nicht beriicksichtigt.

214

hittps://dol.org/1014361/6783839401194-004 - am 14.02.2026, 06:10:17.



https://doi.org/10.14361/9783839401194-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE DIFFERENZ IN (POST-)MODERNE UND PADAGOGIK

Jahren stark betriebenen interkulturellen Piaget-Forschung geben
Schéfthaler/Goldschmidt (1984) einen reprisentativen Uberblick iiber
die Ansitze und Kritiken. Giimen/Herwartz-Emden haben im Rahmen
einer eigenen Studie auf die »Problematik der Validitit in interkultu-
rellen Untersuchungen« (1993: 67-79) aufmerksam gemacht. Metho-
disch sei die Feststellung, ob es sich bei einem Konzept oder Indikato-
ren um ein Beispiel fiir eine »kulturelle Variable« oder um eine »Va-
riable, die auf individuellen Differenzen« (ebd.: 67) handle, mit
Schwierigkeiten verbunden. Sogenannte »emische« Merkmale (intra-
kulturell) wiirden mit »etischen« (kulturell-ibergreifend) verwechselt
und falsch interpretiert. Grundsdtzlich gébe es keine »apriori-
Kriterien, um die emic-Perspektive von der etic-Perspektive zu unter-
scheiden« (ebd.: 70). Damit ist ein grundlegendes Dilemma interkultu-
reller Forschung beschrieben. Systematische Interpretationsfehler lie-
gen beispielsweise bei der »imposed etic validity« (ebd.: 75) vor, bei
der eigenkulturelle Interpretationskonstrukte bestimmten Beobachtun-
gen aufgepfropft wiirden. An einem Beispiel aus der eigenen Untersu-
chung machen die Autorinnen diesen Sachverhalt deutlich. Befragt
wurden in der Hauptbefragung 255 deutsche Frauen, tiirkische Ar-
beitsmigrantinnen und Aussiedlerinnen aus der ehemaligen UdSSR zu
Familienorientierung, Frauenbild, Bildungs- und Berufsmotivation
(ebd.: 72), wobei sich unter anderem folgendes ergab:

»Das Item »Fiir die Zukunft meiner Tochter ist eine gute Heiratsverbindung
wichtiger als eine gute Ausbildung« wurde von fast allen befragten deut-
schen Frauen nach der Erfahrung der Interviewerinnen abgelehnt. Fiir sie
haben Ausbildung und Beruf deutlich Vorrang. Dieses Antwortmuster ent-
spricht sicherlich einer ymodernen«< Einstellung. Jedoch erwies sich dieses
Item fiir die Aussiedlerinnen sowie fiir die tiirkischen Einwanderinnen nach
der Schilderung der Interviewerinnen als duBlerst schwierig, in Form einer
3-Punkte-Skalierung zu beantworten. Sehr viele von ihnen haben dieses
Item mit »stimme teilweise zu« beantwortet. Dies konnte als eine >traditio-
nelle« Antwort interpretiert werden, wenn wir sie mit dem modernen Deu-
tungsmuster der deutschen Frauen vergleichen - eine solche Schluf3folge-
rung wire aber eine aufgepfropfte bzw. »imposed etic<, wenn nicht die ei-
genen Deutungsmuster und Lebenslagen der Aussiedlerinnen und Einwan-
derinnen (oder die »emic« Perspektive) untersucht wiirden« (ebd.).

Die qualitativen Interviews fiihrten schlieBlich zu dem Ergebnis: »Fiir
Einwanderinnen aus der Tiirkei und besonders fiir Aussiedlerinnen
sind Familie und Beruf keine dichotom gestellten, sondern zentrale
und gleichzeitige Dimensionen der weiblichen Identitét [...J« (ebd.:
77). An dieser Schilderung wird deutlich, in welchem Ausmal vor-
ausgesetzte Differenzen und Dichotomien (wie die deutsche und tiirki-
sche Kultur) eine Definitionsmacht darstellen, welche die eigene Posi-
tion positiv festschreibt, wihrend die fremde toleriert und in ihrer

215

hittps://dol.org/1014361/6783839401194-004 - am 14.02.2026, 06:10:17.



https://doi.org/10.14361/9783839401194-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE DIFFERENZ IN (POST-)MODERNE UND PADAGOGIK

Problematik verstanden wird (modern vs. traditionell). Sie bleiben
vor, wihrend und nach einer Untersuchung wesentliche Stiitzen einer
stellvertretenden Deutung, denn in letzter Instanz unterliegen Befra-
gungen dieser Art immer der Letztinterpretation durch die Forscher.

Die Ziele interkultureller Erziehung wie Empathie, Toleranz, Soli-
daritdt und Konfliktfdhigkeit verweisen auf die Ebene des Subjekts
bzw. der Intersubjektivitit. Die Ebene von Diskurs und sozialem Wis-
sen, auf der die Bedeutung der »eigenen« und der »anderen« Kultur in
einer nationalen Gesellschaft iiberhaupt erst festgelegt wird, bleibt bei
dieser Perspektive unberiicksichtigt. Es wird naiv davon ausgegangen,
dass Migranten ihren Status als Fremde quasi selbst festlegten und die
Art bestimmten, nach der sie in einer Gesellschaft wahrgenommen
werden wollten.

Nimmt man hingegen die Machtverhiltnisse in den Blick, so er-
wichst notwendig eine Skepsis gegeniiber allen Ansétzen, die norma-
tiv von einem »Gleichwertigkeitspostulat aller Kulturen in der multi-
kulturellen Gesellschaft« (Kriiger-Potratz 1994: 57) ausgehen. Eine
multikulturelle Gesellschaft, so beispielsweise Brumlik,

»zeichnet sich dadurch aus, daf sie [...] Anregungen aus dem Selbstver-
stindnis verschiedener >ethnischer< Gruppen entgegennimmt und dabei zu-
ndchst vorfindliche Selbstverstandlichkeiten als solche in Frage stellt, sie
durch die Auseinandersetzung mit unterschiedlichen Weltentwiirfen der
Individuen aus ihren Bornierungen ihrer konventionellen Identitét heraus-
reifit, ihnen dabei erste Einsichten iiber ihre die Relativitét ihrer Standpunk-
te ermdglicht und sie somit auf den Weg universalistischer Wertegesichts-
punkte bringt« (Brumlik 1990: 104 f.).

Die Frage ist, wer bestimmt, was die »Bornierungen« der Individuen
sind, wenn sich alle zundchst einmal Weltoffenheit und Liberalitét
bescheinigen. Begriindungen dieser Art, die kennzeichnend fiir eman-
zipatorische Erwartungen der politischen Bildung sind und die auch
den normativen Auflenrahmen fiir die Interkulturelle Pidagogik abge-
ben, haben sich in der didaktischen Umsetzung beziiglich der Politik-
didaktik, wie Giesecke feststellt, als padagogische Illusion erwiesen:

» [...] an die didaktisch methodischen Konstruktionen wurden Erwartungen
gestellt, die grundsitzlich nicht erfiillbar sind: Die Politiker wiinschten die
Présentation ihrer eigenen Vorstellungen, zumindest aber »Konsensusfahig-
keit¢; die von der Sache her beriihrten Einzelwissenschaften [...] erwarteten
Argumentationsqualititen auf ihrem jeweils hochstmoglichen fachlichen
Niveau und dies alles — das muf} ja im Blick bleiben — um ein paar Schul-
stunden didaktisch-methodisch zu fundieren« (1993: 20).

Dariiber hinaus begriinden sich viele Handlungen, wie Helga Marbur-
ger an den »multiethnischen Pddagoglnnenteams« gezeigt hat, aus ei-

216

hittps://dol.org/1014361/6783839401194-004 - am 14.02.2026, 06:10:17.



https://doi.org/10.14361/9783839401194-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE DIFFERENZ IN (POST-)MODERNE UND PADAGOGIK

nem »mehrheitskulturellen Anpassungsdruck« (1998: 216), der aber
normalerweise unbemerkt und unthematisiert bleibt.

In der Tat ist die Anwesenheit von Menschen, die nicht iiber eine
deutsche Staatsangehorigkeit verfiigen, das einzige faktum brutum
eines Begriffs wie »Auslinder«, der dariiber hinaus historisch-
rechtlich auf das ethnische Selbstverstindnis eines deutschen Volks-
begriffs zuriickzufiihren ist (Behr 1998: 37-40) und daher ein zentrales
Element des historischen Wissens und nationalen Selbstverstdndnisses
darstellt. Weder die Ebene eines hegemonialen Wissens, dass die
Mehrheit iiber Migranten angelegt hat noch Schule als nationale Insti-
tution werden in der Regel von interkulturellen Lernkonzepten reflek-
tiert. Doch gerade in dieser Hinsicht wéren weitergehende Reflexio-
nen erforderlich, was die grundlegenden Funktionen von Schule in der
Wissensgesellschaft betrifft.

Die Entwicklung der Bundesrepublik in den letzten drei Jahrzehn-
ten zu einer Einwanderungsgesellschaft stellt das nationale Selbstver-
standnis (Wenning 1995) und den »mono-lingualen Habitus« (Gogo-
lin 1994) von Schule grundlegend in Frage. SchlieBlich miissten auf
der institutionellen-organisatorischen Ebene die diskriminierenden
Effekte von Schule im Umgang mit Minderheiten erforscht werden,
um zu reflektieren, in welcher Weise auf Diskriminierungsformen zu
reagieren ist, wo die Grenzen direkter paddagogischer Einflussnahme
liegen und ob Diskriminierungseffekte durch padagogische Mafinah-
men verstirkt werden kdnnten

Inwieweit bei bestimmten Selektionsentscheidungen (Versetzung,
Uberweisung auf Sonderschulen usw.) auf kulturelle Differenz als In-
terpretationsressource beispielsweise von Lehrern zurilickgegriffen
wird, ist noch nicht ausreichend empirisch ermittelt worden. Nachge-
wiesen ist die Bildungsbenachteiligung von Migrantenkindern statis-
tisch in Schulen (vgl. Bach 1997, Jungblut 1993, Gomolla/Radtke
2002). Marburger gelangt in Bezug auf die »kulturbezogenen Wis-
senskategorien« und angesichts der Beobachtung »hierarchisch struk-
turierter Teamsitzungen« zu dem Schluss,

»[...] daB3 der negative Einsatz von Wissenskategorien durch Mehrheitsan-
gehorige offensichtlich mit Hierarchien korrelierte. Der negative Einsatz
der beiden kulturbezogenen Wissenskategorien durch Mehrheitsangehdrige
korrelierte auerdem mit der zahlenméaBigen Unterlegenheit von Minderhei-
tenangehorigen, gegeniiber denen der negative Einsatz des Wissens iiber
kulturelle Besonderheiten und Allgemeinheiten fast ausschlieBlich beobach-
tet wurde« (1998: 100).

Daraus ergibt sich ein signifikanter Zusammenhang zwischen dem
»negativen Einsetzen von Kategorien und dominanter Position«
(ebd.), die dadurch konsolidiert wird.

217

hittps://dol.org/1014361/6783839401194-004 - am 14.02.2026, 06:10:17.



https://doi.org/10.14361/9783839401194-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE DIFFERENZ IN (POST-)MODERNE UND PADAGOGIK

Die Problematik des Wissens iiber kulturelle Differenz® ist seit lan-
gem bekannt und benannt. So wurde schon frith auf die Gefahr einer
»Padagogisierung der Auslidnderfrage« als »Fortsetzung der Politik
mit anderen Mitteln« (Hamburger 1994: 13) hingewiesen. Fiir Schule
als gesellschaftliche Institution mit spezifischen Funktionen stellt sich
die Frage, in welcher Art und in welchem AusmaQ sie sozialisatorisch
im weitesten Sinne auf Schiiler Einfluss nehmen kann. Welche Identi-
titen sollen gefordert und auf welche Differenzen soll dabei zuriick-
gegriffen werden? Wie gestaltet sich dabei das Verhéltnis von univer-
salistischen Anspriichen auf Seiten der Schule und Individualisierung?
Kriiger beschreibt diese Problematik am Beispiel der notwendigen
Relativierung subjektiver Standpunkte durch die Einsozialisierung in
die Schiilerrolle. Es handle sich um eine »doppelte Relativierung«:

»[...] der Relativierung der je partikularen [individuellen, familialen, sub-
kulturellen ...] Lebenswelten [...] angesichts der in Schule Institution ge-
wordenen dominanten, universalistischen Kultur, und der Relativierung des
naiven Anspruchs auf die universelle Geltung der je eigenen Lebensweise
an der der Anderen. Mit der Transformation der Kinder zu Schiilern werden
sie alle einem Akkulturationsdruck ausgesetzt, unter dem die sozialisatori-
schen »Mitbringsel« um so stdrker schulrelevant werden konnen, wie die
Schule weder als >erfahrungsoffene« organisiert ist, noch Ort der gemein-
samen Reflexion dessen, was in ihr (in den Grenzen ihrer relativen Auto-
nomie) eigentlich geschieht: Schule akkulturiert, ohne bewult akkulturative
Kompetenz auszubilden, die tatsdchlich alle Kinder (ganz unabhingig von
ihrer ethnischen Herkunft) erwerben miissen; die Starkung der Kapazitit
zur Verarbeitung von Fremdheit gehort zentral dazu« (Kriiger nach Kriiger-
Potratz 1994: 57-58).

Sozialitdt wird, ohne eigens zum Lerngegenstand gemacht zu werden,
in der Schule von den Schiilern stets mitgelernt — mit allen Schwierig-
keiten und Widrigkeiten, die damit verbunden sind®. Verschiedene
Arten von Differenz (sozial, geschlechtsspezifisch) spielen dabei eine

30 Hamburger gesteht dem »Kulturkonflikt-Konzept« der Ausldnderpdda-
gogik als Vorldufer der interkulturellen Pddagogik lediglich den Status
einer »Ad-hoc-Erkldrung« bzw. einer »Quasi-Theorie« als »Scheiner-
klarung zur kognitiven Strukturierung von als problematisch empfunde-
nen Situationen und Lebenslagen mit dem pragmatischen Interesse, die-
se Situationen und Lagen zu bewiltigen« zu (1994: 21).

31 Diese grundlegende Differenz wird in der Trennung von Kind und
Schiiler ausgedriickt: »Das Kind mé&chte sich gegen die Schule erhalten,
und zwar als Selbst, als Person, als Identitdt, somit wird »Kind« zum ra-
dikalen Gegenbegriff zu >Schiiler«« (Wiinsche 1995: 369). Auf der an-
deren Seite ist auch die »ldentitdt des Kindes freilich empirisch nirgends
der Fall, stellt aber eine notwendige Fiktion fiir Bildungsprozesse dar
(ebd.).

218

hittps://dol.org/1014361/6783839401194-004 - am 14.02.2026, 06:10:17.



https://doi.org/10.14361/9783839401194-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE DIFFERENZ IN (POST-)MODERNE UND PADAGOGIK

wesentliche Rolle, kénnen aber verschiedene Formen und Funktionen
in Schiiler- und Gleichaltrigengruppen und in Kommunikation haben
(vgl. Kap. 3.3). Die Fragen, denen im Zusammenhang mit interkultu-
rellem Lernen nachzugehen ist, lauten: Ist Schule die Institution und
der soziale Ort, an dem ethnische Differenz systematisch thematisiert
und zum Unterrichtsgegenstand gemacht werden sollte?*? Und wenn
ja, welche Wirkungen sind zu erzielen oder welche nicht intendierten
Effekte sind moglicherweise damit verbunden? Wird ethnische Diffe-
renz ab- oder aufgebaut bzw. verstirkt? Auf welche Diskurse und
welches Wissen, das in Medien und Politik aullerhalb der Schule um-
gesetzt wird, wire wie zu reagieren? Von welcher Art ist das soziale
Wissen, dass Schiiler iiber ethnische Differenz in die Schule schon
mitbringen?

Sicherlich ist es richtig, wie Essinger/Kula/Adana bemerken, wenn
Padagogik den »gesellschaftlichen Wandel und die sich daraus erge-
benden Anforderungen auf der Reflexions- und Aktionsebene beriick-
sichtigt und zum Gegenstand padagogischer Theoriebildung« (1992:
76) erhebt. Wenn aber daraus geschlossen wird, dass nach »erzieheri-
schen Strategien, die zur Uberwindung des Rassismus in unserer Ge-
sellschaft fithren« (ebd.) gesucht werden miisse, dann wird an dieser
Stelle Paddagogik mit Politik verwechselt und ein soziales Problem zu
einem Erziehungsproblem erhoben. Daher ist die schon erwéhnte Kri-
tik Hamburgers an der Auslidnderpddagogik als einer »Pédagogisie-
rung der Auslénderfrage« und »Fortsetzung der Politik mit anderen
Mitteln« (1994: 13) auch heute noch giiltig. Auch die pddagogische
Zielbeschreibung interkultureller Pddagogik macht die hypertrophe
Einschitzung erzieherischer Moglichkeiten deutlich, wenn behauptet
wird, dass die »Aufarbeitung der eigenen monoethnischen, monokul-
turellen, rassistischen o.d. Sozialisation vonnoten« (Essinger/Kula/
Adana 1992: 76) sei.

3.3 Differenz und Subjektkonstitution

Moderne Gesellschaften zeichnen sich unter anderem durch funktio-
nale Differenzierung aus, worunter die Spezifizierung gesellschaftli-
cher Bereiche nach abgrenzbaren Handlungstypen oder spezieller
Kommunikation gemeint ist. Den einzelnen Teilsystemen lassen sich
entsprechende Rollen, Organisationen, Programme oder Codes zuord-

32 Nach Parsons ist die Schule oder préziser die Schulklasse der Ort, an
dem die selektive Funktion gegeniiber anderen im Vordergrund stehe

und daher keinen Raum fiir »partikularistische Vergiinstigungen« (1997:
170) biete, was speziell fiir askriptive Merkmale zutrifft.

219

hittps://dol.org/1014361/6783839401194-004 - am 14.02.2026, 06:10:17.



https://doi.org/10.14361/9783839401194-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE DIFFERENZ IN (POST-)MODERNE UND PADAGOGIK

nen (Schimank/Volkmann 1999: 15), welche die Handlungsoptionen
steuern oder bestimmte Formen von Kommunikation vorgeben. Zu
Differenzierungstheorien gehort daher die Selektivitdt moglicher
Handlungen innerhalb eines Teilsystems, die je nach theoretischem
Kontext funktional oder auch distinktionstheoretisch beschrieben wer-
den kann (ebd.: 23 ff). Gegeniiber der funktionalen Variante betonen
distinktionstheoretische Ansédtze wie der von Pierre Bourdieu den
Stellenwert von Macht und Hierarchie im sozialen Raum. Neben den
funktionalen Differenzen, die etwa in Form der Leitdifferenzen des
Codes bei Luhmann fiir die einzelnen Teilsysteme konstitutiv sind,
koénnen in distinktionstheoretischer Hinsicht weitere Differenzen als
bedeutsam innerhalb der einzelnen Felder hervorgehoben werden. Sie
konnen als regulative Differenzen bezeichnet werden, die in unter-
schiedlichen Feldern und Praktiken sozial selektiv wirken. Es handelt
sich dabei etwa um geschlechtspezifische, ethnische, soziale und reli-
giose Differenzen, die in unterschiedlichen Teilbereichen bzw. Fel-
dern zu Ein- und Ausschliissen von Individuen fithren kdnnen. Sie lie-
gen sozusagen »quer« zu den funktionalen Ausdifferenzierungen und
iiberformen die Leitdifferenzen auf der Ebene der Programme bzw.
Praktiken, ohne ein eigenes System auszubilden. Dennoch — so die
Annahme — sind sie konstitutiv fiir Handlungen, Kommunikation und
Praktiken in den einzelnen Teilsystemen, die durch sie {iberdetermi-
niert sind.

Nach der historischen Herleitung der eigen/fremd-Unterscheidung
als Grunddifferenz des Kulturellen (Kap. 3.1) und dem Blick auf die
padagogischen Verwendung kulturspezifischer Unterscheidungen soll
im Folgenden der Bedeutung besagter regulativer Differenzen fiir die
padagogische Praxis und hier vor allem fiir Schule nachgegangen
werden. Auf der Ebene des Diskurses soll am Beispiel von Schul-
buchwissen der Zusammenhang von Differenz und Subjektkonstituti-
on am Beispiel der Migrantendarstellung erlautert werden (Punkt
3.3.3). Es soll gegeniiber systemtheoretischen Abstraktionen theore-
tisch deutlich gemacht werden, in welcher Weise die regulative Diffe-
renz deutsch/nicht-deutsch auf der Ebene von (Schulbuch-)Wissen
und Diskurs eine mdgliche schulische Praxis konstituiert (vgl. Hohne
2003: 95 ff.). Der Wert einer solchen Betrachtung fiir die Pddagogik
leitet sich aus dem Umstand ab, dass Schule nach der familidren Sozi-
alisation als die erste Institution gilt, in der subjektkonstituierende
Wissenspraktiken systematisch arrangiert werden, bei der auch die
regulativen Differenzen eine entscheidende Rolle spielen. Klassisch
werden kulturspezifische Differenzen im Rahmen der Schule unter der
Integrationsfunktion gefasst und padagogisch in Form des Programms
der Interkulturellen Erziehung kultiviert (Kap. 3.2). Der Schule
kommt daher die Bedeutung einer zentralen Differenzierungsorganisa-
tion zu, in der Kinder nicht nur sozialisatorisch zu Schiilern erzogen

220

hittps://dol.org/1014361/6783839401194-004 - am 14.02.2026, 06:10:17.



https://doi.org/10.14361/9783839401194-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE DIFFERENZ IN (POST-)MODERNE UND PADAGOGIK

werden, sondern auch eine Identitdt als »ausldndische Schiiler« oder
»muslimische Schiilerinnen« entwickeln. Daher wirken etwa religiose
und nationalkulturelle Differenzen in Form von Zuschreibung distink-
tiv und subjektkonstitutiv zugleich, durch welche die schulische
»Normalitét« charakterisiert ist. Die Schule besitzt daher neben ihrer
formalen Selektionsfunktion auch eine weitergehende Normalisie-
rungsfunktion, die erst mit den regulativen Differenzen in den Blick
kommt.

3.3.1 Schule als Differenzierungsinstitution

In der Schule findet Differenzierung als Praktizieren von Unterschei-
dungen statt, durch die Schiiler in vielfacher Weise unterschieden und
positioniert werden (Schulart, Notengebung, Begabung usw.). Diffe-
renzierung ldsst sich nach 4Arf und Funktion zweifach unterscheiden:

1) Nach der Art der allgemeinen politischen, paddagogischen und insti-
tutionellen Differenzierung:

»Unter Differenzierung wird im weitesten Sinne die Gliederung des Bil-
dungswesens und der in ihm ablaufenden Unterrichtsprozesse nach unter-
schiedlichen Bildungswegen, Lehrgidngen, unterrichtlichen Zielen und pa-
dagogischen Abschliissen verstanden« (Hurrelmann 1997: 318).

2) Hinsichtlich der spezifischen Funktion

»werden alle organisatorischen, inhaltlichen und didaktischen Vorkehrun-
gen hierunter gefasst, die auf besondere Auspragungen von Lernvorausset-
zungen, Lernfdhigkeit und inhaltlichen Interessen verschiedener Schiiler-
gruppen eingehen« (ebd.).

Differenzierung stellt also das zentrale Mittel von Selektion dar, die
neben Qualifikation, Integration, Allokation und Legitimation zu den
zentralen Funktionen von Schule gehort. Diese Funktionen bilden nur
analytische Unterscheidungen, die in der Praxis zusammenwirken.
Durch Differenzierung wird also sowohl beispielsweise nach Leistung
unterschieden, nach Gruppen homogenisiert, aber auch Identitéten und
Schiilerkarrieren hergestellt. Bei der Konstruktion von Schiilergrup-
pen und Identititen wirken allgemeine und spezifische Merkmale
(z.B. gut/schlecht, sozial auffillig, Begabung, Intelligenz usw.) zu-
sammen. Jede Zuschreibung in der Differenzierungsinstitution Schule
ist allgemein in der Hinsicht, dass die Merkmale potentiell auf alle
Schiiler gleichermaflen anwendbar sind und spezifisch dadurch, dass
durch Prozesse des Unterscheidens und der Differenzierung das Indi-
viduum erst diskursiv hergestellt wird. Innerhalb einer sozialen Insti-

221

hittps://dol.org/1014361/6783839401194-004 - am 14.02.2026, 06:10:17.



https://doi.org/10.14361/9783839401194-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE DIFFERENZ IN (POST-)MODERNE UND PADAGOGIK

tution tritt niemand von vornherein als unverwechselbares »In-
Dividuum« (Unteilbares) auf, sondern wird iiber » Teilungspraktiken«
(Foucault) erst hergestellt. Differenzierung als Praktiken der Teilung,
Unterscheidung, Positionierung und Zuweisung bilden den Rahmen
fiir entsprechende institutionelle Individualisierungsprozesse. Aber
nicht nur auf der horizontalen Ebene wird zugeordnet und verglichen,
sondern zugleich werden die Individuen auch auf der vertikalen Ebene
hierarchisiert und so in eine oben/unten oder innen/auflen-Ordnung
gebracht (Lutz/Wenning 2001: 17 ff.). Foucault hat dabei die Norma-
lisierung herausgekehrt, durch die auf der einen Seite »das Normale
[...] als Zwangsprinzip« etwa im Unterricht durch die Einfiihrung ei-
ner standardisierten Erziehung etabliert wiirde (1994: 237) und auf der
anderen Seite die Etablierung eines » Vergleichsfeldes wie auch Diffe-
renzierungsraums« beinhalte, der »normend, normierend und normali-
sierend« wirke (ebd.: 236). Subjekte wiirden in institutionellen Kon-
texten wesentlich aufgrund von »Normalisierungsmacht« hervorge-
bracht, die zur Homogenitit zwinge, aber auch individualisierend sei,
da sie Differenzen einfiihre, Abstdnde messe und die Individuen ver-
teile (vgl. Punkt 3.3.3).

In der Schule wird der Schiiler iiber Merkmale wie be-
gabt/erfolgreich, begabt/faul, unbegabt/fleilig, unbegabt/faul/sozial
auffillig usw. in Form einer fein abgestuften »Individualisierungs-
Matrix« (Foucault 1994b: 249) konstruiert. Da die Merkmale allge-
meiner Art sind, aber sozusagen individuell konfiguriert werden, ist
dieser Schiiler immer allgemein und spezifisch zugleich. Die Art der
Konstruktion des Schiilers aus dem Zusammenspiel von Differenzie-
rung und Homogenisierung kann als »ldealschiiler« aufgefasst wer-
den. Dieses idealtypische Wissen iiber Schiiler auf Seiten von Leh-
rern, die Erwartungen, wie er zu sein hat und was er zu leisten hat,
setzt sich aus theoretischem Wissen, praktischer Erfahrung und gesell-
schaftlichen Vorstellungen zusammen.

Der pddagogische Begriff der Differenzierung bezieht sich zum
einen auf die Bearbeitung von Lerninhalten und zum anderen auf »die
Einteilung beziehungsweise Zugehorigkeit von Lernenden zu Lern-
gruppen nach bestimmten Kriterien« (Bénsch 1997: 320). Wahrend
»innere Differenzierung« sich auf unterschiedliche Einteilungen und
Aktivitdten innerhalb einer Lerngruppe (Klasse, Klassenstufe) bezieht,
verweist der Begriff der »duBeren Differenzierung« auf lerngruppen-
oder klasseniibergreifende Merkmale wie »Alter«, »Geschlecht« und
»Religionszugehorigkeit«, die nach Bonsch den »Vorteil (haben),
leicht erkennbar und fehlerfrei meBbar zu sein« (ebd.). Zur gegenwér-
tigen Bedeutung dieser Merkmale wird folgendes angemerkt:

»Wihrend sie in der Vergangenheit eine nicht unbedeutende Rolle fiir die
Zusammensetzung von Klassenverbdnden gespielt haben, wird mindestens

222

hittps://dol.org/1014361/6783839401194-004 - am 14.02.2026, 06:10:17.



https://doi.org/10.14361/9783839401194-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE DIFFERENZ IN (POST-)MODERNE UND PADAGOGIK

das Differenzierungskriterium »Geschlecht« heute kaum noch verwandt«
(ebd.: 320-321).

Demgegeniiber ist aber hervorzuheben, dass die als sekundér erachte-
ten regulativen Differenzen (z.B. Geschlecht, Kultur) konstitutiv fiir
Praktiken in der Institution Schule sind (Rendtorff/Moser 1999), was
auch zu Diskriminierungseffekten im Falle von Migrantenkindern
fithrt, wenn von Lehrerseite zur Begriindung von Leistungsschwéche
stereotyp der Faktor »Kultur« bzw. »fremde Kultur« ins Feld gefiihrt
wird (Gomolla/Radtke 2002). Mit Foucault kann nun spezifischer von
Teilungspraktiken durch Individualisierungsmatrizen gesprochen wer-
den, durch welche die Schiiler auch nach Geschlecht und (natio-
nal)kultureller Herkunft eingeteilt werden. Hierbei zeigt sich der im-
plizite Charakter der regulativen Differenzen gegeniiber den expliziten
funktionalen Differenzierungen, was aber erst auf der Ebene von
Praktiken deutlich wird. Implizit hieBe dann, dass sie als implizites
Begriindungwissen flir Kategorisierung und Differenzierung in der
Schule auftauchen (z.B. schwache Leistung aufgrund von Kulturdiffe-
renz, Identitdtsdiffusion usw.).

Durch schulische Differenzierungsprozesse werden Hierarchien ge-
bildet, die einen unterschiedlichen (Schiiler-)Status beschreiben. Nor-
malisierungspraktiken griinden stets auf einer Asymmetrie der Diffe-
renzen, die durch moralische Postulate nicht aufgehoben werden, son-
dern normativ in eine entsprechende piddagogische Semantik trans-
formiert werden. Gegeniiber einem quantitativen Differenzierungsbeg-
riff (z.B. Unterscheidung nach hoch/niedrig auf einer Intelligenzskala)
wire also ein qualitativer Begriff von Differenzierung theoretisch in
Anschlag zu bringen, der die Vielfalt der Differenzen, deren Verkniip-
fungen und die damit verbundenen Hierarchisierungen erfasst. Die
Merkmale »Behinderung« und »Fremdheit« (nationale/ethnische Un-
terscheidungen) werden genauso wenig wie »Geschlecht« systema-
tisch weiter beriicksichtigt, da regulative Differenzen (Behinderung,
Geschlecht, Fremde) nicht als primér-funktional, sondern als sekundér
bzw. irrelevant fiir die Schule als leistungsdifferenzierende Institution
angesehen werden. Doch stellen sie eine wichtige institutionelle Be-
griindungsressource vor allem fiir Leistungsdefizite in der Schule dar
(Radtke 1996b), durch die Identitéten konstruiert und Schiilerkarrieren
entscheidend beeinflusst werden konnen. In welcher Weise diese Dif-
ferenzen systematisch in den Unterricht eingefiihrt werden, ldsst sich
an der Darstellung von Migranten im Schulbuch exemplarisch zeigen.

223

hittps://dol.org/1014361/6783839401194-004 - am 14.02.2026, 06:10:17.



https://doi.org/10.14361/9783839401194-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE DIFFERENZ IN (POST-)MODERNE UND PADAGOGIK

3.3.2 Schulbiicher und Differenzwissen

Schulbiicher stellen auf der Makroebene ein gesellschaftliches Beo-
bachtungsmedium dar, in dem sich eine (nationale) Gesellschaft ideal-
typisch selbst beschreibt. Bei Schulbuchwissen handelt es sich um ein
hochgefiltertes soziales Wissen (zahlreiche Akteure wie Zulassungs-
kommissionen, Verlage, Elternverbiande, Ministerien usw.), durch das
ein gesellschaftlicher Konsens zum Ausdruck gebracht wird (Hohne
2003). Dartiiber hinaus stellt das Schulbuch in pddagogischer Hinsicht
ein Vermittlungs- und Steuerungsmedium im Unterricht dar (Mikro-
ebene), wodurch das sozial approbierte Wissen in der Schule didak-
tisch strukturiert in den Unterricht gelangt und dort praktisch umge-
setzt wird. Wie dieser Zusammenhang theoretisch zu denken ist und
welche Rolle regulative Differenzen dabei, soll nun exemplarisch am
Schulbuchwissen beleuchtet werden.

Der Unterricht als spezifische institutionelle Praktik (rdumlich, zeit-
lich und inhaltlich geregelt, klare Rollenverteilung) wird aufgrund des
Schulbuchwissens diskursiv auf spezifische Weise vorstrukturiert. So-
zial dominantes Wissen liegt in Schulbiichern in Form von Sprache,
Bildern oder Graphiken vor, die als Diskurse eine subjektkonstituie-
rende Funktion haben. Durch Diskurse bzw. Wissen in Schulbiichern
wird der Unterricht in spezifischer Weise dadurch symbolisch-
diskursiv vorstrukturiert, dass ein bestimmtes Wissen eingefiihrt wird,
bei die Subjekte spezifisch »angerufen« und positioniert werden. Die-
se Dimension der symbolischen Vorstrukturierung kann subjekttheo-
retisch mit dem Konzept der Interpellation oder » Anrufung« deutlich
gemacht werden, um die moglichen Auswirkungen von Schulbuch-
wissen auf die Identitétsbildung von Schiilern deutlich zu machen.

Mit Anrufung hat Louis Althusser in seiner Ideologietheorie ein
strukturelles Verhéltnis zwischen Anrufendem und Angerufenem ge-
kennzeichnet (1977: 140 ff.). Dabei erkennt der Angerufene den ihm
vorgingig verlichenen Namen® an, erkennt sich selbst wieder und
wird so unmittelbar zum Teil der symbolisch-diskursiven Ordnung.
Daher deutet das Wissen um den eigenen Namen, d.h. die selbst- und
fremd- zugeschriebene Identitét im allgemeinen auf ein Anrufungs-
verhiltnis, das institutionell und auch in unterschiedlichen Formen
von Praxis aktualisiert und stabilisiert wird (z.B. im Unterricht), wo-
durch Identititen formiert und Subjekte konstituiert werden. Unter-
werfung qua Integration in die symbolische Ordnung sowie die Sub-
jektwerdung durch spontane Anerkennung stellen dabei die beiden
zentralen Momente der Anrufung als strukturelles soziales Verhiltnis
zwischen Subjekt und Anrufungsinstanz dar. Sprache und Bilder ent-

33 An der Namensfunktion wird bei Althusser exemplarisch der Prozess
der Subjektkonstitution verdeutlicht.

224

hittps://dol.org/1014361/6783839401194-004 - am 14.02.2026, 06:10:17.



https://doi.org/10.14361/9783839401194-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE DIFFERENZ IN (POST-)MODERNE UND PADAGOGIK

falten auf der Ebene der diskursiven Praxis dadurch Wirkungen, dass
durch sie Anrufungen realisiert werden, die das Subjekt in einem
symbolisch vorstrukturierten Feld positionieren — etwa als Konsumen-
tensubjekt bei einem Werbeplakat oder als Schiilersubjekt im Falle
von Schulbuchwissen. Unter Riickgriff auf die Anrufungsfigur kann
nun das durch Diskurse vorstrukturierte Feld auf seine subjektkonsti-
tuierende Funktion hin beleuchtet werden, indem die in den Diskursen
auftauchenden Subjektpositionen untersucht werden. Konstitutiv fiir
die Subjektpositionen sind spezifische Differenzsetzungen (bezogen
auf Migrantendarstellungen: fremd/eigen-Unterscheidung, wir vs. sie;
vgl. Hohne/Kunz/Radtke 2003), vorausgesetztes und implizites Wis-
sen, spezifische Pradikationen oder Zuschreibungen.

Durch praktisch im Unterricht umgesetztes Schulbuchwissen wer-
den Schiiler geschlechtsspezifisch oder ethnisch-national spezifisch
nicht nur als Schiilersubjekte, sondern als »Migranting, als »Deut-
scher«, als Muslim usw. angerufen. Natiirlich hangt das Gelingen der
Anrufung in der Praxis von weiteren Faktoren wie dem Einsatz des
Schulbuchs im Unterricht ab, der Rolle des Lehrers, der Kommunika-
tions- und Gruppendynamik und nicht zuletzt vom Vorwissen auf Sei-
ten der Schiiler und Schiilerinnen. Daher stellt das symbolisch Vor-
strukturierte einen Kontingenzrahmen dar, innerhalb dessen die Sub-
jekte zwar konstituiert und positioniert, aber nicht determiniert wer-
den. Mit diesem theoretischen Modell der Anrufungsfunktion von
Schulbuchwissen kann nun die Bedeutung regulativer Differenzen fiir
den Unterricht in Form kultureller Differenzierungen und Zuschrei-
bungen deutlich gemacht werden.

Aus der Definition von Schulbuchwissen als soziokulturellem Kon-
senswissen ist zu schlussfolgern, dass damit keine Objektivitit, Wahr-
heit oder Realitét représentiert wird, sondern dass es sich um ein do-
minant-hegemoniales Wissen handelt, in das Normen und bestimmte
Normalititsvorstellungen und -erwartungen eingehen. Die darin vor-
genommenen machtvollen Zuschreibungen und Positionierungen sind
Ausdruck einer »Normalisierungsmacht«, die in Form des Schul-
buchwissens von Seiten der élteren Generation gegeniiber der nach-
folgenden artikuliert wird:

»Einerseits zwingt die Normalisierungsmacht zur Homogenitét, anderer-
seits wirkt sie individualisierend, da sie Abstdnde misst, Niveaus bestimmt,
Besonderheiten fixiert und die Unterschiede nutzbringend aufeinander ab-
stimmt. Die Macht der Norm hat innerhalb eines Systems der formellen
Gleichheit so leichtes Spiel, das sie in die Homogenitét, welche die Regel
ist, als niitzlichen Imperativ und als priazises Messergebnis die gesamte Ab-
stufung der individuellen Unterschiede einbringen kann« (Foucault 1994:
237).

225

hittps://dol.org/1014361/6783839401194-004 - am 14.02.2026, 06:10:17.



https://doi.org/10.14361/9783839401194-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE DIFFERENZ IN (POST-)MODERNE UND PADAGOGIK

Schulbuchwissen hat eine homogenisierende und universalistische
Funktion dahingehend, als die reprisentierten Differenzen fiir alle
Schiiler gleichermallen Geltung besitzen. Aufgrund der differenziellen
Einteilungen werden auch Individualisierung und Hierarchisierung
realisiert, so dass das einzelne Subjekt sich in eine Vielzahl von hori-
zontalen und vertikalen Relationen gestellt sicht.

Durch Schulbiicher gelangt dominantes soziales Wissen als konsti-
tutives Element, ndmlich als Lehrstoff, in den Unterricht. Schulbuch-
wissen verstirkt, ja steuert Differenzierungsprozesse im Unterricht
aufgrund des Wissens, das die soziale Situation des Unterrichts vor-
strukturiert, da Kinder nicht nur als »Schiiler« (Primérrolle) angerufen
werden, sondern qua spezifischer Differenzierungen/Differenz-
Setzungen sozial konstituiert werden — etwa als behindert/nicht-behin-
dert, médnnlich/weiblich oder deutsch/nicht-deutsch. So wirken die als
sekundar klassifizierten Differenzen primér strukturierend und in die-
sem Sinne mit Blick auf schulische Praktiken konstitutiv-regulierend.
In dieser Hinsicht individualisiert, hierarchisiert und homogenisiert
Schulbuchwissen Schiiler und ordnet die Individuen innerhalb von
Normalverteilungen ein und bestimmten Gruppen zu. Ein Beispiel fiir
eine Individualisierungsmatrix stellt die typologische Verteilung von
deutschen und ausliandischen (Ideal-)Schiilern in deutschen Schulbii-
chern dar, wodurch sich eine Normalitit zwischen den Leitdifferenzen
deutsch/tiirkisch aufspannt, an die weitere Differenzen wie mo-
dern/vormodern, wir/sie, hier/dort, Heimat/Fremde usw. anschlief3en
(Hohne/Kunz/Radtke 2000).

Ein weiteres Beispiel auf der pragmatisch-didaktischen Ebene der
Handlungsanweisungen fiir eine differenzielle Positionierung ethnisch
spezifizierter Subjekte ist, dass ausldndische Mitschiiler in Schulbii-
chern regelméBig zum Objekt von Befragung a) durch deutsche Schii-
ler (»fragt eure auslandischen Mitschiiler...«) und b) durch direkte Ad-
ressierung von Fragen an Migrantenkinder (»Erzahlt mal von Zuhause
[...] Woher eure Eltern kommen«) gemacht werden. Hierbei zeigt sich
eine doppelte Beobachtung von Migrantenkindern von deutscher Sei-
te: a) durch die deutschen Schiiler b) durch die Schulbuchautoren (Di-
rektadressierung). Migrantenkinder haben also eine Art Auskunfts-
pflicht in dem Spiel, wenn sie die Regeln der Kollusion, d.h. des Zu-
sammenspiels in der Klasse nicht verletzen wollen, denn sie sind
gehalten und aufgefordert, Informationen iiber ihre » Verschiedenheit«
und ihr »Fremdsein« zu geben. Kultur bzw. »fremde Kultur« bildet
also mit der »eigenen Kultur« eine konstitutive Differenz, wodurch
ein ganzes Differenzschema entfaltet wird. Auf diese Weise werden
weitere regulative Differenzen wie Heimat/Fremde oder hier/dort in
Form von Schulbuchwissen in den Unterricht als konstitutive Merk-
male eingefiihrt.

226

hittps://dol.org/1014361/6783839401194-004 - am 14.02.2026, 06:10:17.



https://doi.org/10.14361/9783839401194-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE DIFFERENZ IN (POST-)MODERNE UND PADAGOGIK

3.3.4 Resiimee

Die den Kategorien wie »Geschlecht« oder »Fremdheit« unterliegen-
den Differenzen stellen keine sekundiren Erscheinungsformen schuli-
scher Praxis dar, sondern haben regulativ-konstitutive Funktion fiir
Unterricht und Schule als Differenzierungsinstitution. Gegeniiber den
klassischen Differenzierungsformen wie Leistung diirfen sie deshalb
nicht als nachrangig eingestuft werden, da sie iiber Lehrpline und
Schulbiicher systematisch in die Lehr- und Lernpraxis eingefiihrt wer-
den und entsprechend subjektkonstitutiv wirken.

Am Beispiel des Schulbuchwissens iiber Migranten wird deutlich,
dass Differenzen wie deutsch/nicht-deutsch, wir/sie usw. direkt im
Unterricht thematisiert und spielerisch eingeiibt werden. Durch sie
werden Schiilergruppen nach ethnisch-nationalen Merkmalen unter-
schieden. Individuen werden als ethnisch-spezifische angerufen, wo-
durch sie augenscheinlich eine »eigene Stimme« und mithin eine Sub-
jektivitdt erhalten. Die Spielregeln bei den von Schulbuchwissen vor-
gegebenen Positionen bringen die deutschen Kinder in eine Beobach-
terposition gegeniiber den ausldndischen Kindern. Diese haben die
Rolle von Mitspielern (Statisten?!), die nun Auskunft iiber ihre »ei-
gentliche Lebensart« und »Kultur« geben miissen, um nicht als Spiel-
verderber zu gelten. Auf diese Weise wird das Bild des Kulturfremden
unter Riickgriff auf national-kulturelle Unterscheidungen systematisch
konstruiert und die ausldndischen Schiiler stets auf »der anderen Sei-
te« positioniert.

Auffillig dabei ist, dass bestimmte Differenzen, Anrufungsformen
und Subjektpostionierungen in Schulbiichern nie auftauchen, wenn es
etwa um sozio-0konomische Unterschiede geht (Geméal der erwdhn-
ten Befragungstechnik kénnte man sich analog zu Migranten ein Sze-
nario mit Sozialhilfeempfiangern vorstellen: »Fragt mal eure Mitschii-
ler, deren Eltern Sozialhilfe empfangen, was sie zu Hause so es-
sen...«). Daran wir deutlich, dass Migranten ohne Tabu direkt zum
Objekt von Beobachtung gemacht werden, wozu Schulbuchwissen
wesentlich beitrigt.

Das machtvolle Normalisierungswissen zeigt sich im Schulbuch als
rigide deutsch/nicht-deutsch-Differenz, die Andersartigkeit und
Fremdheit zur Folge hat. Es wird ein dominantes Wissen iiber Migran-
ten und Migrantinnen verstérkt, das an unterschiedlichen sozialen und
medialen Orten hoch konvergent anzutreffen ist. Hierbei zeigt sich die
Wirkung eines komplexen Dispositivs*, das sich um kulturelle Diffe-
renzen zentriert. Die gingige Behauptung, Schulbiicher wiirden per se

34 Zum Dispositivbegriff vgl. Kap. 3.1.

227

hittps://dol.org/1014361/6783839401194-004 - am 14.02.2026, 06:10:17.



https://doi.org/10.14361/9783839401194-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE DIFFERENZ IN (POST-)MODERNE UND PADAGOGIK

als Aufklarungsmedium dienen, kann hierbei in Zweifel gezogen wer-
den.

228

hittps://dol.org/1014361/6783839401194-004 - am 14.02.2026, 06:10:17.



https://doi.org/10.14361/9783839401194-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

