IV Einschrankungen und
Interpretationsverantwortung

Unsere Bemiihungen, so wurde anfangs gesagt, konnen nur zu einem gehalt-
vollen Ergebnis durchdringen, wenn sich bestimmte charakteristische Freiheits-
elemente auch fiir das theoretische Denken ausweisen lassen: Es muss Grenzen
geben, die Spielrdume festlegen; unter Voraussetzung dieser Spielrdume miissen
bestimmte Mdglichkeiten erwogen werden konnen; die Person muss selbst be-
stimmen, welche Moglichkeiten realisiert werden; sie muss infolgedessen unter
normativem Rechtfertigungsdruck stehen und fiir ihre Entscheidungen verant-
wortlich gemacht werden konnen.'

Uber die ersten beiden Elemente — den endlichen Freiheitsspielraum und den
Raum der Interpretationsmoglichkeiten — haben wir jetzt mehr Klarheit. Es sind
nicht natiirliche Gegebenheiten, tiber die ich im Zeichengebrauch nicht hinweg-
gehen kann, sondern als gemeinsam gesetzte Verstindnisweisen und unthema-
tische Verstehensbedingungen, iiber die im Moment friedliche Ubereinstimmung
besteht. Es ist deutlich geworden, dass meine Mdglichkeiten durch diese Voraus-
setzungen nicht normativ eingeschrinkt, sondern konstituiert werden. Deswegen
kann sich eine Reflexion dariiber, was fiir ein Weltverstehen in einer besonderen
Situation moglich und richtig ist, nicht auf diese Zeichenpraktiken beziehen.
Auch in dieser Reflexion sind diese als Sinnbedingungen jeweils vorausgesetzt
und somit nicht-disponibel. Die Frage, wie darzustellen ist, kann sich nur auf be-
sondere Zeichenbildungen beziehen, auf die sinnvolle Gestaltung von Darstel-
lungsformen durch mit Einbildungskraft ausgestattete Individuen.

Wenn wir uns nun im néchsten Schritt mit der kognitiven Selbstbestimmung
von Personen befassen, so haben wir mit dem positiven Gehalt von Freiheit zu
tun. Dieser wird relevant, wo Entscheidungen von der ersten Person abhingen,
wo »ich selbst« die Kontrolle iiber das Tun habe, das dann als mein Tun gilt und

1 Vgl. Kap.11.

2 14,02,2028, 14:27:18. - -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

160 | ZEICHEN UND FREIHEIT

mir zugerechnet wird. Wo dieser positive Sinn von Freiheit ins Spiel kommt,
schwingt Normativitit bereits mit; denn als Person, die ein Denken und Handeln
als ihr eigenes Denken und Handeln versteht, frage ich notwendig schon nach
Einschriankungen. Im Bereich des theoretischen Zeichengebrauchs werden dabei
ganz eigentiimliche Einschrinkungen verlangt sein. So wurde sichtbar, dass eine
Person, die sich den Regeln der Urteilsgrammatik willkiirlich zu entziehen sucht,
die Welt gar nicht mehr als »soundso« bestimmt ansehen kann: Epistemische
Rechtfertigung schlieBt individuenabhiingige Motive aus. Wer Uberzeugungen
immer wieder neu danach festlegt, ob sie ihm »personlich zusagen, interpretiert
verantwortungslos. Und tatsidchlich kann man sich so eine Verfahrensweise auch
gar nicht als ein Weltinterpretieren denken. Eine Person wird sich vielmehr von
sich her auf Urteile festlegen und an die damit verbundenen Einschrinkungen
binden wollen und dabei als denkendes Wesen frei bleiben.

Unser Hauptaugenmerk gilt gleichwohl der Frage, inwiefern die Festlegung
richtiger Interpretationen in einem nicht-intellektualistischen Sinne frei ist und
sinnvollerweise durch Individuen kontrolliert sein kann. Dies ist es, was die Be-
griffe der Interpretationsfreiheit und Interpretationsverantwortung hier markieren
sollen. Indem sich das Interpretieren in besonderen, nicht-ableitbaren Zeichen-
bildungen vollzieht, fliet eine individuell zurechenbare Aktivitit in es ein. Inso-
fern ich die Welt selbst darstellen kann — oder besser: muss —, bin ich gehalten,
sie so angemessen, richtig oder gut wie moglich darzustellen. Dieser normative
Druck bliebe auch noch, wenn den allgemein formulierbaren Interpretations-
normen, wie der Konsistenzforderung, Rechnung getragen wire.

Wie ist diese individuelle Interpretationsfreiheit zu denken? Ich beginne mit
Uberlegungen dazu, was im Interpretieren auf dem Spiel steht und wie sich die
Interpretationseinschriankungen, die in der Rechtfertigung vor anderen Personen
die Hauptrolle spielen, in die Logik der Interpretationsfreiheit einbetten und als
Selbsteinschrdnkungen begreifen lassen (IV 1). Im Anschluss daran geht es um
die Frage, wie das Interpretieren unter dem Anspruch auf Richtigkeit ein zure-
chenbares Tun sein kann und welche Bedeutung das zweckmdfige Darstellen
hier hat (IV 2). Auf dieser Basis schlieflich kann der mit der Bildung eigener
interpretierender Zeichen einhergehende Verantwortungsdruck in einem ersten
Anlauf beschrieben werden (IV 3).

2 14,02,2028, 14:27:18. - -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EINSCHRANKUNGEN UND INTERPRETATIONSVERANTWORTUNG | 161

1 Interpretationseinschrankungen als
Selbsteinschrankungen

Wenn man sich nicht mehr einfach mit irgendeinem Zeichengebrauch befasst,
sondern speziell mit dem Zeichengebrauch in theoretischer Absicht, muss man
tiber die Minimalbedingung der Verstindlichkeit hinausgehen. Wir hatten die
entsprechende Anforderung vorldufig mit dem Begriff der inhaltlichen Richtig-
keit belegt, ohne uns damit auf bestimmte Kriterien festzulegen.” Eine Priimisse
dabei war, dass nicht im Vergleich mit gegebenen Realitéiten festgelegt werden
kann, was eine richtige Darstellung ist, sondern unterschiedliche Interpretationen
moglich sind. Erst angesichts dieser Situation kann die Frage, wie am besten zu
interpretieren ist, Relevanz gewinnen.’ Die motivierende These der Studie lisst
sich so formulieren, dass ich in der Beantwortung dieser Frage frei bin: In einer
bestimmten Hinsicht muss ich selbst bestimmen, was die richtige Interpretation
ist, und fiir meine Entscheidung einstehen. Um nun zu verstehen, in welchem
Sinne »ich selbst« hier das Individuum bezeichnen und wie es sinnvollerweise
von »mir«, dieser Person, abhidngen kann, welche Interpretation festgelegt wird,
miissen wir uns ein Stiick weit klarmachen, was es iiberhaupt heiflt, wenn Zei-
chen in der Absicht verwendet werden, die Welt zu interpretieren.

1.1 Die Frage nach der richtigen Interpretation

Bisher konnten wir uns noch ausmalen, dass Darstellungsweisen, sofern sie ver-
fugbar sind, auf beliebige Weise gebraucht werden. Tatsdchlich scheint es sich
faktisch auch so zu verhalten, dass wir in dieser Hinsicht zu einiger Willkiir in
der Lage sind. So steht es mir z. B. frei, meine Zeichenkompetenz zu benutzen,
um die Tatsachen zu verzerren oder fiktionale Darstellungen zu gestalten. Ich
kann Adressaten durch rhetorisches Geschick manipulieren. Ich kann Fantasiero-
mane schreiben oder Mirchenfiguren in Ol malen. Ich kann dies nur in gewissen
Spielrdumen, denn meine Kompetenzen sind endlich und die Verstehensvoraus-
setzungen entziehen sich meiner Willkiir. Aber innerhalb der Spielrdume stehen
alle Moglichkeiten offen. Ich kann Zeichenpraktiken so zugrunde legen, dass ich
vom Ublichen abweiche, und also »Regeln verletzen«® (etwa indem ich sage:
»Ich habe die Wechsstaben verbuchselt«) — und da man mir das Verstiandnis zu-

2 Vgl.Kap.132c.
3 Vgl Kap. 112.3.
4 Vgl. Schneider, Phantasie und Kalkiil, z. B. S. 30f.

2 14,02,2028, 14:27:18. - -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

162 | ZEICHEN UND FREIHEIT

schreibt, wird man annehmen, dass ich bewusst so verfahre, um etwas zum Aus-
druck zu bringen. Auch irrefithrende Darstellungen konnen in diese Rubrik ein-
geordnet werden: Ich kann das Zeichen » <— < verwenden, wo das Zeichen > — <
richtig wire; ich kann den Satz »Nebenan steht ein Tisch« bilden, obwohl kein
Tisch da ist. Es ist dann zu erwarten, dass man mir diese Akte als kontrollierte
Handlungen zurechnet und z. B. als Liigen missbilligt. An solchen Fillen zeigt
sich die Moglichkeit der Distanzierung von beanspruchten Zeichenpraktiken —
die Moglichkeit, sie als Darstellungsmittel anzusehen — in markanter Weise:
Gerade die Praktiken, in denen sich ein tiefsitzendes Grundverstindnis nieder-
schldgt, kann ich kontrolliert, nach meinen eigenen Zwecken gebrauchen und
sogar missbrauchen. Was fiir eine Darstellungsform gebildet wird, hdangt von mir
ab; die besondere Zeichenbildung ist selbstbestimmt, und ich muss fiir sie ein-
stehen.

Nun fragen wir aber nach Freiheit im Bereich des Theoretischen — danach,
welche Rolle wir der Zurechenbarkeit zuweisen wollen, wenn wir die Welt in
Zeichen auffassen, erkennen, ins Bild setzen oder verstehen. Da dabei die Ich-
Perspektive mafigeblich ist, liegt die mutwillige Verzerrung auferhalb dessen,
was in Erwédgung gezogen wird. Unter den Gesichtspunkten des Theoretischen
muss das Zeichenbilden gedanklich immer schon unter charakteristische Ein-
schrinkungen gestellt werden. Ein diesbeziiglich verpflichtungsloser, beliebiger
Gebrauch von Darstellungsweisen ist in der Interpretation keine Option. Wenn
ich die Welt interpretiere, so geht es mir nicht darum, iiberhaupt darzustellen; ich
strebe Darstellungen mit einer bestimmten Qualitét an, und diese Qualitit hatten
wir Richtigkeit genannt. Versuchen wir nun, dies mit Inhalt zu fiillen.

Beachten wir zunéchst, dass Sinn und Richtigkeit eng miteinander verwoben
sind: Der Weltbezug ist nicht etwas, was zum Verstindnis von Darstellungen
duBerlich hinzukommt; wir verstehen Zeichen auch von ihrem Richtigkeitsbezug
her. So wird es z. B. gelegentlich nicht ganz klar sein, ob eine Darstellung »sach-
lich unrichtig« oder »unsinnig« genannt werden soll; es kann Unsicherheit be-
stehen, ob eine Beschreibung, fiir die sich kein Anwendungsfall denken ldsst,
wirklich verstindlich ist.’ Wenn also oben davon die Rede war, dass es vorerst
nur um »verstidndliche« Darstellungen gehen soll, so wurde damit kein scharf
abgezirkelter Bereich ausgesondert. Es ging lediglich um Zeichen, fiir die sich
irgend eine Art der Verwendung denken ldsst. Insbesondere wurde mit dem
Aspekt der Richtigkeit fiir den Moment ein Aspekt in den Hintergrund ver-
schoben, der im Zeichengebrauch allgegenwirtig ist — selbst dort, wo wir mit
falschen Darstellungen zu tun haben. Indem wir diesen Aspekt jetzt wieder her-

5 Vgl das Beispiel in: Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, § 282.

2 14,02,2028, 14:27:18. - -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EINSCHRANKUNGEN UND INTERPRETATIONSVERANTWORTUNG | 163

vorheben, filtern wir folglich weder eine wohldefinierte Zeichenklasse heraus,
noch stellen wir duBerliche Anforderungen an den Zeichengebrauch. Mit der
Welthaltigkeit von Zeichen fokussieren wir ein Moment, das schon in diesen Ge-
brauch eingelassen ist und in ihm auf dem Spiel steht. Sofern ein Zeichen fiir den
Weltbezug einsteht, liegt nicht einfach eine besondere Art des Gebrauchs von
Darstellungsmitteln vor. Es geht nicht um Darstellungen, die der Welt in irgend-
einer Weise nédherstehen als andere und in diesem Sinn privilegiert sind. Es geht
um eine bestimmte Art des Zeichengebrauchs, die ohne Distanzierung erfolgt
und bei der Zeichen nicht als Darstellungen, sondern als welterschlieffend ver-
standen werden.

Ein Richtigkeitsbezug in diesem Sinn ist von Beginn an in den Zeichenge-
brauch eingelassen.6 Zeichen sind keine »Mittel zum Zwecke der inhaltlich rich-
tigen Darstellung«. Die Normativitit entfaltet sich im Zuge des Zeichenge-
brauchs und aus ihm heraus. Dies kann im Ausgang von einem im weiteren Sinn
pragmatistischen Bild verdeutlicht werden: Wo fiir eine endliche Person, die ein
Leben zu fithren hat, die Frage nach richtigen Interpretationen dringend wird,
dort geht es fiir sie um ein Problem, das ihre gesamten Lebensvollziige betrifft.
Wir miissen uns deshalb vorstellen, dass diese Person von sich aus nach rich-
tigen Interpretationen fragt und ein existentielles Interesse an ihnen hat. Norma-
tiver Druck muss dem Interpreten nicht erst von auflen auferlegt werden; er ver-
dankt sich einer inneren Notwendigkeit: Wer sich die Welt zu erschlieen sucht,
fragt nach Zeichen, an denen er sich orientieren kann, auf die hin er handeln
kann und in denen sich ihm eine Welt zeigt, in der er leben kann. Es geht dann
nicht um Interpretationen, die iiberhaupt moglich, denkbar oder vertretbar sind;
der Zeichengebrauch ist hier kein Spiel. Vielmehr miissen die Interpretationen
wirklich tragfihig sein und das heifit: Welt so aufschlieen, wie es die lebens-
weltlichen Zwecke erfordern. Als endliche Person bin ich auf Interpretationen
dieser Art angewiesen; ohne sie hitte ich gar nicht so etwas wie eine »Welt«.
Diese entglitte mir, und ich wére sowohl handlungsunfihig als auch, wenn man
so sagen will, ohne »kognitive Identitit«. Ich werde somit stets schon von mir

6 Eine solche Gerichtetheit wird tiblicherweise als Wahrheitsbezug beschrieben: Die
Frage »Was soll ich glauben?« ist irreduzibel auf Wahrheit bezogen; sie erdffnet eine
eigenstidndige Dimension epistemischen Rechtfertigens (vgl. Rodl, Selbstbezug und
Normativitit, Kap. 111 2). Die Frage »Wie soll ich interpretieren?« indes kann auf
nichtsprachliche WelterschlieBung und die Richtigkeit von nonverbalen Darstellungs-
formen bezogen werden und erlaubt dariiber hinaus eine graduelle Lesart, wie sich

noch zeigen wird.

2 14,02,2028, 14:27:18. - -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

164 | ZEICHEN UND FREIHEIT

aus nach Wegen fragen, die Richtigkeit meiner Weltinterpretationen sicherzu-
stellen.

In diesem Sinne bin »ich, als erste Person Singular, im theoretischen Uber-
legen immer schon einem irreduziblen normativen Anspruch auf richtige Inter-
pretationen ausgesetzt. Da ich ein (in Zeichen) interpretierendes Wesen bin,
kann ich mich der Frage nach der Richtigkeit sowie dem damit einhergehenden
Sollen nicht entziehen. Ich bin nicht in der Position, iiber diese Frage hinweg-
zugehen, sondern von innen her mit ihr konfrontiert; sie gibt meinem Denken
eine Ausrichtung. Man konnte dies auch so formulieren, dass die Bildung von
richtigen Interpretationen fiir mich ein kategorischer Imperativ ist. Aus Sicht der
denkenden Person kann der Wille zu einem tragfihigen Weltverstindnis nicht an
Vorbedingungen gekniipft sein, die im besonderen Fall erfiillt sind oder nicht. Es
ist nicht nur ein niitzlicher Vorteil, die Dinge zu verstehen. Es muss so etwas
unterstellt werden wie eine unbedingte Verpflichtung zu richtigen Interpretatio-
nen, hinter die ich als Wesen, das auf Orientierung angewiesen ist, nicht zuriick
kann.” Ein wesentliches Ingrediens dieser Verpflichtung hatte sich in der Logik
des Fiirwahrhaltens schon abgezeichnet: Die Richtigkeit der Interpretation muss
fall- und personenunabhingig sein; sie muss nicht nur fiir mich, hier und jetzt
Giiltigkeit haben konnen, sondern fiir jede Person in so einem Fall. Man konnte
daher versuchen, den irreduziblen Anspruch auf Richtigkeit von zu Kant her zu
fassen, indem man ihn in Anlehnung an die Formel des kategorischen Imperativs
so ausdriickt: »Interpretiere moglichst so, dass deine Interpretation eine allge-
meine Interpretationsweise (eine Verstindnisweise) werden kann.«® Es wird sich
zeigen, dass diese Formulierung standhélt und der Imperativ giiltig ist. Die im
Interpretieren gebildeten Zeichenformen, so wire er aufzulosen, miissen Fix-
punkte des Verstehens werden konnen, auf die ich und andere Personen zuriick-
kommen konnen. Dies ist ein wesentliches Moment des Anspruchs auf Richtig-
keit, aus dem ein Hauptsinn von Interpretationsverantwortung hervorgeht.

Wir haben damit einen Ausgangspunkt und einen Rahmen, in den wir das
freie theoretische Denken gedanklich platzieren konnen: Die Freiheitsmoglich-

7 Die kategorische Normativitdt im Theoretischen wird relativ selten explizit gemacht.
Vgl. aber Korsgaard, »The Normativity of Instrumental Reason« oder Kelly, »Episte-
mic Rationality as Instrumental Rationality: A Critique«. — In der virtue epistemology
werden motivationale Begriindungsmuster mitunter selbst dort noch beibehalten, wo
die Erkenntnistheorie ganz auf ein ethisches Fundament gestellt werden soll: so bei
Zagzebski, Virtues of the Mind, bes. S. 166f.

8 Vgl. Kants Bestimmung des Vernunftgebrauchs in »Was heif3t: sich im Denken orien-
tieren?«, A 330, Fn.

2 14,02,2028, 14:27:18. - -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EINSCHRANKUNGEN UND INTERPRETATIONSVERANTWORTUNG | 165

keiten miissen, anders als bei zweckmiBigen (potentiell strategischen) kommuni-
kativen Handlungen von vornherein innerhalb dessen liegen, was aus der Erste-
Person-Perspektive als verallgemeinerbar gelten kann. In dem intuitiven Vorbe-
halt, es konne doch nicht nur Zeichen, sondern miisse auch so etwas geben wie
eine Realitit, driickt sich, so gesehen, ein normatives Prinzip aus: Die Sphiére, in
der sich das theoretische Uberlegen entspinnt, ist immer schon an die Frage:
»Wie soll ich am besten interpretieren?« gebunden. Es ist die Frage, die ich mir
selbst stelle, wenn ich die Welt interpretiere. — Fragen wir nun weiter, wie sie
beantwortet und der Anspruch auf richtige Interpretationen verantwortlich umge-
setzt werden kann.

1.2 Logische Einschrankungen

Selbstbestimmung, so hatten wir gesehen, gewinnt ihren konkreten Sinn aus der
Beantwortung der Frage, wie entschieden wird.” Im theoretischen Rechtfertigen
indes bleibt das individuelle Bestimmen fast immer im Hintergrund. Wir be-
ziehen uns primir auf Festlegungen oder Fiirwahrhaltungen und bewegen uns
auf einer Ebene, auf der das Darstellen als unproblematisch gesetzt ist. Die allge-
meinen logischen Einschrinkungen, die in der Epistemologie im Vordergrund
stehen, stehen einer kognitiven Selbstbestimmung auf den ersten Blick denn
auch unversohnlich gegentiber. Die Freiheit, die der Interpret unter diesen Ein-
schrinkungen hat, ist nicht die Freiheit eines Individuums, das eigene Zwecke
verfolgt, sondern die eines Wesens, das sich selbst auf Normen verpflichtet sieht,
welche von innen her Gesetzescharakter haben. Dieser Lesart zufolge vollzieht
sich Selbstbestimmung im Bereich des Theoretischen nicht individuell, sondern
als rationale Kontrolle.

Die wohl offensichtlichste dieser Einschrinkungen ist das Prinzip der Kon-
sistenz, wie es fiir pradikative Urteile gilt. Hier bedeutet, etwas zu interpretieren,
eine Festlegung (»x ist F«) zu machen; und dazu gehort es, dass kontradikto-
rische Festlegungen (»x ist nicht F«) ausgeschlossen sind und dies vorerst auch
bleiben. Da der Wissensbegriff iiblicherweise von der Logik des pradikativen
Urteilens her rekonstruiert wird, wird ein Wissensanspruch entsprechend mit der
Behauptung verbunden, es kénne sich nicht anders verhalten.'® — Dariiber hinaus
muss die Gesamtheit der Interpretationen kohdrent sein. Sie muss der Erfahrung
Rechnung tragen und sich empirisch einlosen lassen. Ich kann zwar die konsis-

9 Vgl. Kap.11.2.
10 Vgl. dazu etwa Kern, Quellen des Wissens, S. 35-37.

2 14,02,2028, 14:27:18. - -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

166 | ZEICHEN UND FREIHEIT

tente Beschreibung einer Welt geben, in der es keine Autos mehr gibt. Aber um
diese als inhaltlich richtig verstehen zu konnen, miisste ich den Kontakt mit der
Erfahrungswelt weitgehend vermeiden. Andernfalls bestiinde die Gefahr, dass
ich mit einem Auto konfrontiert werde und mein Weltbild zusammenbricht. Die
Interpretationsweisen, die ich mir zueigen mache, so sei dies vorldufig gefasst,
miissen nicht nur miteinander, sondern auch mit den Zeichen der Wahrnehmung
harmonieren.''

Wiirde ich mich diesen allgemeinen Gesetzen génzlich zu entziehen suchen,
so konnte man mit Kant sagen, wiirde die »Freiheit zu denken zuletzt dadurch
eingebiiit, und [...] im eigentlichen Sinne des Wortes verscherzt«."* Und viel-
leicht will man sogar sagen, die kognitive Verantwortung der Person liege ganz
darin, dass bestimmten rules of reasoning gerecht zu werden ist."> Doch auch
wenn damit ein zentraler Aspekt von Verantwortung angesprochen ist — in einer
solchen Beschreibung bleibt das Autonomiemoment noch weitgehend verschlos-
sen. Der Verweis auf Interpretationsregeln lidsst unklar, wem gegeniiber Verant-
wortung besteht, und er sagt auch nichts dariiber aus, wie die Restriktionen in die
Logik des theoretischen Denkens eingebettet sind: Auch die allgemein-logischen
Normen namlich kommen nicht einfach von auflen, sondern gewinnen normative
Geltung im Denken — das heifit: aus der Reflexion von Interpreten, die selbst
nach dem Richtigen fragen. Man darf daher annehmen, dass diese Normen stets
auch aus dem Verantwortungsdruck heraus erwachsen, der sich dem Interpreten
in seinem Selbstdenken ergibt. Es ist nicht davon auszugehen, dass eine externe
Instanz die Einhaltung von Interpretationsnormen sichert; sie miissen im indivi-

11 Der Kohdrenzbegriff wird unterschiedlich verwendet, auch wenn Konsistenz iiberein-
stimmend als notwendige Bedingung von Kohirenz gilt. Scheffler versteht Konsistenz
und Kohirenz weitgehend synonym und fordert »a steady >referential< limitation upon
unbridled coherence« (Symbolic Worlds, S. 180), da Kohidrenz allein »too much free-
dom« (ebd., S. 164) gewihre. Wie ersichtlich, mochte ich Kohirenz so verstehen, dass
sie iiber bloBe Konsistenz hinausgeht und empirische Giiltigkeitsbedingungen einbe-
greift (dass interne Kohdrenz und nicht-inferentielles Wissen vereinbar sind, ist eine
Pointe von Sellars® »Empiricism and the Philosophy of Mind«; vgl. auch BonJour,
The Structure of Empirical Knowledge, Kap. 6). Der Begriff bleibt aber in den Kon-
text des lebensweltlichen Zeichengebrauchs gestellt; es geht nicht um die Kohirenz
von Theorien im engeren Sinne von ausformulierten Aussagengebduden.

12 Dies schreibt Kant in »Was heif3t: sich im Denken orientieren?«, A 326.

13 Vgl. Kornblith, »Justified Belief and Epistemically Responsible Action, bes. S. 34. —
Kritisch zu dieser »Regel-Konzeption« von doxastischer Verantwortung duflert sich:
Kern, Quellen des Wissens, S. 318-328.

2 14,02,2028, 14:27:18. - -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EINSCHRANKUNGEN UND INTERPRETATIONSVERANTWORTUNG | 167

duellen Denken als Selbstbindungen vorkommen. Als solche nivellieren sie denn
aber individuelle Freiheit an keiner Stelle, da die Moglichkeit unterschiedlichen
Interpretierens offenbleibt. — Es sei nun versucht, die interne Verkniipfung von
logischen Einschrinkungen und Interpretationsfreiheit genauer zu bestimmen.

Machen wir uns zuerst ein Bild davon, wie sich die Sache aus der Ich-Per-
spektive darstellt. Ausgangspunkt dabei muss das individuelle Verstehen sein: Es
ist nicht ein rationales Wesen oder die Interpretationsgemeinschaft, sondern eine
individuelle Person mit eigenen Verstehensfihigkeiten, welche im besonderen
Fall interpretieren und geeignete Darstellungsformen bilden muss. Diese erste
Person Singular (»ich«) setzt gemeinsam geteilte Zeichenpraktiken (und damit in
vielerlei Weise ein »Wir«) zwar voraus, doch es macht eigenen Gebrauch von
ihnen. Es hat eine besondere geistige Identitit. Das Pronomen ich sei wieder so
aufgefasst, dass es die Perspektive einer solchen ersten Person mit einem eigen-
standigen Weltverstdndnis markiert.

Als eine solche Person habe ich offenbar ein essentielles Interesse an einem
einheitlichen Weltverstindnis. Dass verbindliche Fiirwahrhaltungen nicht volun-
taristisch gedacht und jederzeit ins Gegenteil verkehrt werden konnen, war eine
der obersten Pramissen. Fiir die nach tragfahigen Interpretationen strebende erste
Person ergibt sich die Verpflichtung, dass die Darstellungsformen, die sie bildet,
im Lichte ihres bisherigen Verstindnisses als richtig gelten konnen miissen. Am
deutlichsten kommt dies dort zum Tragen, wo klare Festlegungen im Kontext
von Ein- und Ausschlussbeziehungen getroffen werden miissen: im Falle von
pradikativen Urteilen. Wo jemand gegensitzliche Aussagen fiir wahr hilt, ver-
steht er etwas offenbar nicht und ist in einer bestimmten Hinsicht nicht orientiert.
Wo solche Unstimmigkeiten in die Reflexion kommen, wird neu interpretiert
und zumindest eine der Aussagen revidiert werden.'* Der normative Druck, rich-
tige Interpretationen zu bilden, beinhaltet das Gebot, ein einheitliches Geflecht
von Interpretationsweisen anzustreben und den Zusammenhang einer Welt her-
zustellen oder aufrechtzuerhalten. Wird diese Norm verletzt, wird man die Inter-
pretation nicht mehr als richtig verstehen konnen und fallenlassen.

Dieses Vereinheitlichungsprinzip ist im Weltbegriff schon mitgedacht. Eine
Welt ist ihrem Begriff nach das Ganze eines Lebenszusammenhangs. Folglich ist
ein Anspruch auf Richtigkeit ein Anspruch darauf, dass sich eine Interpretation

14 Der Begriff des theoretischen Denkens fordert also, normative Verbindlichkeiten so
zu konzipieren, dass gegen sie nicht wissentlich verstolen wird. Die Interpretations-
normen gewinnen in der Reflexion den Charakter von Grenzen. (Das heift, wenn ich
ignoriere, dass ich mich in einen Widerspruch verwickelt habe, breche ich damit die

Reflexion ab.)

2 14,02,2028, 14:27:18. - -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

168 | ZEICHEN UND FREIHEIT

in dieses Ganze einfiigt, dass es deren Zusammenhang nicht abbricht oder auf-
16st, sondern bestitigt oder erweitert. Die Interpretationsmoglichkeiten werden,
konnte man sagen, wieder durch gegebenes Interpretieren eingeschrinkt."” Eine
Interpretation kann nur Interpretationsweise werden, wenn sie neben den ge-
wohnten Interpretationsweisen fortgesetzt werden kann. Andernfalls kann sie
nicht richtig sein. Daraus wird die normative Relevanz der Einschrinkungen von
Konsistenz und Kohirenz ersichtlich: Ich interpretiere nicht aus dem Nichts her-
aus, sondern lebe bereits in einer Welt; ich habe ein Weltverstindnis, das ich im
Interpretieren nicht verleugnen kann, wenn ich richtig oder gut interpretieren
will.

Dabei sind die Interpretationsweisen, die ich als richtig erachte, nicht einfach
die Interpretationsweisen, die ich bevorzuge. Es sind vielmehr genau die Inter-
pretationsweisen, die mein Weltverstindnis ausmachen. Man kann das Gesagte
deshalb auch so fassen, dass die Frage, wie am besten zu interpretieren ist, stets
relevant ist fiir den Entwurf, den ich von mir selbst mache. Als interpretierendes
Wesen sind die Interpretationsweisen, auf die ich mich festlege, Interpretations-
weisen, fiir die ich einstehe. Wiirde ich mich einer solchen Festlegung auf ein
einheitliches Verstindnis entziehen, so wire ich nicht nur weltlos, sondern auch
ein Wesen, von dem man nicht sagen kann, wer es als denkendes Wesen eigent-
lich ist oder was es als solches ausmacht. Die Bedeutung von »ich« bliebe fiir
meinen Fall in einer wesentlichen Hinsicht unausgefiillt. In dem Gebot, ein stim-
miges Weltverstindnis auszubilden, artikuliert sich eine Verantwortung gegen-
iiber mir selbst, eine Identitéit auszubilden.

Dies wird gut sichtbar, wenn man sich eine Situation ausmalt, in der sich
eine Person dieser Verpflichtung widersetzt: Stellen wir uns vor, jemand ist zur
Entschiedenheit eines Urteils der Form »x ist F« gekommen; er hat z. B. die
Uberzeugung gewonnen, dass der Kiihlschrank voll ist. Wir miissen nun sagen
diirfen, dass diese Person nicht auch noch die Uberzeugung haben kann, dass der
Kiihlschrank leer ist. Dies wiirde ndmlich jede Festlegung eliminieren. Wiirde
uns eine Person signalisieren, dass sie gleichzeitig glaubt, dass der Kiihlschrank
voll und leer ist, so wire dies nicht nur ein epistemisches Problem; wir wiirden
vielmehr bezweiflen diirfen, inwieweit jemand, der so spricht, éiberhaupt Uber-
zeugungen iiber die Welt hat. Es wiirde letztlich unverstdndlich, inwiefern hier
ein »Ich« in »einer Welt« lebt. Wer sich der Interpretationslogik in dieser Weise
entziehen wollte, der meint, wie Wittgenstein es beschreibt, »vielleicht, so etwas
wie: was er sage, flimmere; oder nichts komme wirklich vom Herzen«.'® So eine

15 Vgl. den Anfang von Kap. III.
16 Vgl. Wittgenstein, Bemerkungen iiber die Grundlagen der Mathematik, S. 255.

2 14,02,2028, 14:27:18. - -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EINSCHRANKUNGEN UND INTERPRETATIONSVERANTWORTUNG | 169

Person verliehe ithrem Verstindnis, ihrem theoretischen Verhéltnis zur Welt und
damit ihrer kognitiven Identitit keine Gestalt mehr. Wollte ich wirklich so inter-
pretieren, verlore das Wort »ich« etwas von seiner Bedeutung. Ein Urteil wie »x
ist F« markiert eine Grenze der Variierbarkeit. Das Urteil »x ist nicht F« ist dann
eine Interpretation, fiir die »ich« nicht einstehen will. Wird dieses Prinzip au3er
Kraft gesetzt, ist dies nicht Selbstbestimmung, sondern die partielle Auflésung
des denkenden Selbst.

Damit ist ein wichtiger Aspekt des Zusammenhangs von allgemeinen Inter-
pretationseinschrankungen und individueller Freiheit umrissen. Doch um zu er-
fahren, in welchem Sinne der interpretierende Zeichengebrauch eine Verantwor-
tungsdimension hat, miissen wir noch weiter nachhaken. Insbesondere ist zu kli-
ren, wie eine Rechtfertigung als konkreter Prozess in Zeichen konzipiert werden
muss. Wie bereits erwéhnt, ist es dabei wesentlich, dass das Ich, das seine Inter-
pretationsfreiheit in die Reflexion zieht, sein Interpretieren nicht einfach vor sich
selbst und seinem Verstindnis, sondern immer auch vor anderen Personen recht-
fertigen muss. Eine interpretierende Person sucht nach Moglichkeiten, das Rich-
tige sicher zu bestimmen. Daraus gewinnt die Rechtfertigung gegeniiber An-
deren herausragende Bedeutung. Dies gilt umso mehr, wenn einbezogen wird,
dass sich die Welt nicht selbst interpretiert, und ich weder nach Regeln interpre-
tieren, noch Autoritidten des richtigen Verstehens konsultieren kann, um sicher-
zugehen, dass ich richtig liege. Gerade in einer solchen Situation sind andere
Individuen die einzigen Bundesgenossen, die ich habe. Im theoretischen Denken
sind die Rechtfertigung vor mir selbst und die Rechtfertigung vor Anderen daher
keine voneinander getrennten Verpflichtungen; vielmehr umfasst meine Verant-
wortung ihrem Sinn nach beide Elemente: Ich komme meiner Interpretationsver-
antwortung nach, indem ich meine Interpretationen vor anderen Personen recht-
fertige. Diese Formel wird fiir alles Weitere von zentraler Bedeutung sein.

1.3 Die Rechtfertigung vor anderen Personen

Unser Ausgangspunkt war die individuelle Person, die aus einem nicht hinter-
gehbaren Interesse heraus nach richtigen Interpretationen der Welt fragt — nach
Zeichen, in denen sich ihr Welt erschlieft. Doch sind Ausdriicke wie »Person,
»ich«, »Welt«, »Zweck« oder »Zeichen« zunichst formale Bestimmungen. Es
sind Reflexionsbegriffe, die ihren Platz in der allgemeinen Beschreibung eines
Nachdenkens haben, in das eine denkende und handelnde Person sich hineinge-
zogen sieht, wenn sie im besonderen Fall fragt, wie die Welt am besten zu ver-
stehen ist. Es ist aber nicht allgemeingiiltig festgelegt, wie die richtigen Interpre-

2 14,02,2028, 14:27:18. - -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

170 | ZEICHEN UND FREIHEIT

tationen aussehen. Es muss immer wieder aufs neue entschieden werden, wie
»die Welt« ist. Der Weltbegriff geht zwar auf eine kohérente Einheit, doch es
kann unterschiedliche Einheiten geben. In abstrakter Allgemeinheit konnen wir
nicht viel mehr sagen, als dass interpretierende Personen sich Realitdt kognitiv
aneignen, sie zweckmifig ordnen und auf eigene Weise verstidndlich machen.
Dass der Mensch ein denkendes Wesen ist, bedeutet dann, dass er ein auf Welt-
bildung angelegtes Wesen ist.'” Dies ist keine Wesensbestimmung, die kognitive
Freiheit von einem substantiellen Vermogen der Rationalitdt abhingig macht,
sondern eine formale Zuschreibung, die bedingungslos gilt und unterschiedliche
Konkretionen erlaubt.

Nun wird eine solche Konkretion immer aus einem jeweiligen Verstindnis
heraus, innerhalb eines semantischen Horizonts und vor dem Hintergrund eines
besonderen Weltverstindnisses erfolgen. Der Interpret muss auf Basis des schon
Verstandenen eigene Interpretationen bilden, die in das Geflecht der fiir richtig
gehaltenen Interpretationsweisen passen. Doch wie ist dies zu denken? Selbst
wenn ich mich auf mein Verstindnis der Welt beziehe, ist dieses offenbar nicht
als fertiger Entwurf prisent. Ich trage die von mir akzeptierten Meinungen nicht
in eine Liste ein, und ich fiihre auch keinen Katalog der Interpretationen, die ich
fiir tragfdhig halte. Wie ich Zeichenformen nicht von Regeln ableite, sondern aus
meinen Verstdndnis heraus entwerfe, so gibt es auch keinen deduktiven Ab-
gleich von neuen Interpretationen mit etablierten Weltsichten. Das individuelle
Weltverstiandnis ist etwas, das wir einer Person zuschreiben oder als Teil unserer
eigenen Identitit voraussetzen; was jedoch dieses Verstindnis konkret ist, steht
selbst mit zur Entscheidung, wenn beantwortet wird, fiir welche Interpretationen
jemand einstehen will. Nicht die Identitit einer denkenden Sache macht hier den
ersten Bezugspunkt aus, sondern die geistigen Vollziige einer ersten Person: Was
das Denken dieser ersten Person sein soll, bestimmt sich dadurch, wie sie selbst
es in Zeichen ausweist.

Ein Weltverstindnis ist also nicht als Totalitdt gegeben, sondern setzt sich
aus all dem zusammen, was jemand als richtig versteht. Sie formiert sich mithin
in den Darstellungsformen, die eine Person als richtige Interpretationen der Welt
akzeptiert. Auch hier miissen wir uns auf das in Zeichen ausgewiesene konkrete
Verstehen beziehen. Doch diese Einsicht miindet keineswegs in einen Subjekti-
vismus oder in einen Individualismus der Interpretation, sondern fiihrt gerade die
herausragende Bedeutung der Rechtfertigung vor anderen Personen vor Augen:
Dass die Frage, wie richtig interpretiert werden soll, nicht verstindnisunabhin-
gig behandelt werden kann und immer wieder neu beantwortet werden muss, ist

17 Vgl. Borsche, »Wie und wozu erfinden wir unsere Welt?«, S. 239ff.

2 14,02,2028, 14:27:18. - -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EINSCHRANKUNGEN UND INTERPRETATIONSVERANTWORTUNG | 171

keine Befreiung im emphatischen Sinne: Fiir eine auf Interpretationen angewie-
sene endliche Person bedeutet es auch, dass Orientierungsmoglichkeiten weg-
fallen: Nicht nur Realitdt und Regeln sind nicht gegeben. Auch die Interpreta-
tionen, die ich als »gegeben« einstufen wiirde, liegen mir nicht fertig vor. All
dies macht das Dafiirhalten anderer interpretierender Individuen zum wichtigsten
Bezugspunkt fiir mich: Was »mein« Weltverstidndnis sein soll, kann ich nicht mit
mir selbst ausmachen wollen; ich kann nicht auf eigene Faust interpretieren. Ich
werde mich stets auch an das Verstehen anderer Personen halten.'®

Die Rechtfertigung vor Anderen stellt daher keine zusitzliche Auflage dar,
sondern gehort zur Explikation der Normativitit, die aus meiner eigenen Frage
nach richtigen Interpretationen hervorgeht. Sofern sich Antworten auf diese
Frage in einem Zeichenprozess ausbilden, bilden sie sich in einem der Logik
nach intersubjektiven Prozess aus. Das heifit auch: Um gute Antworten finden zu
konnen, muss ich andere Perspektiven in meine Reflexion mit einschliefen. Ich
komme nicht umhin, so darzustellen, dass mir selbst die Welt verstindlich wird;
aber ich will gleichwohl die Welt darstellen, und in dieser Welt kann ich nicht
allein leben wollen. Ich sehe mich durch den Imperativ angesprochen, Interpreta-
tionsweisen zu finden, welche sich dadurch auszeichnen, dass sie anerkannt und
iibernommen' werden konnen — und das heiBt nicht nur: fiir andere Fille, son-
dern auch: von anderen Personen. Dass ich mir die Welt verstindlich mache,
kann nicht darauf hinauslaufen, dass ich sie »mir selbst ganz allein« verstdndlich
mache. Was prinzipiell nur mir verstindlich ist, ist gar nicht verstdndlich. Die
Frage »Wie soll ich richtig interpretieren?« geht iiber in die Frage: »Wie soll
man richtig interpretieren?« Wird die Geltung der Antwort von vornherein auf
das Individuum begrenzt, kann sie der Reflexion nicht standhalten. Ich interpre-
tiere dann fahrlidssig und kann keinen Anspruch auf Richtigkeit mehr erheben.
(Wem gegeniiber sollte ich ihn geltend machen?) Dieser Anspruch lésst keinen
Individualismus zu, sondern dringt iiber die isolierte Perspektive hinaus.

An diese Beschreibung ldsst sich jene von Peirce anschlieBen, der zufolge
die Bestimmung des Realen in Zeichen der Anlage nach eine Bestimmung des-

18 Die Bedeutung anderer Personen fiir die Erkenntnisbildung wird in neuerer Zeit ver-
starkt betont. So arbeitet Craig in Was wir wissen kénnen den Wissensbegriff vom Be-
griff des guten Informanten her aus. — Zum Stellenwert der Testimonialerkenntnis vgl.
Scholz, »Das Zeugnis anderer«.

19 Zum Begriff der adoption vgl. Goodman/Elgin, Reconceptions in Philosophy and
Other Arts and Sciences, Kap. X 3. Ahnlich: Simon, Philosophie des Zeichens, S. 14.

2 14,02,2028, 14:27:18. - -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

172 | ZEICHEN UND FREIHEIT

sen ist, was jede Person zugibt.”’ Der Person geht es im Interpretieren nicht um
einen individuellen Selbstentwurf, sondern um den Entwurf einer Gemeinschaft.
Sie kann nicht als Individuum selbstbestimmt sein wollen, sondern wird so zu
interpretieren suchen, wie es jede Person, der sie Verstidndnis zuschreibt, in »so
einem« Fall tun wiirde. Peirce behauptet, dass eine solche Identifikation mit der
Gemeinschaft zur logischen Natur (logicaliry) des Menschen gehdrt.”' Demzu-
folge ist die Schlussfolgerung eines Individuums logisch, indem sie sich einem
sozialen Prinzip unterordnet: Solange das personliche Interesse iiberwiegt und
die Konsequenzen aus Tatsachen gezogen werden, die primér das Individuum
betreffen, handelt es sich nicht um das, was man »Denken« nennt. Der Einzelfall
muss als besonderer Fall einer Regel gedacht werden — als Instanz einer unbe-
stimmten, potentiell unendlichen Zahl »solcher« Fille —, andernfalls wird nicht
logisch verfahren.” So ist das Denken im Kern durch ein Verallgemeinerungs-
prinzip charakterisiert. »So the social principle«, schreibt Peirce, »is rooted in-
trinsically in logic«.”

Wenn ich Weisen des Interpretierens entwerfen will, die beibehalten werden
konnen — und dabei Selbstentwiirfe mache —, sollen diese iiber das Hier und Jetzt
hinaus Bestand haben, ibernahmefihig sein. Sie miissen mehr sein als einfach
»richtig-fiir-mich«. Wenn mein Richtigkeitsanspruch beinhaltet, dass ich auch in
anderen solchen Fillen soundso interpretieren wiirde, miissen andere Personen in
solchen Fillen ebenfalls soundso interpretieren konnen. Ich kann gar nicht prin-
zipiell differenzieren zwischen mir selbst in anderen Fillen »solcher« Art und
anderen Personen in diesem Fall (und weiteren Fillen »solcher« Art). Sich vom
aktuellen Fall her auf ein Interpretieren in anderen Fillen solcher Art beziehen,
heiBt schon, sich auf eine potentielle Interpretationsgemeinschaft zu beziehen.”*

20 Vgl. die Definition des Realititsbegriffs bei Peirce, »How to Make Our Ideas Clear,
S. 273.

21 Vgl. Peirce, »Grounds of Validity of the Laws of Logic« und ders., »The Doctrine of
Chances«.

22 Zu letzterem vgl. Peirce, »The Doctrine of Chances«, bes. Abschnitt IV. — Putnam hat
den Punkt als Peirce’s Puzzle in die Diskussion gebracht (vgl. The many Faces of
Realism, S. 80-84).

23 Peirce, »Grounds of Validity of the Laws of Logic«, S. 271.

24 Etwas genauer konnte man sagen, die Person intendiert eine mogliche Ausweitung der
Interpretationsgemeinschaft. Denn sie kann normative Anspriiche nur vorbringen,
wenn sie ein Wir bzw. eine geteilte Bedeutung von »wir« schon voraussetzt (vgl.
Wellmer, »Verstehen und Interpretieren«, S. 120f.). Ihr Richtigkeitsanspruch geht auf

die Fortbestimmung (der Bedeutung) dieses »Wir«.

2 14,02,2028, 14:27:18. - -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EINSCHRANKUNGEN UND INTERPRETATIONSVERANTWORTUNG | 173

So gelangt man, indem man von individueller Freiheit ausgeht, schliellich zu
dem vertrauten Bild, in dem die Rechtfertigung ein Geben und Einfordern von
Griinden, eine wechselseitige Ausweisung von Interpretationen und ein intersub-
jektiver Vorgang ist. Die Frage nach individueller Interpretationsfreiheit unter-
miniert den »Raum der Griinde« nicht; sie macht nur darauf aufmerksam, dass
sich alles Rechtfertigen in interindividuellen Verhiltnissen abspielt. Diese wer-
den denn auch bald der Dreh- und Angelpunkt unserer Betrachtung sein. Wenn
ich frage, wie zu interpretieren ist, frage ich nach einem moglichen Wir und
richte mich damit gedanklich an andere Personen. Darin liegt, dass ich mich als
Individuum zuriicknehme. So wird eine Tendenz bestehen, von der dsthetischen
Gestalt der jeweils verwendeten Darstellungsformen zu abstrahieren. Die Per-
spektive, die ich bilde, muss von Dauer sein konnen; sie muss die Perspektiven
anderer Personen moglichst mit einbeziehen. Ich bin dann jeder Weltdarstellung
gegeniiber verpflichtet, in der sich ausdriickt, was ich als eigenes Verstindnis in
Erwiégung ziehen muss — ganz gleich, durch wen sie gebildet wurde.

So wird verstindlich, warum Interpretationen aus der Zustimmung anderer
Personen in hohem Male Bestitigung ziehen. Stellt es sich heraus, dass ich mit
der Uberzeugung, dass p, alleine stehe, weil alle anderen iiberzeugt sind, dass
nicht p, so habe ich starken Anlass, daran zu zweifeln, dass ich in dieser Uber-
zeugung wirklich eine denkende Person (und damit ich selbst) bleibe. Anders-
herum bin ich durch Zeichen, in denen Andere ihr Interpretieren ausweisen, nor-
mativ angesprochen. Sofern Reflexion sich als Verstindigung vollzieht, steht es
anderen Personen offen, sich in mein Denken einzuschalten. Dies machen insbe-
sondere Ausweisungen deutlich, die ich direkt als richtig verstehe, die mir etwa
unmittelbar »einleuchten«, die ich von ihrer &dsthetischen Form her als welter-
schlieBend wahrnehme. Der verpflichtenden Kraft, die diese fiir mich und mein
Weltverstandnis haben, kann ich mich nicht ohne weiteres entziehen; ich komme
nicht umhin, diese Ausweisungen mit in mein theoretisches Uberlegen einzube-
ziehen, sie in die Waagschale zu werfen. Auf diese Weise kann sich der Andere
buchstiblich in meine Gedanken einmischen.

Wir diirfen festhalten: Individuelle Interpretationsfreiheit und Rechtfertigung
vor anderen Personen, insbesondere im Sinne der Herstellung von Kohérenz,
sind untrennbar miteinander verbunden. Der Umstand, dass Erkenntnisfreiheit in
vielen Fillen angemessen als eine Art rationale Kontrolle aufgelost werden kann,
muss nicht auf einen allgemeinen Rationalititsbegriff oder natiirliche Wesens-
eigenschaften zuriickgefiihrt werden; er ergibt sich schon aus den Begriindungs-
moglichkeiten, die ein endliches Wesen hat. Der Rechtfertigungsprozess, in dem
sich das, was formal als Selbstbestimmung bezeichnet wird, konkretisiert, ist we-
sentlich interpersonal. Indem eine erste Person sich in ihrer theoretischen Refle-

2 14,02,2028, 14:27:18. - -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

174 | ZEICHEN UND FREIHEIT

xion in diesen Prozess hineinziehen lidsst, kommt sie ihrer Verantwortung gegen-
iiber sich selbst nach; verschlieBt sie sich ihm, blockiert sie die (ndhere) Bestim-
mung auch ihres eigenen Weltverstandnisses. Ein Sinn von Selbstbestimmung,
der an der interpersonalen Rechtfertigungspraxis vorbeigeht, kann keinen Be-
stand haben. Es kann keinen Individualismus der Interpretation geben.

Es kann hier nicht das Ziel sein, die Geltung logischer Einschrinkungen aus
der Logik der Freiheit herzuleiten. Wir wollen uns mit individueller Zurechen-
barkeit im Sinne von Verantwortung befassen, und dies mit Rekurs auf die Dar-
stellungsform. Alles Interpretieren erfolgt in besonderen Zeichenbildungen und
die jeweilige dsthetische Bildeweise bleibt jederzeit relevant. Das theoretische
Denken behilt daher eine individuelle Dimension, und unterschiedliche Interpre-
tationen bleiben moglich. Unter anderem heiflit das: Ich kann meine Verantwor-
tung im Denken und Verstehen nicht anderen Personen iibertragen. Vielmehr
bleibt auch dann noch ein normativer Druck, wenn meine Interpretationen als
interpersonal gerechtfertigt gelten konnen. Dieser Aspekt ist vor allem dort von
Belang, wo der Darstellungsaspekt gesondert aufgenommen wird. Doch er macht
sich auch dort schon bemerkbar, wo pridikative Fiirwahrhaltungen gegenein-
ander abgewogen werden — in der epistemischen Rechitfertigung.

1.4 Verantwortung in der epistemischen Rechtfertigung

Eine individuelle Person, die nach besten Kriften interpretieren will, ist durch
die Zeichenbildungen, die sie als richtig versteht, normativ angesprochen. Sie ist
ihrem eigenen Verstdndnis verpflichtet, aber dieses formiert sich in 6ffentlichen
Zeichen, welche auch durch andere Personen eingebracht werden konnen. Ob
ich meiner Verantwortung gerecht werde, bemisst sich auch daran, ob meine
Interpretationen zu den Interpretationen von Personen passen, denen ich ein dhn-
liches Grundverstindnis zuschreibe wie mir selbst. Dieser interpersonale Recht-
fertigungsprozess muss als Prozess der Verstindigung »iiber die Sache« konzi-
piert werden. Im konkreten Fall ist er notwendig eine interindividuelle Auswei-
sung von Interpretationen in besonderen Zeichenformen.” Es gibt keinen sterilen
Raum der Logik, in dem man sich »rein« rational auseinandersetzt. Auch die
epistemische Reflexion bleibt an den zweckmifBigen Gebrauch von Zeichen ge-
kntipft, der auf besonderen Verstehensvoraussetzungen basiert.

In ihrer allgemeinen Form, so konnte man sagen, haben die logischen Inter-
pretationseinschriankungen noch keine normative Signifikanz. Es besteht ja gar

25 Zum interindividuellen Dialog vgl. Kap. V 2.5.

2 14,02,2028, 14:27:18. - -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EINSCHRANKUNGEN UND INTERPRETATIONSVERANTWORTUNG | 175

kein Zweifel, dass Konsistenz und Kohirenz Auflagen fiir die Entwicklung eines
Weltverstdndnisses sind. Einen Verstofl konnen wir uns auf dieser Betrachtungs-
ebene kaum denken. Gehen wir vom abstrakt gefassten Standpunkt eines den-
kenden Wesens aus, ist ein Prinzip wie das vom ausgeschlossenen Widerspruch
als Grenze des Sinnvollen zu werten. Es gehort zum Begriff der Festlegung, dass
kontridre Festlegungen ausgeschlossen sind; eine Darstellungsform ist um ihrer
Verstindlichkeit willen gedanklich unter das Konsistenzprinzip zu stellen.”®

Bestimmte Verpflichtungen ergeben sich erst im Zuge eines konkreten Nach-
denkens iiber die richtige Interpretation, wenn die erste Person ihrem Weltver-
stindnis progressiv entschiedene Gestalt verleiht. Dabei werden logische Prinzi-
pien nicht den Status von Gesetzen haben, denen Folge zu leisten ist, sondern
intern leitend sein. Hier kann es passieren, dass ich mich in Widerspriiche ver-
wickle; und werde ich dessen gewahr, bin ich in ganz bestimmter Weise mit
Normen konfrontiert. Die urteilslogischen Einschrinkungen zwingen also nicht
von auflen zu geistiger Disziplin, sondern stehen fiir die durchgéngig aktuell
bleibende Notwendigkeit, sich fiir ein Interpretieren, fiir einen Welt- und Selbst-
entwurf zu entscheiden. Sie gebieten die stimmige Ausgestaltung von Denk-
weisen, nicht aber die Befolgung gewisser Vorgaben.

Somit indes kommt die normative Dimension, die fiir die Bildung kohérenter
Akzeptanzsysteme und die Ausweisung von Interpretationen in Zeichen charak-
teristisch ist, erst unter den jeweiligen Verstehensvoraussetzungen zum Tragen.
Die allgemeinen Zeichenpraktiken, so hatten wir gesehen, erlegen, der Interpre-
tation keine Verpflichtungen auf, sondern ermoglichen sie; normative Anforde-
rungen ergeben sich erst im besonderen Zeichengebrauch. An dieser Stelle wirkt
sich dies so aus, dass bei der Herausbildung von kohédrenten Weltsichten nicht
anonyme Prinzipien, sondern stets schon bestimmte Zeichen zur Debatte stehen.
Die Reflexion oder Verstindigung ist schon auf eine ganz bestimmte Gemein-
schaft gebaut, in der von den jeweiligen Personen (von »dir und mir«) und ihrem
interindividuellen Verhiltnis fiir den Moment abstrahiert ist. Sie basiert auf der
Voraussetzung, dass die Beteiligten iiber ein geteiltes Verstidndnis verfiigen. Die
intersubjektive Rechtfertigung zwischen zurechnungsfihigen Personen ist damit
nur solange sinnvoll moglich, als ein gemeinsames Grundverstindnis, welches
selbst im Moment nicht gerechtfertigt wird, Voraussetzung bleiben kann.

26 Peirce schreibt an einer Stelle: »Consistency belongs to every sign, so far as it is a
sign; and therefore every sign, since it signifies primarily that it is a sign, signifies its
own consistency.« (»Some Consequences of Four Incapacities«, S. 241) Ich mochte
dies so deuten: Insofern wir einem Zeichen einen Sinn geben konnen, kann gegen das

Konsistenzgebot nicht verstoien werden.

2 14,02,2028, 14:27:18. - -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

176 | ZEICHEN UND FREIHEIT

Doch insbesondere in Fillen, in denen sich nicht so leicht eine Festlegung
machen oder Ubereinstimmung finden lisst, sind solche Voraussetzungen nicht
unproblematisch. Wo eine Unentschiedenheit besteht, kann die Art und Weise
des Zeichengebrauchs bereits mit zur Debatte stehen. Das individuelle Verstehen
wird mit dariiber entscheiden missen, wie die Verstehensgemeinschaft konkret
fortbestimmt werden soll. Normen miissen immer erst noch umgesetzt, Kohirenz
erst hergestellt werden. Die Geltung logischer Prinzipien, die in abstrakter Allge-
meinheit keiner Begriindung bedarf, erledigt sich im besonderen Fall keineswegs
von selbst. Es gibt nicht nur ein mogliches kohirentes Geflecht von Interpreta-
tionsweisen; und der interpretierenden Person stehen keine definitiven Kriterien
zur Verfiigung, um das richtige zu ermitteln. Sie muss vielmehr versuchen, nach
besten Kriften ein »reflexives Gleichgewicht«’ zu erreichen. Sie wird sorgfiltig
abwigen und stdndig Kritik iiben miissen. Denn es geht nicht darum, ein Bild zu
konstruieren, das zur realen Welt passt, sondern darum, so zu interpretieren, dass
das Ganze stimmig bleibt.

Am deutlichsten wird dieses Moment einer jeden theoretischen Uberlegung
an nichtsprachlichen Darstellungen — an Darstellungen also, deren logische Re-
lationen nicht klar bestimmt sind. Dass sich auf solche Darstellungen etwa der
Satz vom ausgeschlossenen Widerspruch nicht ohne weiteres anwenden lésst, da
sich keine eindeutigen logischen Verhéltnisse etwa der In- oder Exklusion an-
geben lassen, wird man leicht einrdumen. Verwendet eine Person z. B. bildliche
oder gestische Zeichen, so lassen sich logische Verhiltnisse nur im weiten Sinne
angeben, etwa als Verhiltnisse der Opposition.”® Diese Zeichen unterlaufen die
Konsistenznorm gleichsam. Doch wenn die Darstellungsform fiir jedes Zeichen
von Bedeutung ist, ist dies auch fiir solche Zeichen relevant, denen wir logische
Bestimmtheit im engen Sinn zusprechen, auf die wir also, mit Wittgenstein, »in
unserer Sprache den Kalkiil der Wahrheitsfunktion anwenden«.” Diese Zeichen
— Aussagen — werden als kategorische Festlegungen vom Typ »x ist F« in einem
kohidrenten Ganzen von Festlegungen interpretiert und stehen fiir ein Hochstmalf3
an Entschiedenheit. Doch auch sie werden nur in ganz bestimmten Darstellungs-
formen individuiert. Und so gibt es auch in diesen Fillen keine rein analytischen
Ubergiinge. Die Entscheidung dariiber, ob Fiirwahrhaltungen kompatibel oder
Weltverstiandnisse kohidrent sind, ist abhédngig vom aktiven Zeichengebrauch,

27 Vgl. Goodman, Fact, Fiction and Forecast, Kap. 3.2 und Elgin, Considered Judg-
ment, Kap. IV sowie dies., »Line drawing«, S. 88-92.

28 Vgl. Goodman/Elgin, Reconceptions in Philosophy and Other Arts and Sciences,
Kap. X 6.

29 Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, § 136.

2 14,02,2028, 14:27:18. - -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EINSCHRANKUNGEN UND INTERPRETATIONSVERANTWORTUNG | 177

denn Darstellungsformen sind nicht an sich kompatibel oder inkompatibel: Sie
passen zueinander, wenn sie als zueinander passend interpretiert werden kon-
nen.”

Dieser Aspekt ist deswegen so wichtig, weil sich an ihm zeigt, warum wir
die Interpretationslogik nicht nur nicht subjektivistisch, sondern eben auch nicht
intellektualistisch fassen diirfen: Mag die Wahrung der Kohédrenznorm in vielen
Fidllen — wenn die vorausgesetzten Zeichenpraktiken vorausgesetzt bleiben und
die empirischen Giiltigkeitsbedingungen als klar gelten — auch keine Probleme
bereiten: Es werden gleichwohl Unentschiedenheiten vorkommen, die auf dem
Wege logischer Kritik nicht zu beseitigen sind. Der Weltinterpret operiert nicht
im Rahmen von Aussagesystemen mit klaren Relationen, sondern mit Symboli-
sierungen, die eigenstindige Perspektiven markieren, welche nicht schon von
selbst aufeinander bezogen sind. Die reflexive Kontrolle tiber die Interpretation
kann sich somit nicht in rationaler Kontrolle erschopfen. Sie bezieht sich immer
auch auf die nicht-substituierbare Form der Darstellung; und fiir diese muss der
Weltinterpret selbst einstehen. Die Festlegung des Richtigen, in der Selbstbe-
stimmung jeweils konkret wird, hat ein dsthetisches Moment, wenn die Interpre-
tation eine Darstellungsdimension hat. Der Interpret muss die Frage, wie er (am
besten) interpretieren soll, entlang ganz bestimmter Zeichenformen beantworten.
Dies wird umso wichtiger, wenn es nicht mehr um die urteilslogische Struktu-
rierung eines Weltverstiandnisses geht, sondern der Akzent darauf gelegt wird,
dass die Welt im Interpretieren durch Darstellungsformen verstidndlich gemacht
werden muss, die im Sinne dieser Zielsetzung zweckmdif3ig sind.

30 So konnten wir in bestimmten Zusammenhingen sagen wollen, dass ein Mensch ein
Molekiilhaufen ist. Wir haben keine Probleme, diese Beschreibungen aufeinander zu
beziehen; in diesem Sinn sind es Interpretationen, die zu ein und demselben Weltver-
standnis beitragen konnen. Aber dennoch ist nicht klar, wie sich ein Molekiilhaufen
genau zu einem Menschen verhilt, und so konnten wir in anderen Fillen auch sagen
wollen, dass es ganz unterschiedliche Interpretationen sind. Ob Darstellungen als Dar-
stellungen derselben Welt betrachtet werden, hingt in diesem Sinn selbst von Inter-
pretation ab. »Showing that two versions are of the same world involves showing how
they fit together« (Goodman, Ways of Worldmaking, S. 132). Dabei ist ein weiter Be-
griff der Kohidrenz als Passung zu veranschlagen, der Verhiltnisse zwischen sprachli-
chen und nichtsprachlichen Zeichen einbegreift (vgl. dazu ebd., S. 138 und Rudner,
»Show or Tell«).

2 14,02,2028, 14:27:18. - -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

178 | ZEICHEN UND FREIHEIT

2 Interpretieren und zweckmaBiges Darstellen

Angesichts des irreduziblen Anspruchs auf Richtigkeit kann es Variationen von
Interpretationen allein innerhalb des jeweiligen Verstindnisses und Weltver-
standnisses geben — unter Wahrung von Kohirenz, das heifit aus der Perspektive
der erste Person Singular: als Variation der Darstellungsform. Doch fasst man
Erkennen und Verstehen weiter und bezieht nichtsprachliche Zeichen mit ein, so
muss man einrdumen, dass eine Grenze zwischen Darstellungsform und Welt
nicht klar zu ziehen ist. Dass dieser Punkt im Rechtfertigungsprozess so selten
thematisiert wird, konnte man daraus erkldren, dass die Bestimmtheit eines Ur-
teils den tibereinstimmenden Gebrauch von Zeichen schon voraussetzt. Wo die
Rechtfertigung von der Art eines Begriindens oder Argumentierens ist, muss die
Darstellungsdimension als unproblematisch gelten und die Anwendung nicht-
diskursiver Praktiken blind erfolgen konnen. Unter kritischen Gesichtspunkten
jedoch bleibt diese Dimension jederzeit relevant. Das Wie der Interpretation —
die Form der Darstellung — ldsst sich nicht abhingen. Ich kann keine Wahrheit
jenseits von Zeichen beanspruchen; ein solches Interpretieren ist nicht ausweis-
bar.

Vor diesem Hintergrund ist nun zu fragen, wie die Bildung von Darstellungs-
formen Ansatzpunkte fiir eine Zurechenbarkeit des Interpretierens liefert. Dabei
kommt eine freie Gestaltung der Welt nach personlichen Vorlieben augenschein-
lich nicht in Betracht: Die Darstellungsform, die ich bilde, wenn ich meine Inter-
pretation ausweise, soll eine Weise der Interpretation werden konnen. Als inter-
pretierende (und die Richtigkeit meines Interpretierens priifende) Person kann
ich nicht einfach die Darstellungsform wihlen, die mir zusagt. Ich kann meine
eigene Individualitidt nicht als Grund einbringen, wenn ich mein Interpretieren
rechtfertige. Dies ist vor allem zu bedenken, wenn wir einen Begriff aufnehmen,
der fiir den positiven Sinn von Interpretationsfreiheit zentral zu sein scheint: den
Begriff des Zwecks.

2.1 Die Rolle von Zwecken

Allgemein versteht man ein Individuum als positiv frei, wenn etwas nach seinen
Griinden, Interessen, Bediirfnissen, Priferenzen oder Wiinschen geschieht. Das
heiflt, die Freiheit wird daran festgemacht, dass individuelle Rechtfertigungs-
griinde wirksam werden. Um dieses positive Freiheitsmoment auch im welter-
schlieBenden Zeichengebrauch aufzuspiiren, werden wir vom Begriff des Zwecks
ausgehen. Auf den Bereich der Interpretationsfreiheit gemiinzt, werden wir also

2 14,02,2028, 14:27:18. - -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EINSCHRANKUNGEN UND INTERPRETATIONSVERANTWORTUNG | 179

sagen, dass positive Freiheit dann gegeben ist, wenn Zwecke im theoretischen
Denken eine konstitutive Rolle spielen. Dass ich in der Interpretation auch als
Individuum frei bin, hiefle, dass die richtige Interpretation auch nach meinen
Zwecken bestimmt wird.

Die Idee eines Interpretierens nach Zwecken scheint im pragmatistisch inspi-
rierten Philosophieren auf fruchtbaren Boden zu fallen. Demzufolge sind Inter-
pretationsaktivititen Teil einer Lebenspraxis und durch diese geprigt. Welche
Beschreibungen wir als inhaltlich richtig beurteilen, welche Aussagen wir als
wahr anerkennen — dies hiangt mafigeblich von den Zwecken ab, die wir jeweils
verfolgen.” Die Philosophien des Zeichens und des Symbols sind ebenfalls voll
von Hinweisen in diese Richtung. So schreibt Simon: »Jede Interpretation erfiillt
einen Zweck. Sie ist befriedigend, wenn sie ihren Zweck erfiillt.«"

Aber wie kann die frei interpretierende Person unter dem Selbstanspruch auf
inhaltliche Richtigkeit ihre Zwecke einbringen? Im Folgenden mdchte ich dafiir
argumentieren, dass diese Idee nur dann etwas Richtiges trifft, wenn sie mit
einem sehr spezifischen Sinn versehen wird. Die mogliche Rolle von Zwecken
in der Festlegung richtiger Interpretationen muss eng umgrenzt werden; auch sie
namlich kann sich allein auf die dsthetische Darstellungsform beziehen. Da die
welterschlieBende Zeichenbildung wesentlich auf Richtigkeit angelegt ist und
damit unter irreduziblen normativen Anforderungen steht, kann fiir theoretische
Belange, anders als im Kontext instrumenteller Rationalitit, kein Zweck/Mittel-
Verhiltnis im iiblichen Sinn veranschlagt werden. Im Zentrum muss die interne
Zweckmdfigkeit von Darstellungsformen stehen, die dem Individuum ein Ver-
stehen ermoglicht.

Machen wir uns erstens klar, dass nach dem Gesagten davon auszugehen ist,
dass keine praktischen Zwecke in die Interpretation eingebracht werden diirfen.”
Aus der Ich-Perspektive kann die Richtigkeit einer Interpretation nicht auf parti-
kulare Zielsetzungen hin relativiert werden. Denn dann konnte jede Darstellung
bei Einsetzung des passenden Zwecks als richtig interpretiert werden. So konnte
es der praktische Zweck einer Darstellungshandlung sein, jemanden zu tduschen:

31 Vgl. z. B. James, Pragmatism, Lecture VI.

32 Simon, Philosophie des Zeichens, S. 61. — In der Symboltheorie ist der Zweckbegriff
grundlegend: vgl. Goodman/Elgin, Reconceptions in Philosophy and Other Arts and
Sciences, S. 12; Goodman, Languages of Art, S. 256-258 oder ders., Ways of World-
making, S. 8f., 20ff., 119, 122f. oder 131. Demzufolge sind es Symbolsysteme, die
nach Zwecken gewihlt werden.

33 Dies zeigte sich bereits daran, dass vom Handlungsaspekt des Darstellens zu abstra-

hieren ist: vgl. Kap.13.2 b.

2 14,02,2028, 14:27:18. - -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

180 | ZEICHEN UND FREIHEIT

Eine Falschaussage wire dann relativ zu diesem Zweck richtig. Eine moglichst
iiberzogene Beschreibung konnte gute Dienste tun, wenn eine Warnung ausge-
sprochen werden soll; und eine geschickt gewihlte Akzentsetzung kann helfen,
die Dinge positiv zu sehen. Man sieht: Die instrumentalistische Idee, die Ange-
messenheit von Weltentwiirfen lasse sich am Aspekt der Niitzlichkeit — an deren
»Nutzen fiir das Leben« — festmachen, steht in der Gefahr, iiber die Besonder-
heiten der inhaltlichen Richtigkeit hinwegzugehen.

Damit wird freilich nicht in Abrede gestellt, dass Darstellungen praktischen
Nutzen fiir unsere Lebenspraxis haben. Was die Beispiele nur zeigen, ist, dass
die inhaltliche Richtigkeit nicht von ganz bestimmten praktischen Zwecken ab-
hingig gemacht werden darf. Die inhaltlich richtige Darstellung artikuliert ein
Verstindnis im Sinne einer theoretischen Einstellung, wie sie fiir das Handeln im
allgemeinen relevant sein kann. Ein Weltverstédndnis, das sich im Zuge von inter-
pretierenden Zeichenbildungen gestaltet und umgestaltet, erlaubt uns, auf viel-
faltigste Weise zu agieren; eine interpretative Festlegung eroffnet das Feld fiir
verschiedenste Unternehmungen, denn es ist ein Baustein im Ganzen einer Welt-
orientierung.3 * So kann das Wissen, dass das Wasser kiihl ist, bei der Entschei-
dung, schwimmen zu gehen oder ihm fernzubleiben, eine Rolle spielen. Pragma-
tistisch formuliert: Dem Unterschied, den das Priadikat >kiihl< markiert, und den
entsprechenden moglichen praktischen Konsequenzen entspricht nicht nur eine
wirkliche Handlungsweise.” Theoretische Einstellungen kénnen in unterschied-
lichsten Hinsichten fiir die Lebensfiithrung leitend werden.

Die Richtigkeit einer Darstellungsform als ZweckméBigkeit auszulegen, darf
folglich nicht heifien, sie auf besondere praktische Zwecke zu relativieren. — Ein
zweiter Punkt ging schon aus den Uberlegungen zur irreduziblen Normativitit
im Theoretischen hervor: Der Zweckbegriff kann keine extern vorgegebenen epi-
stemischen Zielsetzungen betreffen. Diese Strategie deutet sich gelegentlich an,
wenn der Wahrheitsbegriff zur Bezeichnung eines bestimmten Werts verwendet
wird, den alle kognitiven Bemiithungen verfolgen. Das theoretische Denken sei
demzufolge auf »die Wahrheit« ausgerichtet; diese sei der allgemeine Zweck des

34 Vgl. Kant, »Was heifit: sich im Denken orientieren?« sowie die Beitrige in Stegmaier
(Hrsg.), Orientierung.

35 Vgl. als locus classicus Peirce, »The Fixation of Belief«, bes. S. 266. — Man konnte
dies auch so fassen, dass Pradikate Dispositionsprédikate sind, die als kontrafaktische
Konditionale aufgelost werden konnen. Vgl. dazu Goodman, Fact, Fiction and Fore-

cast, Kap. 1 und 2.

2 14,02,2028, 14:27:18. - -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EINSCHRANKUNGEN UND INTERPRETATIONSVERANTWORTUNG | 181

Denkens.” In dieser Optik ist es letztlich ein unter den Menschen verbreitetes
Wahrheitsstreben, das die normative Kraft von Argumenten und Griinden oder
auch die allgemeine Verbindlichkeit von Rationalititsstandards erkliren soll.”’
Eine solche Strategie muss ausgeschlossen werden. Der Wahrheitsbegriff kann
nicht dazu herhalten, ein materiales Ziel von Erkenntnisaktivititen anzugeben.
Dabei ist nicht zuletzt daran zu denken, dass Wahrheit auf Aspekte der sprach-
lichen Darstellung bezogen werden muss. Was wir sinnvollerweise wollen kon-
nen, ist nicht Wahrheit in einem nicht-epistemischen Sinn, sondern allein wahre
Aussagen. In dieser Form lieBe sich der Zusammenhang von Wahrheit und
Zweck entwickeln — etwa indem die besondere Funktion von Wahrheit bzw. von
verbindlichen Firwahrhaltungen innerhalb der Interpretationspraxis herauspra-

36 So schreibt Quine in »Reply to Morton White«, S. 665, dass die Epistemologie einem
»ulterior end, truth« gilt: »The normative here [...] becomes descriptive when the
terminal parameter is expressed.«

37 Es ist bemerkenswert, dass sich nicht zuletzt naturalistische Positionen dieser Strate-
gie bedienen. Da auch diese nicht ohne ein normatives Moment auskommen (vgl. Put-
nam, »Why reason can’t be naturalized« oder White, »Normative Ethics, normative
epistemology, and Quine’s Holism«), aber nur instrumentalistische Konzeptionen von
Rationalitdt in Erwdgung ziehen konnen, plddieren Naturalisten gewohnlich fiir ein
Verstindnis von epistemischer Rationalitit als instrumenteller Rationalitit (vgl. Kelly,
»Epistemic Rationality as Instrumental Rationality: A Critique«, S. 614-616). Natura-
listen miissen den Geltungsanspruch von Aussagen daher an kognitive Zielsetzungen
koppeln, die als faktisch gegeben betrachtet werden. Naturalismus und Normativitét
konnen nur dadurch versohnt werden, dass eine kontingenterweise gegebene kognitive
Endabsicht (»Wahrheit«) fiir jeden Menschen allgemein vorausgesetzt wird. — Diese
Konzeption ist duflerst briichig: Erstens ist die Primisse, jeder Mensch strebe faktisch
die Wahrheit an, eine duferst kithne Verallgemeinerung. Der faktizistische Sinn kolli-
diert mit einer abstrakten und formalen begrifflichen Festlegung. Naheliegender wire
ein Konzept, dass sich auf den Erwerb von jeweils relevantem Wissen konzentriert
(vgl. Kelly, ebd., S. 624 und Harman, »Pragmatism and Reasons for Belief«, S. 100).
Zweitens scheint das Konstrukt eines hypothetischen, aber gleichwohl universalen
Imperativs ein Hybrid zu sein. Epistemische Begriindungen nehmen keine Umwege
iber Zwecksetzungen, sondern treten kategorisch auf. Wir sagen nicht: »p ist wahr,
und wenn du (wie alle Menschen) die Wahrheit anstrebst, dann musst du p anerken-
nen«, sondern: »p ist wahr, also erkenne p an.« Hier ist von inneren Notwendigkeiten
und nicht von dufleren Sachzwiéngen auszugehen. Und drittens lédsst sich zeigen, dass
ein instrumentalistisches Normativitdtskonzept keineswegs ganz unproblematisch ist

(vgl. Korsgaard, »The Normativity of Instrumental Reason).

2 14,02,2028, 14:27:18. - -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

182 | ZEICHEN UND FREIHEIT

pariert wiirde. Als externe, praktische Zielsetzung aber bleibt unverstdndlich,
was ein Zweck namens »Wahrheit« ist.

Ich mochte zwei Schliisse ziehen: Da praktische Zwecke, wie sie fiir Hand-
lungen (sprachlicher und nichtsprachlicher Art) motivierend sind, hier keinen
Ort haben, muss der Zweckbegriff erstens einen dem Theoretischen angemes-
senen Sinn haben. Es besteht zwar ein Bezug zur Lebenspraxis endlicher Per-
sonen, aber es konnen doch nur Erkenntnis- oder Verstehenszwecke in die Inter-
pretation eingebracht werden. Diese kognitiven Zwecke — und dies ist der zweite
Punkt — sind keine natiirlich gegebenen materialen Zielsetzungen; sie stehen
stattdessen im Kontext einer irreduziblen Normativitit eigenen Rechts, welche
sich im theoretischen Denken ergibt. Es sind keine Zwecke, die beliebig gesetzt
werden konnen oder nicht. Das heifit, wir sehen uns hier auf den Selbstanspruch
auf richtige Interpretationen zuriickverwiesen, der sich kategorisch geltend
macht. Wenn wir von einer allgemeinen Zwecksetzung sprechen, so ist dies eine
formale Bestimmung, die das Weltverstehen und Weltinterpretieren als solches
charakterisiert. Wir besinnen uns nur darauf, dass wir uns in der Sphire des
Theoretischen bewegen. Jedes Auffassen, Interpretieren, Beschreiben und Er-
kennen der Welt muss begrifflich an Zwecke des Verstehens gekniipft werden.
Darin driickt sich keine These dariiber aus, welchen Zwecken interpretierende
Zeichen in der empirischen Praxis dienen, sondern nichts weiter als der schlichte
Umstand, dass wir der kognitiven Funktion eine Spitzenstellung einrdumen miis-
sen, wenn wir Darstellungen als Vollzugsformen von Interpretation und Welt-
erschlieBung behandeln.

Goodman spricht an einer Stelle davon, dass Symbole primdr kognitiven
Nutzen haben: »The primary purpose [sc. of symbolizing] is cognition in and for
itself«.® Ausgeschlossen wird dabei neben dem Nutzen fiir Bildung und Ver-
gniigen” vor allem der kommunikative Zweck von Zeichen: »[...] communica-
tion is secondary to the apprehension and formulation of what is to be communi-
cated«.** Nach dem Gesagten ist deutlich, dass Goodman an dieser Stelle keine
Aussage iiber den Zeichengebrauch machen kann. In dieser Allgemeinheit be-
zeichnet die kognitive Zwecksetzung eine Themenstellung. Wo Zeichen auf ihr
welterschlieBendes Potential hin thematisiert werden, schiebt sich ihr kognitiver

38 Goodman, Languages of Art, S. 258.

39 Vgl. ebd., S. 256f.

40 Ebd, S. 258. — Dass diese Akzentsetzung keineswegs zwingend ist, zeigt das Beispiel
Peirce. Hier steht die kommunikative Funktion oft im Vordergrund: »What are signs
for, anyhow? They are to communicate ideas, are they not?« (»The Basis of Pragma-

ticism in the Normative Sciences«, S. 388).

2 14,02,2028, 14:27:18. - -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EINSCHRANKUNGEN UND INTERPRETATIONSVERANTWORTUNG | 183

Mehrwert in den Vordergrund. Gleichzeitig wird von anderen Aspekten — etwa
dem kommunikativen Nutzen, wie ihn Zeichen in der Verstindigung haben — ab-
strahiert.

Die Zwecksetzung, die fiir den Zeichengebrauch in theoretischer Absicht
leitend ist, sei allgemein so bezeichnet, dass die Welt verstandlich gemacht
werden soll. Zeichen mogen als richtige Darstellungen gelten, sofern sie diesem
Zweck dienen. Eine Person, die nach Interpretationen fragt, versucht, die Welt
zu verstehen; sie gebraucht Zeichen, um sich die Dinge verstidndlich zu machen.
Damit ist eine Minimalbedingung formuliert: Wiissten wir, dass Darstellungs-
formen gegen den Verstehenszweck verstoflen, konnten wir sie nicht als Inter-
pretationen der Welt betrachten, also so, dass keine Distanzierung erfolgt.41 Auf
dieser Basis konnen schon eine Reihe von Lesarten, die in der Literatur gelegent-
lich diskutiert werden, ausgerdaumt werden. Eine Tduschungsabsicht z. B. kann
sinnvollerweise kein kognitiver, sondern immer nur ein praktischer Zweck sein.
So kann die von Williams in Erwidgung gezogene Moglichkeit, dass jemand
seine eigenen »Uberzeugungszustinde« modifizieren lisst, um sein Wohlbe-
finden zu steigern, schon deswegen ausgeschlossen werden, weil ein praktischer
Zweck den Verstehenszweck in diesem Fall tiberlagert. Die »non-truth-centered
motives«“, die Williams in der Konsequenz fiir unzuldssig erklért, sind ein
Spezialfall von nicht-kognitiven Motiven, welche nicht sinnvoll in das theoreti-
sche Uberlegen eingehen konnen. Unter den Gesichtspunkten des Theoretischen
sind allein Symbolisierungen verlangt, die die Welt verstindlich zu machen
helfen.

2.2 ZweckmaBiges Darstellen

Allgemein ausgedriickt, kann dem interpretierenden Zeichengebrauch der Zweck
zugewiesen werden, die Welt verstdndlich zu machen. Es ist aber vielleicht noch
nicht unmittelbar ersichtlich, in welcher Weise eine Person ihre Zwecke ver-
folgen oder inwiefern sich das Interpretieren auf individuelle Rechtfertigungs-

41 Es versteht sich, dass eine analytische Trennung zugrunde liegt und die Abgrenzung
in der Praxis keineswegs immer unproblematisch ist. Eine Zeichenverwendung wird
in der Regel auch praktische Zwecke bzw. Handlungscharakter haben. Und natiirlich
kann es uns passieren, dass wir ein Symbolisierung als Interpretation anerkennen, ob-
wohl sie gegen den kognitiven Primidrzweck verstofit (etwa im Falle der vorsitzlichen
Irrefithrung).

42 Williams, »Deciding to Believe«, S. 149f.

2 14,02,2028, 14:27:18. - -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

184 | ZEICHEN UND FREIHEIT

griinde stiitzen kann. Damit diese Dimension von Freiheit ein Profil gewinnen
kann, muss die Rede vom Verstehenszweck weiter in sich differenziert und die
ZweckmaiBigkeit der Darstellung genauer betrachtet werden.

Ausgehen konnen wir von der Kritik am metaphysischen Realismus. Vor
dem Hintergrund dieser Denkweise kann Zeichen nur der Zweck zukommen, die
gegebene Realitit so abzubilden, wie sie ist. Ob dies der Fall ist, ist durch diese
Realitit selbst definitiv festgelegt. Das Darstellen als produktives Tun hat keinen
wesentlichen Anteil an der ErschlieBung von Welt. Man konnte freilich das
Zweck/Mittel-Schema ins Spiel bringen, indem man sagt, ein Zeichen sei ein
»Abbildungsmittel«, das seinen Zweck erfiillt, wenn es den uninterpretierten In-
halt wiedergibt. Dies wire eine formale Variation des Korrespondenzschemas:
Wie das Verhiltnis von Realitit und Reprisentation in der metaphysischen Optik
als zweistellige Relation gedacht wird, die vom gottlichen Standpunkt aus iiber-
blickt werden kann, so fehlt hier der Zwecksetzung jeder Riickbezug auf ein
Subjekt des Zwecks. Ob der Zweck wirklich erfiillt ist, kann gar nicht aus der
Perspektive endlicher Wesen und entlang ihrer Interessen entschieden werden; es
muss letztlich aus der gottlichen Perspektive entschieden werden und entlang
jener unabhingigen Gegebenheiten, die Sétze wahr und Abbildungen richtig sein
lassen. Unsere (oder meine) Zwecke haben keinen Ort; und unser (oder mein)
Urteil liefert keinen Anhaltspunkt dafiir, ob ein Zeichen wirklich zweckmiBig ist
oder nicht. Diese Frage ist objektiv und unabhidngig von den konkreten Ver-
stindnisweisen interpretierender Wesen zu beantworten.*

Doch der Begriff der Welt-an-sich, die spiegelbildlich reprisentiert werden
kann, ist sinnleer. Ohne den Gebrauch von Zeichen kann der Welt keine Kontur
verliehen werden. Daraus gewinnt das Darstellen eine eigentiimliche Zweckma-
Bigkeit im Theoretischen: Die Form, die die Welt im besonderen Fall hat, ist
stets schon auf das Denken und Handeln der Wesen bezogen, die diese Welt
soundso zur Darstellung gebracht haben. Die jeweiligen Interpreten machen sich
die Welt in Zeichen verstidndlich, und zwar so, wie es ihren Anliegen, Bediirf-
nissen und ihrer Lebensweise entspricht. Selbst wenn wir dabei nur Verstehens-
zwecke einrdumen diirfen, so sind es doch die Zwecke endlicher Wesen. Ein
Zeichen kann nicht »absolut« oder bezogen auf einen »absoluten Geist« funktio-
nieren oder nicht funktionieren; es ist kein Abbildungsmittel, das seinen Zweck
objektiv erfiillt oder nicht. Es ist vielmehr das, was iiberhaupt erst eine verstind-
liche Welt schafft.

43 Dass eine Verabsolutierung des Wissensbegriffs deswegen in den Skeptizismus fiihrt,
weil sie einer gédnzlichen Abkopplung von praktischen Zwecken gleichkommt, hat

Edward Craig gezeigt: vgl. Was wir wissen konnen, S. 134ff.

2 14,02,2028, 14:27:18. - -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EINSCHRANKUNGEN UND INTERPRETATIONSVERANTWORTUNG | 185

In diesem Szenario erdffnet sich ein Platz fiir eine individuelle Zwecktitig-
keit. Ein Beispiel Goodmans kann dies verdeutlichen: das der Landkarte. Eine
solche erfiillt nicht dadurch ihren Zweck, dass sie dem Dargestellten dhnlich ist —
eine originalgetreue Kopie wire dann die beste Losung. Die gute Landkarte
zeichnet sich dadurch aus, dass sich in ihr ein Gebiet durch eine besondere Art
der Systematisierung erschlieft. Was angesichts der Frage nach der interpreta-
tionsfreien Perspektive wie eine » Abhéngigkeit« von Zeichensystemen aussieht,
zeigt sich in dieser Optik in seinem positiven Sinn: Indem bestimmte Hinsichten
herausgegriffen werden (z. B. Grenzverldufe) und andere unberiicksichtigt blei-
ben (z. B. GroBe und Farbe), indem Vereinfachungen und Abkiirzungen vorge-
nommen werden, wird tiberhaupt erst etwas als bestimmtes Gebiet konstituiert.
Goodman beschreibt dies so:

»A map is schematic, selective, conventional, condensed, and uniform. And these charac-
teristics are virtues rather than defects. The map not only summarizes, clarifies, and syste-
matizes, it often discloses facts we could hardly learn immediately from our explorations.
We may make larger and more complicated maps or even three-dimensional models in
order to record more information; but this is not always to the good. For when our map be-
comes as large and in all other respects the same as the territory mapped — and indeed long

before this stage is reached — the purposes of a map are no longer served.«*

Die Landkarte ist fiir welterschlieBende Darstellungsformen insofern paradigma-
tisch, als sie eine Orientierung ermdglicht, die ohne sie gar nicht denkbar wire.
Die Hinsichten, nach denen ein Gebiet geordnet und so in Perspektive gebracht
wird, dass wir uns in ihm zurechtfinden konnen, konnen in einer Welt-an-sich
nicht enthalten sein; sie werden erst in Zeichen festgelegt, und es ist der Darstel-
lungsaspekt, in dem sie sich manifestieren. Wo ein Zeichen als Weltdarstellung
gilt, ist diese ErschlieBungs- und Artikulationsfunktion konstitutiv mit im Spiel.
Erst die Darstellung schafft Ordnung, und erst sie stiftet Orientierung; nur in ihr
kann einer Person etwas als bewohnbare Welt zuginglich sein. In einer vom
metaphysischen Standpunkt distanzierten Perspektive, so konnte man zuspitzen,
geht es nicht einfach nur darum, die Welt darzustellen, sondern immer auch
darum, die Welt darzustellen. Dass wir die Welt darstellen, kann — da kein ex-

44 Goodman, »The Revision of Philosophy«, S. 15. — Die Erlduterung bezieht sich auf
die Rekonstruktion natiirlichsprachlicher Diskurse in constructional systems. (Good-
mans metaphilosophische Primissen erinnern hier an einige Bemerkungen Wittgen-
steins, vgl. Philosophische Untersuchungen, § 132), kann jedoch auf Darstellungen im

allgemeinen bezogen werden. Vgl. auch Goodman, Ways of Worldmaking, Kap. 1 4.

2 14,02,2028, 14:27:18. - -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

186 | ZEICHEN UND FREIHEIT

terner Vergleichspunkt bereitsteht — nur bedeuten, dass sich die Interpretation
iiberhaupt rechtfertigen ldsst und als richtig gelten darf. Indem wir aber betonen,
dass es im konkreten Fall nétig ist, die Welt darzustellen, heben wir das Niveau
der Bestimmtheit und setzen einen positiven Akzent. Die interpretierende Person
kann dann auch das Interesse verfolgen, sich selbst etwas so als Welt verstiand-
lich zu machen, wie es ihrer Lebensweise und ihren lebensweltlichen Interessen
zutriglich ist. Richtigkeit gewinnt die Konnotation der Angemessenheit.

Hier gewinnt Simons These, dass die Freiheit der Zeicheninterpretation eine
Sache der Einbildungskraft sei, eine zusitzliche Dimension: Ein Weltverstdndnis
auszubilden, ist eine Leistung, die nicht einfach einen Kontakt zur Welt herstellt,
sondern eine sinnvolle Welt in den Blick bringt, in der eine Lebensfithrung mog-
lich ist. So besteht die »eigentlich produktive oder konstruktive Freiheit«, wie
Simon schreibt, »im Vollzug der freien Einbildungskraft, sich die Dinge, inso-
fern sie sich den Menschen in ihrer Endlichkeit und Bediirftigkeit in einer fiir sie
wichtigen Bewandtnis als problematisch darstellen, zugleich so vorzustellen [...],
dass sich dadurch in der Imagination [...] eine Losungsmoglichkeit fiir diese Pro-
blematik abzeichnet«.” Diese Titigkeit einer »im Sinne der Problemldsung
zwecktitigen Einbildungskraft«*® steht im Zentrum der positiv freien Zeichenbil-
dung. Sie erscheint als eine Kunst, die Realitit in eine Form zu bringen, die den
praktischen Umgang mit ihr méglich macht, und die »als endliche, >ad melius
esse< nicht >ad esse«*’ zielt.

Das richtige Interpretieren besteht im konkreten Fall darin, etwas unter Inan-
spruchnahme jeweils vertrauter Zeichenpraktiken so zur Darstellung zu bringen,
dass es als Welt in den Blick kommt, bzw. es so verstindlich zu machen, dass es
in die eigene Lebenspraxis eingehen kann. Vor dem Hintergrund einer solchen
sich in Zeichen vollziehenden WelterschlieBung hat das Interpretieren den Rang
eines zurechenbaren Tuns. Eine individuelle Interpretationsfreiheit kommt dabei
dadurch ins Spiel, dass Individuen eigene Darstellungsformen entwerfen. Die
inhaltliche Richtigkeit ist auf dieser Ebene der Betrachtung eine Mindestanfor-
derung. Das heifit, wir unterscheiden zwar richtige von falschen Interpretationen,
doch im Vordergrund steht die Frage, ob eine im Sinne des Verstehenszwecks
gute Darstellung gefunden wird, ob die Interpretation in dieser Hinsicht als ange-
messen gelten darf.

Wenn wir die Aufmerksamkeit auf diesen Aspekt lenken, wird der Umstand,
dass es keinen einheitlichen Mafstab fiir Richtigkeit geben kann, da ein neutraler

45 Simon, »Freiheit und Erkenntnis«, S. 19.
46 Ebd., S. 20.
47 Simon, Philosophie des Zeichens, S. 56.

2 14,02,2028, 14:27:18. - -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EINSCHRANKUNGEN UND INTERPRETATIONSVERANTWORTUNG | 187

Bezugspunkt fehlt, umso deutlicher. Der Verstehenszweck kann (und muss) auf
unterschiedlichste Weise konkret erfiillt werden. Das theoretische Denken steht
zwar unter dem Imperativ, Darstellungsformen zu finden, die die Welt auf Dauer
verstidndlich machen — aber dennoch bleibt es stets an die jeweilige Denk- und
Lebensweise endlicher Wesen gebunden. Im besonderen Verstehen werden Hin-
sichten herausgegriffen, und keine davon wird die richtige oder beste Hinsicht
sein. In dieser Optik hat alle Interpretation etwas von einer zweckmifligen An-
eignung: Eine Person, die die Welt in Zeichen interpretiert, nimmt unweigerlich
Perspektiven ein, die andere Perspektiven ausschlieen. Sie macht sich die Welt
verstdndlich, indem sie sie aktiv ordnet, gewichtet, vereinfacht, veranschaulicht,
abstrahiert oder auch iiberzeichnet.* Die Darstellungen werden dann auch nicht
auf jedem Gebiet und in jeder Lebenslage ihren Dienst tun; sie haben eigen-
tiimliche und endliche Geltungsbereiche. Auf diese Weise bleibt der Umstand,
dass der Zeichengebrauch an diverse Zwecke gekniipft ist, auch in der Sphire
des Theoretischen erhalten. Eine iiberhaupt richtige Darstellung kann im Leben
eines endlichen Wesens auf verschiedenste Weise Verstehen ermoglichen. Das
Feld der richtigen Interpretationen muss im Sinne dieser Vielfalt noch einmal in
sich differenziert werden. Dies wird noch deutlicher, wenn wir uns klarmachen,
dass die ZweckmaBigkeit der Darstellung — welche im Kontrast zur logischen
Form die dsthetische Form des Zeichens genannt wurde — unter den Gesichts-
punkten von Verstehenszwecken als interne ZweckmaiBigkeit zu denken ist.

2.3 Interne ZweckmaBigkeit

Die ZweckmiBigkeit von Handlungen ldsst sich in vielen Féllen mit Rekurs auf
das Zweck/Mittel-Schema veranschaulichen. Der Zweck einer Handlung kann
ein externes Ziel sein und die Handlung das Mittel, dieses Ziel zu erreichen. So
konnte es ein Zweck sein, einer Tafel Schokolade habhaft zu werden und ein
geeignetes Mittel der Diebstahl. Der Zweck ist in diesem Schema ein dufleres
Gut oder ein Zustand, den ich durch das Handeln zu erreichen suche; die Hand-
lung ist Mittel zum Zweck, ihre ZweckmaiBigkeit eine Zweckdienlichkeit.

Die ZweckmiBigkeit des Darstellens aber muss anders beschrieben werden.
Wir konnen hier keinen strikten Unterschied machen zwischen Handlung und
Handlungsergebnis; das Zeichen ist kein »Mittel zum Zweck des Verstehens«.
Insbesondere wenn wir betonen, dass etwas allein in der Interpretation ein Zei-
chen ist, wird dies deutlich: Das Darstellen ist kein dufBlerliches Handeln, aus

48 Vgl. dazu Goodman, Ways of Worldmaking, Kap. 1 4.

2 14,02,2028, 14:27:18. - -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

188 | ZEICHEN UND FREIHEIT

dem Darstellungen resultieren. Wir konnen das Darstellen tiberhaupt nur im Hin-
blick auf die Zeichen thematisieren, welche gebildet und verstanden werden.
Handlung (Zeichenbildung) und Handlungsergebnis (Zeichen) lassen sich nicht
voneinander trennen. Anders als es das Zweck/Mittel-Schema nahelegt, kann die
Zweckmifigkeit von Darstellungen daher nicht als Zweckdienlichkeit gedeutet
werden. Der Zweck der Darstellung muss sich im Darstellen selbst erfiillen;
dieses ist eine Praxis, die ihren Zweck in sich selbst trigt. Es wire irrefithrend
zu sagen, dass Zeichen zu Darstellungszwecken verwendet werden; denn sie sind
die Darstellungen selbst. Entsprechend muss sich auch die Rede vom kognitiven
Zweck auf die nicht-substituierbare, dsthetische Form der Darstellung beziehen:
Diese kann nicht mittelbar dazu dienen, die Welt verstindlich zu machen, son-
dern muss das Ergebnis der Reflexion sein: das, worin sich der Zweck erfiillt.

Ich mochte deshalb von einer internen Zweckmdpfligkeit der Darstellungsform
sprechen. Gemeint ist damit die ZweckmaiBigkeit, die die Darstellungsform darin
hat, dass sich in ihr Welt erschlieit. Eine bestimmte Interpretation ist erst dort
moglich, wo eine in diesem Sinn intern-zweckmiBige Form gefunden wurde.
Darin liegt auch, dass das Zeichen seine Funktion nicht verliert, sobald das Ziel
erreicht und der Zweck realisiert ist. Wie eine Interpretation nur dann als richtig
in Frage kommt, wenn sich in ihr eine Weise des Interpretierens anzeigt, die eine
gemeinsame Praxis werden kann, dient die Darstellungsform dem Verstehens-
zweck nur, wenn sie — dhnlich wie eine Landkarte — auf Dauer orientierende
Funktion hat und sich im Denken und Handeln bewdhrt. Aus diesem Grunde
erfiillt sie nicht, wie ein bloB duBerliches Mittel, ihren Zweck und wird danach
nutzlos. Sie ist zweckmiBig, indem sie Welt konstant erschlossen hilt und ein
Bild liefert, auf das wir zuriickkommen und das im besten Fall im zukiinftigen
Verstehen vorausgesetzt werden kann. Wo ein Zeichen eine solche Form hat,
kann der kognitive Zweck als erfiillt angesehen werden; dort wurde etwas ver-
standen.

Nun kann sich diese interne ZweckméBigkeit am besonderen Zeichen nur in-
stantiieren. Die erste Person kann nie definitiv wissen, ob sich eine Darstellungs-
form auf Dauer bewihrt. Wie wir keine letzte Gewissheit haben, dass uns eine
Landkarte ans Ziel bringt, so kann auch nur die Zeit erweisen, inwieweit eine
Darstellung wirklich einen konstanten Gebrauch haben und Inventar einer Inter-
pretationsgemeinschaft werden kann. Hier und jetzt kann ich dem Zeichen seine
Zweckmaifigkeit nur zutrauen, die allgemeine Form in der besonderen Darstel-
lung wahrnehmen. Um den dsthetischen Modus der Symbolisierung geht es hier
also auch insofern, als sich neue Verstindnisweisen an besonderen Darstellungs-
formen nur exemplarisch zeigen. Wie eine Verstindnisweise aber genau in die
Lebenspraxis eingeht und in welchen Bereichen sie tragfihig bleibt, ldsst sich

2 14,02,2028, 14:27:18. - -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EINSCHRANKUNGEN UND INTERPRETATIONSVERANTWORTUNG | 189

nicht vorhersehen. Dass die Darstellung zweckméBig ist, kann nun nicht mehr
heiflen, dass sie als geeignetes Mittel zu dem und dem Zweck erscheint. Es be-
deutet, dass sich der ersten Person in der Darstellungsform Welt so erschlief3t,
dass sie in dieser Welt leben zu konnen meint, da so eine Form der Darstellung
ein fiir ihre Lebensvollziige tragfahiges Verstehen instantiiert.

Darin klingt an, was fiir die weiteren Uberlegungen #uBerst folgenreich ist:
Die dsthetische, welterschlieBende Form kann keine allgemeine Logik haben.
Sofern in ihr eine neue Verstindnisweise aufscheint, kann man die Zweck-
méBigkeit des Zeichens (mit Kant) nur wahrnehmen, ohne sie »durch Vernunft
einzusehen«.*” Man ist versucht zu sagen, dass allein ein Weltinterpret selbst
letztlich sagen kann, ob eine gefundene Darstellung zufriedenstellend ist oder
nicht; denn ihm muss sich die interne ZweckméBigkeit zeigen. Was den Darstel-
lungsaspekt angeht, lige die Welthaltigkeit des Zeichens dann darin, dass sich
eine interpretierende Person, wie man mit Peirce sagen konnte, bei dem Zeichen
»zu Hause« fiihlt.® Ob dies aber der Fall ist, kann nur aus einem eigenstindigen
Verstdndnis heraus beurteilt werden. In diesem Sinn ist es sinnvoll zu sagen,
dass die erste Person Singular, dass »ich« die richtige Darstellung selbst be-
stimmen muss.

In der Tat beginnen sich an dieser Stelle wesentliche Elemente von interpre-
tativer Freiheit herauszukristallisieren: Eine Distanzierung von den verwendeten
Zeichen (und ein Gebrauch von Darstellungsweisen als Darstellungsmitteln) ist
im theoretischen Denken zunichst nicht vorgesehen. Aber dennoch komme ich
nicht umhin, von Darstellungsweisen zweckméBigen Gebrauch zu machen, wenn
sich der Verstehenszweck erfiillen soll. Als selbstdenkendes Wesen habe ich mir

49 Kant, Kritik der Urteilskraft, B 33. — Die ZweckmiBigkeit (forma finalis) ist als »die
Ubereinstimmung eines Dinges mit derjenigen Beschaffenheit der Dinge, die nur nach
Zwecken moglich ist« gedacht (ebd., B xxviii). Diese Ubereinstimmung kann mit Re-
kurs auf die begrifflich zuginglichen Zwecke eines autonomen Willens verstidndlich
gemacht werden, aber die ZweckmiBigkeit kann auch direkt und begriffslos wahrge-
nommen werden.

50 Dies ist eine von Peirce® Beschreibungen der unmittelbaren Interpretation: Diese liege
vor, wenn ein Interpret »seemed to himself to be quite at home with the sign« (»Ex-
cerpts from Letters to William James«, S. 496f). — Wir werden spéter (in Kap. V 1)
sagen, dass sich ein solches Verstehen daran zeigt, dass keine Frage nach Interpreta-
tionszeichen gestellt wird. So kann die Situation mit Wittgenstein auch so beschrieben
werden: »Nicht das findet statt, dass sich dieses Symbol nicht mehr deuten ldsst, son-
dern: ich deute nicht. Ich deute nicht, weil ich mich in dem gegenwirtigen Bild natiir-
lich fithle« (Philosophische Grammatik, S. 147).

2 14,02,2028, 14:27:18. - -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

190 | ZEICHEN UND FREIHEIT

die Welt im besonderen Fall immer schon so verstidndlich gemacht, wie es mir
und meinen Verstehensbediirfnissen entspricht. Wie meine Welt ist, hingt dann
schon konstitutiv von mir ab. — Doch fiir ein Wesen, das sich in der Welt orien-
tieren muss und eine Intention auf Richtigkeit verfolgt, ist dies keine Einladung
zur beliebigen Weltdeutung. Es beginnt vielmehr klar zu werden, was fiir den
gesamten weiteren Verlauf der Uberlegungen grundlegend ist: dass Interpreta-
tionsfreiheit von vornherein den Sinn von Interpretationsverantwortung haben
muss. Die Freiheit in der Bestimmung des Richtigen ist keine Autonomie, die
ich genieBe, sondern eine Verpflichtung, von der mich niemand entbinden kann.
Ich ziehe aus dem Bewusstsein dieser Freiheit nicht den Schluss, dass ich, um
Darstellungsformen zu bilden, Darstellungweisen wihlen kann, die mir zusagen.
Ich bin als denkendes Wesen dazu verpflichtet, dafiir Sorge zu tragen, dass die
Zeichen, die ich bilde, tragfdhig sind, um eine Lebenspraxis mit zu fundieren. In
dem Mafle, in dem es von mir abhéngt, wie konkret interpretiert wird, ergibt sich
mir normativer Druck. Wenn ich die zweckméBige Darstellung tatséchlich selbst
festlegen muss, so trage ich diesbeziiglich die Verantwortung. Fragen wir nun,
wie dieser Druck bzw. diese Verantwortung genau aussieht.

3 Grundzige von Interpretationsverantwortung

Wenn ich ein Zeichen als inhaltlich richtig verstehe, beziehe ich mich auf die
Welt, und das Darstellen tritt aus dem Blickfeld. Wo sich eine Person jedoch als
Individuum fragt »Wie soll ich (am besten) interpretieren?« oder — wie wir jetzt
ebenfalls sagen konnen — »Wie soll ich (am besten) darstellen, um mir die Welt
verstdndlich zu machen?«, dort wird das Wie der Interpretation, das Moment des
zweckmifigen Gebrauchs von Darstellungsweisen ins Licht geriickt. Indem wir
so gedanklich eine Distanz zwischen Interpretation und gegebene Zeichenprak-
tiken als »Darstellungsmittel« herstellen, setzen wir zusitzlich Normativitét frei.
Eine solche Distanzierung entspricht einer kritischen Haltung; in ihr kann auch
das, was sonst direkt als richtig verstanden oder wahrgenommen wird, einer
normativen Bewertung unterzogen werden. Folglich miissen wir nicht eigens
eine Autoritidt einsetzen. Wo Freiheit als Freiheit erkennbar wird, ist Normati-
vitdt schon mitgedacht. Das heifit, das Darstellen wird dadurch auf Richtigkeit
oder Angemessenheit verpflichtet, dass es als zurechenbares Moment des Inter-
pretierens begriffen wird. Die Person wird sich ihrer Interpretationsverantwor-
tung bewusst, sobald sie sich klarmacht, inwiefern sie durch ihr eigenes Dar-
stellen reflexive Kontrolle iiber die Interpretation ausiibt.

2 14,02,2028, 14:27:18. - -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EINSCHRANKUNGEN UND INTERPRETATIONSVERANTWORTUNG | 191

3.1 Reflexive Kontrolle liber die Interpretation

Wir waren davon ausgegangen, dass eine freie Variation der Interpretation aus
der Ich-Perspektive nur eine Variation der Darstellung sein darf. Die Begriffe
»Realitit« oder »Welt« dagegen konnen sich ihrem Sinn nach nicht auf etwas
beziehen, was ein Individuum nach personlichen Rechtfertigungsgriinden fest-
legt. Die Moglichkeit, dass ich selbst entscheide, was richtig ist, hat in meinem
theoretischen Uberlegen deshalb zunichst keinen Platz. Doch unter der Voraus-
setzung der Distanzierung vom metaphysisch-realistischen Standpunkt kann
diese Auflage nicht mit Verweis auf eine Realitit-an-sich begriindet werden. Es
ist stattdessen zu vermuten, dass sie selbst schon normativ interpretiert werden
muss: Der Satz »Ich kann an meinen Interpretationen nur variieren, was zur
Form der Darstellung gehort« beschreibt keine Tatsache, sondern driickt ein
Prinzip aus. — Ich kann die Form der Welt nicht durch mein Interpretieren kon-
trollieren wollen.

Aber dennoch stehen die Zeichenformen der Welt nicht gegeniiber; sie sind
fiir diese konstitutiv. Dies war es, was individuelle Freiheit auch im Bereich des
Theoretischen relevant werden lésst: Die Kontrolle iiber die Darstellung ist keine
Kontrolle iiber bloe Formen, in denen sich Interpretationen nur »ausdriicken«.
Vielmehr lassen sich Darstellung und Welt gar nicht scharf voneinander ab-
grenzen. Die verstindnisbasierte Bildung einer Darstellung ist der Person nicht
einfach als rationalem Wesen, sondern auch als Individuum zuzuschreiben; und
gleichzeitig ist sie kein Akt, der zur eigentlichen Interpretationsleistung noch
hinzukommt, sondern dessen wesentlicher Teil. Daher flieen in jedes Interpre-
tieren individuelle Vollziige ein; ohne diese kdnnen wir uns gar nicht so etwas
denken wie ein eigenes Verstehen. — Diese Sachlage wiederum ist man geneigt,
so zu beschreiben: Ich kontrolliere die Form der Welt, insofern ich die Form der
Darstellung kontrolliere.

Hier besteht offensichtlich eine Spannung: Einerseits kann der Interpret sich
nicht herausnehmen, dariiber zu bestimmen, was die Welt ist; andererseits aber
muss er seine Individualitit unweigerlich einbringen, indem er sich die Welt so
verstandlich macht, wie es seinen Lebens-, Denk- und Handlungsweisen ent-
spricht. Auf der einen Seite darf die spontane Variation der Interpretation nur
die Darstellungsformen betreffen; auf der anderen Seite gibt es keine blofien
Darstellungsformen. Wer die Welt verstehen will, kommt nicht umhin, Zeichen
zu bilden und gegebene Interpretationen zu variieren; er muss Partei ergreifen,
wenn er selbst Interpretationen ausweisen will. Dabei kann ein individueller
Weltinterpret, wie gesehen, in der Interpretation nicht alleine stehen wollen; im
Verhiltnis zu anderen Personen gewinnt er seine wichtigsten Bezugs- und Orien-

2 14,02,2028, 14:27:18. - -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

192 | ZEICHEN UND FREIHEIT

tierungspunkte. Er muss andere Weltinterpreten gedanklich einbeziehen und ist
durch deren Entwiirfe normativ angesprochen. Gleichwohl bleibt die Rechtferti-
gung an das individuelle Denken gebunden. Es gibt immer auch das Moment der
dsthetischen Reflexion iiber Darstellungsformen. Der Weltinterpret muss diese
nolens volens am Ende auch so festlegen, dass er sich bei ihnen »zu Hause
fiihlt«.

Nun kann die Unabhéngigkeit der Welt unserer These nach nicht dadurch ge-
sichert werden, dass Freiheit nivelliert und irgend eine Art von Interpretations-
zwang eingefiihrt wird, etwa indem man Neutralitit einfordert oder Nachdruck
darauf legt, dass der Einzelne die Welt nicht durch Gedankenkraft manipulieren
kann. Voluntarismus und Individualismus miissen normativ ausgehebelt werden:
dadurch, dass man Freiheit im theoretischen Denken als Freiheit mitreflektiert.
Man muss dem normativen Druck nicht zur Geltung verhelfen, indem man Ap-
pelle formuliert oder nach Sorgfalt verlangt. Fiir die individuelle Person geht es
um Zeichenbildungen, in denen sich etwas von der Welt formiert, in der sie lebt.
Und es ist an ihr, die Darstellungsform so auszurichten, dass sie diesbeziiglich
tauglich ist. Sie darf sich nicht herausnehmen, die Realitit nach ihren person-
lichen Priferenzen zu gestalten, weil sie dann gar nicht mehr interpretieren — ge-
schweige denn, gut interpretieren — wiirde. Aber sie hat doch eine Kontrolle iiber
die Konstitution ihrer Welt, die sie an niemanden iibertragen kann, nicht an die
Dinge, nicht an Regeln und auch nicht an Verstehensautorititen. Wo besondere
Darstellungsformen zu bilden sind, sind Leistungen eines individuellen Verste-
hens gefragt. So muss auch im Interpretieren zweckméBiger Gebrauch von den
Zeichenpraktiken gemacht werden, in denen sich vorausgesetzte Verstidndnis-
weisen zeigen; und fiir diesen Gebrauch gibt es keine Metaregeln.

Natiirlich konnte man Faustregeln des guten Darstellens formulieren wollen,
etwa rhetorische Regeln oder Normen der Begriffsbildung wie Peirce es z. B. in
seiner »Ethik der Terminologie«’' tut. Doch gerade dieses Beispiel zeigt auch,
dass entsprechende Regeln als Leitsdtze des individuellen Gewissens zu lesen
wiren. Es wiren Anhaltspunkte, die der personlichen Orientierung dienen, nicht
aber allgemein verbindliche Normen zur Entwicklung von angemessenen Be-
schreibungen.” Jeder einzelne Interpret bleibt in jedem einzelnen Fall immer mit
der Frage konfrontiert, wie am besten dargestellt werden soll. Nur was als Ant-
wort auf diese Frage zihlt, hat normative Verbindlichkeit.

51 Peirce, »The Ethics of Terminology«.
52 Peirce spricht von »rules which I find binding upon me in this field« (ebd., S. 266)

und erklért: »my conscience imposes upon me the following rules« (ebd., S. 263).

2 14,02,2028, 14:27:18. - -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EINSCHRANKUNGEN UND INTERPRETATIONSVERANTWORTUNG | 193

Wie kann man sich ein auf die Form der Darstellung bezogenes theoretisches
Uberlegen jenseits von allgemein formulierbaren Interpretationseinschrinkungen
vorstellen? Dieser Frage werden sich die verbleibenden Ausfithrungen widmen.
Im Hintergrund steht dabei das beschriebene Spannungsverhiltnis: Auf der einen
Seite darf eine eigenverantwortliche Variation der Interpretation allein die Form
der Darstellung betreffen; auf der anderen Seite aber gibt es gar nicht so etwas
wie die bloBe Form der Darstellung. Die Kontrolle, die die erste Person Singular
unweigerlich ausiibt, ist nicht einfach eine Kontrolle iiber eine duflerliche Aus-
drucksweise; es handelt sich nicht darum, dass derselbe Inhalt auch anders ver-
packt werden kann. Der Interpret hat tatséchlich eine Kontrolle iiber die Interpre-
tation, und zwar dadurch, dass er immer anders interpretieren kann, indem er
anders darstellt. Dieses Prinzip gilt unabhingig davon, ob er die Darstellung im
besonderen Fall als richtig stehenlisst oder sie tatsichlich variiert.” Denn er
konnte sie jederzeit variieren und miisste sie um seines Weltverstehens willen
auch variieren, wenn er sie nicht als intern zweckméfig ansehen konnte.

Der daraus hervorgehende Verantwortungsdruck kann im ersten Schritt an
zwei Eckpunkten festgemacht werden: Wenn ich immer anders interpretieren
kann, indem ich anders darstelle, darf ich mich erstens nicht ohne Not auf ganz
bestimmte Darstellungen versteifen. Ich kann den Gebrauch von Zeichen hier
und jetzt nicht in all seinen Ausformungen vorhersehen und weif} nicht, inwie-
fern sich eine Zeichenbildung genau bewéhrt. Zum guten und verantwortlichen
Interpretieren gehort die Offenheit fiir neue Darstellungen (IV 3.2). Gleichzeitig
eroffnet sich die Moglichkeit, durch die Variation von Darstellungen eine Vertie-
fung des Verstindnisses zu erreichen (IV 3.3). Im Lichte dieser Moglichkeit wird
die Bedeutung der Interpretationsverantwortung spéter hinsichtlich der Zeichen-
interpretation weiter expliziert werden konnen (Kap. V).

3.2 Reflektierte Endlichkeit: Distanz zu Darstellungsformen

Dass ein Ubergang von einem Zeichen zu einem anderen Zeichen fiir moglich
gehalten wird, ist eine Bedingung dafiir, dass ein Zeichen als sinnvoll angesehen
werden kann. Wer ein Zeichen bildet, muss fihig sein, den Sinn dieses Zeichens
in anderen Zeichen auszuweisen. Wo hingegen ein und dieselbe Darstellung
immer nur wiederholt wird, zweifeln wir bald daran, dass der Autor iiberhaupt
etwas zu verstehen gibt. So schreiben wir dem Papagei, der wieder und wieder

53 In Kap. V werden diese beiden Fillen als Freiheit im Zeichenverstehen und Freiheit

in der Zeicheninterpretation weitere Kontur gewinnen.

2 14,02,2028, 14:27:18. - -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

194 | ZEICHEN UND FREIHEIT

bestimmte Laute von sich gibt, die wie ein Satz klingen, gerade deswegen keine
semantische Kompetenz zu. Er duBert keinen Satz aus einem Verstidndnis heraus
und vollzieht mithin auch keinen zurechenbaren Sprechakt. Er positioniert sich
nicht im Raum der Darstellungsmoglichkeiten. Die Moglichkeit der Zeichen-
transformation ist fiir den sinnvollen Gebrauch von Zeichen essentiell. Die Welt
wird nicht in isolierten Bildern oder alleinstehenden Symbolen verstindlich, son-
dern nur im Zuge des lebendigen Vollzugs einer Vielzahl von Zeichen, die auf-
einander bezogen sind oder bezogen werden konnen. Eine Interpretation gewinnt
erst in einem Spektrum von Darstellungen Kontur.

Fiir eine Person, die die Welt gut interpretieren will, leitet sich daraus sofort
eine Notwendigkeit ab. Sie muss ndmlich dafiir Sorge tragen, dass sie jeweils ein
tragfahiges Spektrum aufrechterhdlt. Im Normalfall wird sie dies auch immer
schon tun: Die Zeichentransformationen, in denen wir unser Verstehen (auch vor
uns selbst) ausweisen, sind in den alltdglichen Zeichengebrauch eingelassen. In
diesem Zeichengebrauch gehen wir immer schon von Zeichen zu Zeichen iiber.
So sind unsere Weltbeschreibungen keine toten Formeln, sondern haben eine
Tiefe. Behalte ich im Gedichtnis, dass mein Interpretieren auf besondere Dar-
stellungen und deren dsthetische Form bezogen bleibt, so habe ich guten Grund,
dafiir zu sorgen, dass das Mal} dieser Zeichentransformation hinreichend bleibt.
Ich sehe mich dem Anspruch auf Richtigkeit ausgesetzt — doch ich habe nie die
Welt, sondern immer nur bestimmte Entwiirfe; ich kann die Welt nie endgiiltig
und in jeder Hinsicht verstindlich machen. Entsprechend sollte ich mein Inter-
pretieren unter einen kritischen Vorbehalt stellen. Ich sollte besser im Auge be-
halten, dass ich die Welt jeweils so interpretiere, wie sie mir (im Augenblick)
verstiandlich wird. Auch kann ich einer einzelnen Darstellungsform nicht den
Gehalt eines ganzen Interpretationsspektrums aufladen wollen. Halte ich mir
dies prisent, so wird es mir zur Aufgabe, meine Darstellungen jeweils sorgfiltig
und vorbehaltlich weiterer Transformation zu bilden. Wir konnen kurz sagen:
Indem ich zugrunde lege, dass ich in Zeichen interpretiere, halte ich mir die
Endlichkeit meiner Interpretationen gegeniiber anderen moglichen Interpreta-
tionen bewusst. Will ich gut interpretieren, beziehe ich diese Endlichkeit am
besten mit in mein theoretisches Denken ein.

Der allgemeine antidogmatische Zug, der darin wiederum anklingt, soll nicht
die Hauptrolle spielen. Doch es dient der Klarheit, sich zu vergegenwirtigen,
dass er an dieser Stelle eine systematisch lokalisierbare und pridgnante Gestalt
gewinnt. Im Lichte des Umstands, dass die Wahl bestimmter Darstellungsweisen
bei der Zeichenbildung nie eine blof duBerliche Darstellungsform betrifft, die
der eigentlichen Interpretation neutral gegeniibersteht, kann das kritische Gebot,
seine Interpretationen nicht als Reflex der Welt zu nehmen, in einer préziseren

2 14,02,2028, 14:27:18. - -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EINSCHRANKUNGEN UND INTERPRETATIONSVERANTWORTUNG | 195

Form entwickelt werden. Aus Sicht der ersten Person legt sich die Situation wie
folgt auseinander: Wenn keine Welt unabhédngig vom individuellen Verstehen
Form hat, dann ist immer denkbar, dass eine auf den ersten Blick verantwortbar
erscheinende Variation (der Weltdarstellung) sich auf den zweiten Blick als Ein-
griff in den Inhalt der Interpretation (als Variation »in der Sache«) erweist. Was
in einer Hinsicht eine klarere oder bessere Darstellung ist, konnte in anderer Hin-
sicht (oder im Verstidndnis anderer Personen) eine Verletzung des Kohérenzprin-
zips sein. Dass ich eine Darstellungsform berechtigterweise als richtig verstehe,
kann also gar nicht heiflen, dass sie in jedem Bereich und in jeder Hinsicht als
richtig gelten darf. Ich darf ihr keine unbegrenzte ZweckméBigkeit zutrauen, nur
weil ich ihr im Augenblick welterschlieBende Kraft ansehe. Ich verstiinde dann
mein eigenes Interpretieren falsch. Da ein Darstellen unweigerlich mit Perspekti-
vierung und Aneignung einhergeht, kann ich gar nicht genau wissen, wie weit
die besondere Darstellungsform trigt. Ich kann nicht jeden denkbaren Fall ein-
kalkulieren und jeden Kontext voraussehen. Folglich sollte ich (am besten) nicht
ohne Not auf besonderen Darstellungsformen beharren, sondern weitere Varia-
tionen zulassen. Ich sollte die Moglichkeit der Zeichentransformation stets offen-
halten.

Diese Norm geht auch aus dem Verstehenszweck hervor, denn allzu starre
Festlegungen wiirden die Weiterentwicklung und Ausdifferenzierung des eige-
nen Weltverstandnisses hemmen. Dass das Denken auf Zeichen als Vollzugs-
form angewiesen ist, darf, konnte man sagen, nicht in eine Hegemonie beson-
derer Gestaltungsformen miinden. Die interpretierende Person wiirde die Freiheit
des Verstehens damit gerade aus der Hand geben. Um verantwortlich zu inter-
pretieren, muss sie versuchen, verwendeten Darstellungsweisen gegeniiber sou-
verin zu bleiben. Sie darf sich z. B. nicht von Bildern, die »in unserer Sprache«
liegen, »gefangen halten« lassen.”* Auch sollte sie nicht starre Interpretationsge-
biude konstruieren, die auf wenigen Grundfesten ruhen, sondern flexible Netze
entwickeln, die moglichst eine Vielfalt von Anhaltspunkten einbeziehen.” Sie
kann Perspektivitit nicht als solche aufheben; aber gerade deswegen muss sie
unterschiedliche Perspektiven im Blick behalten.

Wittgensteins Uberlegung, dass die auf den ersten Blick so gleichférmigen
Zeichenformen einen vielfiltigen Gebrauch haben, kann dies unterfiittern. Die
grundlegende Annahme dabei ist, dass wir die Zeichenpraxis nicht iiberschauen

54 Vgl. Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, § 115.
55 Vgl. die Darstellung von Stegmaier, »Weltabkiirzungskunst«, S. 135f.

2 14,02,2028, 14:27:18. - -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

196 | ZEICHEN UND FREIHEIT

konnen und uns die Vielfalt der Sprachspiele nie als ganze vor Augen steht.’
Wird dies vergessen, so betont Wittgenstein immer wieder, geraten die Beson-
derheiten des Einzelfalls aus dem Blickfeld und die Vielfalt der Verwendungen
wird iibersprungen. Symptomatisch dafiir ist, dass die anwendungsexterne Be-
trachtung von bloBen Schemata beherrschend wird: Man fragt dann nicht mehr
nach dem sinnvollen oder richtigen Gebrauch von Zeichen, sondern hélt sich an
Zeichenformen, die ein erreichtes Verstehen alternativlos erscheinen lassen, fest.
Der Interpret verliert so aus den Augen, dass eine Zeichenform »allein tot« ist
und nur »[i]Jm Gebrauch lebt«”" Aus dieser Haltung heraus lisst er sich von Dar-
stellungsweisen vereinnahmen, und der Verstehenszweck wird gerade dadurch
verfehlt.

Will eine Person die Welt verstindlich machen, muss sie also eine Distanz zu
den beanspruchten Zeichenpraktiken bewahren und im Hinterkopf behalten, dass
diese nicht aus sich heraus leben, sondern nur insofern, als sie als Mittel der Dar-
stellung in Gebrauch genommen werden. Als erste Person sollte ich mich am
besten immer wieder vergewissern, dass dieser Gebrauch angemessen bleibt und
der Geltungsbereich nicht iiberstrapaziert wird. — Dabei ist insbesondere auch zu
sehen, dass gewihlte Darstellungsweisen an Schemata gekniipft sind. Nehme ich
das Pridikat >kiihl< in einem neuen Fall in Gebrauch, setze ich damit ein Pridi-
katenschema (>kalts, >kiihl¢, swarm<) voraus, das zur Beschreibung von Tempe-
raturen verwendet wird.” Fiir eine Verwendung zum Zwecke der Welterschlie-
Bung wird dabei charakteristisch sein, dass das Pridikat auf einen neuen Bereich
appliziert wird, etwa zur Beschreibung des menschlichen Charakters. Damit er-
folgt eine Ubertragung des Schemas — eine Transferleistung, wie sie im meta-
phorischen Darstellen die deutlichste Auspriigung findet.”” Die Ressourcen des
Schemas werden dabei fiir die Strukturierung des neuen Gegenstandsbereichs
fruchtbar gemacht; sie liefern Leitlinien, um etwas auf neue Weise zu fassen, die
Dinge in ein anderes Licht zu stellen und ein Verstindnis zu gewinnen, das vor-
her nicht moglich war. Das an die ausgewihlten Darstellungsweisen gekniipfte
Schema wird im Sinne des Verstehenszwecks verwendet, von seiner ordnenden
Kraft wird Gebrauch gemacht. Dies kann jedoch nicht heilen, dass die Neuord-
nung gleichsam schon vorprogrammiert ist. Zwar kann nur von einem Transfer

56 Dies ist ein zentrales Thema bei Wittgenstein: vgl. Philosophische Untersuchungen,
§§ 10f., 231., 122 oder 132f.

57 Ebd., § 432.

58 Vgl. Kap. III 2.4. Wie gesehen, ist so ein vorausgesetztes Schema nicht ausformuliert.

59 Vgl. Goodman, Languages of Art, Kap. 15-8, bes. S. 72-74.

2 14,02,2028, 14:27:18. - -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EINSCHRANKUNGEN UND INTERPRETATIONSVERANTWORTUNG | 197

die Rede sein, wenn die Struktur des Schemas erhalten bleibt.*® Aber die Anwen-
dung darf nicht zum Selbstldufer werden. Sie muss behutsam vollzogen werden,
denn das Bild wird seine Grenzen haben. Ich werde im neuen Bereich z. B. nicht
jedes Pridikat des Schemas mit Gewinn anwenden konnen. Die Leitlinien, die in
einem Bereich gute Dienste tun, konnen im neuen Bereich letztlich gar in die
Irre fithren; Orientierung kann in Desorientierung umschlagen.

Damit ist ein erster wichtiger Grundzug von Verantwortung in der Interpre-
tation markiert: Ein verantwortliches Interpretieren ist ein Interpretieren, in dem
kritisch in Rechnung gestellt bleibt, dass die besondere interpretierende Zeichen-
bildung immer nur eine Art und Weise ist, sich Welt weiter zu erschlieSen. Will
ich »gut« interpretieren, muss ich den jeweiligen Darstellungsformen gegeniiber
insofern distanziert bleiben, als ich mich fiir Transformation offenhalte. Da mir
ein Verstindnis zueigen ist, kann ich Darstellungsweisen als Darstellungsmittel
ansehen, die ich zu besonderen Zwecken beanspruche. Thre sinnvolle Anwen-
dung ergibt sich nicht von selbst; ich kann z. B. nicht darauf vertrauen, dass sich
die Schematisierung eines neuen Bereichs automatisch vollzieht. Nicht die
Zeichenpraktiken kontrollieren den Gebrauch von Darstellungsweisen, sondern
ich selbst, und indem ich mir dies vor Auge fiihre, vergegenwirtige ich mir die
Verpflichtung, Zeichenbildungen hinreichend sorgfiltig zu vollziehen, in jedem
Schritt aufmerksam, moglichst differenziert und eingedenk des Umstands, dass
andere Bildungen moglich bleiben. Ich kann die Einseitigkeit der Perspektiven
nur dadurch abfangen, dass ich mich fiir andere Perspektiven offenhalte. Gerade
weil ich immer »nur« Darstellungen habe und diese in der Interpretation doch
den ganzen Unterschied ausmachen konnen, muss ich den Darstellungsweisen,
die ich verwende, gegeniiber distanziert bleiben. Nur so wird der gedankliche
Raum fiir eine eigenverantwortliche Arbeit an dsthetischen Zeichenformen — an
den Nuancen und feinen rhetorischen Unterschieden — frei. Fasse ich eine solche
Arbeit gar nicht erst ins Auge, laufe ich Gefahr, in den Bann von wenigen Per-
spektiven zu geraten, die den Blick fiir die Moglichkeit der Entwicklung des
eigenen Verstehens versperren.”’

60 Uber den Schematransfer schreibt Goodman: »The choice of territory for invasion is
arbitrary; but the operation within that territory is almost never completely so« (ebd.,
S.74).

61 Man konnte ergdnzen: Der gute Interpret wird sich gar nicht ohne Not festlegen, son-
dern sein Urteil gelegentlich zuriickzuhalten — etwa wenn kein Entscheidungsdruck
besteht: vgl. Kant, »Was heift: sich im Denken orientieren?«, A 309f. und im An-

schluss daran Simon, »Zeichenphilosophie und Transzendentalphilosophie«, S. 80.

2 14,02,2028, 14:27:18. - -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

198 | ZEICHEN UND FREIHEIT

Machen wir nun den néchsten Schritt. Als Moment positiver Freiheit hat das
Prinzip, dass andere Interpretationen moglich sind, eine weitere wichtige Dimen-
sion: Aus Sicht einer ersten Person, die nach dem Richtigen fragt, kann es den
regulativen Sinn gewinnen, dass jederzeit weitere Darstellungsformen gefunden
werden konnten, die den Zwecken des Verstehens — vielleicht auch besser — ent-
sprechen. Indem wir diese Moglichkeit in Erwégung ziehen, setzen wir das dar-
stellerische Gespiir, das rhetorische Geschick, den freien Gebrauch semantischen
Konnens und die Einbildungskraft unmittelbar in die Pflicht, und es ergibt sich
so etwas wie eine Verantwortung fiir die Phantasie.

3.3 Vertiefung des Weltverstiandnisses durch anderes Darstellen

Ein Weltinterpret kann sich seine Kontrolle iiber die Interpretation sinnvoller-
weise nur als Kontrolle iiber die dsthetische Form des Zeichens denken, iiber die
Form der Darstellung. Damit die Zeichen, die er bildet, zweckmifig im Sinne
des Richtigkeitsanspruchs sind, miissen sie sich in sein Weltverstindnis ein-
fiigen. Die Variationen, die er gleichwohl vornehmen muss, miissen als Varia-
tionen der Darstellungsform verstehbar bleiben, nur so sind sie verantwortbar.
Um dem gerecht zu werden, muss er, so wurde sichtbar, seine Interpretationen
unter einen kritischen Vorbehalt stellen. Er darf sich der konkreten Kohérenz
und Tragfihigkeit seiner Weltsicht in ihrer jeweils erreichten Bestimmtheit nie
allzu sicher sein. Das Geflecht von Orientierungspunkten, welche immer nur
Hinsichten herausheben, kann in spiteren Fillen, angesichts neuer Problemlagen
wieder fraglich werden. So muss er sich fiir Umbildungen und Neubildungen
bereit halten. Andernfalls {ibergeht er die Endlichkeit seines Interpretierens. Die
Darstellungen werden zu sinnleeren Formen, oder er beginnt, sich in den Regeln
zu »verfangen«.”

Doch ein Weltinterpret wird nicht nur dafiir Sorge tragen wollen, dass seine
Interpretationen iiberhaupt inhaltlich richtig sind und bleiben. Dass andere Inter-
pretationen moglich sind, markiert fiir ihn nicht nur einen kritischen Vorbehalt.
Vom Standpunkt eines sich in der Welt orientierenden und handelnden Wesens
bringt der Verstehenszweck auch eine charakteristische Aufgabenstellung mit
sich: die Welt verstindlich machen — dieser Zwecksetzung kann regulativer
Gehalt abgewonnen werden. Gerade wenn es keine dufleren Grenzlinien gibt und
ein potentiell unendliches Zeichenbilden moglich ist, kann man sich stets fragen,
ob die Welt schon hinreichend verstindlich gemacht wurde. Es sind Grade des

62 Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, § 125.

2 14,02,2028, 14:27:18. - -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EINSCHRANKUNGEN UND INTERPRETATIONSVERANTWORTUNG | 199

Verstehens® denkbar, und es gibt keinen duBeren, neutralen Anhaltspunkt, der
mir sagt, wann ich mit einem erreichten Weltverstiandnis zufrieden sein darf.
Sind immer noch andere Darstellungen moglich, so ist immer noch besseres
Verstehen moglich. Wer sich die Welt in Zeichen verstidndlich macht, kann sie
sich durch die zweckmiBige Bildung von Zeichen stets auch noch versténdlicher
machen.

Spielt die Bildung von Darstellungsformen also in das theoretische Denken
hinein, so muss vorausgesetzt werden, dass der Interpret durch eine reflexive
Zeichentransformation eine Verfeinerung seines Interpretierens erreichen kann.
Damit gewinnt unser Freiheitsprinzip noch eine weitere Form: Ich muss voraus-
setzen, dass ich durch die Variation der Darstellung mein Weltverstindnis ver-
tiefen kann. In dieser Akzentsetzung fillt es nicht schwer, die eigene Bildung
von Zeichen als zweckméBiges Moment des verantwortlichen Interpretierens zu
begreifen. Der Interpret kann sich im Interpretieren insofern von den Zeichen-
praktiken distanzieren und sie als Darstellungsmittel in den Blick nehmen, als er
sie zum Zwecke der Herausbildung von Verstindnisweisen, die die bisherigen
erginzen und bereichern, in Gebrauch nehmen kann. Er kann aus den Zeichen-
praktiken, die er beherrscht, wihlen, um neue Formen zu bilden, die sein Ver-
stehen voranbringen. Im besonderen Fall wird dies z. B. heiflen, etwas in einem
anderen Vokabular darzustellen, etwas bildlich zu veranschaulichen, etwas meta-
phorisch zu erldutern, sich anderer Begrifflichkeiten zu bedienen, um sich etwas
klarzumachen, etwas in eine Fachsprache iibersetzen usw. Solche Vollziige wer-
den nun als Weisen eines theoretischen Nachdenkens begreiflich, bei dem ein
Weltverstindnis ohne Hinzuziehung von neuen Informationen weiterentwickelt
wird. Dabei kann die ZweckmiBigkeit der Zeichenbildung jeweils als Zweckma-
Bigkeit der Darstellungsform angesprochen werden, deren dsthetischen Quali-
taten sich z. B. als Prignanz, Anschaulichkeit oder Prizision beschreiben lassen.
Darstellungsweisen erscheinen in dieser Perspektive als »Mittel«, die gebraucht
werden, um die Welt weiter verstandlich zu machen.

Ein erstes einfaches Bild einer solchen Vertiefung des Verstehens konnte so
aussehen: Eine erste Person hat die Moglichkeit, weitere richtige Darstellungs-
formen zu finden, die das Spektrum der Darstellungen, in dem ihre Interpretation
Gestalt gewinnt, erweitern. Behalten wir die reflexive Zeichentransformation im
Auge, so ist dabei weniger die Gewinnung von Wissen interessant, als vielmehr

63 Wenn das Verstehen stets vertieft werden kann, ist der Verstehensbegriff nicht faktiv.
Dass ein faktiver Verstehensbegriff in der Tat nicht ohne Probleme ist, wurde im Aus-
gang von Kvanvig, The Value of Knowledge and the Pursuit of Understanding disku-

tiert. Zu dieser Debatte vgl. auch Pritchard, »Recent Work on Epistemic Value«.

2 14,02,2028, 14:27:18. - -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

200 | ZEICHEN UND FREIHEIT

ein moglicher Fortschritt des Verstehens von innen her.* Der Interpret kann sein
Weltverstindnis vertiefen, indem er weitere Hinsichten berticksichtigt, neue Per-
spektiven findet, Gewichtungen verschiebt, andere Aspekte betont, Zusammen-
hinge herstellt oder vorher ausgesparte Facetten in Rechnung stellt. Er kann sich
die Welt weiter erschlieen, indem er die bisherige Weltsicht iiberdenkt. So kann
das Weltverstindnis, das sich bereits ergeben hatte, stets noch verfeinert und in
einem Prozess der Zeichenvariation, der unter der reflexiven Kontrolle des Inter-
preten steht, zu groBerer Bestimmtheit gebracht werden.”” Einen solchen Prozess
werden wir ohne Zweifel in den Horizont der kognitiven Zwecksetzung stellen
konnen, wenn die neuen Perspektiven die bisherigen nicht ausschlieen, sondern
erginzen und bereichern. Es werden dann Zeichen gebildet, die sich in einer
Welt als richtig interpretieren lassen und das Netz der Verstindnisweisen, in
denen die Welt zugiinglich wird, ausbauen.”

Wir miissen freilich daran denken, dass dieser Prozess jenseits einer festen
Trennung von Zeichen und Realitédt konzipiert werden muss. Das heif3t, es gibt
keinen Konvergenzpunkt, auf den das Interpretieren »in the long run« zulduft.
Die kognitive ZweckméiBigkeit hat eine Bedeutung als internes Regulativ: Die
Idee einer moglichen Vertiefung des Verstidndnisses im Sinne der lebenswelt-
lichen Interessen endlicher Wesen gibt dem Interpretieren seine Richtung; sie
bewahrt die Moglichkeit der Erfiillung des Zwecks (die Moglichkeit des Ver-
stehens) und hélt das Denken dennoch in Gang. Es wire sinnleer, nach Darstel-
lungsformen zu fahnden, die die Realitit abbilden; es gibt keine »absolut guten«
Darstellungen. Ich frage nach Zeichen, die mir als endlicher Person die Welt er-
schlieBen: nach Zeichen, die es mir erlauben, mich in der Welt (besser) zurecht-
zufinden, und die vor dem Hintergrund der vorherrschenden Verstehenszwecke
angemessener sind als die bisherigen. Wenn ich prinzipiell anders interpretieren

64 Vgl. Goodman, Ways of Worldmaking, S. 22.

65 Diese (Peirce’sche) Lesart wird in Kap. V eine wichtige Rolle spielen.

66 Dass die Distanzierung vom metaphysischen Standpunkt nicht epistemisch, sondern
sinnkritisch begriindet ist, wurde betont (vgl. Kap. II 1). Es ist keine »Tatsache«, dass
man stets hinter der Realitdt oder der Wahrheit zuriickbleibt. An dieser Stelle zeigt
sich nun, dass die Idee der einen Realitédt oder Wahrheit auch deswegen verfehlt ist,
weil wir immer alles noch besser verstehen konnten. Es ist nicht auszumachen, was
das Denken so bestimmen sollte, dass es eine endgiiltige Perspektive einnimmt. Einen
solchen Vorgang kann man sich kaum anders denken denn als Lihmung bzw. Ende
des Denkens. Wie eine »absolute« Perspektive auf die Aufhebung von Perspektivitit
hinausliefe, wire auch eine stillgestellte Perspektive, die ohne Bezug zu anderen mog-

lichen Perspektiven bleibt, keine Perspektive.

2 14,02,2028, 14:27:18. - -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EINSCHRANKUNGEN UND INTERPRETATIONSVERANTWORTUNG | 201

kann (indem ich anders darstelle), sind prinzipiell bessere Interpretationen (im
Sinne des Verstehenszwecks) moglich.

Indem ich als Interpret diese Moglichkeiten ins Auge fasst, kann es sein, dass
sich mir Verpflichtungen ergeben: Sofern Zeichen mdglich sind, in denen sich
die Welt besser erschlieft und die meine Orientierung im Leben stirken, sollte
ich vielleicht versuchen, solche Zeichen zu bilden. Wenn das Arsenal der sprach-
lichen Werkzeuge und Darstellungsweisen, die mir zur Verfiigung stehen, zu
Verstehenszwecken beansprucht werden kann, so muss ich mich fragen, ob ich
von dieser Moglichkeit angemessen Gebrauch mache. Dabei muss ich voraus-
setzen, dass ich mein Verstindnis jederzeit vertiefen kann: Ein Reflexionsniveau
ist nicht vorgegeben. Insbesondere muss ich nicht warten, bis mein bisheriges
Weltverstindnis an Grenzen stoft; ich kann das als »gegeben« Gesetzte jederzeit
hinterfragen und das fiir richtig Gehaltene iiberdenken.”” Unter der Vorausset-
zung eines aktiven Erkenntnisbegriffs muss vorausgesetzt werden, dass die erste
Person von sich aus zweifeln und nach anderen, potentiell besseren Darstellungs-
formen suchen kann. Sie kann ihr Verstdndnis der Welt aus eigener Kraft ver-
tiefen, indem sie Interpretationen durch die Bildung neuer Zeichen variiert.

Damit haben wir einen ersten Eindruck davon, was Verantwortung der Inter-
pretation bedeuten kann: Indem man sich klarmacht, dass man stets auch anders
interpretieren kann, indem man anders darstellt, und dass dies bedeutet, dass
man stets eine Vertiefung des Weltverstiandnisses erreichen konnte, ergibt sich
der normative Druck, mit dieser Moglichkeit angemessen umzugehen. Das Inter-
pretieren ist, was seine dsthetische Form angeht, zurechenbar. Als interpretie-
rende Person kann ich die Darstellungsformen, die ich selbst bilde, nicht einfach
als gegeben konstatieren. Ich muss sie als von mir abhéngig betrachten und kann
sie permanent der Bewertung unterziehen. Ich kann jederzeit am eigenen Welt-
verstdndnis arbeiten, indem ich an Darstellungsformen arbeite; und meine Ver-
antwortung besteht, allgemein formuliert darin, von dieser Moglichkeit guten
Gebrauch zu machen.

Darin klingt bereits ein weiterer Aspekt an: der Umstand, dass auf der ande-
ren Seite auch verlangt sein muss, dass Festlegungen erreicht werden.

3.4 Festlegung

Genauso wenig wie Interpretationsfreiheit schlicht durch eine Vielzahl von Mog-
lichkeiten charakterisiert werden kann, kann sich das verantwortliche Interpre-

67 Vgl. Kap. V1.

2 14,02,2028, 14:27:18. - -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

202 | ZEICHEN UND FREIHEIT

tieren darin erschopfen, alles Interpretieren mit einem Vorbehalt zu versehen.
Ein Wesen, das sich in der Welt orientieren muss, ist auf Interpretationen ange-
wiesen: Es muss zu Ergebnissen kommen und sich festlegen.68 Zwar konnte ich
die Dinge prinzipiell immer noch auf neue Weise verstehen, sie in andere und
vielleicht zweckmiBigere Perspektiven bringen; ich konnte mein Weltver-
stindnis immer weiter zu vertiefen suchen. Aber angesichts der lebensweltlichen
Problemlagen muss das theoretische Denken doch immer wieder abgebrochen
werden konnen. Wiirde man diesen Punkt, den Simon vielfach betont69, unter-
schlagen, so konnte man nicht mehr plausibel machen, wie das interpretierende
Zeichenbilden je ins Ziel kommt. Eine immer wieder vertagte Interpretation
brichte es zu keinerlei Bestimmtheit. Von einem Weltinterpreten, der so ver-
fahrt, miisste man sagen, dass er iiberhaupt kein ausweisbares Weltverhiltnis,
keine wirklichen theoretischen Einstellungen hat.

Will man also begreiflich halten, wie wir uns auf Welt beziehen konnen,
muss man sich mit einem endlichen Interpretieren zufriedengeben. Theoretisches
Denken wird nie einen definitiven Abschluss erreichen. Dies im Auge zu be-
halten, macht den kritischen Interpreten aus. Aber dieser wiirde den Sinn seines
theoretischen Nachdenkens verfehlen, wenn er diese Einsicht zum Anlass nih-
me, unendliche Skrupel vorzuschiitzen. Er muss bestimmte Darstellungsformen
als richtig ansehen, wenn sein Denken nicht leer bleiben soll. Er muss im Inter-
pretieren letztlich auch wieder zu einem Verstehen iibergehen oder zuriickfinden
konnen.

Dies geltend zu machen, darf freilich nicht auf den Einwand hinauslaufen,
dass ein Nachdenken nur den Betrieb aufhélt. Wir miissen dem Zeichenbilden
eine gewisse Zeit einrdumen; die Interpretation muss nicht instantan erfolgen.
Aber es markiert doch, dass man die Endlichkeit nicht aufheben wollen kann,
indem man die Zeichentransformation ad infinitum fortfithrt. Es gibt nicht so
etwas wie einen unendlichen oder idealen Diskurs. Es ist ausgeschlossen, dass
alle Perspektiven miteinander abgeglichen und ein Gleichgewicht zwischen allen
Versionen erreicht wird. Die Rechtfertigung, wie sie konkret im individuellen
Denken oder im Dialog zwischen Individuen erfolgt, ist niemals ein fiir allemal
abgeschlossen. Es ist an der interpretierenden Person, zu sehen, wann sie abge-
schlossen werden darf. Sie muss es mit dem Interpretieren irgendwann einmal
gut sein lassen, wenn das Weltverstdndnis nicht unterhohlt, sondern vertieft
werden soll.

68 Wie die Festlegung als Teil der Zeichenlogik betrachtet werden kann, hat Peirce in
»The Fixation of Belief« ausgearbeitet. Wir werden darauf zuriickkommen.
69 Vgl. exemplarisch Simon, »Ethik und Asthetik des Zeichens, S. 269ff.

2 14,02,2028, 14:27:18. - -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EINSCHRANKUNGEN UND INTERPRETATIONSVERANTWORTUNG | 203

Dabei sind graduell unterschiedliche Reflexionsniveaus denkbar, und es
gehort zum verantwortlichen Interpretieren zu entscheiden, welches Niveau je-
weils angesetzt wird. Die erste Person kann iiber ihre Interpretationsbildungen
mehr oder weniger reflektieren und Darstellungen mit mehr oder weniger Sorg-
falt bilden. Sie kann mehr oder weniger Diskurs betreiben, mehr oder weniger in
die Verstindigung mit Anderen investieren, mehr oder weniger Stimmen horen,
ihre Zeichen mehr oder weniger variieren und mehr oder weniger weitere mog-
liche Anwendungsfille durchgehen. Niemand erteilt ihr eine Lizenz, eine Dar-
stellungsform als intern-zweckméBig anzusehen. Sie muss selbst, im Einzelfall
beurteilen, wann dieser Schritt angemessen ist. Dariiber hinaus kann es auch eine
Frage sein, in welchem Mage sie Zeichen welterschlieBende Kraft zutraut.” Und
der Interpret muss beriicksichtigen, welche Art der Geltung er genau ansetzt, in
welchen Lebensbereichen er sich auf die Interpretation verlassen will.

Ich mochte hinzufiigen, dass der kritische Zeichengebrauch m. E. allgemein
vor diesem Hintergrund konzipiert werden kann. Denn gegen die Uberlegung,
dass keine Darstellung die einzig richtige ist, konnte man einwenden, dass ein
Interpret nicht jede Darstellung immer nur unter Vorbehalt als richtig setzen
kann. Um wirklich auf etwas bezugnehmen und ein Weltverhiltnis haben zu
konnen, miisse er Zeichen demzufolge auch immer wieder in den Hintergrund
treten lassen. Dieser Einwand markiert ein duferst wichtiges Charakteristikum
des Zeichengebrauchs. Aber was sich in der Spannung zwischen der prinzi-
piellen Moglichkeit der Transformation und der Notwendigkeit der Festlegung
besonderer Darstellungsformen zeigt, ist nicht so sehr ein konzeptionelles Pro-
blem, sondern eine Aufgabe des Interpreten. Dieser namlich muss das Verhiltnis
zwischen dem Reflexionsaufwand, den er jeweils betreibt, und dem Risiko, das
eine Festlegung, fiir die er einsteht, mit sich bringt, immer wieder neu ausbalan-
cieren. Er muss prinzipiell wach bleiben und die Moglichkeit einer Verstindnis-
vertiefung vorausgesetzt lassen; aber er kann sich in der Praxis dem Druck,
etwas auf bestimmte Weise zu verstehen oder etwas fiir wahr zu halten, nicht
entziehen.

Fassen wir vorldufig zusammen: Es hat sich erwiesen, dass es zur Verant-
wortung des Interpretierens gehdren muss, dass die erste Person Moglichkeiten
wirklich ergreift. Sie kann nicht absolut neutral oder absolut gerecht interpre-

70 Kant spricht in diesem Kontext vom pragmatischen Glauben, welcher, wie er formu-
liert, »nur einen Grad [hat], der nach Verschiedenheit des Interesses, das dabei im
Spiele ist, groB oder auch klein sein kann« (Kritik der reinen Vernunft, B 853). So
kann gefragt werden, wieviel man auf eine Aussage gibt oder was man auf sie wetten

wiirde (vgl. auch Peirce, Harvard Lectures on Pragmatism, Lect. 1, S. 135ff.).

2 14,02,2028, 14:27:18. - -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

204 | ZEICHEN UND FREIHEIT

tieren, aber sie muss dennoch Ergebnisse festhalten, da ihre Freiheit andernfalls
leer bliebe. Um ihrer Verantwortung sich selbst gegeniiber gerecht zu werden,
muss sie sowohl hinreichend reflexive Kontrolle ausiiben (sie darf nicht gedan-
kenlos interpretieren) als auch fiir konkrete Ausweisungen einstehen (sie darf
nicht unendlich nachdenken wollen). Thre Interpretationsverantwortung ist es
nicht zuletzt, diese entgegengesetzten Notwendigkeiten miteinander zu verein-
baren und das Spannungsverhiltnis von Reflexivitidt und Weltverstiandnis immer
wieder aufs Neue angemessen aufzulosen. Es gibt keinen extern fixierten Punkt,
an dem es mit dem Denken genug ist. Es hdngt »von mir« ab, wann ein Nach-
denken jeweils abgebrochen wird.

Wir werden sehen, dass Interpretationsfreiheit, welche sich als interpretative
Verantwortung in der Rechtfertigung vor anderen Personen realisieren muss, an
dieser Stelle eine weitere Dimension gewinnt: Angesichts des Umstands, dass
der Interpret aus seiner endlichen Reflexion heraus dennoch Festlegungen treffen
muss, wird dessen Verantwortung es gelegentlich erfordern, sich gegeniiber
anderen Individuen seine Autonomie zu bewahren. In diesen ungewohnlichen
Fillen werde »ich« auf mein eigenstindiges, besonderes Verstehen vertrauen
und auf eigenes Risiko interpretieren miissen. Ich kann im Interpretieren kein
Egoist sein; aber ich muss mir zuletzt auch eine Interpretationsfreiheit gegeniiber
anderen Personen bewahren konnen. Will ich zu Ergebnissen kommen, muss ich
Divergenzen im Verstehen hin und wieder in Kauf nehmen. Die Moglichkeit an-
deren Verstehens gewinnt damit systematische Bedeutung.

Doch diese Dinge seien erst spiter zum Thema gemacht. Zuerst sollen die
Freiheitsmaoglichkeiten, die im theoretischen Denken vorauszusetzen sind, weiter
ausgelotet werden. Halten wir uns an das wichtigste Ergebnis: Die erste Person
muss voraussetzen, dass sie durch eine Variation von Darstellungsformen eine
Vertiefung ihres Weltverstindnisses erreichen kann. Freiheit in der Interpretation
bedeutet dann primir, dass der Weltinterpret andere, potentiell bessere Darstel-
lungen finden kann und zwar, indem er Darstellungsformen in zweckméBiger
Weise variiert. Der Denkprozess, in dem dies geschieht, sei nun niher betrachtet.
Er kann entlang des Verhéltnisses von gegebenen — das heift: als problematisch
geltenden — Zeichen und interpretierenden Zeichenbildungen ausbuchstabiert
werden: als Freiheit in der Zeicheninterpretation.

2 14,02,2028, 14:27:18. - -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.159
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

