
Braucht eine radikale Demokratie

radikaldemokratische Bürger:innen?

Über die sozio-moralischen Voraussetzungen

(radikal-)demokratischer Ordnungen

Theresa Gerlach

Abstract Theresa Gerlach untersucht in diesem Beitrag die Bedingungen für die Ermögli-

chung, das Gelingen und die Stabilität (radikal-)demokratischer Ordnungen. Die zentrale

Frage des Beitrages, ob eine radikale Demokratie radikaldemokratische Bürger:innen erfor-

dert, wird auf zwei Ebenen diskutiert: Auf demokratietheoretischer Ebene legt der Beitrag

vor demHintergrund der Liberalismus-Republikanismus-Kontroverse um die Notwendigkeit

von Bürgertugenden für die Stabilität demokratischer Ordnungen dar, dass eine kontinuier-

liche Praxis des Befragens, Kritisierens und Neugestaltens der sozio-politischen Verhältnisse

anspruchsvolle sozio-moralische Anforderungen an die Akteure einer politischen Ordnung

stellt. Die Ermöglichungsbedingungen einer fortlaufenden radikaldemokratischen Praxis

werden im Diskurs radikaler Demokratietheorien bisher jedoch unzureichend reflektiert.

Davon ausgehend plädiert der Beitrag auf konzeptioneller Ebene dafür, das Potential einer

normativenTheorie des Bürgers für die radikale Demokratietheorie auszuloten.

In this paper, Theresa Gerlach examines the conditions for the enabling and stability of

(radical-)democratic orders. The central question of whether radical democracy requires radi-

cal democratic citizens is discussed on two levels: On the level of democratic theory, in light of

the liberalism-republicanism controversy about the necessity of civic virtues for the stability

of democratic orders, this article argues that a continuous practice of questioning, criticizing,

and redesigning of socio-political conditions puts ambitious socio-moral requirements on the

agents of a political order. However, the enabling conditions of an ongoing radical democratic

practice have been inadequately reflected in the discourse of radical democratic theories so

far. On this basis, the article argues on a conceptual level for investigating the potential of a

normative theory of the citizen for radical democratic theory.

https://doi.org/10.14361/9783839466704-011 - am 12.02.2026, 17:06:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466704-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


240 Transformationen des Politischen

1. Einleitung: Zum Begriff des Bürgers in der politischen Theorie

Die Frage, inwieweit demokratischeOrdnungen für ihre Selbsterhaltung auf entge-

genkommende sozio-moralische Ressourcen angewiesen sind, ist eine alte Streit-

frage im Diskurs liberaler und republikanischer politischer Theorien.1 In der repu-

blikanischenTraditionpolitischenDenkenswirdgemeinhin fürdieThese argumen-

tiert, dass die Vitalität, Qualität und Dauerhaftigkeit eines freiheitlichen Gemein-

wesens auch von den tugendhaften Einstellungen und Orientierungen seiner Bür-

ger:innen abhängt, wohingegen liberale Denker:innen tendenziell ein politisches

Ordnungsmodell bevorzugen, das von allzu starken Zumutungen an diemoralische

Selbstbindung der Einzelnen absieht und stattdessen eher auf institutionelle An-

reiz- und Kontrollmechanismen setzt.

Obgleich sich dementsprechend die normativen Anforderungen an die libera-

le und die republikanische Bürgerin unterscheiden, kann als gemeinsamer Bezugs-

punkt beider ParadigmenpolitischenDenkens eine normativeTheorie des Bürgers2

herausgestellt werden. In der liberalenDenktraditionwird die Frage,was es bedeu-

tet, eine Bürgerin zu sein, vornehmlich rechtlich beantwortet.Der Bürgerstatus be-

stimmt sich nach der Maßgabe subjektiver Rechte, die die Bürger:innen gegenüber

demStaat und anderenBürger:innenhaben.Als Träger:innen subjektiver Freiheits-

und politischer Teilnahmerechte genießen sie den Schutz des Staates für die indivi-

duelle Verfolgung ihrer privaten Interessen und persönlichen Lebenspläne, sofern

dies innerhalb der Grenzen des rechtlich gesetzten Rahmens erfolgt. Der republi-

kanische Bürgerbegriff bestimmt sich demgegenüber nicht allein und nicht zuerst

durch den Besitz negativer Abwehrrechte gegen äußeren Zwang, sondern durch die

Realisierung positiver Freiheiten in Form einer gemeinsamen Beteiligungspraxis,

1 Im deutschsprachigen Raum hat vor allem Herfried Münkler in seinen ideengeschichtli-

chen und politiktheoretischen Arbeiten zur Idee der politischen Tugend zu einer systema-

tischen Explikation der sozio-moralischen Funktions- und Bestandsvoraussetzungen demo-

kratischer Ordnungen beigetragen. Zur alten Streitfrage zwischen liberalem ›Interessendis-

kurs‹ und republikanischem ›Tugenddiskurs‹ vgl.Münkler 1992undMünkler 1993. Zum ideen-

geschichtlichen Leitbegriff politischer Tugend sieheMünkler 1991. EineWiederbelebung hat

die Auseinandersetzung mit den moralischen Grundlagen moderner Gesellschaften auch

durch die kommunitaristische Kritik am Liberalismus erfahren (vgl. Honneth 1993).

2 Hubertus Buchstein zufolge beansprucht eine normative Theorie des Bürgers in der Demo-

kratie Aussagen zu mindestens drei Problemkomplexen zu treffen: »Zum einen soll sie den

Kreis derer, die in den Genuß des Bürgerstatus kommen sollen, sowie die inhaltliche Ausle-

gungder zugestandenenBürgerrechte benennen können.Dann soll sie die Sorte vonBürgern

beschreiben können, der es bedarf, damit sich die Demokratie als politisches System erhal-

ten kann. Schließlich soll sie Auskunft geben können über die Qualitäten und Einstellungen,

die notwendig sind, damit die demokratische Bearbeitung politischer Fragen ein bestimm-

tes Gütequalitätsniveau nicht unterschreitet.« (Buchstein 1996: 295)

https://doi.org/10.14361/9783839466704-011 - am 12.02.2026, 17:06:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466704-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Theresa Gerlach: Braucht eine radikale Demokratie radikaldemokratische Bürger:innen? 241

durch die jene kollektive Handlungsfähigkeit erst gewonnen wird, die die Anerken-

nung, Verteilung und Sicherung von Rechten ermöglicht (vgl. Llanque 2016: 96f.).

Wird im liberalen Denken der Bürgerstatus in erster Linie als ein rechtlicher Status

interpretiert, orientiert sich das republikanische Denken an einem politischen Be-

griff des Bürgers. Dieser ist mit dem Anspruch verbunden, dass die Bürger:innen

bereit sind, ihren Pflichten und Verantwortlichkeiten als Bürger:innen nachzukom-

men,wozu insbesondere die Bereitschaft zur aktiven Teilnahme am politischen Le-

ben zählt.3

Der Begriff des Bürgers gehört also zumGrundvokabular republikanischer und

liberaler politischer Theorien. Indessen scheint dies für die vergleichsweise junge

Familie radikalerDemokratietheoriennicht ingleichemMaßezutreffend.»DieBür-

gerin klammert der radikaldemokratische Diskurs […] weitestgehend aus«, konsta-

tiert etwa Martin Oppelt (2017: 176) und stellt des Weiteren fest: »Was dem Diskurs

der modernen radikalen Demokratie also fehlt, ist die konkrete Bestimmung eines

radikaldemokratischen Bürgerinnenverständnisses. So ist die Bürgerin in diesem

Diskurs als Zentralkategorie zugleich anwesend und auf seltsame Art abwesend, da

völlig unbestimmt.« (Ebd.: 177)

Diese Beobachtung einer gleichzeitigen An- und Abwesenheit der Kategorie der

Bürgerin imDiskurs radikalerDemokratietheorie scheintmir sehr treffend zu sein.

Als anwesend kann die Kategorie der Bürgerin in zweifacher Hinsicht angesehen

werden: Einerseits findet sie sich im Rekurs radikaldemokratischer Ansätze auf

die Idee einer politisierten und pluralistischen Bürgerschaft wieder. So etwa im

Konzept einer ›diverse citizenship‹ (vgl. Tully 2014: 7–10); im Bekenntnis zu einem

›civic republicanism‹ (vgl. Mouffe 1993: 60–73) oder auch in den Überlegungen zu

einer ›self-organizing civil society‹ (vgl. Young 2000: 154–166). In diesem Ausloten

von Möglichkeiten und Grenzen einer aktiven Bürgerschaft rücken radikaldemo-

kratische Theorien besonders nah an die Tradition eines demokratischen oder

zivilgesellschaftlichen Republikanismus heran.4 Schließen radikaldemokratische

Ansätze in dieser ersten Hinsicht affirmativ an eine politische Idee der Bürger-

schaft an, ist die Kategorie der Bürgerin bzw. der Bürgerschaft in ihrer rechtlichen

Dimension zentraler Gegenstand radikaldemokratischer Kritik. Im Zentrum der

Problematisierung steht hierbei die Idee der Staatsbürgerschaft bzw. die Idee

staatsbürgerlicher Rechte, welche aus radikaldemokratischer Perspektive stets mit

3 Für die Gegenüberstellung eines republikanischen und eines liberalen Ideals des Bürgers so-

wie die Rekonstruktion der ideengeschichtlichen Quellen dieser Bürgerverständnisse siehe

Pocock 1995 und Walzer 1989.

4 Zu den systematischen Nähen und Ähnlichkeiten wie auch Abgrenzungen und Gegensät-

zen zwischen Radikaldemokratie und Republikanismus siehe Richter 2016 sowie Comtesse

2019b.

https://doi.org/10.14361/9783839466704-011 - am 12.02.2026, 17:06:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466704-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


242 Transformationen des Politischen

der Produktion von Exklusionsmechanismen undUngleichheiten konfrontiert sind

(vgl. Salomon 2019).

Seltsamabwesend, davölligunbestimmt scheint dieKategorie derBürgerin imradi-

kaldemokratischenDiskurs dagegenmit Blick auf die grundsätzliche Frage,welche

Rolle ihr eigentlich für das Projekt der radikalen Demokratie zukommt: Bedarf die

radikale Demokratie radikaldemokratischer Bürger:innen – und falls ja, wodurch

zeichnet sich die radikaldemokratische Bürgerin eigentlich aus? Gibt es spezifische

sozio-moralische Einstellungen und Haltungen, auf die eine radikaldemokratische

Ordnung angewiesen ist? Und wie ließen sich solche radikaldemokratischen Bür-

gerqualifikationen hervorbringen und befördern? Auf eine solche sozio-moralische

Leerstelle scheint auchOppelts Fazit hinauszulaufen: »Radikale Demokratietheorien

können daher nicht erklären, woher das für ein Fortbestehen der Demokratie not-

wendige Vertrauen der Bürgerin in sie kommt undwie es auf Dauer gestellt werden

kann.« (Oppelt 2017: 177)

Dass die radikale Demokratie ein anspruchsvolles gesellschaftspolitisches Pro-

jekt ist, das zu seiner Realisierung und zu seinem Erhalt auf spezifische Disposi-

tionen der politischen Akteure angewiesen ist, wurde zuletzt zwar vermehrt an-

gedeutet.5 Bemerkenswerterweise ist in diesen Überlegungen zu den sozio-mora-

lischen Voraussetzungen radikaler Demokratie jedoch zumeist nicht von der An-

forderung radikaldemokratischer Bürger:innen, sondern von dem Erfordernis »ra-

dikaldemokratischer Subjekte« (Sörensen 2020: 20) bzw. dem »Problem radikalde-

mokratischer Subjektivität« (ebd.: 17) die Rede. Angesichts dessen, dass die Termini

Subjekt und Subjektivierung zu den Grundbegriffen radikaler Demokratietheorie ge-

hören, ist dies zunächst nicht sonderlich überraschend.Mit dem Subjektivierungs-

theorem knüpft das radikaldemokratische Denken an eine poststrukturalistische

Erweiterung der Perspektive auf das Phänomen politischer Macht an: diese trete

nicht allein im Zusammenhang mit politischen und rechtlichen Institutionen auf,

sondern sie wirke wesentlich in und durch die Subjekte (vgl. Raimondi 2019: 622).

Erübrigt sich somit möglicherweise die Frage nach der Erfordernis einer radikal-

demokratischenTheorie des Bürgers? Wird etwa die Leerstelle, die durch die Abwe-

5 Soweist etwaOliverMarchart darauf hin, dass die radikale Kontingenz undOffenheit der De-

mokratie »eine gehörige psychologische Zumutung« (Marchart 2010: 337) darstelle. Besteht

die Demokratie »in der Anerkennung der fundamental selbstentfremdeten Natur jeder so-

zialen Identität«, würde dem politischen Subjekt nicht weniger zugemutet, als »sich selbst

[…] als Subjekt des Mangels wiederzuerkennen – mit allen Gefahren potentieller Selbstent-

waffnung oder Lähmung, die dieses Eingeständnis mit sich bringen kann« (Marchart 2010:

341). Martin Saar argumentiert, dass die radikale Demokratie die »Einübung demokratischer

Subjektivität« (Saar 2013: 409) erfordere. Und Martin Oppelt diagnostiziert ein ungelöstes

»Motivationsproblem« in den Theorien radikaler Demokratie, da diese »über den Punkt nor-

mativer Wünschbarkeit hinaus« wenig dazu zu sagen hätten, was die Individuen motivieren

sollte, die ihnen zugesprochene Freiheit auch tatsächlich auszuüben (vgl. Oppelt 2017: 175).

https://doi.org/10.14361/9783839466704-011 - am 12.02.2026, 17:06:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466704-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Theresa Gerlach: Braucht eine radikale Demokratie radikaldemokratische Bürger:innen? 243

senheit der Kategorie der Bürgerin entsteht, durch die Anwesenheit der Kategorie des

Subjekts adäquat gefüllt? Oder mehr noch, reformiert die moderne Kategorie des

Subjekts vielleicht gar die klassische Kategorie der Bürgerin und ist aufgrund ihrer

machttheoretischen Perspektive ohnehin die geeignetere Kategorie für die radikale

Demokratietheorie?

Im folgenden Beitrag argumentiere ich für die These, dass auch die radikale

Demokratie zu ihrer Ermöglichung und ihrer Dauerhaftigkeit auf das Entgegen-

kommen von Bürgertugenden angewiesen ist. Die Argumentation gliedert sich in

drei Teile. In einem ersten Schritt möchte ich einen Einblick in die demokratie-

theoretische Debatte um die Notwendigkeit von Bürgertugenden für die Stabilität

demokratischer Ordnungen geben und dabei drei klassisch liberale und repu-

blikanische Argumente einander gegenüberstellen (2). In einem zweiten Schritt

werde ich überprüfen, inwiefern die radikale Demokratietheorie mit dem Problem

politischer Stabilität konfrontiert ist und worin dieses radikaldemokratische Sta-

bilitätsproblem besteht (3). Davon ausgehend möchte ich am Beispiel von Chantal

Mouffes demokratietheoretischem Ansatz eines agonalen Pluralismus untersuchen,

auf welche Art und Weise mit diesem Stabilitätsproblem umgegangen wird und

ob diese Bearbeitung vor dem Hintergrund der demokratietheoretischen Kontro-

verse zum Erfordernis von Bürgertugenden überzeugt (4). Abschließend möchte

ich begründen, warum die radikale Demokratietheorie den Bürgerbegriff nicht

verabschieden, sondern an der Konturierung einer radikaldemokratischenTheorie

des Bürgers interessiert sein sollte.

2. Zur Frage nach der Notwendigkeit von Bürgertugenden

Vor dem Problemhorizont des vorliegenden Sammelbandes zum Potential radikal-

demokratischer Theorien für die 2020er Jahre erscheint eine Auseinandersetzung

mit der Frage nach der Notwendigkeit von Bürgertugenden womöglich nicht un-

mittelbar einsichtig. Zugegebenermaßen klingt der Begriff der Tugend alles andere

als radikaldemokratisch.Nicht nur hat diese den Ruf einer »vermeintlich altertüm-

liche[n] Idee« (Hacke 2011: 594), auch mutet ihr ein bürgerlich-konservatives Mo-

ment an, wenn Tugend alltagssprachlich etwa mit Pflichtbewusstsein, tüchtigem

Verhalten oder sozialen Verhaltens- und Benimmregeln identifiziert wird. Aus die-

ser Perspektive hat es den Anschein, »als sei Tugend, im öffentlichen Raum ebenso

wie im privaten Bereich, ein semantisches Strategem der Konservativen, mit des-

senHilfe dieMenschen daran gehindert werden sollen, ihre eigenen Interessen und

Wünsche zum Zentrum ihrer Lebensentwürfe zu machen« (Münkler 1993: 7). Auch

wenn es sich bei diesem Verständnis um eine spezifisch konservative Auslegung

handelt, enthält diese Deutung doch einen wesentlichen Aspekt der klassisch repu-

blikanischen Idee der Tugend: nämlich dass die Tugend ein Dispositiv ist, das dem

https://doi.org/10.14361/9783839466704-011 - am 12.02.2026, 17:06:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466704-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


244 Transformationen des Politischen

rücksichtslosen Ausleben der eigenen Interessen entgegengesetzt ist und daher die

Bereitschaft zur freiwilligen Selbstbindung der handelnden Akteuremiteinschließt

(vgl. ebd.: 8).

Im Folgenden möchte ich die Streitfrage zwischen liberalen und republikani-

schenTheorien um die Notwendigkeit von Bürgertugenden aufgreifen und entlang

dieser Kontroverse überprüfen, welche Bedeutung diesen für die Demokratie zu-

kommt. Idealtypisch zugespitzt lassen sich drei liberale Kernargumente,wonach es

sich bei Bürgertugenden um eine zu vernachlässigende politische Kategorie handle, skiz-

zierenunddiese jeweilsmit republikanischenArgumenten fürdasErfordernisvonBür-

gertugenden konfrontieren.6

Liberales Argument (I): Institutionen als Substitute von Tugendzumutungen

Seit Immanuel Kants Diktum, das Problem der Staatserrichtung sei »so hart wie

es auch klingt, selbst für ein Volk von Teufeln (wenn sie nur Verstand haben) auf-

lösbar« (Kant 2008: 31), wird die Beziehung zwischen Tugenden und Institutionen

nicht selten als ein Konkurrenzverhältnis begriffen (vgl. Seubert 2008: 338). Kant

ging davon aus, dass es für die Staatsgründung keinermoralischen Bekehrung, kei-

ner Revolution der Denkungsart des Menschen bedürfe. Stattdessen sei in dem, was

Kant pragmatischenVerstand nennt, eineweniger anspruchsvolle Alternative zurMo-

ralität gegeben, die ausreiche, um die auf Gesetzen beruhende politische Ordnung

anzuerkennen (vgl. ebd.: Fn. 10). InKantischer Traditionhält die liberale Politikkon-

zeption die Staatserrichtung und die Staatserhaltung daher ohneRückgriff auf eine

moralische Selbstbindung der Bürger:innen für möglich. Sind die Institutionen so

klug eingerichtet, dass sie die destruktiven Leidenschaften und gemeinwohlschädi-

genden Eigeninteressen der Einzelnen einhegen und ausbalancieren, könnten die

Bürger:innen ihren je eigenen Zwecken nachgehen, ohne dass sie ihr Tun und Las-

sen anmoralischen Prinzipien zu orientieren brauchen.Diesem stabilitätstheoreti-

schen Ansatz nach stellen wohl arrangierte institutionelle Mechanismen geeignete

Substitute für anspruchsvolle Tugendzumutungen dar, von denen die Bürger:innen

nunmehr weitgehend entlastet wären.7

6 Freilich laufen solch dichotome Gegenüberstellungen und Verallgemeinerungen Gefahr, der

Differenziertheit politischenDenkens nicht gerecht zuwerden. Die vereinheitlichende Typo-

logisierung liberal/republikanisch hat an dieser Stelle jedoch den Zweck einer systematischen

Diskussion der demokratietheoretischen Frage nach der Erforderlichkeit von Bürgertugen-

den.

7 Für einemoderne liberale politische Theorie, die staatsbürgerliche Tugendenmöglichst »nur

in kleiner Münze« (Habermas 1992: 165) zu erheben beansprucht, steht paradigmatisch Jür-

gen Habermas’ Diskurstheorie des Rechts und des demokratischen Rechtsstaats in Faktizität

und Geltung. Habermas identifiziert im modernen Recht die Institution, der die Aufgabe der

sozialen Integration zukomme. Funktional soll das Recht subjektive moralische Anforderun-

https://doi.org/10.14361/9783839466704-011 - am 12.02.2026, 17:06:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466704-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Theresa Gerlach: Braucht eine radikale Demokratie radikaldemokratische Bürger:innen? 245

Republikanischer Einwand (I): Die Auch-Tugend-Theorie

Dieses liberale Stabilitätskonzept gilt in der republikanischen Tradition politischen

Denkens als defizitär.Nach republikanischemDafürhalten bedarf auch einenoch so

gute Institutionenordnung einer Ergänzung durch die tugendhaften Einstellungen

seitens der Bürger:innen. Bürgertugenden und Institutionen stellen aus republika-

nischer Sicht kein Konkurrenzverhältnis, sondern ein wechselseitiges Ergänzungs-

verhältnis dar. Diese Überlegung hat Otfried Höffe treffend als Auch-Tugend-Theorie

bezeichnet:

»Eine rein institutionelle Staatstheorie verlässt sich auf eine einfache Arbeits-

teilung: Man schaffe vernünftige Institutionen, damit die Bürger unvernünftig

sein und ihren Interessen und Leidenschaften folgen können. Wie aber, fragt

eine ›Auch-Tugend-Theorie‹, werden die vernünftigen Institutionen zunächst

geschaffen, sodann mit Leben erfüllt und schließlich in diesem Leben ständig

erneuert? Genau dafür drängt sich die personale Moral als Ergänzung auf.« (Höffe

1999: 192)

Auch jedes noch so klug eingerichtete Institutionenarrangement bedürfe dem-

nach zu seiner Errichtung, aber gerade auch zu seiner dynamischen Reproduktion

einer Ergänzung durch das aktive Engagement der Akteure in und hinter die-

sen Institutionen.8 Dem lässt sich außerdem hinzufügen, dass die institutionelle

Staatstheorie auch dann mindestens auf die Anerkennung ihrer Institutionen und

die Akzeptanz institutioneller Verfahren und Regeln angewiesen ist, wenn sie die

Bürger:innen von sozio-moralischen Anforderungen weitgehend entlastet. Das

mag basal klingen, aber bisweilen wird übersehen, wie anspruchsvoll schon die

gen kompensieren und eine dreifache Entlastungdermoralisch urteilendenundhandelnden

Person bewirken: Als Rechtsperson würde sie kognitiv (von der Zumutung, sich ein eigenes

Urteil zu bilden); motivational (von der Zumutung subjektiver Willensstärke) und organisa-

torisch (von der Zumutung, systemische Probleme individualethisch zu verantworten) ent-

lastet (vgl. Habermas 1992: 146ff.).

8 Dass letztlich auch Kants institutionelle Auflösung des Problems der Staatserrichtung auf

sozio-moralischen Voraussetzungen, nämlich einem langfristig angelegten und wohlverstan-

denen Eigeninteresse aufruht, dafür argumentiert HerfriedMünkler: »Wo Kant von dem Volk

von Teufeln spricht, für welches das Problem der republikanischen Verfassung auch lösbar

seinmuß, hat er unscheinbar und nebenbei – nämlich in Klammern gesetzt – eine Einschrän-

kung hinzugefügt, die von allergrößter Bedeutung ist, und sie lautet: »wenn sie nur Verstand

haben«. Die egoistischenNutzenmaximierer, als welche die Teufel hier wohl zu dechiffrieren

sind, müssen ihre Interessen also verständig, und das heißt: langfristig angelegt, verfolgen.

Der Ausgleich zwischen konkurrierenden Interessen ohne Rückgriff auf den Hobbesschen

Souverän gelingt nur, wenn die Interessen, wie das dann beigefügte Attribut lautet, »wohl-

verstanden« sind.« (Münkler 1992: 37)

https://doi.org/10.14361/9783839466704-011 - am 12.02.2026, 17:06:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466704-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


246 Transformationen des Politischen

Einigung über die ›demokratischen Spielregeln‹ ist, basieren die Verfahren de-

mokratischer Willensbildung und Gesetzgebung doch bereits auf anspruchsvollen

moralischen Ideen (z.B. der Idee einer Gesellschaft der Freien und Gleichen).

Liberales Argument (II): Die Illiberalität von Tugendzumutungen

Während das erste Argument dafür, dass es sich bei Bürgertugenden um eine zu

vernachlässigende politische Kategorie handle, eher pragmatischer und stabilitäts-

theoretischer Natur ist, liegt das zweite Problem auf normativer Ebene. Zentrales

MerkmalderöffentlichenKulturmoderner liberaldemokratischerGesellschaften ist

(nicht allein, aber insbesondere) für liberale Denker:innen, das, was John Rawls als

das Faktum des Pluralismus (vgl. Rawls 2017: 33) bezeichnet hat. Die politische Kultur

einer modernen Demokratie zeichne sich demnach dauerhaft durch eine Vielzahl

an Konzeptionen des guten Lebens aus. Rawls verknüpft dieses erste Faktum so-

dannunmittelbarmit einemzweiten:DieseweitereTatsachebestehedarin,dass ein

dauerhaftes Verständnis einer umfassenden Konzeption des Guten nur durch den

repressivenGebrauch der Staatsgewalt aufrechterhaltenwerden könnte (Faktumder

Unterdrückung) (vgl. ebd.: 108). Für die Frage nach der Legitimität von Tugendzumu-

tungen hat dies normative Konsequenzen: Vor demHintergrund eines Pluralismus

an Konzeptionen des Guten ließe sich die einheitliche Zustimmung und öffentliche

Durchsetzung allgemeinverbindlicher Verhaltensanforderungen nurmitMitteln il-

liberalen Zwangs durchsetzen. Das zweite liberale Argument gegen öffentliche Tu-

gendanforderungen wird demnach mit deren Unvereinbarkeit mit den Prinzipien

der liberalen Demokratie begründet (vgl. Seubert 2008: 334).

Republikanischer Einwand (II): Tugend als freiwillige Selbstbindung

Dem klassisch republikanischen Tugendverständnis folgend liegt in dieser Annah-

me der Illiberalität von Tugendzumutungen ein Missverständnis vor, das den Tu-

gendbegriff selbst betrifft: Denn ein konstitutives Merkmal der Bürgertugend ist,

»dassdieBürger vonsichausundohnedieZwangsgewalt desStaates in ihrenHand-

lungen die Bestandsvoraussetzungen des Gemeinwesens, dem sie angehören, be-

achten und sichern« (Münkler 1993: 8). Politische Tugend stellt also gerade auf die

freiwillige, intentionale und aus eigenem Antrieb heraus aufgebrachte Bereitschaft

ab, sich selbst in seinem Handeln nach sozio-moralischen Prinzipien auszurich-

ten.Zwar istman sich innerhalb des republikanischenTugenddiskurses uneins dar-

über,welche Tugenden konkret zumErhalt der republikanischenOrdnung notwen-

dig sind. Zumindest über den Kerngehalt politischer Tugend herrscht aber weitge-

hende Einigkeit: Politisch tugendhaft zu handeln bedeute, nach dem Grundsatz zu

handeln, das Wohl des Gemeinwesens höher zu stellen, als das je eigene Interesse

(Münkler 1991: 380). Eine solche sozio-moralische Orientierung, so die republika-

https://doi.org/10.14361/9783839466704-011 - am 12.02.2026, 17:06:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466704-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Theresa Gerlach: Braucht eine radikale Demokratie radikaldemokratische Bürger:innen? 247

nische Grundüberzeugung, ist eine nicht erzwungene und nicht erzwingbare Intention

seitens derHandelnden.Oder anders gesagt:Wo die Gewalt des StaatesmitMitteln

des repressiven Zwangs zur Steuerung des Verhaltens der Gesellschaftsmitglieder

eingreifen muss, hat die politische Tugend schon versagt.

Vielmehr offenbart sich in der Frage nach dem illiberalen Potential von Tugend-

anforderungen ein liberales Dilemma. Wenn das Problem der Stabilität und Dau-

erhaftigkeit eines Staates selbst für ein Volk von Teufeln über das Institutionengefü-

ge zu bewerkstelligen ist, heißt das mit anderen Worten: durch den Rechtszwang

bzw. institutionelle Regelungen werden die egoistischen Nutzenmaximierer in ih-

rem Handeln begrenzt. Die Institutionen sind also so zu gestalten, dass die Kos-

ten des Rechtsbruchs für den Einzelnen immer höher sein werden, als der jeweili-

ge Nutzen, der durch die Nichtbefolgung einer Rechtsnorm erzielt werden könnte.

Wenn man aber davon ausgeht, dass Rechtsnormen in erster Linie aus Angst vor

Strafe und nicht auch aus innerer Einsicht oder Überzeugung befolgt werden, kön-

nendieÜberwachungskosten fürdenStaat hochwerden (vgl.Egle 2002: 403).Hinzu

kommt: Jeweniger dieGesellschaft durch andereRessourcen als die Angst vor Strafe

geregelt ist, desto mehr rechtliche Maßnahmen benötigt die liberale Ordnung, um

das Leben der Bürger:innen zu regulieren. Paradoxerweise könnte also die Entlas-

tung der Bürger:innen vonmoralischen Anforderungen in der Konsequenz nicht zu

mehr, sondern weniger liberaler Freiheitlichkeit führen. Aus republikanischer Per-

spektive muss das Befolgen von Regeln und Gesetzen demgegenüber auch von so-

zio-moralischenDispositionen der Bürger:innen abhängen, die sich rechtlich nicht

erzwingen lassen.

Liberales Argument (III): Die Fragilität der Tugend

Das dritte liberale Argument lässt sich als Reaktion auf die soeben skizzierten re-

publikanischen Einwände auf Argument (I) und (II) rekonstruieren.Wird von repu-

blikanischer Seite eingewendet, dass Institutionen Bürgertugenden nicht ersetzen

können (Einwand I), so ließe sich aus liberaler Perspektive dieGegenfrage stellen,ob

dieKategorie derBürgertugend tatsächlich ein stabile(re)s Fundament für eine frei-

heitlicheOrdnungbietet? Schließlich gilt es imklassischenRepublikanismus alsGe-

meinplatz, dass die Tugend eine äußerst fragile und knappe Ressource politischer

Gemeinwesen ist: Tugendhaft ist jemand weder einfach so, noch wird er es jemals

auf vollkommene oder dauerhafteWeise sein (vgl. Münkler 1991: 388).Wie geeignet

sindTugendanforderungen für dasZiel des aufDauerstellens einer demokratischen

Ordnung angesichts der Fragilität von Bürgertugenden dann überhaupt?

Hinzukommt, dass – auch wenn (oder gerade weil) sich die Tugend der Bür-

ger:innen weder erzwingen noch einfach an sie appellieren lässt (Einwand II) – das

republikanische Ideal des Bürgers dem Einzelnen insofern einiges zumutet, als es

ihm ein hohes Maß an Verantwortlichkeit und Selbstverpflichtung abverlangt. Das

https://doi.org/10.14361/9783839466704-011 - am 12.02.2026, 17:06:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466704-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


248 Transformationen des Politischen

liberale Ideal des Bürgers sieht gerade auchmit Blick auf einemögliche Überforde-

rung des Einzelnen von solch hohen Kompetenzansprüchen ab.

Republikanischer Einwand (III): Tugendermutigung statt Tugendentmutigung

Die republikanische Antwort auf den liberalen Fragilitäts- und Überforderungsein-

wand liegt inderAnnahmeeineswechselseitigenBedingungsverhältnisses vonBür-

gerqualifikationenundguten Institutionen.Es gehört zur republikanischenGrund-

überzeugung,dass guteBürger:innen inguten Institutionenentstehenundgute In-

stitutionen sich durch gute Bürger:innen erhalten und erneuern (vgl. Seubert 2008:

339). Der Fragilität von Bürgertugenden ließe sich also institutionell begegnen: In-

stitutionen dienen der Realisierung und (Re-)Produktion von Bürgertugenden.Da-

mit erweitert die republikanische Perspektive das liberale Institutionenverständnis

zugleich um eine normative Dimension. Während aus liberaler Perspektive Insti-

tutionen vor allem einen kompensatorischen Charakter haben, wenn sie als Sub-

stitute für sparsame Tugendzumutungen gedacht werden, die die intentionalen De-

fizite der Menschen auszugleichen helfen, heben republikanische Theorien die so-

zialisatorische, bürgerbildende und motivationale Dimension politischer Institu-

tionen hervor (vgl. ebd.). Die Leistung politischer Institutionen besteht dann nicht

nur im Ausgleich und in der Neutralisierung divergierender Interessen. Sie sind

zudem ein Erfahrungsraum, der handlungsmotivierende und -anleitende Effekte

auslösen kann. Mit der Annahme, dass zwischen der institutionellen Struktur ei-

ner politischen Ordnung und den subjektiven Einstellungen und Orientierungen

eine Wechselwirkung besteht, geht jedoch ebenfalls einher, dass die institutionel-

le Struktur bürgerschaftliches Engagement auch entmutigen, demotivieren oder

rechtlich einschränken kann. Für republikanisch inspirierte Autor:innen liegt die

Bedrohung freiheitlicherOrdnungen sodannweniger in einerÜber- als in einerUn-

terforderung, nicht in einem zu viel, sondern einem zuwenig an Tugendermutigung

der Bürger:innen.Die freiheitlicheOrdnung ist aus republikanischer Sicht in ihrem

Bestand dann besonders gefährdet,wenn die Bürger:innen das Interesse an ihr ver-

lieren.

Die Debatte über die Notwendigkeit von Bürgertugenden ist, so lässt sich

konstatieren, imWesentlichen eine Auseinandersetzung über die Ermöglichungs-,

Gelingens- und Stabilitätsbedingungen freiheitlicher demokratischer Ordnungen.

Dass imrepublikanischenund liberalenDenkenunterschiedlicheStabilitätsvorstel-

lungen vorherrschen, ist dabei in den jeweils präferierten Freiheitsverständnissen

begründet. Hängt das Gelingen und die Stabilität der politischen Ordnung in ho-

hemMaße von der aktiven Inanspruchnahme der politischen Freiheiten seitens der

Bürger:innen ab, oder geht es vornehmlich um die Garantie einer als persönliche

Sekurität verstandenen individuellen Freiheit? Insbesondere an dieser Frage be-

https://doi.org/10.14361/9783839466704-011 - am 12.02.2026, 17:06:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466704-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Theresa Gerlach: Braucht eine radikale Demokratie radikaldemokratische Bürger:innen? 249

misst sich, wie relevant der »sozio-moralische Problemkomplex« (Münkler 1993: 21)

innerhalb demokratietheoretischer Ansätze erachtet wird.

3. Das Stabilitätsproblem der radikalen Demokratie

Welche Einsichten lassen sich aus der Liberalismus-Republikanismus-Kontrover-

se um die Notwendigkeit von Bürgertugenden für die Radikaldemokratie gewin-

nen? Die Anschlussfähigkeit dieser Auseinandersetzung für den radikaldemokrati-

schen Diskurs erscheint zunächst erklärungsbedürftig. Denn wie der Blick in die-

se Debatte verrät, dreht sich die Auseinandersetzung um sozio-moralische Voraus-

setzungen vornehmlich umdie BestandsbedingungendemokratischerOrdnungen.

Bürgertugenden zählen neben institutionellen Arrangements zu den Stabilitätsres-

sourcen der Demokratie. Nun steht im Fokus radikaldemokratischer Theorien ja

gerade nicht das Problem der Stabilisierung, sondern der Destabilisierung politisch-

hegemonialer Ordnungen, verkrusteter staatlicher Strukturen oder institutionel-

ler Arrangements. In ihrer konzeptionellenUnterscheidung zwischen derPolitikund

demPolitischen betonen radikaldemokratische Ansätze die politischenMomente der

Unterbrechung, der Störung oder der Subversion des institutionalisierten Politik-

betriebs (vgl. Flügel-Martinsen 2020: 76ff.).

Die zentraleThese in diesemUnterkapitel lautet aber,dass auch die radikaleDe-

mokratietheorie auf spezifische Art undWeise mit dem Problem politischer Stabi-

lität konfrontiert ist. Um dieseThese zu entfalten, werden zunächst zwei Grundan-

nahmen radikaldemokratischen Denkens – die Annahme von der Kontingenz und

von der Konflikthaftigkeit politischer Ordnungen – skizziert. Entlang dieser bei-

den Annahmen wird sodann das radikaldemokratische Stabilitätsverständnis kon-

turiert und dieses ins Verhältnis zur republikanischen und liberalen Perspektive auf

die Stabilität politischer Ordnungen gesetzt.

In der Einleitung des Handbuchs Radikale Demokratietheorie konstatieren die

Herausgeber:innen, dass die Ansätze radikaldemokratischen Denkens bei aller

Unterschiedlichkeit im Einzelnen das Ziel teilen, »eine Befragung der normativen

Begründung der Demokratie mit der (im Grunde genommen kaum umstrittenen,

aber leicht in Vergessenheit geratenen) Erkenntnis [zu verknüpfen, T.G.], dass

sich bestehende Ordnungsmuster im Rahmen politischer Handlungen aufbrechen

lassen« (Comtesse 2019a: 11). Diese Kontingenzthese, wonach alle spezifischen

Ausgestaltungen der menschlichen Welt politisch hervorgebracht und stets verän-

derbar sind, gehört zu den Grundpfeilern radikaldemokratischen Denkens.

Oliver Flügel-Martinsen zufolge markiert die radikaldemokratische Kontin-

genzdiagnose »zugleich das Erfordernis und dieMöglichkeit, Gesellschaftsordnun-

gen politisch zu gestalten« (Flügel-Martinsen 2020: 60). Zwar sei das Erfordernis

einer politischen Weltgestaltung seit den Anfängen politischen Philosophierens in

https://doi.org/10.14361/9783839466704-011 - am 12.02.2026, 17:06:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466704-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


250 Transformationen des Politischen

der griechischen Antike bekannt. Aber das radikaldemokratische Denken radika-

lisiere dieses Erfordernis einer Gestaltung gesellschaftlicher Ordnungen, indem

sie diesen Ordnungen jegliches feste Fundament entziehe. Der radikale Sinn von

Demokratie liege in eben dieser Abwesenheit aller festen (z.B. natürlichen, religiö-

sen oder wissenschaftlichen) Vorgaben und der damit eröffnetenMöglichkeit einer

demokratischenWeltgestaltung (vgl. ebd.: 61).9

Mit dieser Erkenntnis eines radikal-demokratischenWeltgestaltungspotentials

verbindet sich eine zweite geteilte Grundeinsicht radikaldemokratischer Ansätze:

die Einsicht in die konstitutive Bedeutung von Dissens und Konflikt für radikalde-

mokratische Praktiken. Radikaldemokratische Autor:innen unterscheiden –wenn-

gleich nicht immer in der gleichen Begrifflichkeit – gemeinhin zwischen der Politik

als die Sphäre etablierter politischer Strukturen und dem Politischen als die Sphäre

demokratischer Praxis, die politische Strukturen erst in die Welt bringt, aber auch

infrage stellen und verändern kann. Dissensartikulationen und Konflikte sind kon-

stitutiv fürdemokratischePraktiken,weil in ihnendasPotential des Infragestellens,

Kritisierens undWidersprechens gegenüber dem Bestehenden bereits angelegt ist.

Als erfolgreich kann eine Dissens- bzw. Konfliktaustragung dann angesehen wer-

den,wennsie zumAufbrechenbzw.zurNeugestaltungetablierterpolitischerStruk-

turen geführt hat (vgl. ebd.: 108f.).

Vor dem Hintergrund dieser beiden Grundeinsichten radikaldemokratischen

Denkens lässt sich nun aufzeigen, dass auch die radikale Demokratietheorie mit

der Frage konfrontiert ist,wie sich eine radikaleDemokratie aufDauer stellen lässt.

Denn angesichts der Kontingenzdiagnose »bleibt einzig«, so Oliver Flügel-Martin-

sen, »die Option einer fortlaufenden Auseinandersetzung darüber, wie wir gesell-

schaftliche Ordnungen anders einrichten können, als sie derzeit beschaffen sind.

RadikaleDemokratie ist in gewisserWeisederName fürdieMöglichkeit dieses fort-

währenden Streits.« (Ebd.: 62).Die in dieser Bestimmung enthaltene temporale Di-

mension radikaldemokratischer Praxis als fortlaufender Auseinandersetzung bzw. fort-

währendem Streit wird noch einmal gesteigert, wenn aus dem Fehlen vorpolitischer

Gewissheiten die »unendliche [Hervorh. T.G.] Aufgabe einer Gestaltung gesellschaft-

licherOrdnungenunterBedingungenderUngewissheit« (ebd.: 106) abgeleitetwird.

Deutlich wird hierbei nicht nur, dass auch die radikale Demokratietheorie mit dem

Problem der Dauerhaftigkeit befasst ist, sondern auch, dass sie dies in einer ganz

spezifischen Art und Weise ist: Denn auf Dauer zu stellen gilt es – mit dem Konflikt,

dem Streit bzw. der radikaldemokratischen Praxis als solcher – die Dynamik radika-

ler Demokratie.

9 Eine Charakterisierung des spezifisch radikaldemokratischen Kontingenzverständnisses im

Kontext der Vielzahl gegenwärtig angebotener Kontingenztheorien nimmt der Beitrag von

Hubertus Buchstein in diesem Band vor.

https://doi.org/10.14361/9783839466704-011 - am 12.02.2026, 17:06:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466704-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Theresa Gerlach: Braucht eine radikale Demokratie radikaldemokratische Bürger:innen? 251

Paul Sörensen hat diesen Zusammenhang treffend als »radikale dynamische

Stabilisierung« (Sörensen 2020: 18) bezeichnet. Demokratie könne sich demzu-

folge nur stabilisieren, als sie für radikalen dynamischen Wandel offen sei. Dass

ein solches »System radikaler dynamischer Stabilisierung« (vgl. ebd.: 19) in der

Anerkennung der Abwesenheit vorpolitischer Gründe zwar angelegt ist, seine Rea-

lisierung jedoch keineswegs als Selbstverständlichkeit gelten kann, darauf machen

unterschiedliche Verweise auf eine Selbstgefährdung radikaler Demokratie aufmerk-

sam. Radikale Demokratie stehe demzufolge für ein »fragiles Versprechen« bzw.

eine »angreifbare Verheißung« (ebd.); für ein »demokratisches Abenteuer« mit

der stets gegebenen Möglichkeit des Scheiterns (vgl. Flügel-Martinsen 2015); für

eine »gefährliche Freiheit« (vgl. Oppelt 2017) oder auch für eine Demokratie, die

eben nicht nur dauerhaft im Kommen, sondern stets auch im Gehen begriffen

sei (vgl. Brodocz 2015: 39). Den Herausgeber:innen des Handbuchs Radikale De-

mokratietheorie zufolge ist die radikale Demokratie genau »deswegen radikal, weil

sie sich selbst immer wieder hervorbringen und absichern muss – jenseits dieser

Selbstgenerierung besitzt Demokratie kein Fundament« (Comtesse 2019a: 14).

Setzt man dieses Stabilitätsproblem der radikalen Demokratietheorie ins Ver-

hältnismit den stabilitätstheoretischenPerspektiven liberaler und republikanischer

Theorien, offenbart sich die Nähe zu einer der beiden Perspektiven. Das stabilitäts-

theoretische Grundproblem des klassischen Liberalismus ist grundsätzlich mit der

Frage konfrontiert, wie sich individuelle Freiheit auf Dauer schützen und garan-

tieren lässt. Demgegenüber dreht sich die Sorge um den Bestand der politischen

Ordnung im republikanischenDenken umdie Frage,wie sich politische Freiheit im

Sinne einer gemeinsamenBeteiligungspraxis aufDauer realisieren lässt.Wennnun

die radikale Demokratietheorie mit der Aufgabe befasst ist, eine radikaldemokrati-

schePraxis desBefragens,KritisierensundAufbrechens etablierterVerhältnisse auf

Dauer zu stellen, rückt das radikaldemokratische nah an das republikanische Stabi-

litätsproblem heran. Zwar verfügen radikale Demokratietheorien nicht in gleicher

Weise wie der Republikanismus über einen deutlich konturierten positiven Frei-

heitsbegriff, und richten ihren Fokus eher auf die politische Gleichheit (vgl. Com-

tesse 2019b: 757). Dennoch werden im radikaldemokratischen wie im republikani-

schen Denken bürgerschaftliche Praxis und Politisierung eng zusammengezogen

(vgl. ebd.: 759).Hierbei stellen republikanischeDemokratietheorienwiederum eher

auf eine gemeinsame Handlungspraxis ab, in der das Potential zur intentionalen

Einwirkung auf die sozio-politische Ordnung verortet wird, während radikale De-

mokratietheorien eher auf gruppenbezogene Praxen des Widerstands, der Unter-

brechung und der Neugestaltung der sozio-politischen Ordnung abzielen.10

10 In Hinblick auf die Konzepte ›Bürgerschaft‹ und ›Politisierung‹ lassen sich Dagmar Comtesse

zufolge radikale Demokratietheorien auch als »radikaldemokratischer Flügel des Republika-

nismus« (Comtesse 2019b: 758) einordnen.

https://doi.org/10.14361/9783839466704-011 - am 12.02.2026, 17:06:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466704-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


252 Transformationen des Politischen

Wenn die radikale Demokratietheorie also mit dem stabilitätstheoretischen

Problem konfrontiert ist, die Dynamik radikaler Demokratie auf Dauer zu stellen,

lässt sich im Anschluss daran fragen, inwieweit die Voraussetzungen einer solchen

Selbsterhaltung und Reproduktion in radikaldemokratischen Ansätzen reflektiert

und bestimmt werden. Werden auf dem Weg zur radikaldynamischen Stabilisie-

rung spezifische Bürgertugenden als notwendig erachtet? Oder wird stattdessen

eher auf das – intentionale Verhaltensorientierungen kompensierende – Potential

von Institutionen gesetzt? Auf welche spezifischen Einstellungen und Orientie-

rungen ist eine radikaldemokratische Ordnung zu ihrer Selbsterhaltung und ihrer

Dauerhaftigkeit angewiesen?

4. Sozio-moralische Voraussetzungen radikaler Demokratie:
Chantal Mouffes agonaler Pluralismus

Die Frage nach dem Umgang mit dem Problem radikaldynamischer Stabilität

möchte ich im Folgenden an eine der »vielleicht bekanntesten Fassungen radikaler

Demokratie« (Comtesse 2019a: 12), die Demokratietheorie von Chantal Mouffe

stellen. Zwar legt diese exemplarische Auswahl möglicherweise ein verzerrtes Bild

der Thematisierung sozio-moralischer Dispositionen in den Theorien radikaler

Demokratie nahe, da Chantal Mouffe diejenige unter den Vertreter:innen radi-

kaler Demokratie ist, die am stärksten auf die Bedeutung von Institutionen für

eine radikaldemokratische Politik hinweist (vgl. Flügel-Martinsen 2020: 123).11

Doch bietet sich Chantal Mouffes Ansatz radikaler Demokratie für die vorliegende

Untersuchung insbesondere deshalb an, da dieser imUnterschied zumGroßteil ra-

dikaldemokratischer Ansätze den Begriff des Bürgers nicht verabschiedet. Mouffe

stellt ganz explizit die Frage nach der Möglichkeit der »Erzeugung demokratischer

Aktivbürger« (Mouffe 2015: 97) sowie der »creation of political identities as radical

democratic citizens« (Mouffe 1993: 70), sodass ihr Ansatz radikaler Demokratie

potentiell anschlussfähig an den Bürgerdiskurs und aufschlussreich inHinblick auf

die Frage nach der Kontur einer radikaldemokratischenTheorie des Bürgers ist.

Chantal Mouffe hat einen demokratietheoretischen Ansatz entwickelt, den sie

agonalen Pluralismus nennt und der im Kern darauf abzielt, vor der Hintergrund-

annahme einer Persistenz von Antagonismen im Bereich der gesellschaftlichen Be-

11 In der Gesamtschau kann geltend gemacht werden, dass radikale Demokratietheorien zur

Regulierung von Konflikten eher auf subjektive Dispositionen und Kompetenzen der Akteu-

re statt auf institutionelle Konfliktregelungsmechanismen setzen, wenngleich jedoch weit-

gehend unterbelichtet bleibt, woher diese zum Teil anspruchsvollen subjektiven Qualitäten

kommen sollen (vgl. dazu die Beiträge von Tobias Albrecht und Hubertus Buchstein in die-

sem Band).

https://doi.org/10.14361/9783839466704-011 - am 12.02.2026, 17:06:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466704-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Theresa Gerlach: Braucht eine radikale Demokratie radikaldemokratische Bürger:innen? 253

ziehungen, demokratischeWege des Austragens von Konflikten und hegemonialen

Kämpfen aufzuzeigen.Wie kann ein solcher agonaler Pluralismus ermöglicht wer-

den und auf Dauer gelingen? Auf diese Frage lassen sich bei Mouffe zwei zentrale

Antworten ausfindig machen: über die Transformation von Antagonismen in Ago-

nismen (Entschärfung des Konfliktes) sowie über die kontinuierliche Praxis eines

leidenschaftlich ausgetragenen politischen Streits über konfligierende Positionen

(Etablierung des Konfliktes). Beide Aspekte sieht Mouffe als die »Hauptaufgaben

demokratischer Politik« (vgl. Mouffe 1993: 65; Mouffe 2007: 29) an.

Eine gelungene Entschärfung des stets möglichen Antagonismus in den ge-

sellschaftlichen Beziehungen besteht Mouffe zufolge in der Transformation einer

feindlichenWir/Sie-Beziehung (Antagonismus) in eine gegnerischeWir/Sie-Bezie-

hung (Agonismus). Den Unterschied beider Beziehungsformen fasst sie wie folgt:

»Eine pluralistische soziale Ordnung setzt voraus, dass der Opponent nicht als ein

Feind betrachtet wird, der vernichtet werden muss, sondern als ein Gegner, dessen

Existenz legitim ist und der toleriert werden muss. Wir werden gegen seine/ihre

Ideen kämpfen, aber wir werden nicht sein/ihr Recht in Zweifel ziehen, sie zu

verteidigen.« (Mouffe 2009: 51) Schließt eine feindschaftliche Beziehung, in der die

Konfliktparteien eine existenzielle Bedrohung füreinander darstellen, die Bereit-

schaft ein, den anderen physisch anzugreifen bis hin ihn zu vernichten, zeichnet die

Beziehung zwischenGegnern demgegenüber aus, dass deren »Position[en] im poli-

tischenMeinungsstreit bekämpft, aber nicht die Berechtigung abgesprochenwird«

(Flügel-Martinsen 2017: 245). Was Gegner von Feinden also zentral unterscheidet,

ist die Bereitschaft der beteiligten Akteure, von Gewaltanwendung abzusehen (vgl.

Westphal 2018: 192f.).

Doch was motiviert die Konfliktparteien dazu, zur Durchsetzung des eigenen

hegemonialen Projektes von der Anwendung physischer Gewalt abzusehen? Wie

konzeptualisiert Mouffe die Transformation von Antagonismus in Agonismus? In

Über das Politische schreibt sie dazu:

»Das Modell der Gegnerschaft ist als für die Demokratie konstitutiv anzusehen,

weil es demokratischer Politik die Umwandlung von Antagonismus in Agonismus

erlaubt. Mit anderenWorten: Es hilft uns, Möglichkeiten anzuvisieren, wie die Di-

mension des Antagonismus »gezähmt«, wie mit Hilfe der Errichtung von Institu-

tionen und formellen Rechtsgrundlagen der potentielle Antagonismus in agonis-

tischer Weise ausgetragen werden kann.« (Mouffe 2007: 30)

Der Zähmung von Antagonismen kann Mouffe zufolge also durch institutionelle

und rechtliche Regulierungen nachgekommen werden. Dies macht sie im Fol-

genden noch einmal explizit: »Die antagonistische Dimension ist dabei immer

gegenwärtig, es ist eine reale Konfrontation, die allerdings durch eine Reihe de-

mokratischer, von den jeweiligen Gegnern akzeptierten Verfahrensweisen reguliert

https://doi.org/10.14361/9783839466704-011 - am 12.02.2026, 17:06:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466704-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


254 Transformationen des Politischen

wird.« (Ebd.: 31) Als »glänzendes Beispiel dafür, wie Feinde in Gegner verwandelt,

wie Konflikte dank demokratischer Institutionen in agonistischer statt antago-

nistischer Weise inszeniert werden können« (ebd.: 32) nennt Mouffe sodann das

parlamentarische System bzw. das parlamentarische Abstimmungsverfahren, das

im Moment der Abstimmung über Sieg und Niederlage des Willens einer Partei

entscheide und die antagonistische Konfrontation gleichsam beilege.

Nebeneiner solchenEntschärfungantagonistischerKonfliktkonstellationenbe-

darf es Mouffe zufolge für die Realisierung eines agonalen Pluralismus zudem der

Etablierung einer lebendigen Praxis des Streits um konfligierende politische Pro-

jekte. An dieser Stelle werden Mouffes Überlegungen zu einer »Neukonzeption de-

mokratischer Aktivbürgerschaft« (Mouffe 1993; Mouffe 2015: 98ff.) relevant. In kri-

tischer Auseinandersetzungmit den Bürgerschaftskonzepten der liberalen und der

kommunitaristisch-republikanischen Tradition plädiertMouffe für das Konzept ei-

ner »Radical Democratic Citizenship« (vgl.Mouffe 1993: 69ff.).Während die liberale

Konzeption den Bürger primär als Rechtssubjekt in den Blick nehme und »a strong

participatory idea of citizenship« ablehne, biete die republikanische Tradition zwar

eine reichhaltigere Vorstellung davon,was es heißt ein aktiver Bürger zu sein, binde

dieses Ideal jedochzu stark an eine substantielle IdeedesGuten (vgl. ebd.: 60ff.).Für

das Ziel einer radikalen und pluralen Demokratie müsse man Mouffe zufolge über

beide Bürgerkonzepte hinausgehen, gleichzeitig jedoch auf deren jeweiligen Stär-

ken aufbauen (vgl. ebd.: 60). Mouffe entwirft davon ausgehend ein Konzept der Bür-

gerschaft als pluralistisches Identifikationsmodell: »[T]his is the meaning of citizenship

that I want to put forward. It implies seeing citizenship not as a legal status but as

a form of identification, a type of political identity: something to be constructed,

not empirically given. Since there will always be competing interpretations of the

democratic principles of equality and liberty, there will therefore be competing in-

terpretations of democratic citizenship.« (Ebd.: 65f.) Was uns zu Mitbürger:innen

einer liberal-demokratischen Ordnungmache, sei nicht eine gemeinsame substan-

tielle IdeedesGuten, sonderndasTeilender indieser liberal-demokratischenTradi-

tion beheimateten Prinzipien der Freiheit und Gleichheit. Unter einer gemeinsamen

politischen Identität als radikaldemokratische Bürger:innen versteht Mouffe sodann eine

kollektive Identifikation mit einer radikaldemokratischen Interpretation der Prin-

zipien Freiheit und Gleichheit. Über die richtige Interpretation dieser Prinzipien

bestehe kontinuierlicher Dissens, sodass die Gesellschaftsmitglieder unterschied-

liche Lebenspläne und Vorstellungen des Guten verfolgen. Radikaldemokratische

Bürger:innen zeichne aber aus, dass sie die Autorität dieser Prinzipien sowie die

Regeln, in denen sie verkörpert sind, generell anerkennen (vgl. ebd.: 65).

Mouffe sieht den Versuch, plurale Bürger-Identitäten zu konstruieren, als kon-

stitutive Aufgabe demokratischer Politik an (vgl. ebd.: 60). Im Unterschied zu einer

liberalen Subjektkonzeption, »die Individuen der Gesellschaft vorausgehen lässt als

Träger von natürlichen Rechten«, beansprucht Mouffe die »eigentliche Frage nach

https://doi.org/10.14361/9783839466704-011 - am 12.02.2026, 17:06:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466704-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Theresa Gerlach: Braucht eine radikale Demokratie radikaldemokratische Bürger:innen? 255

den Existenzbedingungen des demokratischen Subjektes« (Mouffe 2015: 98) zu

stellen. Mit Blick auf die Hervorbringung demokratischer Aktivbürger vertritt sie

dieThese, »dass man nicht durch die Bereitstellung von Argumenten bezüglich der

von liberal-demokratischen Institutionen verkörperten Rationalität zur Erzeugung

demokratischer Aktivbürger beitragen kann. Demokratische Individuen können

nur durch eine Vervielfältigung der Institutionen,Diskurse und Lebensformen, die

Identifikation mit demokratischen Werten festigen, möglich gemacht werden.«

(Ebd.)

Die Verfügbarkeit einer Pluralität an alternativen Identifikationsmöglichkeiten

mobilisiere Mouffe zufolge kollektive politische Leidenschaften für demokratische

Projekte und trage damit zur agonistischen Konfrontation unter Gegnern bei:

»Idealerweise sollte solch eine Konfrontation um die verschiedenen Aktivbürger-

schaftskonzeptionen herum inszeniert werden, die den verschiedenen Interpre-

tationen der ethisch-politischen Prinzipien korrespondieren: liberal-konservativ,

sozialdemokratisch, neoliberal, radikaldemokratisch und so weiter. Jede von die-

sen schlägt eine eigene Interpretation des »Gemeinwohls« vor und versucht, ei-

ne unterschiedliche Form von Hegemonie zu implementieren. Damit ein demo-

kratisches System das Zugehörigkeitsgefühl zu seinen Institutionen stärkt, müs-

sen jene konkurrierenden Formen aktivbürgerschaftlicher Identifikation verfüg-

bar sein. Sie bilden das Terrain, auf dem Leidenschaften entlang demokratischer

Ziele mobilisiert werden können und Antagonismus in Agonismus transformiert

wird.« (Ebd.: 105)

Zentral für eine »gut funktionierende Demokratie«, so kannmitMouffe konstatiert

werden, ist der »lebhafte Zusammenstoß demokratischer politischer Positionen«

(ebd.: 105).

Als Ergebnis dieser rekonstruktiven Analyse lässt sich herausstellen, dassMouf-

fe imKontext ihrerÜberlegungenzurTransformationvonAntagonismen inAgonis-

men auf der einen sowie zur Etablierung einer kontinuierlichen Streitpraxis auf der

anderenSeite über die Ermöglichungs- undGelingensbedingungenunddamit über

die stabilitätstheoretischenGrundlageneinesagonalenPluralismusnachdenkt.Ziel

des agonalen Pluralismus ist es, über das Konzept der Aktivbürgerschaft die Aus-

tragung hegemonialer Kämpfe um die Gestaltung der sozio-politischen Ordnung

auf Dauer zu stellen, ohne dass diese agonalen Konfrontationen gewaltsam eskalie-

ren.ZurHervorbringungundzumErhalt einerpluralistischenDemokratie stellt das

Konzept des agonalenPluralismusdabei vornehmlich auf dasEntgegenkommen in-

stitutionellerRegulierungenab:WährendsichdieUmwandlung feindschaftlicher in

gegnerische Beziehungen mit Hilfe einer Reihe von demokratischen Institutionen

und Verfahrensweisen vollziehen ließe, könne zur Erzeugung demokratischer Ak-

tivbürger eine Pluralität an Institutionen, Diskursen und Lebensformen beitragen.

https://doi.org/10.14361/9783839466704-011 - am 12.02.2026, 17:06:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466704-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


256 Transformationen des Politischen

An dieser Stelle rückt Mouffes Bearbeitung des Stabilitätsproblems nah an die

stabilitätstheoretische Argumentation der liberalen Denktradition heran, wonach

Institutionen geeignete Substitute für anspruchsvolle Bürgertugenden darstellen.

Der liberalen Ordnungskonzeption nach sind die Institutionen so klug einzu-

richten, dass sie die destruktiven Leidenschaften und gemeinwohlschädigenden

Eigeninteressen der Einzelnen einhegen und ausbalancieren, sodass die Bürger:in-

nen ihren je eigenen Zwecken nachgehen können, ohne dass sie ihr Tun und Lassen

anmoralischen Prinzipien zu orientieren brauchen. Auf analogeWeise sindMouffe

zufolge Institutionen zum einen so einzurichten, dass sie demokratiegefährdende

Verhaltenseinstellungen domestizieren und zum anderen so zu vervielfältigen,

dass sie eine Bandbreite an demokratischen Identifikationsmöglichkeiten zur Ver-

fügung stellen. InHinblick auf letzteren Aspekt ließe sichOtfriedHöffes Ausspruch

zur institutionellen Stabilitätstheorie ›Man schaffe vernünftige Institutionen, damit die

Bürger unvernünftig sein und ihren Interessen und Leidenschaften folgen können‹ daher

leicht radikaldemokratisch abändern zu: ›Man schaffe viele Institutionen, damit die

Bürger unvernünftig sein und ihren Interessen und Leidenschaften folgen können‹.

Diese Annäherung an eine in der liberalen Denktradition stehende Umgangs-

weisemit demProblem politischer Stabilität zeigt sich auch daran, dassMouffe der

Frage nach den für die (Re-)Produktion eines agonalen Pluralismus erforderlichen

Bürgertugenden keine explizite Aufmerksamkeit widmet. Zwar sind in der Mouf-

fe’schen Konzeptionalisierung der Verwandlung von Feinden in Gegner implizit so-

zio-moralische Verhaltensanforderungen, wie die Anerkennung des anderen als le-

gitimen Gegner, eine tolerante Haltung gegenüber der gegnerischen Position sowie

die Bereitschaft, von Gewaltanwendung abzusehen, enthalten. Die dafür erforder-

liche subjektive, intentionale Veränderung der Verhaltensorientierung seitens der

beteiligten Akteure steht fürMouffe jedoch nicht im Vordergrund, sondern institu-

tionelle und prozedurale Vorkehrungen, die die Konfrontation zwischen Konflikt-

parteien regulieren und auf ein agonistisches Niveau entschärfen. Und auch der

Mouffe’scheAnsatz zurErzeugungdemokratischerAktivbürger:innen enthält keine

dezidierten Annahmen zu den sozio-moralischen Voraussetzungen der Bürger:in-

nen radikaldemokratischer Ordnungen, sondern fokussiert auf die Verfügbarkeit

eines breiten Spektrums an Identifikationsmöglichkeiten für demokratische Ziele.

Wie sind diese Tendenzen des Umgangs mit dem Problem radikaldynamischer

Stabilität in der Demokratietheorie Chantal Mouffes vor dem Hintergrund der

demokratietheoretischen Kontroverse um die Notwendigkeit von Bürgertugenden

nun zu beurteilen? Wenn vornehmlich institutionelle Mechanismen und Verfahren

als geeignete Mittel zur Hervorbringung und Erhaltung einer anspruchsvollen

politischen Ordnung bedacht werden, kann an die republikanische Überlegung er-

innert werden, dass jedes noch so klug eingerichtete Institutionenarrangement zu

seiner Einrichtung, seinem Erhalt und seiner Erneuerung einer Ergänzung durch

das aktive Engagement der Akteure in und hinter diesen Institutionen bedürfe.

https://doi.org/10.14361/9783839466704-011 - am 12.02.2026, 17:06:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466704-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Theresa Gerlach: Braucht eine radikale Demokratie radikaldemokratische Bürger:innen? 257

Mindestens sei ein auf sparsame Tugendanforderungen setzender Ansatz auf die

Anerkennung der Institutionen und die Akzeptanz institutioneller Verfahren und

Regeln angewiesen.

Chantal Mouffe deutet letzteren Aspekt zumindest an,wenn sie davon ausgeht,

dass die antagonistische Dimension »durch eine Reihe demokratischer, von den

jeweiligen Gegnern akzeptierten Verfahrensweisen reguliert wird [Hervorh., T.G.]«

(Mouffe 2007: 30). Dass die ›Einigung über demokratische Spielregeln‹ – insbe-

sondere bei extrem verfeindeten Lagern – bereits enorm voraussetzungsvoll ist,

wird von Mouffe jedoch nicht weiter problematisiert. Stattdessen baut der Ansatz

eines agonalen Pluralismus auf die Vervielfältigung demokratischer Identifika-

tionsangebote, mittels derer sich politische Leidenschaften für demokratische

Projekte mobilisieren ließen.Wie aber, würde an dieser Stelle eine ›Auch-Tugend-

Theorie‹ fragen, wird ein Pluralismus an Praktiken, Institutionen und Diskursen zunächst

geschaffen, sodann mit Leben erfüllt und schließlich in diesem Leben ständig erneuert?Was

motiviert die Mitglieder einer etablierten sozio-politischen Ordnung, eine Plu-

ralität an Praktiken und Diskursen hervorzubringen oder sich an diesen aktiv zu

beteiligen?

Die Antwort auf diese Frage, wie ein Bürger zu einem ›demokratischen Aktiv-

bürger‹werden kann, bleibt inMouffes Ansatz unscharf. Sowürde die Ermöglichung

von Aktivbürger:innen durch die Verfügbarkeit konkurrierender Formen aktivbür-

gerschaftlicher Identifikation erzeugt. Schon das Angebot unterschiedlicher Iden-

tifikationsmöglichkeiten sorge demnach für die Mobilisierung kollektiver Leiden-

schaften für demokratische Projekte. Damit sind die Bürger:innen jedoch eigent-

lich immer schon da – sie müssen nur von ausreichend demokratischen Angebo-

ten auch angesprochen werden, damit sich politische Leidenschaften nicht in un-

demokratischen Ausdrucksmöglichkeiten ihren Weg suchen. Spezifische Bürger-

tugenden zeichnen diesen Bürgerbegriff jedoch nicht aus. Vielmehr geht es Mouffe

darum, eine Pluralität an konkurrierenden Formen aktivbürgerschaftlicher Identi-

fikation (liberal-konservativ, sozialdemokratisch, neoliberal, radikaldemokratisch)

zu etablieren. Fraglich dabei ist, wie viel von einem Aktivbürgerschaftskonzept am

Endeeigentlichnochübrigbleibt,wenndieses letztlichbeliebigeAusformungenan-

nehmen kann bis hin zu einemModell ›neoliberaler Aktivbürgerschaft‹.

WenngleichMouffe vornehmlich auf dasPotential institutionellerKonfliktregu-

lierungsmechanismen setzt, enthalten ihre stabilitätstheoretischen Überlegungen

implizit auch sozio-moralischeVerhaltensanforderungen.Für dieÜberführungdes

Antagonismus in Agonismus ist es erforderlich, dass sich die in den Konflikt invol-

vierten Akteure gegenseitig als legitime Opponenten anerkennen und auf die Opti-

on der physischen Gewaltanwendung zur Entscheidung des Konfliktes verzichten.

Ob jedoch ein solcher Gewaltverzicht ausreichend ist, um einen agonalen Pluralis-

mus auf Dauer zu etablieren, lässt sich anzweifeln, handelt es sich dabei doch um

eine Minimalanforderung für demokratische Auseinandersetzungen. Die legitime

https://doi.org/10.14361/9783839466704-011 - am 12.02.2026, 17:06:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466704-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


258 Transformationen des Politischen

Anerkennung des politischenGegners, den es zu bekämpfen, aber nicht zu vernich-

ten gilt, gewährleistet, dass politische Konflikte imHorizont eines demokratischen

Miteinanders verbleiben. Damit scheint Mouffes pluralistische Demokratie allem

voran zivilisierte Demokrat:innen vorauszusetzen, die in einem pluralistischen Ange-

bot an politischen Projekten Identifikationsmöglichkeiten entdecken und auf zivi-

lisierte, d.h. gewaltlose Art und Weise für die Durchsetzung des eigenen Projekts

streiten. Demgegenüber kann argumentiert werden, dass eine radikaldemokrati-

sche Praxis des fortlaufenden Infragestellens, Kritisierens und Neugestaltens der

sozio-politischen Ordnung aber doch weit mehr an aktivem Engagement einfor-

dert, als den passiven Gewaltverzicht.

DasMouffe’sche Bürgerkonzept bleibt hinsichtlich des ›sozio-moralischen Pro-

blemkomplexes‹ zu vage, so lässt sich konstatieren, um eine überzeugende Antwort

auf dasProblem,wie sichdieDynamik radikalerDemokratie aufDauer stellen lässt,

zu geben. Zum einen bleibt unklar, welcher sozio-moralischer Einstellungen und

Verhaltensorientierungen sowie welcher Fähigkeiten und Kompetenzen eine radi-

kaldemokratische Bürgerschaft bedarf, um die radikale Demokratie mit Leben zu

füllen. Zum anderen stellt sich die Frage nach den motivationalen Voraussetzun-

gen einer radikalenDemokratie.Wiewirdman eigentlich zu einemaktiven Bürger?

Wasmotiviert den Einzelnen dazu, sich aktiv an der (Um-)Gestaltung der sozio-po-

litischen Verhältnisse zu beteiligen und welche pädagogischen,materiellen und in-

stitutionellen Voraussetzungen sind damit verbunden?

Über die moralische Minimalanforderung des physischen Gewaltverzichts in

politischen Auseinandersetzungen hinaus, scheinen die Anforderungen radikaler

Demokratie an die subjektiven Einstellungen und Orientierungen der Akteure

weitaus höher zu sein, als Mouffe, aber auch die radikale Demokratietheorie ins-

gesamt,12 sich dies selbst eingesteht. Über Mouffe hinaus lassen sich im Folgenden

drei grobe Überlegungen dazu anstellen,welche sozio-moralischen Anforderungen

ein radikaldemokratisches Bürgerkonzept beinhalten müsste. Diese Überlegungen

können vor dem Hintergrund der beiden geteilten Grundannahmen radikaler

Demokratietheorie – der Kontingenz- und Konfliktannahme – gewissermaßen als

sozio-moralische Kernkompetenzen verstanden werden:

Kontingenzbewusstsein

Wenn radikale Demokratie als eine Praxis des kontinuierlichen Infragestellens

gegebener Strukturen und Verhältnisse verstanden wird, dann kann argumentiert

werden, dass sie auf das breite Bewusstsein für die Kontingenz gesellschaftlicher

Verhältnisse angewiesen ist. Ein solches Bewusstsein dafür, dass es immer auch

12 Vgl. für diesen Befund im allgemeinen Kontext der Theorien radikaler Demokratie den Bei-

trag von Hubertus Buchstein in diesem Band.

https://doi.org/10.14361/9783839466704-011 - am 12.02.2026, 17:06:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466704-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Theresa Gerlach: Braucht eine radikale Demokratie radikaldemokratische Bürger:innen? 259

anders sein könnte, gewinnt seine Relevanz gerade auch vor dem Hintergrund

einer – nicht zuletzt von radikaldemokratischer Seite monierten – neoliberalen

Ideologie der Alternativlosigkeit sowie dem ›realistischen‹ Diktum, dass die Welt

nun einmal so ist, wie sie ist. In dieser Hinsicht wäre zudem zu diskutieren, inwie-

fern die beständige kritische Befragungspraxis des status quo auf die Bereitschaft,

in kritische Distanz zu den gegebenen sozialen und politischen Verhältnissen zu

gehen sowie die Fähigkeit zum kritischen Denken und Urteilen angewiesen ist.

Die radikaldemokratischeKontingenzdiagnosemarkiert nebenderMöglichkeit

zugleich auch das Erfordernis einer politischen Weltgestaltung. In dieser Hinsicht

umfasst das Kontingenzbewusstsein also nicht nur das Wissen darum, dass es sich

grundsätzlich auch anders verhalten könnte, sondern auch eine Vorstellungskraft,

wie es anders sein könnte sowie die Bereitschaft, aktiv an der Umgestaltung der so-

zio-politischen Verhältnisse mitzuwirken.

Dissens- und Konfliktkompetenz

Wenn radikaldemokratische Politik der Name des Streits darüber ist, wie wir die

Welt einrichten, dann stellt sich auch die Frage nach einer entgegenkommenden

Dissens- und Konfliktkompetenz. Auszuloten wäre hier, wie stark die Anforderun-

gen an eine solche ›Dissenskompetenz‹ der Bürger:innen sind: Bedarf es bloß der

Bereitschaft, Differenzen auszuhalten, oder aber einer anspruchsvolleren Dissens-

toleranz oder gar Dissensaffirmation? Auch die Austragung von Konflikten bzw. die

Praxis des Streitens ist voraussetzungsreich: Über die Anerkennung der anderen

Konfliktpartei als legitimenGegner hinaus sind das Ausbilden politischer Präferen-

zen und Meinungen, die Bereitschaft zur öffentlichen Positionierung und Ausein-

andersetzung sowie kommunikative Fähigkeiten Bedingungen für eine demokrati-

sche Praxis des Streitens.

Kultur radikaldemokratischer Praxis

Wo sich radikale Demokratie schließlich nicht allein als kritische Befragungspraxis

einer kleinen Gruppe gebildeter Demokratietheoretiker:innen, sondern als ein ge-

sellschaftspolitisches und emanzipatorisches Projekt verstehen will, bedarf es auch

einer Reflexion über die Voraussetzungen einer breiten politischen Partizipation

der Bürger:innen. Vor dem Hintergrund eines emanzipatorischen Anspruchs sind

insbesondere auch die Beteiligungsvoraussetzungen derjenigen zu bedenken, die

innerhalb einer bestehendenOrdnungkeinenoder einennurmarginalisiertenPlatz

zugewiesen bekommen haben, von dem aus ihre Stimmen nicht gehört werden.

Dieser Aspekt weist über die sozio-moralischen Voraussetzungen hinaus auch auf

https://doi.org/10.14361/9783839466704-011 - am 12.02.2026, 17:06:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466704-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


260 Transformationen des Politischen

die materiellen, institutionellen und bildungstheoretischen13 Bedingungen für die

Ermöglichung einer fortlaufenden radikaldemokratischen Beteiligungspraxis.

5. Schlussbetrachtungen: Eine radikaldemokratische Bürgerin werden
vs. radikaldemokratische Subjekte konstituieren

DerBeitragwirft die grundsätzliche Frage auf, ob eine radikaleDemokratie radikal-

demokratischer Bürger:innen bedarf. Auf die stabilitätstheoretisch motivierte Fra-

ge nach der Notwendigkeit von Bürgertugenden geben die beiden großen Paradig-

men politischen Denkens, der Liberalismus und der Republikanismus, tendenziell

konträre Antworten:Während die liberale Tradition politischenDenkens Bürgertu-

genden als eine zu vernachlässigende politische Kategorie verhandelt und institu-

tionelle Vorkehrungen zur Verhaltenssteuerung vorzieht, argumentiert die republi-

kanische Tradition politischen Denkens, dass politische Ordnungsmodelle, die auf

das aktive Engagement der Bürger:innen setzen, auf anspruchsvollen sozio-morali-

schenVoraussetzungen aufbauen.Während imZentrumeiner liberalenTheorie des

Bürgers daher die rechtliche Statusfrage steht, nimmt die republikanische Theo-

rie des Bürgers primär die Qualitäten und Kompetenzen der Bürger:innen in den

Blick, die für das Gelingen der politischen Ordnung erforderlich sind. Wenn nun

radikale Demokratietheorien eine kontinuierliche Praxis des Befragens, Kritisie-

rens und Neugestaltens der sozio-politischen Verhältnisse als anzustrebende und

immer wieder aus sich selbst hervorzubringende Praxis radikaler Demokratie aus-

zeichnen, rückt das radikaldemokratische nah an das republikanische Stabilitäts-

problem heran. Zu ihrer Vitalität, Qualität und Dauerhaftigkeit ist daher auch die

radikale Demokratie auf entgegenkommende Dispositionen angewiesen.

Wenngleich radikaldemokratische Ansätze immer wieder implizit oder expli-

zit auf spezifische subjektive Einstellungen und Verhaltensorientierungen Bezug

nehmen, spart derDiskurs der radikalenDemokratietheorie eine systematischeRe-

flexion zum Erfordernis radikaldemokratischer Bürgertugenden weitgehend aus.

Die eingangs diagnostizierte sozio-moralische Leerstelle beinhaltet dementsprechend

auch nicht etwa dieThese, dass dieTheorien radikaler Demokratie ohne Annahmen

oder Aussagen über die Konstitution der handelnden Akteure auskommt, sondern

dass sie die Ermöglichungsbedingungen ihrer anspruchsvollen Anforderungen an

eine radikaldemokratische Praxis unzureichend reflektieren. Das gilt im Besonde-

ren auch für Chantal Mouffe, die zwar dezidiert Überlegungen zu einer radikalde-

mokratischenTheorie des Bürgers anstellt, dabei jedoch die subjektiven Vorausset-

zungen einer radikaldemokratischen Aktivbürgerschaft kaum expliziert.

13 Zum Verhältnis von radikaler Demokratietheorie und Bildung siehe der Beitrag von Tobias

Albrecht in diesem Band.

https://doi.org/10.14361/9783839466704-011 - am 12.02.2026, 17:06:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466704-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Theresa Gerlach: Braucht eine radikale Demokratie radikaldemokratische Bürger:innen? 261

Dass die radikale Demokratietheorie gegenüber der Frage nach erforderlichen

Bürgertugenden zurückhaltend reagiert, hat freilich Gründe. So ließe sich in ähn-

licherWeise, wie Paul Sörensen in Hinblick auf eine »erziehungstheoretische Leer-

stelle« der radikalen Demokratietheorie nachgezeichnet hat, die in der »theoriear-

chitektonischen Zentralstellung der als absolut postulierten Kontingenzannahme«

(Sörensen 2020: 17) begründet sei, auch mit Blick auf die Tugendthematik argu-

mentieren, dass die radikale Demokratie schlicht kein Ideal des Bürgers entwickeln

könne, das nicht selbst kontingent ist. Zudem stehen Tugendzumutungen unter

dem Verdacht, Teil der herrschenden politischen Ordnung und ihrer sedimentier-

ten Praktiken zu sein, die es aus radikaldemokratischer Sicht stets zu hinterfragen

und aufzubrechen gilt.

An eben dieser Stelle – der Reflexion über die Ermöglichungsbedingungen ei-

ner fortlaufenden Praxis des Hinterfragens und Aufbrechens – gelangt man jedoch

zwangsläufig wieder zur Frage nach den Dispositionen und Kompetenzen der han-

delnden Akteure zurück. Gerade auch vor dem Hintergrund, dass politische Sub-

jekte immer auf die eine oder andere Weise konstituiert, dass spezifische Disposi-

tionen immer eingeübt und sedimentiert sind, erscheint es für die Realisierung des

Projektes radikaler Demokratie doch lohnenswert, über dessen notwendigen sub-

jektiven Voraussetzungen nachzudenken.Dagmar Comtesse deutet dieseMöglich-

keit an, wenn sie die »kontestative Grundhaltung der Radikaldemokrat:innen mit

einer politischenTugend« vergleicht–»wennmandarunter die kontingente,kollek-

tive Auszeichnung und Anerkennung einer auf Politisierung abzielenden Tätigkeit

versteht« (Comtesse 2019b: 759).

Braucht eine radikale Demokratietheorie dafür einen Begriff des Bürgers? Hat

sie nicht einen Terminus, der ihrer Theorieströmung deutlich nähersteht, im Be-

griff des Subjekts vorliegen?Was das republikanische Konzept des Bürgers und das

radikaldemokratische Konzept des Subjektes zunächst einmal teilen, ist die Annah-

me, dass Bürger:innen bzw.politische Subjekte erst hervorgebrachtwerden. In die-

ser Hinsicht opponieren beide Konzeptemit einer liberalen Subjektkonzeption, die

Individuen vorpolitisch voraussetzt bzw. einem liberalen Begriff des Bürgers, der

denEinzelnen primär als Träger subjektiver Rechte in denBlick nimmt.Doch in der

TheoretisierungdiesesHervorbringungsvorgangs liegt imWesentlichendieDiskre-

panz zwischen beiden Konzepten: Der republikanische Begriff des Bürgers fokus-

siert die Bedingungen, unter denen die Einzelne zur Bürgerin wird. Eine Bürgerin

wird man dabei nicht von jetzt auf gleich, sondern in einem Prozess des Einübens

und Ausbildens sozio-moralischer Charaktereigenschaften und Kompetenzen. In-

sofern ist dem republikanischenDenken der Tugend- und Erziehungsdiskurs inhä-

rent. Demgegenüber werden im radikaldemokratischen Denken politische Subjek-

te durch Subjektivierungsprozesse hervorgebracht, wobei Subjektivierung als der

Vorgang verstanden werden kann, »in dem politische Macht Individuen zu Subjek-

https://doi.org/10.14361/9783839466704-011 - am 12.02.2026, 17:06:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466704-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


262 Transformationen des Politischen

ten formt« (Raimondi 2019: 623). Der entscheidende Unterschied besteht in derUn-

verfügbarkeit der Werdung des radikaldemokratischen Subjektes:

»Politische Identitäten erwachsen nicht aus jahrelangen, diachronen (republika-

nischen oder bürokratischen) Subjektivierungsvorgängen, die ein Selbst bestim-

men, sondern entweder aus synchronen Diskurskonstellationen, in denen, aus ei-

ner Matrix des stets nach Bestimmtheit oder Fülle strebenden Subjekts heraus,

Differenzen und Äquivalenzketten die Subjektposition bestimmen, oder aus kon-

kreten Situationen des Protests und der Infragestellung. Damit bringen Konflikte

und Grenzziehungen imDiskurs politische Subjekte hervor, nicht Bürokratien, Er-

ziehungsinstitutionen, Vereine oder Familienstrukturen.« (Comtesse 2019b: 755)

Ihre große Stärke hat die Subjekttheorie in der kritischen Stoßrichtung ihrer

machttheoretischen Perspektive, mit Hilfe derer Herrschaftsstrukturen und ge-

sellschaftliche Normierungsprozesse identifiziert werden können. Doch der starke

Fokus der radikalen Demokratietheorie auf die Kategorie des Subjektes muss nicht

gleichzeitig die Verabschiedung der Kategorie der Bürgerin bedeuten,will die radi-

kale Demokratietheorie die Hervorbringung radikaldemokratischer Einstellungen

und Orientierungen und damit die Bedingungen für die Ermöglichung einer ra-

dikaldemokratischen Praxis nicht dem Zufall spezifischer Diskurskonstellationen

überlassen. Das genuin kritische Potential der Kategorie des Bürgers liegt in eben

jenem Fokus auf die Bedingungen der Bürgerwerdung. Zwischen der Kategorie

des Subjektes und der Bürgerin muss daher auch kein oder stehen. Vielmehr ließe

sich innerhalb des radikaldemokratischen Diskurses über produktive Verknüpfun-

gen beider Perspektiven auf die Ermöglichungsbedingungen einer fortlaufenden

radikaldemokratischenWeltgestaltung nachdenken.

Literatur

Brodocz, André (2015): »Die Dynamisierung demokratischer Ordnungen«, in: Re-

nate Martinsen (Hg.): Ordnungsbildung und Entgrenzung. Demokratie im Wandel,

Wiesbaden: Springer, S. 23–43.

Buchstein, Hubertus (1996): »Die Zumutungen der Demokratie. Von der normati-

ven Theorie des Bürgers zur institutionell vermittelten Präferenzkompetenz«,

in: Klaus von Beyme/Claus Offe (Hg.): PolitischeTheorien in der Ära der Transforma-

tion,Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften, S. 295–324.

Comtesse, Dagmar u.a. (2019a): »Einleitung«, in: Dagmar Comtesse u.a. (Hg.), Ra-

dikale Demokratietheorie. EinHandbuch, Berlin: Suhrkamp, S. 11–15.

https://doi.org/10.14361/9783839466704-011 - am 12.02.2026, 17:06:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466704-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Theresa Gerlach: Braucht eine radikale Demokratie radikaldemokratische Bürger:innen? 263

Comtesse,Dagmar (2019b): »RepublikanismusundradikaleDemokratietheorie«, in:

Dagmar Comtesse u.a. (Hg.), Radikale Demokratietheorie. Ein Handbuch, Berlin:

Suhrkamp, S. 746–763.

Connolly,WilliamE. (1995):TheEthos of Pluralization,Minneapolis: University ofMin-

nesota Press.

Egle,Christoph (2002): »Über dieNotwendigkeit undBestimmung liberaler Bürger-

tugenden«, in: Politische Vierteljahresschrift 43 (3), S. 397–419.

Flügel-Martinsen (2015): »Das Abenteuer der Demokratie. Ungewissheit als demo-

kratietheoretische Herausforderung«, in: Renate Martinsen (Hg.): Ordnungsbil-

dungundEntgrenzung.Demokratie imWandel,Wiesbaden: SpringerVS,S. 105–119.

Flügel-Martinsen (2017): Befragungen des Politischen. Subjektkonstitution –Gesellschafts-

ordnung – Radikale Demokratie,Wiesbaden: Springer VS.

Flügel-Martinsen, Oliver (2020): Radikale Demokratietheorien zur Einführung, Ham-

burg: Junius.

Habermas, Jürgen (1992): Faktizität und Geltung. Beiträge zur Diskurstheorie des Rechts

und des demokratischen Rechtsstaats, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Hacke, Jens (2011): »Bürgertugend und sozio-moralische Potentiale in der Politik.

Überlegungen zuHerfriedMünklers ›republikanischem Liberalismus‹«, in: Ha-

rald Bluhm u.a. (Hg.): Ideenpolitik. Geschichtliche Konstellationen und gegenwärtige

Konflikte, Berlin: Akademie Verlag, S. 587–605.

Honneth, Axel (1993) (Hg.): Kommunitarismus. EineDebatte über diemoralischenGrund-

lagenmodernder Gesellschaften, Frankfurt a.M.: Campus.

Höffe, Otfried (1999):Demokratie im Zeitalter der Globalisierung, München: Beck.

Kant, Immanuel (2008): Zum ewigen Frieden, Stuttgart: Reclam.

Llanque, Markus (2016): »Der republikanische Bürgerbegriff«, in: Thorsten Thiel/

Christian Volk (Hg.), Die Aktualität des Republikanismus, Baden-Baden: Nomos,

S. 95–126.

Marchart, Oliver (2010):Die politische Differenz, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Münkler,Herfried (1991): »Die Idee der Tugend. Ein politischer Leitbegriff im vorre-

volutionären Europa«, in: Archiv für Kulturgeschichte 73 (2), S. 379–403.

Münkler, Herfried (1992): »Politische Tugend. Bedarf die Demokratie einer sozio-

moralischen Grundlegung?«, in: ders. (Hg.), Die Chancen der Freiheit: Grundpro-

bleme der Demokratie,München: Piper, S. 25–46.

Münkler, Herfried (1993): »Zivilgesellschaft und Bürgertugend. Bedürfen demokra-

tisch verfaßte Gemeinwesen einer sozio-moralischen Fundierung?«, Antritts-

vorlesung Humboldt-Universität zu Berlin, 10.05.1993.

Mouffe, Chantal (1993): »Democratic Citizenship andThe Political Community«, in:

dies. (Hg.):TheReturn of the Political, London u.a.: Verso, S. 60–73.

Mouffe,Chantal (2007):Über dasPolitische.Wider die kosmopolitische Illusion, Frankfurt

a.M.: Suhrkamp.

https://doi.org/10.14361/9783839466704-011 - am 12.02.2026, 17:06:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466704-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


264 Transformationen des Politischen

Mouffe, Chantal (2009): Exodus und Stellungskrieg: Die Zukunft radikaler Politik,Wien:

Turia & Kant.

Mouffe, Chantal (2015):Das demokratische Paradox,Wien u.a.: Verlag Turia & Kant.

Oppelt,Martin (2017):Gefährliche Freiheit. Rousseau, Lefort und dieUrsprünge der radika-

len Demokratie, Baden-Baden: Nomos.

Pocock, John (1995): »The Ideal of Citizenship since Classical Times«, in: Ronald

Beiner (Hg.),Theorizing Citizenship, Albany: State University of New York Press,

S. 29–53.

Raimondi,Francesca (2019): »Subjektivierung«, in:DagmarComtesse u.a. (Hg.),Ra-

dikale Demokratietheorie. EinHandbuch,Berlin: Suhrkamp, S. 622–632.

Rawls, John (2017): Politischer Liberalismus, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Richter,Emanuel (2016): »RadikaldemokratieundRepublikanismus–derErtragaus

einem verweigerten Erbe«, in:ThorstenThiel/Christian Volk (Hg.),Die Aktualität

des Republikanismus, Baden-Baden: Nomos, S. 317–344.

Saar, Martin (2013): Die Immanenz der Macht. Politische Theorie nach Spinoza, Berlin:

Suhrkamp.

Salomon, David (2019): »Staatsbürgerschaft/(Klassen-)Zugehörigkeit«, in: Dagmar

Comtesseu.a. (Hg.),RadikaleDemokratietheorie.EinHandbuch,Berlin: Suhrkamp,

S. 690–700.

Seubert, Sandra (1999): Gerechtigkeit und Wohlwollen. Bürgerliches Tugendverständnis

nach Kant, Frankfurt a.M.: Campus.

Seubert, Sandra (2008): »Weder Engel noch Teufel… Zur Notwendigkeit und den

Grenzen von Tugendzumutungen«, in: André Brodocz u.a. (Hg.), Bedrohungen

der Demokratie,Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften, S. 334–352.

Sörensen, Paul (2020): »Die unmöglichen Subjekte des Postfundamentalismus«, in:

Politische Vierteljahreschrift 61, S. 15–38.

Tully, James (2014): »On Global Citizenship«, in: ders. (Hg.), On Global Citizenship.

James Tully in Dialogue, London u.a.: Bloomsbury, S. 3–100.

Walzer, Michael (1989): »Citizenship«, in: Terence Ball u.a., Political Innovation and

Conceptual Change, Cambridge: Cambridge University Press, S. 211–220.

Westphal, Manon (2018): Die Normativität agonaler Politik. Konfliktregulierung und In-

stitutionengestaltung in der pluralistischen Demokratie, Baden-Baden: Nomos.

Young, IrisMarion (2000): Inclusion andDemocracy,Oxford: OxfordUniversity Press.

https://doi.org/10.14361/9783839466704-011 - am 12.02.2026, 17:06:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466704-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

