Kapitel 6

Sorgendes & selbsthestimmtes Wirtschaften

Im Silicon Valley gibt es eine Redensart: »Iss dein eigenes Hundefutter.« Das be-
deutet: die Menschen im Unternehmen miissen die Software, die sie herstellen, auch
tatsichlich nutzen, und zwar unter realen Bedingungen.' »Das eigene Hundefutter
essen« soll sicherstellen, dass etwas tatsichlich funktioniert. Es ist aufschlussreich,
dass die Software-Branche eine solche Redensart verwendet. Schliellich wiirden
wir gern auf Tierfutter verzichten. Der Ausdruck erinnert an ein Problem, das sich
in unserem gewdhnlichen Verstindnis von Wirtschaft verbirgt: Produktion und
Konsumtion voneinander getrennt zu denken und voneinander zu trennen. Dazu
kommt ein Phinomen der Ultra-Spezialisierung: Entwerfen, Dokumentieren, Her-
stellen, Justieren, Entsorgen und vieles mehr sind voneinander getrennte Bereiche.
Diese Spezialisierung geht mit mehr Biirokratie einher und bedeutet zudem, dass
jede und jeder Angestellte von den Zulieferungen anderer abhingig ist, ohne die
Komplexititen der Beitrige der anderen wirklich zu verstehen. Dabei ist auch vie-
len Unternehmen lingst klar, dass das, was sich erst in der Nutzung zeigt, friih-
zeitig und unter realen Bedingungen in die Entwurfs- und Produktionsprozesse
integriert werden muss. Donald E. Knuth, der das Textsatzsystem TeX entwickelt
hat, kam daher zu dem Schluss, »dass derjenige, der ein neues System entwirft,
nicht nur der Umsetzer und der erste Nutzer in groflem Mafistab sein muss; er
sollte auch das erste Benutzerhandbuch schreiben. Die Abtrennung auch nur einer
dieser vier Komponenten hitte TeX erheblich geschadet. Wenn ich mich nicht an
all diesen Aktivititen in vollem Umfang beteiligt hitte, wiren buchstiblich Hun-
derte Verbesserungen niemals gemacht worden, weil ich nie darauf gekommen
wire oder wahrgenommen hitte, warum sie wichtig sind.«?

Gemeinhin gilt jedoch die Aufsplittung komplexer Produktionsprozesse als ef-
fizient. Sie ist die Norm. Genau wie die Trennung von Produktion und Konsumtion
eine der Kernprimissen des Nachdenkens iiber »die Wirtschaft« ist. Realisiert sich
diese Trennung nicht, gilt etwas nicht als »Wirtschaften«, sondern als Haushalten,
als Projekt oder als Selbstversorgung. Das ist auch der Grund, warum Commoning
als konkrete Praxis bediirfnisorientierten Schaffens und Bereitstellens von vielen
Dingen, die wir zum Leben brauchen, gar nicht wahrgenommen wird.

Aus der 6konomischen Perspektive betrachtet, ist Commoning ein Akt der
Selbstorganisation und des stindigen Lernens, dessen zentraler Zweck es ist,

https://dol.org/10.14361/9783839455746-009 - am 14.02.2026, 12:18:52. - -



https://doi.org/10.14361/9783839455746-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Teil Il: Commons verstehen und leben

menschliche Bediirfnisse zu befriedigen. Keinem anderen Zweck dient — nach
den universitiren Lehrbiichern — die Wirtschaft. Commoning als schopferisches
Handeln zeichnet sich dadurch aus, dass Dinge oder immaterielle Leistungen
ausgehend von realen Bediirfnissen gemeinsam oder kollaborativ hergestellt und
verfiigbar gemacht werden. (Diese Formulierung ist etwas umstindlich, doch im
gingigen »Produzieren« schwingen die Kategorien der klassischen Okonomie, die
Marktorientierung und die Trennung der Wirtschaft von anderen Sphiren, mit.)

Obwohl also Commons in der Wirtschaftswissenschaft meist ignoriert werden,
bieten sie den Menschen einen Rahmen, in dem sie viel Niitzliches herstellen: Nah-
rungsmittel und Kleidung, Wohnraum und Transportmittel, Maschinen und Mi-
kroskope, Software und Hardware, Medikamente, Gesundheitsfiirsorge und sogar
Prothesen.? Es ist atemberaubend zu sehen, mit wie vielen Dingen Menschen sich
und andere selbstbestimmt versorgen konnen, wenn sie ihre Interessen, Motiva-
tionen und ihr Handeln auf ein gemeinsames Ziel ausrichten. Die Muster, die wir
in den Kapiteln 4 und 5 beschrieben haben, helfen dabei, komplexe Prozesse zu
koordinieren und zwar so, dass soziale wie wirtschaftliche Bediirfnisse Beachtung
finden und das Herstellen (Produzieren) und Nutzen (Konsumieren) wieder besser
integriert sind. In der digitalen Welt ist das bereits sehr verbreitet. Dort sind die
Konsumierenden und Produzierenden oft dieselben (»Prosumierende«).

Aus der Perspektive des konventionellen Wirtschaftens betrachtet, sind Com-
mons zudem »geld-light«. Sie kénnen viele verwaltungstechnische Probleme um-
gehen, ebenso wie anwaltliche Beratung, konnen auf professionelles »Management
von Humanressourcen« verzichten und weitgehend ohne Marketing auskommen.
Wer braucht schon Werbung, wenn es darum geht, Bediirfnisse zu befriedigen
anstatt den Konsum anzukurbeln oder sich gegen die Konkurrenz durchzusetzen?
Commons brauchen vor allem Zeit, gute politische und rechtliche Rahmenbedin-
gungen sowie die Kraft und die Fihigkeiten, Vertrauensriume aufzubauen und
individuelle Motivationen zu fordern. Dann wird klar, dass die Bediirfnisse der
Produzierenden und der Konsumierenden weitgehend deckungsgleich sind: wir
alle wollen essen, trinken, uns kleiden, es warm haben, lernen, uns (fort-)bewegen,
brauchen (Fuir-)Sorge, wollen etwas »Handfestes« tun und vieles mehr. Warum
also sollte man die Interessen und Bediirfnisse der Produzierenden in eine Schub-
lade stecken und die der Konsumierenden in eine andere und anschlieffend blind
darauf vertrauen, dass »der Markt« sie schon irgendwie unter einen Hut bringt?
Warum beginnen wir nicht — mehr als ein Beginn kann hier nicht beschrieben wer-
den -, den gesamten Prozess als integrierte Unternehmung zu denken, in der Pla-
nung, Entwurf, Dokumentation, Herstellung, Bereitstellung, Nutzung, Zweitnut-
zung, Wiederverwertung usw. im Zusammenhang zu denken sind? Zudem muss
die Vermittlung all dieser Prozesse nicht zwangsliufig als Serie komplexer, mitei-
nander verkniipfter Mdrkte fiir Arbeit, Rohstoff beschaffung, Herstellung, Vertrieb,
Werbung, Entsorgung etc. verstanden werden. Auch miteinander verkniipfte (nicht
minder komplexe) Commons-Strukturen konnen gut funktionieren und dabei die
Fallstricke vermeiden, die auf Ausbeutung, Auslagerung oder Verdringung beru-
hen.

In Commons wird das, was Menschen brauchen, oft gemeinsam oder im offe-
nen Austausch miteinander hergestellt und genutzt. Das geschieht hiufig arbeits-
teilig, aber ohne strikte Zuteilung von (hierarchisch organisierten) Rollen, was
ein bedeutender Unterschied zur herkémmlichen Arbeitsorganisation ist. Ein

https://dol.org/10.14361/9783839455746-009 - am 14.02.2026, 12:18:52. - -



https://doi.org/10.14361/9783839455746-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kapitel 6: Sorgendes & selbstbestimmtes Wirtschaften

weiterer Unterschied zur Unternehmensbiirokratie liegt darin, dass Commoners
die Ertrige ihrer Arbeit behalten und/oder gemeinsam nutzen und/oder anderen
zur Verfigung stellen. Damit dies gelingt, werden unterschiedliche Fertigkeiten,
Talente und Kenntnisse gebraucht — wie im konventionellen Wirtschaften auch.
WISSEN GROSSZUGIG WEITERZUGEGEBEN gehdrt in solchen Kontexten zum Stan-
dard, schlielich sollen Entwiirfe eine hohe Qualitit erreichen, die Methoden des
Herstellens zeitnah angepasst und so die Ergebnisse stindig verbessert werden —
und das ganz ohne Ausrichtung auf die Erwartungen von Investorinnen und In-
vestoren, kurzfristige Gewinne zu realisieren. Aufgaben kénnen rotieren, sodass
Menschen ihre Arbeit nicht nach eng definierten Rollen und fest vorgegebenen
Arbeitsplatzbeschreibungen organisieren miissen. (Arbeit wird hier selbst zum
Ding — zur Ware — und driickt sich im Preis (der Entlohnung) aus.) Wer sich von
den Marktzwingen befreit — so die Erfahrung vieler Commoners —, wird Flexibilitit
und Anpassungsfihigkeit gewinnen.

Neben der engeren Verkntipfung von Produktion und Konsumtion sowie bis-
her fragmentierter Produktionsschritte kénnen Commons dazu beitragen, dass
eine Tatsache anerkannt wird, die die moderne kapitalistische Ordnung ignoriert:
dass (Fiir-)Sorge zur Konzeptualisierung des Wirtschaftens gehért (siche S. 164).
Seit dem Aufstieg des Kapitalismus werden (Fiir-)Sorge — neudeutsch Care — genau
wie Commoning als etwas betrachtet, das auerhalb der Wirtschaft liegt. Das sind
Dinge, die die Menschen in der »Freizeit« und auf eigene Kosten machen. In Com-
mons findet diese Externalisierung nicht statt, daher ermdglicht Commoning eher,
das Ganze des Lebens mitzudenken.

In diesem Kapitel beschreiben wir zehn Muster des »gemeinsamen, selbstbe-
stimmten Wirtschaftens«, genauer gesagt des »bediirfnisorientierten Schaffens
und Bereitstellens durch Commoning«. Es sind quasi Gewohnheiten, die sich in
einer gelingenden Commons-Produktion finden. Sie manifestieren sich je nach
Kontext auf eigene, unverwechselbare Weise, dhnlich wie unterschiedliche Pflan-
zen gedeihen, je nachdem ob sie schattig oder sonnig stehen, an einem Flussufer
wachsen oder mit trockenen Béden zurechtkommen miissen. Wie auch immer die
Umstinde sein mogen, es ist ein sehr praktisches und problemlésungsorientiertes
Unterfangen, Dinge und Leistungen bediirfnisorientiert herzustellen und verfiig-
bar zu machen.

Der entscheidende Unterschied zwischen commons- und kapitalzentriertem
Wirtschaften ist schlicht, was dabei herauskommt. In der kapitalistischen Markt-
wirtschaft wird das, was hergestellt wird, fast ausschliefllich als vermarktbares
Produkt begriffen; als Ware, deren Wert hauptsichlich iiber den Preis kommuni-
ziert wird. In Commons ist das Wertverstindnis auch durch Sozialbeziehungen,
emotionale Bindungen und die konkreten Herstellungsverldufe und -geschichten
aufgeladen. Da zudem die Rollen von »Produzierenden« und »Konsumierenden«
verschwimmen (mitunter gar verschwinden!), dndert dies nicht weniger als den
Charakter der »Produkte« selbst. Was hergestellt wird, soll nicht zwingend verkauft
werden, schon gar nicht massenhaft und zum héchstméglichen Preis. Es soll nicht
unsere Konsumfantasien befriedigen und auch nicht rechtzeitig kaputtgehen, nur
damit der Zyklus von neuem beginnen kann (Stichwort »geplante Obsoleszenz«).
Bediirfnisorientiertes Herstellen und Verfiigbarmachen durch gemeinsames und
selbstbestimmtes Wirtschaften bedeutet: niitzliche, haltbare Dinge zu produzie-

https://dol.org/10.14361/9783839455746-009 - am 14.02.2026, 12:18:52. - -

157


https://doi.org/10.14361/9783839455746-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Teil Il: Commons verstehen und leben

ren, die fiir die Menschen, die sie herstellen und nutzen, auf Dauer Bedeutung
haben — deswegen handelt es sich bei den Endergebnissen nicht um »Waren« oder
»Giiter« (das sind Begriffe aus der klassischen bzw. neoklassischen Okonomie),
sondern um etwas Anderes: Commoners sind — wie schon erwihnt — emotional
mit ihren Wildern, dem Agrarland, stidtischen Riumen, den Bestinden, um die
sie sich kiimmern, dem Code, den sie pflegen, verbunden, so dass dies oft Teil
ihrer Kultur, ihres sozialen Lebens, ihrer Identititen wird. Deshalb nennen wir
das, was in Commons entsteht, care wealth: durch (Flir-)Sorge geprigtes Vermdgen.
Commons-zentrierte schopferische Prozesse zielen nicht auf maximale Effizienz,
Profit oder ein héheres Bruttoinlandsprodukt. Es geht einfach darum, Bediirfnisse
zu befriedigen und zu einer stabilen, fairen, zufriedenstellenden und ckologischen
Lebensweise beizutragen. Diese Art des Wirtschaftens unterliegt keinem Wachs-
tumszwang — ausgenommen dem Antrieb, immer mehr ausbeuterische oder kos-
tenintensive Marktpraktiken zu verdringen oder zu ersetzen.

Die meisten Fragen oder Probleme, mit denen sich Menschen in der vorherr-
schenden Wirtschaftsweise quasi zwanghaft beschiftigen — Wachstum, Wett-
bewerb, Marktanteile, intellektuelle Eigentumsrechte, Werbung, Branding, Er-
schliefung neuer Mirkte und vieles mehr — spielen in Commons kaum eine Rolle.
Menschen sind hier eingeladen, Okonomie neu zu denken und ihre Sichtweisen
und Anliegen neu auszurichten. Sie kénnen sich auf etwas Anderes konzentrieren
als auf das, was in der kapitalistischen Marktwirtschaft iiblich geworden ist: auf die
Befriedigung tatsichlicher statt kiinstlich erzeugter Bediirfnisse. Auf Sicherheit.
Auf ein Gefiihl der Zugehorigkeit und Verbundenheit. Auf sinnstiftendes Leben.
Darauf, dass die Vision von Freiheit, Fairness und Nachhaltigkeit lebendig wird.

Die grofite Verinderung, die mit einer Commons-Okonomie einhergeht, ist
eine Verschiebung weg von der Wirtschaft als autonome, globalisierte Superma-
schine und hin zu einem Wirtschaften, das dem Leben gerecht wird, sich auf sei-
ner eigenen Grundlage reproduzieren kann und das menschliche Maf respektiert.
Wihrend dies geschieht, wird ein Beziehungsgeflecht gewoben, das die Weisheit des
Okophilosophen Thomas Berry bestitigt: »Das Universum ist eine Gemeinschaft
von Subjekten, keine Ansammlung von Objekten.«* Der Unterschied zwischen
Commons und kapitalgetriebenen Mirkten konnte kaum prignanter benannt wer-
den.

So ermutigend diese Grundideen auch sind, so schwierig ist es, geeignete
Strukturen zu entwerfen und entsprechende soziale Dynamiken zu stirken, die
dann verfiigbar sind, wenn sie gebraucht werden. Wir haben deshalb zehn wie-
derkehrende, robuste Muster herausgearbeitet, die dazu beitragen, eine stabilere
Commons-Okonomie zu gestalten:

https://dol.org/10.14361/9783839455746-009 - am 14.02.2026, 12:18:52. - -



https://doi.org/10.14361/9783839455746-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kapitel 6: Sorgendes & selbstbestimmtes Wirtschaften

Muster fiir Sorgendes & selbstbestimmtes Wirtschaften
GEMEINSAM ERZEUGEN & NUTZEN

(FUR-)SORGE LEISTEN & ARBEIT DEM MARKT ENTZIEHEN
DAs PRODUKTIONSRISIKO GEMEINSAM TRAGEN
BEITRAGEN & WEITERGEBEN

POOLEN, DECKELN & AUFTEILEN

PooOLEN, DECKELN & UMLEGEN

PREISSOUVERAN HANDEL TREIBEN

KoNVIVIALE WERKZEUGE NUTZEN

AUF VERTEILTE STRUKTUREN SETZEN

KREATIV ANPASSEN & ERNEUERN

GEMEINSAM ERZEUGEN & NUTZEN

Durch GEMEINSAMES ERZEUGEN & NUTZEN Bediirfnisse zu befriedigen, hat die Zei-
ten tiberdauert. Um Kosten gering und geteilte Anliegen hochzuhalten, entschei-
den sich viele Menschen dafiir, Informationen, Wissen und Geld gemeinsam zu-
sammenzutragen oder Arbeitsriume, Werkzeuge und Infrastrukturen gemeinsam
zu nutzen und auf dieser Grundlage arbeitsteilig aber gemeinsam zu produzieren.
Dies zu tun ist so alt wie die menschliche Spezies und so neu wie das Internet.
Eines der bemerkenswertesten Beispiele der Gegenwart mag die Geschichte
von Linux sein. Die hohen Kosten und die Komplexitit des Unix-Betriebssystems
hatten den Informatikstudenten Linus Torvalds frustriert. Daher entschloss er
sich, eine Alternative zu entwickeln. Er nannte sie Linux, eine Kombination von
»Linus« und »Unix«. Innerhalb weniger Jahre beteiligten sich Hunderte Program-
miererinnen und Programmierer an der Fortschreibung des Codes, der fiir alle frei
verfiigbar gemacht wurde. Nach der ersten offiziellen Linux-Version (1994) und
rund um dessen Kernstiick — den Kernel, also das zentrale Modul eines Betriebs-
systems — entstand immer mehr Code. Aus der GNU-Community, die auf Initial-
ziindung des Pioniers Richard Matthew Stallman seit Mitte der 198ocer-Jahre freie
Software programmierte, kamen elementare Beitrige.> SchlieRlich entstand ein
hochentwickeltes Betriebssystem, das inzwischen zur grundlegenden Infrastruk-
tur des modernen Lebens gehort. Einfach ausgedriickt: das Linux-Netzwerk hat

https://dol.org/10.14361/9783839455746-009 - am 14.02.2026, 12:18:52. - -

159


https://doi.org/10.14361/9783839455746-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

160

Teil Il: Commons verstehen und leben

etwas verwirklicht, was als klassisches Muster des Commoning bezeichnet werden
kann: GEMEINSAM ERZEUGEN & NUTZEN.

Wie auch bei anderen Fragen, die wir in diesen Kapiteln diskutieren, kommt
es auf das »&« an. Das Muster heifdt GEMEINSAM ERZEUGEN & NUTZEN, nicht ein-
fach »Gemeinsam nutzen«. Wer wie ein Commoner denkt, sieht in dem, was
hergestellt wird, und im Herstellungsprozess selbst etwas, an dem sich andere
beteiligen konnen und das selbst, gemeinsam sowie potenziell, auch von ande-
ren genutzt werden soll. Es geht also nicht primir darum, etwas fiir den eigenen
Gebrauch oder fiir den simplen Konsum Dritter zu produzieren. Es geht darum,
unsere Beduirfnisse auf eine Weise zu befriedigen, dass die anderer Menschen
immer im Blick bleiben, dass sie potenziell ebenso befriedigt werden kénnen.
Daher wird zum Beispiel fiir kreative Werke das Urheberrecht genutzt, um viele
Nutzungsrechte freizugeben — etwa Texte weiterzugeben, vielseitig zu verwenden
oder zu veridndern. Kontrolliert wird oft nur noch, ob ein einmal freigegebenes
Werk auch auf Dauer frei bleibt, ob es also auch weiterhin mit zu nutzen und wei-
terzugeben ist. Commoners mochten andere nicht einschrinken. Sie méchten so
viele Menschen wie moglich an einem commons-zentrierten Wirtschaften beteili-
gen. Gerade in Online-Kontexten ist das hochst attraktiv, denn wie Linus Torvalds
in der Anfangszeit des Internets bereits gewahr wurde: je mehr, desto schoner ist
die Party. Je mehr Menschen etwas machen, umso besser. Dieses »Machen« ist
im Commons-Kontext nicht nur ein »Selbermachen« — ein Do it Yourself (DIY) -,
sondern ein gemeinsames Tun — Do it Together (DIT) — direkt vor Ort oder indi-
rekt in losen Verbiinden von kleinteiligen Strukturen und Initiativen, die nicht di-
rekt miteinander konkurrieren, sondern sich eher gegenseitig befruchten — sofern
sie sich nicht vom Markt abhingig machen und sich auf ihrer eigenen Grundlage
tragen. Dies erklirt, warum beispielsweise die Hofe der solidarischen Landwirt-
schaft (SoLaWis) kein Interesse daran haben, andere SoLaWis in der Region daran
zu hindern, sich zu griinden und zu stabilisieren. Wir héren oder lesen kaum
davon, dass eine SoLaWi mit einer anderen »konkurriert«. Eher im Gegenteil.
Die Kapazititen einer einzelnen SoLaWi sind begrenzt. Die grofsten produzieren
circa 300 Ernteeinheiten, die meisten deutlich weniger. SoLaWis vernetzen sich.
Mitglieder méchten, dass andere SoLaWis sich griinden, zumindest solange, bis
alle einfachen Zugang zu einer SoLaWi in unmittelbarer Umgebung haben. Bis
jedoch alle SoLaWi-Gemiise GEMEINSAM ERZEUGEN & NUTZEN konnen, sind noch
sehr viele knifflige Kooperationsfragen zu lésen und noch sehr viele Flichen in
SoLaWi-Acker umzuwandeln. Gelingt dies, werden die Gemiiseabteilungen etli-
cher Supermirkte genau wie so mancher energieintensive Gemiiseimport nicht
mehr gebraucht.

Das Muster GEMEINSAM ERZEUGEN & NUTZEN zeigt sich in endlosen Variatio-
nen. Es ist das uibliche Vorgehen in Makerspaces®, Repair-Cafés und FabLabs rund
um den Globus. Sie bringen Hackerinnen und Hacker, Technik-Profis, digitale
Kiinstlerinnen und Kiinstler sowie Amateurinnen und Amateure zusammen, um
gemeinsam zu experimentieren, zu basteln, zu testen und Dinge herzustellen.
Und dies auch noch geldeffizient. Einer Studie des Cedifa (Center for Digital Fabri-
cation) zufolge kann man in 7 Tagen und mit einer Basisinvestition von nur 5.000
US-Dollar ein FabLab eréffnen, wenn es auf Commons-orientierte Ansitze setzt,
u.a. auf Nutzung von Open-Source-Software.” Commoning ist geldeffizient. Auch
deswegen ist sehr viel moéglich. Open-Design- und -Manufacturing-Gemeinschaften

https://dol.org/10.14361/9783839455746-009 - am 14.02.2026, 12:18:52. - -



https://doi.org/10.14361/9783839455746-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kapitel 6: Sorgendes & selbstbestimmtes Wirtschaften

bauen in dieser Weise Mébel, Open-Source-Fahrzeuge sowie elektronische und
landwirtschaftliche Gerite. Mancherorts liegt der Fokus auf der gemeinsamen Nut-
zung, andernorts auf dem gemeinsamen Erzeugen. Die Beliebtheit beider Ansitze
ist in den mehr als 260 offenen Werkstitten in deutschsprachigen Lindern zu se-
hen?, wo Hobby-Handwerker und Handwerksmeisterinnen, Jugendliche und Men-
schen, die sich ausprobieren wollen, mit Holz, Metall, elektronischen Geriten,
Sieb- und 3-D-Druckern arbeiten. Praktisch alles, was normalerweise aus einer Fa-
brik kommt, kann gemeinsam produziert werden: Bokashi-Eimer zum Kompostie-
ren in der Stadt, Lastenfahrrider und solarbetriebene Autos, Lampen, Mikroskope
und Motherboards, Stoffe, Toiletten, Ersatzteile und Mébel. Rund um die Welt re-
parieren Freiwillige in mehr als 1.300 »Reparaturcafés« defekte Haushaltsgerite
und Hausrat und erfiillen dabei eine 2009 in den Niederlanden von der Journalis-
tin und Bloggerin Martine Postma vorgestellten Idee mit Leben.’ Die offenen Werk-
stitten und Reparaturcafés sind Orte fiir kollektives Denken, Lernen und der Bil-
dung von Gemeinschaften. Zahllose Gegenstinde, die sonst als Abfall gelten,
werden dort KREATIV ANGEPASST & ERNEUERT.

(FUR-)SORGE LEISTEN & ARBEIT
DEM MARKT ENTZIEHEN

In einem Commons ist Arbeit nicht vorrangig eine verduflerbare Einheit; sie ist
nicht einfach Lohnarbeit. Vielmehr steht ein Titigsein im Mittelpunkt, das sich
aus dem Bediirfnis, produktiv sein zu wollen, aus den Leidenschaften und An-
liegen der Menschen speist; es ist ein Titigsein, das unser Menschsein ausmacht.
Dafiir miissen wir zunichst anerkennen, dass wir Menschen in vielfacher Weise
bediirftig sowie voneinander und von der Natur abhingig sind.” Die Geographin
Neera Singh bezeichnet die titige Verpflichtung, die wir meinen, als »affektive
Arbeit«," weil auch Liebe, Zuwendung und Sorge im Spiel sind — und natiirlich ein
Bewusstsein fiir die Dinge, die einfach getan werden miissen. Das zeigt sich in vie-
len Lebensbereichen, wenn Menschen einen Wald pflegen oder verteidigen, wenn
sie Kinder oder betagte Eltern betreuen, in ungezihlten Stunden ein Web-Archiv
gestalten und kuratieren, handwerkliche Fihigkeiten geduldig vermitteln oder mit
Leidenschaft Wissen weitergeben. Im Commoning ist diese Form des Sorgetragens
oft verbunden mit einer Verpflichtung auf eine gemeinsame Aufgabe. Doch (Fiir-)
Sorge — im Englischen care — ist nicht nur fiir Commoning zentral, sondern im

https://dol.org/10.14361/9783839455746-009 - am 14.02.2026, 12:18:52. - -

161


https://doi.org/10.14361/9783839455746-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

162

Teil Il: Commons verstehen und leben

Wortsinne lebensnotwendig fiir die Gesellschaft als Ganzes. (Fiir-)Sorge hilt uns
zusammen. Nirgends zeigt sich das besser als im Alltagsleben, wenn Eltern — ins-
besondere Frauen — kochen, Windeln wechseln und ihre Kinder, Verwandten oder
auch Fremde unterstiitzen. Ein Bewusstsein fiir die elementare Rolle (fiir-)sorgen-
den Titigseins riickt die Idee des Haushaltens zuriick in den Mittelpunkt der Wirt-
schaft. Nicht umsonst ist das Wort »>Okonomie« abgeleitet vom griechischen oikos
(Deutsch: Haushalt). »Es ist wie mit der Sonne: Care spendet nicht nur Wirme und
Licht, sondern ist der Bezugspunkt der Wirtschaft, um den sich alles dreht, schrei-
ben Vordenkerinnen.'? (Fiir-)Sorge wird lebendig, wenn Menschen einer Aufgabe
mit ihrem gesamten Menschsein begegnen. Das ist kaum damit vereinbar, dass
Arbeit vorwiegend als Mittel zum Geldverdienen gesehen und Titigsein selbst zur
Marktressource wird. (Fiir-)Sorge verwandelt ein bloles Wirtschaftsgut in etwas, das
auch gepflegt und umsorgt wird. Was daraus entsteht, ist nicht einfach eine Sache,
ein Gut oder eine Ware. Man kénnte es genauer als durch (Fiir-) Sorge geprigtes Ver-
mogen bezeichnen. Im Englischen care-wealth. Im Gegensatz zu einer Ware, deren
Wert durch den Preis ausgedriickt ist, ergibt sich der Wert des durch (Fiir-)Sorge
geprigten Vermogens aus Zeit, Zuwendung und Verbundensein. Er ist aufgela-
den mit Erinnerungen, Bedeutungen und Gefiihlen, die keinen Preis haben. Die
soziale Energie, die das durch (Fiir-)Sorge geprigte Vermdgen umgibt, dhnelt dem
Ring des Magnetfeldes, der um eine bewegte elektrische Ladung pulsiert. Es iiber-
rascht daher nicht, dass viele Gemeinschaften zu »heiligen Orten« oder anderen
Kristallisationspunkten ihrer (Fiir-)Sorge eine besondere Beziehung pflegen — zu
einem offentlichen Platz, einem Flussufer oder einem uralten Baum. Bestimmte
Schauplitze des Commoning — eine Lebensmittelkooperative, ein Waldstiick (etwa
der Hambacher Forst), eine gemeinsame Website — werden Bedeutungstrager und
Resonanzquelle, wenn Menschen sich mit Herz und Seele dafiir engagieren — und
nur dann.

(Fur-)Sorge, die oHNE ZWANGE BEIGETRAGEN, gemeinsam geleistet oder aufge-
teilt wird, ist kein Ergebnis von Commoning — sie ist eine ihrer Triebkrifte. Thre
Kraft kommt iiberall zum Tragen, sogar in Mirkten. Der Unterschied ist, dass in
der kapitalistischen Marktwirtschaft (Fiir-)Sorge zwar gern angenommen, nicht
aber in den Mittelpunkt gestellt und unterstiitzt wird. Zudem sind die Mittel der
Unterstiitzung begrenzt, denn finanzielle Anreize wie Gehilter, Gebiihren oder
Subventionen sind ungeeignet, eben jene intrinsischen Motivationen hervorzu-
bringen, von denen authenthische (Fiir-)Sorge abhingt. Bei Marktanreizen geht
es hauptsichlich darum, Ergebnisse mit mess- und fassbaren ékonomischen Vor-
teilen zu erzeugen. Je mehr und je schneller, desto besser. Sorgende Titigkeiten
und Commoning versuchen demgegeniiber auch fiir unser inneres Selbst sensibel
zu sein. Commons 6ffnen somit Riume, in denen sich (Fiir-)Sorge besser entfalten
kann.

Wir heben an dieser Stelle zunichst nicht auf die Unterscheidung »bezahlt
versus unbezahlt« ab, sondern auf den qualitativen Unterschied zwischen (Fiir-)
Sorge in selbstbestimmten Strukturen und einem férdernden Umfeld einerseits
und Lohnarbeit, etwa Pflegedienstleistungen unter Konkurrenzdruck, anderer-
seits. Im dominierenden Wirtschaftssystem werden alle méglichen Sorgetitigkei-
ten zu Pflegedienstleistungen gemacht. Das hat gewiss gute Griinde, doch diese
Art (Fir-)Sorge zu organisieren, geht mit viel Biirokratie und mit einer Produk-
tivitits- und Messbarkeitslogik einher, die kontraproduktiv wirkt. Entsprechend

https://dol.org/10.14361/9783839455746-009 - am 14.02.2026, 12:18:52. - -



https://doi.org/10.14361/9783839455746-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kapitel 6: Sorgendes & selbstbestimmtes Wirtschaften

beginnt die Planung der Pflege bei Dienstleistungsunternehmen nicht mit einem
Plausch bei einer Tasse Kaffee — wie bei Buurtzorg —, sondern mit der Frage, wel-
che »Leistungskomplexe« zu erbringen sind. In Deutschland sind Leistungskom-
plexe so etwas wie »kleine Korperpflege«, »grofle Korperpflege«, »Lagern/Bettenc,
»Darm- und Blasenentleerung«, »Beheizen der Wohnung« und 15 weitere mehr.
Sie bestehen aus Einzelleistungen wie Waschen, Duschen, Kimmen, Nagelpfle-
ge und so weiter. Abgerechnet werden Pauschbetrige nach vorermittelten durch-
schnittlichen Zeitvorgaben fiir jede Einzelleistung.”® Das geschieht unabhingig
davon, wieviel Zeit tatsichlich gebraucht wird, denn die Entlohnung ist gedeckelt.
Das Problem? Weder Pflegende noch Pflegebediirftige sind menschliche Robo-
ter. Letztlich ist es unmdoglich, menschliche Beziehungen und das Sorgetragen
fureinander in ein Regime von Zeitplinen, Formularen und Produktivititskenn-
zahlen zu pressen. Ein groler Teil des Unbehagens tiber die »Situation in der
Pflege« rithrt genau aus dem Versuch, dies zu tun. Wenn nimlich Sorgearbeit
einer Kalkulationsrationalitit unterworfen wird, verliert sie ihren (fiir-)sorgenden
Charakter.

Wir haben in Kapitel 1 am Beispiel von Buurtzorg gesehen, dass Gesundheits-
versorgung und hiusliche Pflege auch fiir sehr viele Menschen méglich ist, ohne
diesen besonderen Charakter aufgeben zu miissen; und ohne dass das marktkon-
forme Denken sich auf Kosten der Menschlichkeit durchsetzt. Es kommt darauf
an, was beziehungsweise wer im Mittelpunkt steht. Und es kommt auf die Orga-
nisationsformen an. Wenn (Fiir-)Sorge als Commons organisiert ist, dann leidet
nicht die Qualitit. Im Gegenteil: Sie wird besser, weil Menschen mehr Freiheit
gewinnen, sich auf die je individuellen Situationen einzustellen, und mehr Zeit,
ihnen angemessene Aufmerksambkeit zu schenken.

Zwar werden einige Care-Tdtigkeiten, wie wir gesehen haben, zu — oft schlecht
bezahlten — Dienstleistungen am Fiirsorgemarkt (primir von Frauen, Migrantin-
nen und Migranten sowie nicht-weiffen Minderheiten) geleistet, doch die meisten
finden nach wie vor auferhalb der »formalen Wirtschaft« statt. In unserer Rede
von »der Wirtschaft« ist dieser Bereich komplett »externalisiert«. Okonominnen
und Okonomen haben ihn in den Bereich des Privaten delegiert. (Fiir-)Sorgendes
Tdtigsein wird einfach nicht als Gegenstand des Wirtschaftens betrachtet. Ein
Blick in die Lehrbiicher an den Universititen gentigt, um dies zu bestitigen. Diese
Gleichgiiltigkeit macht den Beitrag von Care-Titigkeiten zur Befriedigung grund-
legender Bediirfnisse und zu wichtigen gesellschaftlichen Fragen, wie beispiels-
weise intergenerationelle Unterstiitzung, unsichtbar. Die Ironie dabei: (Fiir-)Sorge
und nicht marktformig organisiertes Titigsein sind nicht nur fiir die Gesellschaft,
sondern auch fiir die sogenannte »produktive Arbeit« schlichtweg unabdingbar.
Keine Zivilisation konnte ohne sie funktionieren. Woher kime die nichste Genera-
tion von »Arbeitskriften«, wenn Familien sie nicht erziehen und ins Leben beglei-
ten wiirden? Wie konnte eine Gemeinschaft existieren, wenn Menschen einander
nicht als Nachbarinnen und Nachbarn begegneten und sich unterstiitzten? Nimmt
man alle nicht-kommodifizierte Arbeit zusammen, die eine Gesellschaft am Lau-
fen halt, wird offenbar, dass »geldvermittelte« Titigkeiten nur die parasitire Spitze
»der Wirtschaft« sind. Diese Spitze ruht auf einem Fundament bediirfnisorientier-
ter Herstellung und Bereitstellung von dem, was wir zum Leben brauchen (siehe
Kapitel 6): auf der Arbeit in Privathaushalten und dem Titigsein fiir das Gemein-

https://dol.org/10.14361/9783839455746-009 - am 14.02.2026, 12:18:52. - -



https://doi.org/10.14361/9783839455746-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

164

Teil Il: Commons verstehen und leben

wesen. Eine deutsche Journalistin beschrieb das in der einzigen Sprache, die viele
zu verstehen scheinen: »Unbezahlte Arbeit ist Milliarden wert«.

(FUR-)SORGE LEISTEN & ARBEIT DEM MARKT ENTZIEHEN bedeutet also, diesen ver-
nachlissigten Bereich sichtbar zu machen und ins Zentrum 6konomischen Den-
kens zu stellen. Dazu gehort der (Fiir-)Sorgesektor genauso wie die Herstellung
von Commons. Nur so kénnen wir einer anderen Logik Nachdruck verleihen und
dariiber nachdenken, wie wir das Wirtschaften neu organisieren.

Commoning lidt dazu ein, auf eigene Vorteile zu verzichten anstatt persénliche
Vorteile zu maximieren. Im Sorgetragen fiireinander machen wir uns verletzlich,
denn es ist deutlich, dass wir aufeinander angewiesen sind. Wir »opfern« Zeit,
Energie und Aufmerksamkeit fiir angemessene Beziehungen — zu uns selbst, zu
unserem Korper, zu anderen und zur Natur. Statt immer darauf aus zu sein, mit
unserer Zeit und unserem Geld super-effizient umzugehen, riumen wir Menschen
und Beziehungen Vorrang ein. So gesehen, fordern Commons nichts weniger als
den Kern der Marktwirtschaft heraus: Sie setzen vollig andere Bewertungsstan-
dards.

Wenn die 6konomischen Traditionsbewahrer kritisieren, dass Commons-ba-
sierte »Sorgemodelle« nicht »hochskalierbar, also auf das grofle Ganze zu bezie-
hen sind, dann geht dies an der Sache vorbei. Wir brauchen viele verschiedene
kleine Lésungen, nicht wenige grofde. Wirkliche (Fiir-)Sorge soll in tiberschaubaren
Zusammenhingen stattfinden, so dass sich authentische Beziehungen entwickeln
kénnen. Und selbst in groferen Systemen, die gewiss weiterhin eine Rolle spielen
werden, gilt: Es geht nicht nur um die Erbringung von Dienstleistungseinheiten.
Es geht darum, die Wirtschaft als »Oikonomie« oder »Ecommony« zu verstehen,
denn wie Ina Pritorius vom Netzwerk Care Revolution titelt: »Wirtschaft ist Care«’.
Zwei Generationen von Wissenschaftlerinnen und feministischen Okonominnen'®
— etwa Diane Elson, Julie Nelson, Alicia Girén Gonzalez, Adelheid Biesecker, Frie-

https://dol.org/10.14361/9783839455746-009 - am 14.02.2026, 12:18:52. - -



https://doi.org/10.14361/9783839455746-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kapitel 6: Sorgendes & selbstbestimmtes Wirtschaften

derike Habermann und viele mehr — haben mit ihrer Kritik an den Unzulinglich-
keiten der Mainstream-Wirtschaftswissenschaften beziiglich (fiir-)sorgender Titig-
keiten bahnbrechende Arbeit geleistet. In ihren Analysen deckt sich viel mit dem,
was wir auch in der Welt der Commons beobachten. Beides wird ignoriert: Care
und Commons. Beide Diskurse versuchen, die fehlerhaften Annahmen oder Kon-
zepte der konventionellen Wirtschaftswissenschaften hinter sich zu lassen (den
Homo oeconomicus oder die Idee, dass sich Wert im Preis ausdriickt). Fiir beide
stehen menschliche Bediirfnisse und Beziehungen im Mittelpunkt. Es ist hinrei-
chend belegt, dass Menschen, die sich den Bewertungsschemen des Marktes ent-
ziehen, hiufig mehr Umsicht, Motivation und Qualititsbewusstsein zeigen.” Das
liegt unter anderem daran, dass Gehilter, Boni, Schmiergelder und andere finan-
zielle Anreize oft Signale senden, die Menschen erst dazu bringen, sich wie im
Wettbewerb stehende, gar zynische Marktbeteiligte zu verhalten.

Wer nicht Nutzenmaximierer ist, kann es jederzeit werden. Commoning hat
tendenziell den gegenteiligen Effekt. Es ermutigt Menschen, ihr Bestes zu geben
und Vertrauen zu f6érdern. Indem wir (fiir-)sorgend titig sind, werden wir zu einem
Ich-in-Bezogenheit. Das klassische Beispiel dieser — in der Regel unbewussten —
Dynamik ist die Blutspende. Schon in den 196o0er Jahren stellte der britische For-
scher und Vordenker des Wohlfahrtsstaates, Richard Titmuss, fest, dass Menschen,
die freiwillig Blut spenden, mit héherer Wahrscheinlichkeit sichereres, gesiinderes
Blut haben als diejenigen, die dafiir Geld erhalten.®

DAs PRODUKTIONSRISIKO
GEMEINSAM TRAGEN

Unternehmen, so heifit es, schultern in der kapitalistischen Marktwirtschaft die
Risiken fiir Produktion und Vermarktung (auch wenn Forschung und Entwick-
lung oft aus Steuergeldern subventioniert sowie Infrastrukturen, Gesundheits-
oder Entsorgungskosten oft auf die Konsumentinnen und Konsumenten oder auf
die Umwelt abgewilzt werden). Dies begriindet, warum sie Gewinne einfahren. In
einer Planwirtschaft trigt der Staat manche Risiken, oder sie werden schlichtweg
ignoriert. In einem Commons hingegen, wo die Unterscheidung zwischen Konsu-
mierenden und Produzierenden verschwimmt, tibernehmen alle aktiv Beteiligten

https://dol.org/10.14361/9783839455746-009 - am 14.02.2026, 12:18:52. - -



https://doi.org/10.14361/9783839455746-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

166

Teil Il: Commons verstehen und leben

Mitverantwortung fiir die Risiken vor und wihrend der Produktion. Die Risiken
kénnen Wetterextreme sein, die die Ernte bedrohen, Komplikationen in der Pfle-
ge einer gemeinschaftsbasierten WLAN- oder Telekommunikationsinfrastruktur
oder die Unberechenbarkeit eines Prozesses, der letztlich zu einem erschwingli-
chen, anpassbaren Open-Source-Traktor fithren soll — wie den LifeTrac von Open
Source Ecology.”

Es gibt viele Méglichkeiten, Risiken gemeinsam zu tragen. Wer sich an Crowd-
funding-Kampagnen beteiligt, beschenkt im Grunde die Projektverantwortlichen,
um eine neue Software-App zu programmieren, eine interessante Anbaukultur zu
entwickeln oder eine soziale Leistung zu erbringen. Viele kleine »Geschenke« zu-
sammengenommen werden zu einer kollektiven Investition. Die Risiken fiir die
Einzelnen sind relativ, die potenziellen Vorteile fiir alle hingegen grof3. Ganz ihn-
lich funktionieren viele SoLaWis in Deutschland. Dort gibt es einen Prozess, der
»Bieterrunde« genannt wird und sehr einfach aufgebaut ist. Zunichst werden alle
Mitglieder zu Beginn der Anbausaison iiber das benétigte Gesamtbudget fiir das
Wirtschaftsjahr informiert. Die Mitglieder treffen sich zu einer Vollversammlung,
diskutieren einzelne Aspekte des Budgets, Fragen werden gestellt, Antworten gege-
ben. Alle sollten sich gut informiert fithlen. Zudem wird meist ein Richtwert kom-
muniziert. Dann beginnt das eigentliche »Bieterverfahren«. Ab hier entscheiden
alle Beteiligten selbst, welchen Beitrag sie leisten méchten oder kénnen. Sie werfen
ihre Gebote — das sind Zusicherungen fiir monatliche Beitrige tiber das gesamte
Jahr —in den gemeinsamen Topf und zwar anonym. Oder sie nutzen eine App, und
die aggregierten Gebote erscheinen sofort fiir alle sichtbar an der Wand. Wenn in
der ersten Runde nicht gentigend zusammenkommt, wird angesagt, welcher Be-
trag noch fehlt, und eine zweite Runde beginnt. Meist wird der benétigte Betrag in
nur zwei Runden aufgebracht — dabei geben die einen mehr, die anderen weniger.
So wird nicht nur die Produktion finanziert, sondern auch das Risiko gemeinsam
getragen, ohne dass von Menschen mit unterschiedlichen Méglichkeiten verlangt
wird, dass sie den gleichen Betrag aufbringen. Solidarisch eben.

Wenn Menschen pas PRODUKTIONSRISIKO GEMEINSAM TRAGEN, verdndert sich
alles: die Machtverhiltnisse, die Entscheidungsprozesse dartiber, was und wie pro-
duziert wird, die Geldfliisse und, offensichtlich, die Vermogensverteilung. Daher
ist dieses Muster fiir die Uberwindung einer kapitalgetriebenen Wirtschaftsweise
und eines am Marktgeschehen ausgerichteten Denkens so wichtig. Ahnlich verhilt
es sich mit den nichsten Mustern. Sie drehen sich um die Frage, wie vorhandenes
oder erzeugtes Vermogen zuzuweisen ist — im Fachjargon: Allokation. Bevor wir
sie einzeln betrachten, helfen einige Begriffsklirungen, die Entscheidungen, mit
denen Commoners konfrontiert sind, zu durchdenken und einzuordnen.

https://dol.org/10.14361/9783839455746-009 - am 14.02.2026, 12:18:52. - -



https://doi.org/10.14361/9783839455746-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kapitel 6: Sorgendes & selbstbestimmtes Wirtschaften

Zuteilungsmoglichkeiten in Commons

Sind Vermdégen oder Talente erst einmal zusammengetragen, wird es interes-
sant. Jetzt geht es um die Zuteilung. Was beigetragen wurde, kann gemeinsam
genutzt werden — doch das ist nur eine von mehreren Mdéglichkeiten. Dinge
kénnen so aufgeteilt werden, wie es vorab ausgehandelt wurde. Das erfordert,
individuelle Bediirfnisse zu beriicksichtigen, was nicht auf gleich viele Anteile
hinauslaufen muss. Wichtig ist, dass sich alle fair behandelt fithlen. Vielleicht
wird das, was verfiigbar ist, auch nach einer vorab von den Beteiligten ver-
einbarten Formel umgelegt. Diese wiederum kann damit zu tun haben, wie
viel eine Person beigetragen hat ... oder auch nicht. Und schlieflich gibt es
die Moglichkeit, das, was in Commons produziert wurde, gegen Geld zu tau-
schen — also zu handeln. Eine solche Entscheidung sollte bewusst und um-
sichtig getroffen werden, denn sie konnte die Gruppe aus dem Paradigma des
Commoning heraus- und in die Welt des Aufrechnens samt ihrer Fallstricke
hineinkatapultieren.

Jede dieser Moglichkeiten fiir die Zuweisung und Verteilung gemeinsa-
men Vermogens unterstreicht oder verstirkt eine bestimmte Handlungsratio-
nalitdt, was auf Dauer identititsstiftend wirkt. Jede geht mit unterschiedlichen
Erwartungen und Gefiithlen unter den Beteiligten einher. Manche dieser An-
sitze unterscheiden sich nur in Nuancen; andere haben Auswirkungen auf das
Kernanliegen einer Gruppe, eines Verbundes oder Netzwerkes. Deswegen ist
es sinnvoll, uns einiger elementarer Unterscheidungen bewusst zu werden.

Die erste hat mit den Eigenschaften eines Gutes?® zu tun. Eine Schliissel-
frage lautet: Handelt es sich um etwas, das aufgebraucht werden kann (im
wirtschaftswissenschaftlichen Jargon wird dies als »rivales Gut« bezeichnet;
natiirlich ist nicht das Gut rival, sondern es herrscht Rivalitit zwischen den
Menschen um die Nutzung des Gutes)? Oder handelt es sich um etwas, das
nicht aufgebraucht werden kann (in der Wissenschaft als »nicht-rivales Gut«
bezeichnet)? Im ersten Fall bedeutet es: Wenn eine Person eine Sache nutzt,
wird es fiir eine andere Person weniger davon oder gar nichts geben, die Sache
konnte nicht fiir alle reichen oder die Ressource iibernutzt werden: beispiels-
weise Nahrungsmittel oder Wasser. Wenn ich einen Apfel esse, konnen Sie
denselben Apfel nicht ebenfalls essen. Nur eine beschrinkte Menge Wasser
kann genutzt werden, um die Felder so zu bewissern, dass es fiir alle reicht.
Nur eine fiir einen SoLaWi-Hof praktikable Anzahl von Haushalten kann sich
dieser SoLaWi anschliefen. Im Gegensatz dazu werden Inhalte kreativen Schaf-
fens, Wissensbestinde, Ideen, Informationen, Softwarecode oder Traditionen
nicht verbraucht. Es ist unverniinftig, sie zu »rivalisieren«, denn wie oben be-
schrieben, steigt der Nutzwert dieser Dinge, je mehr Menschen sich beteiligen,
mitunter stark an. Das gilt besonders dann, wenn diese Beteiligung durch di-
gitale Netzwerke erleichtert wird, wie bei Linux oder Nextcloud. Wenn etwas
nicht aufgebraucht werden kann, gibt es im Grunde kein Trittbrettfahrerprob-
lem. Es gibt auch keine Gefahr der Ubernutzung — héchstens eine Gefahr der
Unternutzung. Die Herausforderung besteht allerdings darin, den Code, die
Informationen oder die Musik zu kuratieren, die Arbeit daran gemeinsam zu
finanzieren (siehe Kapitel 5) sowie Trolls daran zu hindern, die Kooperation zu
storen. Auch hier zeigt sich die Idee des Pflegnutzens.

https://dol.org/10.14361/9783839455746-009 - am 14.02.2026, 12:18:52. - -

167


https://doi.org/10.14361/9783839455746-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

168

Teil Il: Commons verstehen und leben

Die zweite grundlegende Unterscheidung ist sozialen Charakters. Soll der
Austausch oder die Weitergabe von Ideen, Beitrigen, Titigkeiten, Zeit, Dingen
oder Geld gegenseitig oder nicht gegenseitig sein? Fachsprachlich: reziprok oder
nicht-reziprok? Wird das Zusammengetragene, unabhingig davon, wer wie viel
beigetragen hat, weitergegeben oder untereinander aufgeteilt — wie bei jedem
Mitbringbtiffet —, dann ist das Verhiltnis zwischen Geben und Nehmen nicht
gegenseitig. Wer gibt, bekommt oder erwartet nicht notwendigerweise etwas im
Gegenzug. Im Gegensatz dazu sind Umlegen und (Tausch-)Handeln reziprok.
Hier beruht das Verhiltnis zwischen Geben und Nehmen auf Gegenseitigkeit.
Wer gibt, beitrigt oder verkauft, ist sicher, dass er oder sie etwas im Gegenzug
bekommen wird. Wenn eine Beziehung auf Gegenseitigkeit beruht, wie beim
Umlegen oder Handeln, dann ist das qualitativ und sozial betrachtet etwas
vollkommen anderes als eine Beziehung, in der Geben und Nehmen entkop-
pelt sind — wie in der gemeinsamen Nutzung, beim Weitergeben oder Auftei-
len. Schauen wir uns diese Unterscheidungen etwas niher an:

Geben und Nehmen sind entkoppelt

Weitergeben. Wir iibersetzen damit das Englische sharing, gemeinhin als teilen
iibertragen. Weitergeben ist jedoch priziser. Wir verwenden den Begriff nur,
wenn es um etwas geht, das durch die Nutzung nicht aufgebraucht wird —
Ideen, Informationen, Code und so weiter. All dies weiterzugeben ist eine — in
Commons gebriuchliche — Méglichkeit, Ideen, Informationen, Code und vie-
les mehr informell, flexibel oder vollig improvisiert zu verteilen.

Aufteilen. Auch dies ist eine Ubersetzung des Englischen sharing, gemeinhin
ebenfalls als teilen iibertragen. Aufteilen ist jedoch priziser. Wir verwenden
den Begriff nur fiir Dinge, die aufgebraucht werden kénnen, wenn wir sie tei-
len oder gemeinsam nutzen. Gemeint ist eine Zuteilung von Lebensmitteln,
Geld, Dingen, Land, Fahrridern, Werkzeugen und vielem mehr, die nicht auf
Gegenseitigkeit beruht. Alle Beteiligten konnen Unterschiedliches erhalten —
je nach Kontext und Bediirfnissen. Was die einzelne Person bekommt, ist nicht
direkt an ihren Beitrag gekoppelt. Eine solche Definition des sharing (im Sinne
von aufteilen) macht deutlich, dass die weitverbreitete Beschreibung der kom-
merziellen Titigkeit von Uber und Airbnb als »Sharing Economy« verwirrend
ist. Tatsdchlich wird hier nicht aufgeteilt (nicht-reziprok), sondern im Mikro-
maflstab vermietet (reziprok).

Es scheint uns hilfreich, verschiedene Worte fiir das zu verwenden, was
gemeinhin »teilen«/»sharing« genannt wird, da es um verschiedene Handlun-
gen mit sehr unterschiedlichen Folgen geht. Einerseits geht es darum, Im-
materielles und Informationen zu teilen. Diese Art des Teilens nennen wir
weitergeben. Hier muss niemand etwas abgeben. Was weitergegeben wird, hat
die gebende Person nach der Gabe noch immer. Andererseits geht es darum,
Dinge im Wortsinne zu teilen — entweder indem wir sie zu unterschiedlichen
Zeiten nutzen oder indem wir sie tatsichlich aufteilen. Hier muss etwas abge-
geben werden. Auf die Differenz sind wir durch die Arbeiten des Wirtschafts-
psychologen Michael Tomasello aufmerksam geworden.

https://dol.org/10.14361/9783839455746-009 - am 14.02.2026, 12:18:52. - -



https://doi.org/10.14361/9783839455746-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kapitel 6: Sorgendes & selbstbestimmtes Wirtschaften

Geben und Nehmen sind gekoppelt

Umlegen. Umlegen bedeutet, dass alle Beteiligten zu einem Vorhaben, das
einen groferen, sozialen Zweck erfiillt, etwas beitragen und anschliefend et-
was zuriickbekommen. Jedoch erhalten sie im Gegenzug nicht unbedingt den-
selben Wert fiir das, was sie geben, wie das bei einer Markttransaktion der Fall
zu sein scheint. Typischerweise kommt ihnen eine vorab vereinbarte Leistung
zugute. Was genau das ist, wird entweder nach Bediirfnissen oder nach ande-
ren Kriterien entschieden. Versicherungsgemeinschaften und Sozialversiche-
rungssysteme, wie wir sie in Deutschland kennen, sind klassische Beispiele.

Beim Umlegen beruht das Verhiltnis von Geben und Nehmen eindeutig
auf Gegenseitigkeit, nur entsprechen die Vorteile nicht exakt den Beitrigen.
Stattdessen geht es um gemeinsam vereinbarte, das heifdt sozial bestimmte Leis-
tungen, denen die Mitglieder zu Beginn des Prozesses explizit zustimmen oder
dann, wenn sie hinzukommen. Wer, wann wie viel erhilt, wird zwar meist
anhand priziser Einheiten berechnet, aber die Einzelnen erhalten dennoch
unterm Strich unterschiedlich viel. Wie auch immer die Details des Verfah-
rens aussehen — entscheidend ist, dass alle am Umlageverfahren Beteiligten
auch tiber die Regeln des Verfahrens mitbestimmen koénnen. Ein Umlagever-
fahren in Commons ist ein Beispiel fiir Gegenseitigkeit, die von Gleichrangi-
gen bestimmt wird.

Umlegen ist einer kommerziellen Transaktion in einigen Punkten dhnlich.
Der Unterschied liegt darin, dass die Beteiligten im Allgemeinen ein Interesse
aneinander haben und/oder sich an gemeinsamen Zielen ausrichten, die nicht
nur monetirer Natur sind. Wenn Menschen sich miteinander auf ein Umlage-
verfahren verstindigen, gibt es vermutlich eine gemeinsame inhaltliche oder
soziale Ausrichtung, eine gemeinsame Geschichte oder starke Traditionen.

Handeln. Miteinander zu handeln beruht auf Gegenseitigkeit. Die Idee ist,
dass die Dinge, die gehandelt werden, grundsitzlich gleichwertig sind, wobei
ein Preis diese (vermeintliche) Gleichwertigkeit signalisiert. Was gehandelt
wird, wird in Geldwert ausgedriickt. Das ist die Essenz eines Marktes: ein Aus-
tausch von Ware gegen Geld. Wer auf dem Markt handelt, ist meist nur an
dieser Transaktion interessiert; andere Beziehungen oder Verpflichtungen tre-
ten in den Hintergrund. Das macht die Wendung »es geht nur ums Geschift«
so treffend, wenn etwa angesichts negativer personlicher oder sozialer Konse-
quenzen ein Geschiftsabschluss gerechtfertigt wird.

Kurz: Umlegen ist Gegenseitigkeit, die auf sozialen Vereinbarungen be-
ruht. Sie wird verhandelt oder ausgehandelt. Handeln ist Gegenseitigkeit, die
auf dem Marktprinzip — dem Aquivalententausch — beruht. Hier wird nur im
kommerziellen Sinne gehandelt.

Poolen
Poolen bedeutet, zu einem Gemeinsamen beizutragen, um ein Ziel zu er-
reichen oder ein Problem zu 16sen. Das geschieht entweder spontan oder auf

Grund freiwilliger Vereinbarung. Man kann praktisch alles zusammentragen:
Wissen und Ideen, anfassbare Dinge wie Werkzeuge oder Fahrzeuge, die eige-

https://dol.org/10.14361/9783839455746-009 - am 14.02.2026, 12:18:52. - -

169


https://doi.org/10.14361/9783839455746-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

170

Teil Il: Commons verstehen und leben

ne Zeit, Energie, Lebensmittel oder Geld. Es geht nicht nur darum, etwas Ma-
terielles in den gemeinsamen Topf zu werfen (hier verwenden wir auch im
Deutschen das Wort Poolen), sondern auch darum, die eigenen Talente, Ener-
gien, Fantasien und Leistungen beizusteuern (hier nutzen wir im Deutschen
oft das Wort Beitragen).

Nutzung der Lebensquellen deckeln

Deckeln (to cap) bedeutet, eine absolute Obergrenze dafiir setzen, wie viel Na-
turvermogen in einem bestimmten Zeitraum genutzt werden darf. Das ge-
schieht meist, um Ubernutzung zu verhindern. Die Deckelung der Nutzung
ist fur endliche Ressourcen wie Land, Holz oder Wasser oft nétig, da sie sich
erschopfen konnten, wiirden alle stets nehmen, soviel sie wollten. Es ist ein
klassisches Verfahren, das bereits im Mittelalter in englischen Commons ein-
gesetzt wurde. Lewis Hyde schreibt dazu: »Commons waren nicht offen; sie
waren eingeschrinkt. Wenn Sie beispielsweise Commons-Biuerin im England
des 17. Jahrhunderts waren, dann hitten Sie vielleicht das Recht, auf der All-
mende Schilf zu schneiden, aber nur zwischen Weihnachten und Marii Licht-
mess (2. Februar). Oder Sie hitten vielleicht das Recht, Aste von Biumen zu
schneiden, aber nur bis zu einer bestimmten Hohe und nur nach dem 10. No-
vember. Oder Sie hitten vielleicht das Recht, Stechginster zu schneiden, aber
nur so viel, wie Sie auf dem Riicken tragen konnen, und nur, um ihr eigenes
Haus zu heizen.« Hyde merkt an, dass es »Nutzungseinschrinkungen zum
Zweck der Bestindigkeit [der Ressource]« in allen langlebigen Commons gibt.
»Ohne sie gibt es keine echten Commons ...«.!

»Gedeckelt« wird in allen méglichen Kontexten —in lindlichen, stidtischen
und digitalen Bereichen. In trockenen Regionen Lateinamerikas oder der
us-amerikanischen Stidstaaten, wo Bewisserungswasser kostbar ist, werden
in den Acequias die Mengen oder Zeiten der Wassernutzung so beschrinkt,
dass die Beduirfnisse aller befriedigt werden konnen. Daten-Commons, die aus
vielen Quellen Daten konsolidieren, setzen Grenzen beziiglich der Sammlung
und Nutzung von Daten und beachten dabei Datenschutzbelange. In Wohn-
projekten (nicht zu verwechseln mit Wohngemeinschaften) gibt es eine end-
liche Anzahl Wohneinheiten, die genutzt, gemietet oder erworben werden
kénnen - eine einfache physische Grenze, die die Aufnahmekapazitit kappt.
In Commons ist der konkrete Einsatz eines caps hiufig elastisch, denn immer
wieder gibt es Moglichkeiten noch etwas mehr aufzuteilen oder das Verfiigba-
re noch etwas intelligenter umzulegen, einer zusitzlichen Person die Nutzung
zu ermoglichen oder noch etwas mehr beizutragen; aber an einem bestimm-
ten Punkt wird im Allgemeinen deutlich, dass nicht geniigend Einnahmen,
physischer Raum oder Infrastruktur vorhanden ist, um alle zu unterstiitzen.
Wenn etwa in der vielfach ausgezeichneten Kélner Kooperative SSM zu viele
Anspriiche gestellt werden, ist der iibliche Weg, zunichst den Ermessensspiel-
raum zu priifen. Der erste Schritt ist zu schauen, welche Kiirzungen méglich
sind: »Dieser neue Fernseher wird dann einfach nicht gekauft.« Im nichsten
Schritt geht es darum, etwas genauer hinzuschauen, »tiefer zu gehen und zu
fragen, was die Menschen wirklich brauchen, erklirt uns Rainer Kippe, Mit-

https://dol.org/10.14361/9783839455746-009 - am 14.02.2026, 12:18:52. - -



https://doi.org/10.14361/9783839455746-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kapitel 6: Sorgendes & selbstbestimmtes Wirtschaften

griinder von SSM.*? Grundsitzlich gibt es in der Kooperative keine »Entlassun-
gen«, genauso wenig, wie staatliche Férdermittel beantragt werden.

Das Deckeln ist ein klassisches Governance-Prinzip, das zum Beispiel im
CO2-Emissionsrechtehandel zum Einsatz kommt. Zunichst wird eine nach
oben begrenzte Anzahl an Emissionsrechten festgelegt. Unternehmen erhal-
ten oder kaufen diese Rechte in Form von Zertifikaten. Das erlaubt ihnen, be-
stimmte Emissionsmengen auszustoflen. Wenn sie ihre Emissionen senken,
dann benétigen sie ihre »Verschmutzungsrechte« nicht und kénnen sie an
Unternehmen verkaufen, fiir die der Kauf der Rechte kostengiinstiger ist als
die Verringerung ihrer Emissionen. Das Prinzip heif3t: Cap & Trade, »Deckeln
& Handeln«. Wihrend der cap, also das Setzen von Obergrenzen, unerlisslich
ist, kann die Schaffung von Mirkten das eigentliche Anliegen desselben unter-
graben. Wenn beispielsweise ein Verschmutzungsrecht erst zur Ware und da-
mit vermarktbar geworden ist, fithrt das hiufig zu ausgekliigelten Strategien,
die Obergrenzen zu umgehen und das System zum eigenen Vorteil zu nutzen.
GrofRere Player kénnen ihre Marktmacht ausspielen und Preise beeinflussen.
Zudem werden durch den Handel Marktbewertungen iiber andere Wertesyste-
me gestellt - iiber den Eigenwert von Okosystemen oder die Wertvorstellungen
der betroffenen Gemeinschaften. Das Preissystem gibt (falschlicherweise) vor,
den »Wert von Umweltdienstleistungen« abzubilden. Doch das tun sie nicht.
Auch festgelegte Obergrenzen spiegeln nicht die tatsichliche Tragfihigkeit
von Okosystemen. Vielmehr sind sie Ausdruck politischer Kompromisse ange-
sichts widerstreitender 6konomischer Interessen.

Aus Commons-Perspektive ist es sinnvoller, auf andere Strategien zu set-
zen: Deckeln & (Auf-)Teilen zum Beispiel oder Deckeln & Umlegen. Etwas Ver-
fugbares zunichst zu begrenzen und dann gemeinsam zu nutzen bzw. umzu-
legen hat den Vorteil, dass die Betroffenen dafiir gewonnen werden konnen,
ihr intimes, situiertes Wissen, ihre Ideen und ihre Verhandlungsmacht gegen-
uiber formell Gleichrangigen einzubringen, um diese Nutzungseinschrinkun-
gen durchzusetzen. Die Verantwortung dafiir wird nicht verkauft. Die Entlas-
tung davon nicht eingekauft. Wenn solche Energien mobilisiert werden sollen,
kann Geld eher wenig ausrichten.

https://dol.org/10.14361/9783839455746-009 - am 14.02.2026, 12:18:52. - -

171


https://doi.org/10.14361/9783839455746-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

172

Teil Il: Commons verstehen und leben

BEITRAGEN & WEITERGEBEN

Wenn Menschen BEITRAGEN & WEITERGEBEN, wird zunichst alles Notwendige oder
Verfiigbare von den Beteiligten oHNE ZWANGE BEIGETRAGEN (manchmal wird sanft
nachgeholfen). Anschlieflend wird es weitergegeben, wobei die Vorteile fiir die Ein-
zelnen nicht genau berechnet werden. Die Beteiligten senken auf diesem Wege
ihre individuellen Kosten fiir die Herstellung von kreativen Werken, guten Designs
oder Softwarecode und kénnen mit gréflerer Wahrscheinlichkeit die Bediirfnisse
aller besser befriedigen. Zudem entwickeln sie ein Gefiihl der Mitverantwortlich-
keit und des Zusammenhalts. Wie bei POOLEN, DECKELN & AUFTEILEN konnen alle
mitmachen, ungeachtet ihrer finanziellen Mittel oder ihres sozialen Status.

BEITRAGEN & WEITERGEBEN ist grundsitzlich in allen Lebensbereichen eine gute
Idee, denn Informationen, Ideen, Wissen, Code und Design sind umso niitzlicher,
je mehr sie weitergegeben und angepasst werden. Offene Netzwerke bieten dafiir
eine besonders unterstiitzende Umgebung, die das Weitergeben einfacher macht.
Das Beitragen von Software-Code wird gelegentlich damit verglichen, Gemiise in
einen gemeinsamen Kochtopf zu werfen, wozu alle beitragen, was sie haben, und
von dem alle nehmen kénnen, was sie mochten.?? Tatsichlich ist BEITRAGEN & WEI-
TERGEBEN gingige Praxis unter Programmier- und Designfachleuten, die zu einem
gemeinsamen Code- oder Designbestand beitragen. Es ist ebenfalls die Norm im
globalen Open-Hardware-Design: hier werden Pline erstellt, gemeinsam genutzt
und weitergegeben, sei es fiir landwirtschaftliche Gerdte (Open Source Ecology,
Atelier Paysan), Mobel (Open Desk), Hiauser (WikiHouse), Motorfahrzeuge (Wiki-
speed) oder Prothesen (Open Prosthetics Project).

https://dol.org/10.14361/9783839455746-009 - am 14.02.2026, 12:18:52. - -



https://doi.org/10.14361/9783839455746-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kapitel 6: Sorgendes & selbstbestimmtes Wirtschaften

POOLEN, DECKELN & AUFTEILEN

POOLEN, DECKELN & AUFTEILEN ist dquivalent zu BEITRAGEN & WEITERGEBEN, bezogen
auf den Umgang mit endlichen Ressourcen. Durch eine gemeinstimmig festgelegte
Nutzungsbeschrinkung (die nicht immer explizit formuliert ist), kann dem Prob-
lem potentieller Ubernutzung vorgebeugt werden. Das gilt auch fiir Situationen, in
denen die absolut verfiigbare Menge nicht ausreicht, um allen Beteiligten so viel
zuzugestehen, wie sie gern mochten. POOLEN, DECKELN & AUFTEILEN entspricht zeit-
losen Erfahrungen und Erfordernissen. Die Jiger haben nur eine bestimmte Menge
an Wild erlegt, aber alle miissen satt werden; die Sammlerinnen tragen nur einen
gewissen Vorrat an Niissen und Friichten zusammen, er muss aufgeteilt werden. Zu
einem gemeinsamen Picknick bringen alle etwas mit, es gibt nicht alles fiir alle und
reicht doch aus. Biuerinnen und Bauern sowie Viehhiiterinnen und -hiiter, die Land
fiir den Anbau oder Weiden gemeinsam nutzen, legen hiufig durch Regeln fest, wie
viel und in welchen Monaten eine Person ernten oder ein Hirte seine Schafe weiden
darf. In Commons ist es iiblich, die Nutzung zu begrenzen, um eine Ubernutzung
des Landes zu verhindern. Wichtig ist, dass die Regeln fiir alle Beteiligten gleicher-
maflen gelten. Es gibt unzihlige Methoden, die verfiigbare Menge an Wasser, Fi-
schen, Friichten und Erntegut fair aufzuteilen. Deswegen gehort POOLEN, DECKELN
& AUFTEILEN auch zu den hiufigsten Kooperationsmustern. Das ist heute so und
schon immer so gewesen. Trotzdem wird oft {ibersehen, wie weitverbreitet dieses
Muster ist, weil es nicht zu dem gehért, was in der vorherrschenden Erzihlung
unter »Wirtschaft« verstanden wird. Wo zusammengelegt und aufgeteilt wird, wird
nicht gehandelt. Hier flieft nicht unbedingt Geld. Hier sind Menschen nicht grund-
sitzlich eigenniitzig und »rational«, sondern in der Lage, iber eine faire Aufteilung
der Vorteile zu verhandeln. Hier geht es um andere Dinge als »in der richtigen Wirt-
schaft«. Das ist ein Grund, warum Rainer Kippe von der SSM zu dem Schluss
kommt, dass »die Okonominnen und Okonomen mit einem konventionellen Ver-
stindnis von Wirtschaft gar nicht mehr sehen kénnen, was wirklich funktioniert.
Was wir tun, scheint einem typischen Okonomen, der viele Lehrbiicher gewilzt hat,
unmoglich. Theoretisch kann das, was wir machen, gar nicht funktionieren. Das tut
es aber ... wir machen es jeden Tag.« Sie POOLEN, DECKELN & TEILEN — wie Menschen
das in allen Kulturen schon immer getan haben. Der International Land Coalition

https://dol.org/10.14361/9783839455746-009 - am 14.02.2026, 12:18:52. - -

173


https://doi.org/10.14361/9783839455746-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

174

Teil Il: Commons verstehen und leben

zufolge bewirtschaften bis zu 2,5 Milliarden Menschen in der ganzen Welt etwa acht
Milliarden Hektar Land in gemeinschaftsbasierten Eigentumsstrukturen. Vieles
davon iibersteigt den Horizont der herkémmlichen Wirtschaftswissenschaften.*
POOLEN, DECKELN & AUFTEILEN ist fiir Land, Wasser, Wilder, Fischbestinde, Wild
und vieles mehr wohl die praktischste Strategie. Doch auch hier kommt es vor allem
auf das »&« an. Aufteilen ohne Beitragen in einem Commons ist wie Einkaufen
ohne Geld im Kapitalismus: es funktioniert nicht. Man kann nur weitergeben, was
erst einmal gepoolt, beigetragen oder gemeinsam produziert wurde.

POOLEN, DECKELN & UMLEGEN

POOLEN, DECKELN & UMLEGEN ist eine weitere niitzliche Strategie fiir den Umgang
mit begrenztem oder endlichem Vermégen, das gemeinsam genutzt und (fiir-)sor-
gend bewirtschaftet, aber nicht unbedingt aufgeteilt werden soll. Beim Umlegen
bekommen nicht alle exakt die gleichen Anteile. Vielmehr entsteht ein Koopera-
tionszusammenhang in dessen Rahmen eine bestimmte Gruppe von Menschen
bestimmte Probleme solidarisch 16st. Es kann auch nicht mehr ausgegeben wer-
den, als eingenommen wird, doch gilt dies nur bezogen auf das Ganze. Individuell
sind Geben und Nehmen entkoppelt. Ich kann berechtigt sein, mehr zu entneh-
men, als ich beigetragen habe, oder ich bekomme weniger als mein Beitrag aus-
macht. Umlegen bedeutet GEGENSEITIGKEIT BEHUTSAM AUSZUUBEN.

POOLEN, DECKELN & UMLEGEN ist modern. Es ist allen Leserinnen und Lesern
geliufig, die mit unseren Sozialversicherungssystemen vertraut sind. Doch natiir-
lich ist es ein althergebrachtes Verfahren, das sich tiberall findet. Schauen wir noch
einmal auf die Schifereikultur im Lake District in England. Dort werden die héher
gelegenen Weiden in den Bergen gemeinsam (fiir-)sorgend bewirtschaftet (= Poo-
len). Die Weiderechte auf den Bergriicken (Fells) werden seit Jahrhunderten durch
Regeln bestimmt, die von den Commoners selbst festgelegt wurden. Im Winter hat
jede Schiferei das Recht, eine bestimmte Anzahl Schafe (Deckeln) auf den Berg-
riicken grasen zu lassen, »sie richtet sich nach den Weidekapazititen auf dem Fell
und gleichzeitig danach, wie viele Tiere die einzelnen Hoéfe den Winter {iber von
ihrem eigenen Heu ernihren koénnen«.? Alle tragen dazu bei, die regelkonforme
und respektvolle Nutzung der Weiden zu iiberwachen, alle kommen in den Genuss
der Vorteile auf je individuelle Weise.

https://dol.org/10.14361/9783839455746-009 - am 14.02.2026, 12:18:52. - -



https://doi.org/10.14361/9783839455746-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kapitel 6: Sorgendes & selbstbestimmtes Wirtschaften

PooLEN, DECKELN & UMLEGEN gewinnt wie POOLEN, DECKELN & TEILEN im Kon-
text von Commoning eher einen nachbarschaftlichen Charakter und erlaubt daher
eine grofiere Flexibilitit bei der Erfiilllung gemeinsamer Vereinbarungen. Es ist etwas
Anderes als das Deckeln & Handeln (Cap g Trade), das wir aus dem Emissionsrechte-
handel kennen. Es ist nicht nur anders, weil die Weiderechte nicht gehandelt werden,
sondern auch weil die Nutzenden vor dem Hintergrund ihrer Erfahrungen und Be-
obachtungen selbst entscheiden, wo eine akzeptable Nutzungsgrenze liegt. Ein weite-
rer Vorteil ist, dass die gemeinsamen Anliegen der Nutzenden immer wieder im Zen-
trum stehen und dort verhandelt werden konnen beziehungsweise miissen. Das
Handeln hingegen fordert die Ressourcenausbeutung bis zu den maximal zulissigen
Grenzen (und dariiber hinaus). Wir kennen das als »Trag6die des Marktes«.

PREISSOUVERAN
HANDEL TREIBEN

Eine der Stirken von Commons-Strukturen ist es, dass sie den Beteiligten erlauben,
sich Schritt fiir Schritt von Mirkten zu emanzipieren — und damit von den Preisen,
die die Mirkte diktieren. Wer sich an einem Commons beteiligt, um irgendeinen
Aspekt des eigenen Lebens zu organisieren — das Wohnen, die Lebensmittelversor-
gung, den Transport, die Bildung —, muss sich in diesem Bereich den vielzitierten
»Bedingungen des Marktes« nicht unterwerfen. Commons erméglichen es Men-
schen, eigene Wege zu gehen und dort, wo sie mit dem Markt interagieren wollen,
stirker die eigenen Belange und Bedingungen durchzusetzen.

Die us-amerikanische Biirgerrechtsaktivistin Fannie Lou Hamer hatte in den
1960er Jahren eine so einfache wie bestechende Idee, um der politischen und ge-
sellschaftlichen Ohnmacht afroamerikanischer Gemeinschaften — Spitfolgen der
Sklaverei sowie ausbeuterischer Arbeit in Unternehmen, die Weiflen gehérten —
etwas entgegen zu setzen. Hamer kaufte Hunderte Hektar Agrarland im Missis-
sippi-Delta und griindete eine Lebensmittelkooperative, um verarmten Schwarzen
zu ermoglichen, ihre eigenen Nahrungsmittel anzubauen. »Wenn man 4oo Liter
Gemiise und Gumbo-Eintopf fiir den Winter eingekocht hat«, befand sie, »kann
niemand einen herumschubsen oder herumkommandieren«.?® Was wire eigent-
lich méglich, wenn Commoners konsequent dieser Strategie verfolgen wiirden?
Konnten sie dann ernsthaften Druck auf den Markt ausiiben? Genau dies ist bei
Cecosesola im Nordwesten Venezuelas zu beobachten.

https://dol.org/10.14361/9783839455746-009 - am 14.02.2026, 12:18:52. - -

175


https://doi.org/10.14361/9783839455746-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

176

Teil Il: Commons verstehen und leben

Cecosesola, oder wie man den Markt ignoriert

Cecosesola ist ein auflergewshnlich robustes »Omni-Commons, ein Verbund
von etwa 30 Kooperativen und ebenso vielen Basisorganisationen mit insge-
samt etwa 20.000 Mitgliedern.”” Die stidtischen und lindlichen Kooperativen,
die im Andenvorland des venezolanischen Bundesstaates Lara verstreut sind,
haben die schwierigsten 6konomischen und politischen Verhiltnisse tiberdau-
ert, die man sich vorstellen kann. Seit mehr als fiinf Jahrzehnten bieten sie
Lebensmittel, (Fiir-)Sorge, Transport und sogar Bestattungen an. Zentral aber
geht es bei Cecosesola nicht um Dienstleistungen und Lebensmittelproduk-
tion, sondern um das Leben und Lernen von dem, was wir in diesem Buch
Ubuntu-Rationalitit nennen. Es geht um Gemeinschaftsbildungsprozesse, die
das Ganze transformieren — das Miteinander, die Organisationsformen, das
Tidtigsein, die Versorgung und die Menschen selbst. Cecosesola strukturiert
und fiillt alle Prozesse so, dass Vertrauen und Riume der Gemeinschaftlich-
keit entstehen kénnen. Zudem ist der Verbund seit seinen Anfingen Ende der
1960e€r Jahre tief in der lokalen Okonomie verankert.

Der Erfolg von Cecosesola lag und liegt in einer kithnen Strategie begriin-
det — nimlich Dinge bediirfnisorientiert herzustellen und verfiigbar zu ma-
chen und dabei den Markt so weit wie moglich zu ignorieren (der momentan
allerdings am Boden liegt). Der Verbund 6ffnete eigene Riume fiir den Handel
— vier riesige Mirkte im Norden, Stiden, Osten und Westen von Barquisimeto,
einer 1,25-Millionen-Metropole, der Hauptstadt des Bundesstaates. Und er setzt
eigene Preise fiir das, was in den Kooperativen hergestellt wurde. Auf diesen
Mirkten werden wochentlich etwa 700 Tonnen frisches Obst und Gemiise
zum Einheitskilopreis verkauft. Dieser Preis — derselbe fiir Tomaten und Kar-
toffeln — liegt deutlich niedriger als im konventionellen Lebensmittelhandel.
Da Cecosesola rund 700.000 Menschen mit etwa der Hilfte ihres Bedarfs an
frischen Lebensmitteln versorgt, bleibt die Wirkung nicht aus. Cecosesola hat
letztlich auch die »Marktpreise«*® in der Region gedriickt.

Nattirlich stellt sich die Frage, wie das méglich ist, ohne Teil eines Unter-
bietungswettbewerbs zu werden. Die Antwort liegt in erster Linie darin, dass
die Rollen der Herstellenden, der Vertreibenden und der Nutzenden nicht ge-
trennt voneinander gedacht werden. Die Bediirfnisse aller Beteiligten stehen
im Mittelpunkt und werden nicht gegeneinander ausgespielt. Mitarbeiterin-
nen und Mitarbeiter von Cecosesola — also formal die Zwischenhindler — stel-
len den Biuerinnen und Bauern sowie Dienstleisterinnen und Dienstleistern,
zumeist Mitglieder des Verbandes, eine einfache Frage: was braucht Thr, um
eine Ernte einbringen zu kénnen? (Das ist genau dieselbe Frage, die die SoLa-
Wi-Mitglieder ihren SoLaWi-Girtnerinnen und -Bauern stellen, sodass sie DAs
PRODUKTIONSRISIKO GEMEINSAM TRAGEN konnen.)

Wir miissen uns den Vorgang sehr konkret vorstellen: Die Mitglieder der
Produktionskooperative leben auf dem Land — mitunter abgelegen, nur mit
dem Jeep zu erreichen und bewirtschaften dort ihre Felder. Cecosesola-Mit-
glieder, die in der Stadt in der Koordination, im Vertrieb oder im Krankenhaus
titig sind, fahren hinaus. Man versammelt sich nach einem gemeinsamen Mit-
tagessen auf einfachen Holzbinken im Schatten eines Baumes. Allerlei Dinge
werden diskutiert — das Wetter natiirlich oder der Schulweg der Kinder. Nach

https://dol.org/10.14361/9783839455746-009 - am 14.02.2026, 12:18:52. - -



https://doi.org/10.14361/9783839455746-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kapitel 6: Sorgendes & selbstbestimmtes Wirtschaften

und nach wendet sich das Gesprich ernsthaften Themen zu. Besonders wich-
tig ist abzuschitzen, was fiir die Produktion notwendig ist: soundsoviele Tage
Arbeit, soundsoviel Saatgut, soundsoviel Treibstoff, geniigend Bewisserungs-
rohre usw. Die erfahreneren Mitglieder erinnern die weniger Erfahrenen dar-
an, dass Dinge auch kaputtgehen konnen und eventuell Ersatz gekauft werden
muss, oder dass es sein kann, dass mehr Maultiere gebraucht werden, um das
Gemiise sicher tiber unwegsame Steilhangpfade hinunter zu befahrbaren We-
gen zu transportieren. Peu a peu bringen alle ihre Anliegen, aber auch ihr Wis-
sen ein. Gemeinsam bestimmen sie dann die ganz konkreten Produktionskos-
ten unter den spezifischen Bedingungen vor Ort. Das tun die Produzierenden
und die »Hindler« gemeinsam. Es ist eine Art Preisgestaltung vor aller Augen.
Jede Kooperative im Cecosesola-Verbund geht genauso vor. Am Ende fasst der
Verband die Ergebnisse all dieser Besprechungen zusammen und addiert et-
was fiir Extraausgaben und Verluste dazu (Tomaten verderben auf dem langen
Weg in die Hauptstadt, auf den Mirkten gibt es Schwund, auch Diebstahl).
Am Schluss geht Cecosesola einen radikalen Schritt, der jeglicher Intuition
zu widersprechen scheint: »Wir entkoppeln den Preis des Gemiises vom Auf-
wand, den wir hineingesteckt habenc, erldutert das Kooperativenmitglied Noel
Vale Valera. »Wir summieren alle produzierten Kilos — die gesamte Produkt-
palette? — einerseits und alle dadurch entstehenden Kosten andererseits. Dann
dividieren wir das Eine durch das Andere. So erhalten wir unseren Einheits-
kilopreis. Unser Mafistab sind einfach die Produktionskosten inklusive dem,
was die Produzierenden zum Leben brauchen. ... Worum es uns geht, ist, dass
wir verdienen, was wir brauchen.« Vales Kollege Jorge Rath fiigt hinzu, dass
durch die Transparenz des Verfahrens und die kooperative Form der Preis-
gestaltung, »die Leute iibrigens eine ganze Menge Geld [sparen]. ... Der Ein-
heitspreis entbiirokratisiert, Zwischenhandel haben wir auch nicht, und von
saisonalen Schwankungen lassen wir uns ebenso wenig beeindrucken.«*® Der
Einheitskilopreis fiir simtliches Obst und Gemiise ist in offenen Diskussionen
entstanden, unter all denen, die produzieren, und den vielen anderen, die mit
ihnen zusammenarbeiten. Daher tiberrascht es nicht, dass die Preise deutlich
niedriger sind als auf konventionellen Mirkten. Dank der TRANSPARENZ IM
VERTRAUENSRAUM Cecosesolas gibt es keine versteckten Kosten. Es gibt keine
Kosten fiir Marketing und Werbung. Es gibt keinen Zwischenhandel, der fiir
Groflhandel oder Vertrieb iiberzogene Preise berechnet. Cecosesola ist »geld-
effizient« und weitgehend preissouverin.

Wirklich verbliiffend ist die bemerkenswerte Stirke von Cecosesola in
politischen und 6konomischen Krisenzeiten seit mehr als einem halben Jahr-
hundert. Sie ist auf die Fihigkeit des Verbundes zuriickzufiihren, sehr schnell
auf sich dramatisch verindernde Verhiltnisse zu reagieren. Als wir die letz-
ten Zeilen dieses Kapitels verfassten, kimpften die Menschen in Venezuela
mit der Hyperinflation — 2.874 Prozent im Jahr 2017. Seit 2018 beschreibt der
IWF die Situation im Land als »3hnlich wie Deutschland 1923 oder Simbabwe
in den spiten 2000er Jahren«*! Bisher war Cecosesola wihrend der gesamten
Wirtschaftskrise und der politischen Umwilzungen in Venezuela erstaunlich
stabil, weil es immer wieder gelungen ist, die operationellen Verfahren anzu-
passen. Ende 2016, bereits mitten in der Wirtschaftskrise, wurden zusitzliche
Fahrten in den lindlichen Teil des Bundesstaates organisiert, um neue Mog-

https://dol.org/10.14361/9783839455746-009 - am 14.02.2026, 12:18:52. - -

177


https://doi.org/10.14361/9783839455746-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

178

Teil Il: Commons verstehen und leben

lichkeiten der Lebensmittelversorgung ausfindig zu machen. Dadurch kamen
mehr Menschen und Produzierende mit dem Ansatz Cecesesolas in Kontakt.
Es ging nicht darum, Kaufer-Verkiufer-Beziehungen aufzubauen (das wire
im Kontext der Giga-Inflation ohnehin sinnlos), sondern darum, Do-It-Toge-
ther-Partnerschaften einzugehen. Nur dies wiirde es moglich machen, mit
der Situation im Land umzugehen. Gerade weil in Cecosesola seit Jahrzehnten
eine Kultur des Vertrauens und der Beteiligung gepflegt wird, konnte sich der
Verbund bislang der Unterstiitzung der Commoners sowie der Bevolkerung
gewiss sein und so der wirtschaftlichen Krise standhalten. Bisher haben die
Menschen von Cecosesola mit geringerer Schuldenlast und niedrigeren Fix-
kosten nachweisen konnen, dass eine Kultur des Commoning auch in groRem
MafRstab ein Leben und Auskommen in Wiirde »jenseits von Markt und Staat«
sichern kann. Ob dies auch in Zukunft so bleiben wird, hingt nicht nur von
Cecosesola ab.

Wer ein quasi-unabhingiges System der Produktion schafft, das weitgehend ohne
Riickgriff auf konventionelle Mirkten funktioniert, muss nicht zwingend akzep-
tieren, was »der Markt« fordert, einschlieflich der Preise. Menschen kénnen dann
zu ihren eigenen Bedingungen wirtschaften. »Preissouverin« zu werden, ist daher
eine wesentliche Quelle der Macht. Sie schliefdt die Moglichkeit ein, Produkte und
Leistungen zu niedrigeren Preisen als auf dem Markt oder gar kostenlos anzu-
bieten. Dies ist strategisch wichtig, denn Commoners kénnen so trotz der formi-
dablen Macht der Marktlogik und des Kapitals ihre eigene Agenda verfolgen, sie
kénnen Prozesse entkommodifizieren und stirker in sozialer Praxis verankern.
Und sie kénnen als Teil dieser Praxis auch eigene Verfahren der Preisbildung ent-
wickeln. Preise wiren dann dem hochst schwankungsanfilligen Spiel von Angebot
und Nachfrage weit weniger ausgesetzt, und sie wiren nicht wettbewerbswidrig im
Sinne des Kartellrechts. Bei Preissouverdnitit geht es darum, die Kosten beduirf-
nisorientierter Produktion zunichst einmal transparent zu machen und entspre-
chend den tatsichlichen Bediirfnissen und dem realen Kontext genau zu erfassen.
In solchen Preisen versteckt sich kein aufgeblihtes System: Werbung, Personalge-
winnung und -bindung, komplizierte Wertschopfungsketten mit Liefernden und
Zwischenhandel, Rechtsberatung, Marktforschung, Verpackung, Markenidentiti-
ten, Lobbyarbeit oder gar Wahlkampfspenden, um bessere Regulierung zu »kau-
fen« etc. All dies ist undurchsichtig und schligt doch auf die Preise durch. Im
Gegensatz dazu ist die Kostenstruktur in Commons-Umgebungen schlanker, was
die Rechenschaftslegung erheblich erleichtert.

Man kénnte von zwei Ausdrucksformen der Preissouverinitit sprechen: die Fi-
higkeit eines gemeinschaftsgetragenen Systems, durch eigene Verfahren die Preise
zu bestimmen, und die Fahigkeit, sich zu behaupten, wenn mit der »Auflenwelt«
des Marktes Handel getrieben wird. In beiden Fillen geht es um so viel Autonomie
wie moglich, um Commons-Strukturen vor den Zwingen des Marktes zu schiit-
zen. Wenn etwa Commoners dafiir sorgen, dass ein Grofdteil ihrer Bediirfnisse
bereits im Commons-Verbund befriedigt ist, konnen sie selektiv mit Marktteilneh-
menden handeln, im Wissen, dass dies die Integritit des Commons selbst nicht ge-
fihrdet. Das Ergebnis sind meist geringere Preise. Erinnern wir uns an das GNU/
Linux-Betriebssystem, das in der Vermarktung von Hardware, auf der es genutzt

https://dol.org/10.14361/9783839455746-009 - am 14.02.2026, 12:18:52. - -



https://doi.org/10.14361/9783839455746-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kapitel 6: Sorgendes & selbstbestimmtes Wirtschaften

wird, Preissouverinitit behauptet. Da es allen kostenlos zur Verfiigung steht, kann
im kommerziellen Vertrieb der Preis fiir die Markenversionen von Linux nicht
willktirlich festgesetzt werden. Illustrieren lisst sich der Gedanke auch am Effekt,
den BEITRAGEN & WEITERGEBEN fiir die barrierearme, gemeinsame Nutzung von
Forschungsergebnissen oder Datenbanken hat. Er schiitzt die Forschungswelt vor
den oft tiberzogenen Anforderungen und Preisen wissenschaftlicher Fachjourna-
le. Manche Projekte, wie die Public Library of Science, stellen hochwertige, durch
das Peer-Review-Verfahren gegangene wissenschaftliche Forschung kostenlos zur
Verfiigung. Das hat seit Beginn der 2000er-Jahre Druck auf kommerzielle Wis-
senschaftsverlage ausgeiibt, ihre eigenen Open-Access-Journale anzubieten (die
jedoch hiufig exzessive »Gebiithren« von den Autorinnen und Autoren fiir die Pu-
blikation ihrer Werke verlangen). Wenn sie bei dieser Strategie bleiben, werden sie
vermutlich irgendwann auskooperiert.

Wenn Commoners beitragen oder poolen, was ihnen zur Verfiigung steht, sollen
sie dies dann gemeinsam nutzen, weitergeben, aufteilen oder umlegen? Jede dieser
Moglichkeiten bringt etwas Anderes mit sich. Alle aber tragen dazu bei, die Kosten
fur die Einzelnen zu verringern und zugleich die Mitverantwortung fiir den ge-
samten Prozess des bediirfnisorientierten Wirtschaftens sichtbar zu machen. Die
verschiedenen Zuteilungsmdglichkeiten, die wir bislang erértert haben, fassen wir
— im Vergleich zur kapitalistischen Marktwirtschaft — noch einmal in folgenden
Tabellen zusammen:

Moglichkeiten der Zuteilung gemeinsamen Vermogens in Commons

Art des Vermégens
Art des .
Austauschs Kann aufgebraucht werden | Kann nicht aufgebraucht
werden
(Rivalitit zwischen den (keine Rivalitit zwischen den
Nutzenden) Nutzenden)
Beruht auf Umlegen Auf Gegenseitigkeit beru-
Gegenseitigkeit | oder hender Austausch von dem,
PREISSOUVERAN HANDEL was mehr wird, wenn wir
TREIBEN teilen, ist in Commons nicht
sinnvoll.
Beruht nicht
auf Gegensei- Aufteilen Weitergeben
tigkeit

https://dol.org/10.14361/9783839455746-009 - am 14.02.2026, 12:18:52.

179


https://doi.org/10.14361/9783839455746-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

180 Teil Il: Commons verstehen und leben

Moglichkeiten der Ressourcenzuteilung in der Marktwirtschaft

Art der Ressource

Art des Austauschs o . . o .
Rivalitit zwischen den Keine Rivalitit zwischen

Nutzenden den Nutzenden

Gegenseitig Handel zu Marktpreisen | In Eigentum verwandeln
& dann zu Marktpreisen
handeln.

Nicht gegenseitig Dies ist in den konventionellen Wirtschaftswissen-
schaften ein blinder Fleck, denn (Fiir-) Sorge, Helfen,
gemeinsam Nutzen, Weitergeben und Aufteilen gelten
per Definition nicht als Teil der »Wirtschaft«.

KonNvIVIALE WERKZEUGE NUTZEN

Den Begrift »konviviale Werkzeuge« hat der Gesellschaftskritiker und Philosoph
Ivan Illich in seinem Buch Tools for Conviviality (1973, Deutsch: Selbstbegrenzung:
eine politische Kritik der Technik, 1975) eingefiihrt. Dort beschrieb er die Vision einer
Welt, in der eine Gemeinschaft von Nutzenden ihre eigenen Werkzeuge entwickelt
und pflegt. Von dieser Welt scheinen wir uns immer weiter zu entfernen. Zahlrei-
che heutige Werkzeuge und Technologien sind geschlossene Systeme, die uns dazu
zwingen, sie in einer bestimmten Weise zu nutzen und eine Titigkeit entsprechend
des Designs dieses Werkzeugs oder dieser Technologie auszufithren. Denken Sie
an ein FlieRband, an gentechnisch verinderte Kulturpflanzen oder an eine ver-
schliisselte DVD. Solche Systeme strukturieren, wie wir arbeiten und mit anderen
in Beziehung stehen diirfen und machen uns zudem abhingig von der Kontrolle
durch Konzerne oder Biirokratien. Konviviale Werkzeuge sind im Gegensatz dazu
offene Systeme, die jeder Mensch auf die eigene Art und Weise nutzen und zu den
eigenen Zwecken anpassen kann. Illich erliutert den Gedanken wie folgt: »Das
Werkzeug ist konvivial in dem Maf, als jeder es ohne Schwierigkeit benutzen kann,
so oft oder so selten er will, und zwar zu Zwecken, die er selbst bestimmt. Der Ge-

https://dol.org/10.14361/9783839455746-009 - am 14.02.2026, 12:18:52. - -



https://doi.org/10.14361/9783839455746-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kapitel 6: Sorgendes & selbstbestimmtes Wirtschaften

brauch, den ein jeder davon macht, greift nicht in die Freiheit des anderen ein, es
ebenso oder anders zu machen. Niemand braucht ein Diplom fiir das Recht, sich
seiner zu bedienen; man kann es benutzen oder lassen. Zwischen dem Menschen
und der Welt wirkt es als Vermittler von Sinn, als Ubersetzer von Intentionalitit.«3?

Anbautechniken fiir die Landwirtschaft, etwa Permakultur und Agroskologie,
sind konviviale Werkzeuge, weil alle sie nutzen, weitergeben und zu ihrer Verbes-
serung beitragen konnen. Im Gegensatz dazu darf man patentiertes, gentechnisch
verindertes Saatgut nur so einsetzen, wie es der Konzern vorschreibt, dem es ge-
hort. Ein freies oder Open-Source-Betriebssystem wie GNU/Linux kann so genutzt,
weitergegeben und modifiziert werden, wie die Nutzenden es wollen. Microsoft
Windows® und iOS® von Apple hingegen verbieten den Nutzenden, den Quell-
code des Programms ohne Erlaubnis auch nur anzusehen. Konviviale Werkzeuge
gehen »mit dem Leben«, wie der Name schon sagt. Sie fordern uns deshalb immer
wieder zu kreativen Anpassungen auf. Sie helfen, kleine, schrittweise und sozial
angemessene Problemlsungen herbeizufithren und kénnen genutzt werden, um
Situationen zu entkommen, die uns véllig abhingig machen (ja, in den 198oer-Jah-
ren war es noch maéglich, das eigene Auto zu reparieren). KONVIVIALE WERKZEUGE
ZU NUTZEN, erweitert unsere Freiheit.

Denn es kommt, auch wenn dieser Gedanke zunichst fremd erscheint, auf den
sozialen Charakter unserer Werkzeuge und Technologien an. In Illichs Worten:
»Das Werkzeug wohnt der sozialen Beziehung wesentlich inne. Jedesmal wenn ich
als Mensch handle, mache ich von Werkzeugen Gebrauch. Je nachdem, ob ich es
beherrsche oder ob es mich beherrscht, bindet mich das Werkzeug an den Sozial-
kérper oder verbindet mich mit diesem. Insoweit ich das Werkzeug beherrsche,
erfiille ich die Welt mit Sinn; insofern das Werkzeug mich beherrscht, prigt mich
seine Struktur und zwingt mir meine Vorstellung von mir selber auf.«*

Welche Folgen es hat, den sozialen Charakter unserer Werkzeuge und Techno-
logien zu ignorieren, erklirt der Journalist und Jurist Chase Madar so: »Das Ergeb-
nis vieler Bemithungen zur Wirtschaftsférderung ist sehr hiufig nicht das Wohl-
ergehen der Menschen, sondern >modernisierte Armut¢, Abhingigkeit von einem
nicht steuerbaren System, in dem die Menschen zu verschlissenen mechanischen
Teilen werden.«**

Konviviale Werkzeuge miissen zuginglich und offen sein, entsprechend der
Wiinsche und Bediirfnisse der Nutzenden verindert werden und — vor allem im
digitalen Raum — weitergegeben werden kénnen. Sie miissen zudem viele verschie-
dene Anwendungen ermdglichen; auch andere als die urspriinglich intendierte
Nutzung.*

https://dol.org/10.14361/9783839455746-009 - am 14.02.2026, 12:18:52. - -

181


https://doi.org/10.14361/9783839455746-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

182

Teil Il: Commons verstehen und leben

AUF VERTEILTE
STRUKTUREN SETZEN

Es gibt keinen in den Commons liegenden Grund, warum sie nicht in gréflerem
Mafistab funktionieren kénnten. Damit Commons wachsen, braucht es jedoch
nicht nur politische Unterstiitzung, sondern auch diskriminierungsfreie Infra-
strukturen sowie Kommunikationsstrukturen, die das Commoning erleichtern.
Menschen miissen relativ einfache Méglichkeiten der Beteiligung und Entschei-
dungsfindung haben. Sie brauchen Systeme, die vertrauenswiirdig sind, eine ge-
meinsame Ausrichtung abbilden kénnen und Zusammenhalt stirken. Es muss
einfach sein, in verteilten Strukturen zu kommunizieren — zwischen Einzelnen
(peer to peer), von Team zu Team (Buurtzorg) oder Knoten zu Knoten (FairCoop).
Das heifdt, dass die Strukturen es Gleichrangigen, Teams und lokalen Knoten er-
moglichen, sich miteinander zu verbinden und semi-autonome Sphiren des com-
mons-zentrierten Wirtschaftens und der Governance zu schaffen. In verteilten
Strukturen kann jeder Teil des Ganzen semi-autonom wirken, je nach den eigenen
Regeln und Bediirfnissen, und sich gleichzeitig mit den anderen semi-autonomen
Gleichrangigen koordinieren.

Verteilte Strukturen unterscheiden sich dahingehend von dezentralisierten
Strukturen, dass Letztere mit einem zentralen Knotenpunkt verbunden sind. Sie
beziehen sich meist auf eine hierarchisch iibergeordnete Korperschaft (Kommu-
nen auf Linder, Linder auf die Bundesregierung; Franchise-Nehmerinnen und
-Nehmer auf die Konzernzentrale). Verteilte Strukturen hingegen verkniipfen
Gleichrangige (Peers, Teams, Gruppen, Knoten oder lokale Commons), die ohne
zentralen Knotenpunkt durch ein Netzwerk oder einen Verbund direkt miteinan-
der in Beziehung stehen.*® In verteilten Strukturen ist es meist einfacher, autonom
zu agieren. Zudem geniefen die Beteiligten mehr Selbstbestimmung. Das tragt
dazu bei, die Konzentration von Macht zu verhindern; Zwang und Befehlsgewalt
erlibrigen sich. Initiative, Kreativitit und Selbstverantwortung sind herausgefor-
dert.

https://dol.org/10.14361/9783839455746-009 - am 14.02.2026, 12:18:52. - -



https://doi.org/10.14361/9783839455746-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kapitel 6: Sorgendes & selbstbestimmtes Wirtschaften

Heute werden Institutionen oder Werkzeuge wie das Recht, die Biirokratie oder das
Internet eingesetzt, um das, was stabil und funktional ist, immer grofer werden zu
lassen. Das hat zwar moderne Institutionen geschaffen, aber auch die Zentralisie-
rung von Macht begiinstigt — auf Kosten Einzelner und auf Kosten lokalen Wissens.
Die Herausforderung liegt also darin, moderne Institutionen so zu transformieren,
dass sie tatsichlich Menschen ermichtigen und Konvivialitit unterstiitzen.

Kénnen Commons sehr viele Menschen tiber groRe geographische Bereiche
hinweg koordinieren und gleichzeitig ein menschliches Mafy wahren? Die Ant-
wort lautet: Ja, aber dies erfordert eine Infrastruktur, die es den Beteiligten er-
moglicht, sowohl von »verteilter Selbstbestimmung« als auch von der Kooperation
in groflerem Mafstab zu profitieren. Zahlreiche transnationale Projekte arbeiten
im Grunde genommen so. Die Wikimedia Foundation beispielsweise finanziert
und koordiniert mehr als ein Dutzend quasi-autonomer Wiki-Projekte mit Bei-
tragenden aus aller Welt; die Stiftungen und gemeinsamen Plattformen grofler
Open-Source-Software-Gemeinschaften ermdglichen es kleinen Gruppen von
Programmierenden initiativ zu werden. Auch Bewegungen wie Transition Towns
arbeiten zwar vor allem lokal, koordinieren sich aber iiber politische Grenzen hin-
weg digital. Immer geht es darum, die Koordination nicht einer zentralen Instanz
zu iiberlassen, sondern Erfolgreiches nachzuahmen und sich untereinander abzu-
stimmen (vgl. NACHAHMEN & FODERATIONEN BILDEN). Das geschieht oft mit Hilfe
digitaler Netzwerke. Macht und Kreativitit kénnen wieder an den »lokalen Maf-
stab« zuriick verteilt werden, wihrend man gleichzeitig wichtige Elemente der Ko-
ordinierung in groRem Mafstab beibehilt.

https://dol.org/10.14361/9783839455746-009 - am 14.02.2026, 12:18:52. - -

183


https://doi.org/10.14361/9783839455746-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

184

Teil Il: Commons verstehen und leben

KREATIV ANPASSEN & ERNEUERN

Die moderne Industriekultur schitzt »Innovation« — von der rastlosen Suche nach
Wettbewerbsvorteilen getrieben — derart hoch ein, dass selbige haufig zum Selbst-
zweck wird. In einer solchen Welt ist das Ziel von Innovation, dass Unternehmen
oder Einzelne sich auf dem Wettbewerbsmarkt gegen andere durchsetzen und uns
Konsumentinnen und Konsumenten dazu verleiten, einen schier endlosen Strom
»noch besserer« Produkte zu kaufen. In einer solchen Welt werden Commons oft
als ruickstindig, vormodern oder maximal kleingruppentauglich betrachtet — als
statisch, schwerfillig, uninteressant und ganz und gar nicht innovativ. Das ist na-
turlich ein Zerrbild, genauer gesagt die Unwahrheit, denn Commons kénnen sich
sehr gut an sich verindernde Bediirfnisse, Bedingungen und Erfordernisse anpas-
sen. »Innovation, die lediglich auf Absatzsteigerung abzielt, ist in diesem Kontext
eher uninteressant. In einem Commons miissen weder Produktion noch Gewinn
stindig steigen. Deshalb kann sich Kreativitit auf das fokussieren, was wirklich
wichtig ist: Qualititsverbesserungen, Langlebigkeit und Widerstandsfihigkeit.
Eric von Hippel zeigt in seinem Buch Democratizing Innovation (Demokratisie-
rung der Innovation) auf, dass alle moglichen Gemeinschaften — Menschen, die
Fahrrad oder Ski fahren, Drachen fliegen oder Extremsportarten betreiben — bahn-
brechende Innovationen entwickelt haben, die spiter von konventionellen Unter-
nehmen kommerzialisiert wurden.” Auch die Praktiken indigener Vélker, deren
Gepflogenheiten lange als traditionell — also gewissermaflen unverinderlich — gal-
ten, erweisen sich als immens kreativ in der Mitgestaltung robuster Okosysteme,
sei es in der Ziuchtung von Saatgut oder der Domestizierung von Tieren. So ist
die berithmte Schwarzerde, die terra preta do indio aus der Amazonasregion keine
zufillige Anomalie. Sie wurde vielmehr von indigenen Biuerinnen und Bauern
geschaffen, die in der Region seit langem Holz verkohlten. Eine bemerkenswerte
Eigenschaft der terra preta ist ihre auflergewdhnliche Fihigkeit, sich selbst zu re-
generieren, die der Wissenschaft zufolge Mikroorganismen im Boden zuzuschrei-
ben ist«, schreibt der politische Okonom James Boyce.*® Oder schauen wir auf die
schwerkraftgetriebene Acequia-Bewidsserung im oberen Rio-Grande-Tal: sie hat
die semiaride Region in eine {ippige Landschaft verwandelt — mit Feuchtgebieten,

https://dol.org/10.14361/9783839455746-009 - am 14.02.2026, 12:18:52. - -



https://doi.org/10.14361/9783839455746-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kapitel 6: Sorgendes & selbstbestimmtes Wirtschaften

bewirtschafteten Feldern und an Flussufern gelegenen Korridoren, in denen sich
zahlreiche Tierarten heimisch fiithlen.

Die ETC Group, eine Organisation, die die Entwicklung neuer Technologien
seit Jahrzehnten verfolgt, nennt solche Kreativitit »indigene Innovation« und »ko-
operative Innovation«,*® weil indigene Vélker unzihlige ethnobotanische und ko-
logische Entdeckungen gemacht haben. Transnationale Konzerne haben spiter
versucht, sie sich kostenlos anzueignen und zu privatisieren (das Vorgehen ist be-
kannt als »Biopiraterie«).

Commoners miissen sich kreativ anpassen und erneuern, nicht zuletzt deshalb,
weil sie mit dem auskommen miissen, was verfiigbar ist. Auch Improvisation ist
hier gefragt. Unter Armen sowie Kleinbiuerinnen und -bauern in Indien gibt es
ein Wort dafiir: Jugaad. Es bezeichnet die Praxis, mit dem, was gerade verfiigbar ist,
etwas Neues zusammenzuschustern oder ein Problem zu lésen.

Tatséchlich ist kreative Anpassung Teil des menschlichen Daseins. Kampf und
Notwendigkeit erzwingen Kreativitit. Sie ist tiberlebenswichtig.

Wenn wir nun all dies zusammendenken, Wissen konsequent weitergeben, die
Nutzung von Naturvermogen selbstbestimmt begrenzen, auf den Innovations-
wettlauf verzichten, auf offene, verteilte Strukturen setzen und so weiter — ent-
steht dann nicht eine andere Art des Wirtschaftens? Und wie kénnte man die Art
zu produzieren nennen, die darin dominiert? Ein Vorschlag lautet: kosmo-lokale
Produktion.

Stellen Sie sich kubanische Biuerinnen und Bauern vor, die mit IThresgleichen
in Indien und Peru zusammenarbeiten, um herauszufinden, wie sie ihre Reisertri-
ge verbessern konnen. Genau das tun Biuerinnen und Bauern, die mit dem System
of Rice Intensification (SRI) assoziiert sind. Oder stellen Sie sich Designfachleute
in Amsterdam vor, die mit Technik- und Architekturfachleuten in Australien und
den USA iiber Entwiirfen fiir preisgiinstigen, modularen Wohnraum briiten, die
Menschen iiberall mit lokal vorhandenen Materialien bauen kénnen — dann haben
Sie die Designer von WikiHouse vor Augen. Es sind Beispiele fiir einen Trend, der
»kosmo-lokal« genannt wird. Dabei stellen Menschen »leichte« Dinge wie Wissen
und Design via Internet anderen zur Verfiigung, bauen jedoch »schwere« physische
Dinge wie Maschinen, Autos, Wohnraum, Mobel und elektronische Gerite vor Ort.
In der Peer-Production-Community (peer production — wir erinnern uns — bedeutet
Produktion durch Gleichrangige) heifit es: »Wenn es leicht ist, stelle es global zur
Verfiigung — wenn es schwer ist, produziere es lokal.« In der Landwirtschaft gibt
es eine lange Tradition kosmo-lokaler Kooperation. Netzwerke wie Campesino a
Campesino gehéren dazu, ein internationales Projekt fiir gegenseitige Unterstiit-
zung, das Kleinbiuerinnen und -bauern Anfang der 19770er-Jahre in Guatemala als
Selbsthilfealternative zu den Interventionen multinationaler Entwicklungsorgani-
sationen starteten.*® Oder Masipag, eine globale Partnerschaft, die auf den Philippi-
nen ihren Anfang nahm und inzwischen ressourcenarme Biuerinnen und Bauern
auf den Philippinen und Fachleute in Forschungsinstitutionen in der ganzen Welt
fiir Ziichtung und Anbau lokal angepassten Saatguts zusammenbringt.” Seit den
2010er-Jahren haben digitale Technologien globale Kollaborationen mit lokalen
Ergebnissen auferordentlich voran gebracht. Fachleute in den Bereichen Design,
Technik und Programmierung arbeiten online zusammen, um Designprototypen
tiir alles Mogliche zu entwickeln: von landwirtschaftlichen Maschinen (Traktoren,

https://dol.org/10.14361/9783839455746-009 - am 14.02.2026, 12:18:52. - -



https://doi.org/10.14361/9783839455746-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

186

Teil Il: Commons verstehen und leben

Windturbinen, Bodenfrisen, Pressen zur Herstellung verdichteter Lehmsteine)*
bis hin zu High-End-wissenschaftlichen Mikroskopen (OpenSPIM)* und Segel-
roboter, die das Meer nach Olunfillen siubern (PROTEI).* Alle diese Maschinen
haben Lizenzen, die die Weitergabe des Wissens und Weiterentwicklung der Ent-
wiirfe und Produkte ermoglichen. Das bedeutet, dass Interessierte aus der Land-
wirtschaft, der Wissenschaft und auch der Offentlichkeit Weltklasseinnovationen
nutzen kénnen, indem sie modulare, anpassbare, lokal verfiigbare Materialien ver-
wenden, um ihre eigenen Werkzeuge kostengiinstiger zu bauen.

Open Source Ecology (OSE) ist ein solches Projekt. Irgendwo in der Welt werden
verschiedene nicht-proprietire Maschinen entworfen — viele davon fiir den Einsatz
im Bau und in der Landwirtschaft. Die Entwiirfe, Bauanleitungen, Materiallisten
und vieles mehr werden ins Internet gestellt, um die lokale Produktion der Ma-
schinen einfacher zu machen. Das Projekt begann 2003 in den USA. Heute gibt
es in Deutschland, Guatemala und anderswo Ortsgruppen. WikiHouse hat einen
»Open-Source-Bausatz« entwickelt, eine Art grofler, erschwinglicher IKEA-Bau-
satz fiir Thr Haus, der leicht zusammenzubauen ist. Auch das Open Building
Institute, das aus Open Source Ecology hervorgegangen ist, setzt Open-Source-,
konviviale und verteilte Techniken ein, um kostengiinstige, modulare Hiuser zu
bauen, die dkologisch und energieeffizient sind. Ahnlich interessant ist Vivihou-
se®, das die Idee konvivialer Technologien bereits im Namen trigt. Vivihouse ist
stark von Commons-Ideen inspiriert. »Experten der TU Wien« — so die Referenz**—
arbeiten seit Beginn der 2010er Jahre daran, auch groflere Mehrfamilienhiuser im
Selbstbaumodus zu erméglichen. Diese kénnen mit der kiinftigen Bewohnerschaft
flexibel geplant und gebaut werden: »Okobau im offenen Baukastensystem«.” Je-
derzeit anpassbar, und zwar mit fast ausschliefllich nachhaltig produzierten Ma-
terialen (bei einigen Verbindungselementen ist das nicht so einfach). Im Groflen
und Ganzen aber — in den Wandflichen - spielt Stroh eine wichtige Rolle. Design,
Raumaufteilung und die »Stapelung« der Geschossmodule kann von den zukiinf-
tigen Nutzerinnen und Nutzern selbst festgelegt werden. Einfachheit bei der In-
standhaltung wird grof} geschrieben. Und am Ende verwirklicht sich der Anspruch
von Vivihouse in der Abbaubarkeit und [sic!] Transportierbarkeit der Gebidude. Was
wire, wenn auch der Wohnraum in unseren Stidten sich wieder »entsorgen« liefe
wie einst die Almbhiitte. Ein Vivihouse passt »auf jedes Grundstiick, vertrigt unter-
schiedliche klimatische Bedingungen und kommt so ziemlich jedem Geschmack
entgegen. Und es kann bis zu 6 Stockwerke besitzen!«*® Im Jahr des Erscheinens
dieses Buches soll das erste fiinfstockige Haus in der osterreichischen Hauptstadt
entstehen.

Tatsichlich kénnen diese bemerkenswerten Formen des »kosmopolitischen Lo-
kalismusc, in den Worten von Wolfgang Sachs,” ohne konviviale Werkzeuge nicht
funktionieren.

Ahnliche Dynamiken der kosmo-lokalen, bediirfnisorientierten Commons-Pro-
duktion finden sich bei Wikispeed. Dort werden u.a. ein Postzustellungsfahrzeug
und ein Taxi der nichsten Generation gebaut, auch hier nach Open-Source-Prin-
zipien. Interessant ist auch Arduino, eine globale Open-Source-Community, die
leicht anzuwendende Hardware- und Software-Systeme fiir 3-D-Druck-, Bildungs-,
Wearable Computing- (tragbare Datenverarbeitung) und andere Anwendungen
entwickelt.

https://dol.org/10.14361/9783839455746-009 - am 14.02.2026, 12:18:52. - -



https://doi.org/10.14361/9783839455746-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kapitel 6: Sorgendes & selbstbestimmtes Wirtschaften

Michel Bauwens, Griinder der P2P Foundation, teilt kosmo-lokale Produktion
in drei unterschiedliche Phasen ein: Input, Prozess und Output. Der Input (Res-
sourcen, Talente, Kreativitit) kommt von Menschen, die freiwillig mitmachen und
dafiir nicht um Erlaubnis bitten miissen. Sie konnen einfach zu offenem und »frei
zuginglichem Ausgangsmaterial [beitragen], das keinem restriktiven Urheber-
recht unterliegt«, schreibt Bauwens.>® Wihrend des Prozesses — der von seiner An-
lage her inklusiv sein soll — bestehen »niedrige Schwellen fiir die Teilnahme, frei
zugingliche modulare Aufgaben anstelle von funktionalen Jobs und gemeinschaft-
liche Validierung der Qualitit und Exzellenz der Alternativen, schreibt Bauwens.
Schlieflich ist der Output — also das Ergebnis oder Produkt — lizenziert. Das soll
gewihrleisten, dass der in Commons geschopfte Wert allen zur Verfiigung steht.
Auch hier bedarf es keiner Erlaubnis. Hiufig verwendete Lizenzen sind u.a. die
General Public License fiir Software, Creative-Commons-Lizenzen fiir verschiede-
ne Inhalte oder die Commons-Based Reciprocity License. Was Menschen auf Au-
genhohe gemeinsam schaffen, kann weitergenutzt werden, um eine neue Schicht
offenen und freien Materials herzustellen, das im nichsten Durchlauf erneut ver-
wendet werden kann.

Offenes globales Design in Kombination mit lokaler Herstellung hat das Poten-
zial, den Materialdurchsatz in der Produktion und insbesondere den Energiebedarf
fur den Transport zu senken. Ein Bericht aus dem Jahr 2017 konstatiert, dass »Um-
legen und Relokalisierung [...] Antworten auf das Problem der nicht-erneuerbaren
Materialien« bieten.>!

Wieder einmal kommt es auf das »&« an, denn es geht nicht um Offenheit — um
Open Source und Open Design —, um ihrer selbst willen, sondern um Offenheit
in Verbindung mit verteilter Beteiligung, kreativer Anpassung, gemeinsamer Nut-
zung und vielem mehr. Nur dann, in Commons-Kontexten, wird digitale Suffi-
zienz*? méglich sein.

https://dol.org/10.14361/9783839455746-009 - am 14.02.2026, 12:18:52. - -



https://doi.org/10.14361/9783839455746-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839455746-009 - am 14.02.2026, 12:18:52.



https://doi.org/10.14361/9783839455746-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

