Dinglers »Prinzip der pragmatischen Ordnung«

in einem handlungstheoretischen Kontext

JORG WERNECKE

»Am Anfang war die Tat. In der Tat, und dies erhoffe ich
mir, daf} es als eine Haupteinsicht des gegenwirtigen Bu-
ches verstanden werden mdochte, dafd vor aller Theorie der
Primat des Handelns, der praktischen Vernunft, wie Kant

sagt, vorausgeht.« (Dingler 1928: 773)
1. Einleitung

Diese in Anlehnung an Goethes Faust formulierten programmatischen
Ausfiithrungen Dinglers aus seinem 1928 publizierten Buch Das Experiment
geben in bezug auf die dem Handeln zugewiesene Stellung eine zentrale
Primisse innerhalb Dinglers methodisch-voluntativen Philosophiever-
stindnisses wieder. Doch verdient nicht nur die werkimmanente Perspekti-
ve eine besondere Beachtung, hingegen sollte auch die mit die Primat des
Handelns zum Ausdruck gebrachte innovative Positionierung des Hand-
lungsphinomens in Abgrenzung zu deren philosophisch-historisch weitge-
hend nachgeordneter Verortung die gebiithrende Aufmerksamkeit auf sich
ziehen. Denn tiber die zentrale werkimmanente Funktion hinausgehend,
kann mit der Aufwertung des Handlungsphinomens auch ein spezifischer
Bruch mit einem, von dekonstruktiver Seite auf einer ginzlich anderen
Ebene diagnostizierten, abendlindisch-philosophischen Logozentrismus
diagnostiziert werden. Trotz Dinglers expliziten Rekurses auf Kants Primat
der praktischen Vernunft, trotz seines neuzeitlich methodisch verortbaren
Certismus (Descartes), trotz seiner Orientierung an einem neuzeitlichen,
Erkenntnis konstituierenden Subjekt in Form eines humanen Demiurgs,

am 14.02.2026, 16:41:11,


https://doi.org/10.14361/9783839404751-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

30 | JORG WERNECKE

der nunmehr nur noch zu verstehen vermag, was er selbst macht, bricht
Dingler im Verweis auf einen Primat des Handelns mit einer tragenden
philosophischen Begriindungsstrategie, die im A'yog, in: der auch noch bei
Kant nach wie vor spekulativen Vernunft, ihr zentrales Fundament traditio-
nell verortet hatte.

Dieser innovativen Bruchstelle im Kontext des Phinomenbereichs der
Handlung soll im folgenden nachgegangen werden, ein Phinomenbereich,
dem insbesondere im Kontext Dinglers »voluntativen Operationismus« eine
zentrale Begriindungs- bzw. Erkenntnisleistung zuerkannt wird. Dabei ver-
stehen sich die folgenden Ausfithrungen primir jedoch nicht nur im Sinne
eines exegetischen Beitrages zum Dinglerschen Oeuvre, hingegen soll das
Dinglers Paradigma tragende »Prinzip der pragmatischen Ordnung« auch
hinsichtlich eines spezifischen, weitergehenden Erkenntnisinteresses eror-
tert werden: d.i. die Frage nach der fundierungs- und begriindungstheoreti-
schen Potenz des Handelns im Kontext einer allgemeinen philosophisch-
handlungstheoretischen Problemstellung, die mit dem Etikett einer »her-
meneutischen Pragmatik« im zweiten Abschnitt gekennzeichnet wird. Des
weiteren sei vorausgeschickt: das verwendete Etikett »Handlungstheorie«
wird im Rahmen dieses Beitrages im Hinblick auf eine praktische Philoso-
phie und letztere im Sinne einer Philosophie der Lebenspraxis fokussiert,
ohne freilich die wesentlichen wissenschaftstheoretischen Implikationen
des Dinglerschen Erkenntnisinteresses ausblenden zu wollen.

Innerhalb dieses thematisch umgreifenden Zugangs einer praktischen
Philosophie wird Dinglers »Prinzip der pragmatischen Ordnung« aus zwei
Griinden in den Vordergrund geriickt: Zum einen mufd natiirlich auf die
werkimmanente Gegebenheit verwiesen werden, insoweit das »Prinzip der
pragmatischen Ordnung« ein zentrales Theorienelement innerhalb Ding-
lers »voluntativen Operationismus« darstellt.” Zum zweiten verweist die-
ses Prinzip jedoch auch auf eine verallgemeinerungswiirdige Leistung, ins-
besondere heuristische Originalitit des Dinglerschen Denkens, insoweit er
insbesondere mittels dieses Prinzips eine hinsichtlich des Handlungsphi-
nomens implizite Begriindungsstrategie offenlegt, so dafl dem Handeln ei-
ne zentrale erkenntnisfundierende Funktion zuerkannt werden kann. Das
philosophische Spannungsfeld von Erkenntnis und Handeln steht demzu-
folge im Mittelpunkt, eine Problemstellung, die eine mogliche Fundierung
einer »praktischen Philosophie« direkt tangiert. Infolge méchten die weiter-
fithrenden Erorterungen die heuristische Qualitit Dinglers »Prinzip der
pragmatischen Ordnung« nicht nur aus einer paradigmainternen, sondern

1 | Dingler formuliert das »Prinzip der pragmatischen Ordnung« explizit in
Dingler (1931a: 75, 9of., insbes. 108), implizit ist es jedoch bereits in Dingler (1928)
und Dingler (1929) enthalten.

am 14.02.2026, 16:41:11,


https://doi.org/10.14361/9783839404751-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DINGLERS »PRINZIP DER PRAGMATISCHEN ORDNUNG« | 31

auch aus einer -externen, freilich doch thematisch verwandten Perspektive
niher beleuchten, insoweit im zweiten Abschnitt von einer »hermeneuti-
schen Pragmatik« gesprochen wird, die einerseits das Dinglersche Hand-
lungsverstindnis aufgreift, andererseits die m.E. bei Dingler gegebenen
Problemverkiirzungen mit der Einfithrung des Begriffs der Zeichenhandlung
zu kompensieren versucht.

2. Dinglers »Prinzip der pragmatischen Ordnung«

2.1 Anmerkungen zum Praxis- und Handlungsbegriff im
Dinglerschen Kontext

Setzt man im Interesse einer werkimmanent adiquaten Verortung des
Dinglerschen Handlungsverstindnisses einen Anfang zunichst in der Eror-
terung des Begriffsfelds »Handlung«, »Handeln«, »Pragmatik« und »Pra-
xis«, denn immerhin spricht Dingler von der »pragmatischen Ordnung« und
weist der Handlungsdimension eine zentrale Begriindungs- und Erkennt-
nisfunktion innerhalb seines »voluntativen Operationismus« zu, so ist ein
kurzer philosophisch motivierter historisch-systematischer Rekurs auf das
Begriffsfeld hilfreich. Demnach leiten sich die Begriffe »Pragmatik« und
»Praxis« vom gleichen altgriechischen Begriffsstamm mpax, insbesondere
vom Verb modttewv (handeln, tun) bzw. vom altgriechischen Begriff wpdiy-
ua (Sache, Sachverhalt, Tat) ab. Besonders der Begriff der mpd&ig (Handeln,
Tun, Verrichten) hat sich bereits in der Vorsokratik als ein zentrales Ele-
ment des traditionellen Begriffskanons der abendlindischen Philosophie
etabliert, wenn er sowohl als ein Abgrenzungsbegriff (etwa gegeniiber der
Bzopio und dem Adyog) als auch als Ausdruck einer elementaren Seinswei-
se des Menschen (&g und Adyog) verwendet wird. Wird hingegen der
Begriff »Praxis« innerhalb des deutschsprachigen Alltagsgebrauchs zumeist
in Abgrenzung zum Begriff »Theorie« herangezogen, indem er vor dem
Hintergrund des Adjektivs »praktisch« auf eine Anwendungsorientiertheit,
Operationalitit im Gegensatz zu einem begrifflich-hypothetischen Aussa-
gekonstrukt verweisen soll, so verbergen sich sowohl begriffsgeschichtlich
als auch thematisch hinter dem philosophischen Begriff »Praxis« viel wei-
tergehende philosophische Problemebenen, indem das gesamte Spektrum
des aktualisierten menschlichen Seins, d.h. sowohl Tun, Handeln, Ziel- und
Mittelwahl, als auch Denken (Entscheidung, Wille), hinsichtlich der sowohl
dinglichen, reflexiven als auch politisch-sozialen sowie normativ-ethischen
Beziige angesprochen ist.

Fur ein niheres Verstindnis der Dinglerschen philosophischen Er-
kenntnisbemithungen erweist sich insbesondere jenes traditionell philoso-

am 14.02.2026, 16:41:11,


https://doi.org/10.14361/9783839404751-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

32 | J6RG WERNECKE

phische Begriffsfeld als wichtig, das durch die aristotelischen Begriffe
moleots, TeXVY, épyov reprisentiert wird, insoweit auf ein durch ein techni-
sches Herstellungswissen vollzogenes Hervorbringen abgezielt wird, das sein
Ziel in Form eines Werks auflerhalb des Handelns (im Gegensatz zur
nedELs, die das Ziel innerhalb ihrer selbst besitzt) hat. Das fiir Dingler zen-
trale Moment des Handelns hat insbesondere innerhalb dieses herstel-
lungsorientierten Begriffs- bzw. Themenfeldes seinen Ursprung, wenn er
vor dem Hintergrund seiner konkreten Erfahrungen mit der modernen
Feinmechanik, etwa zur Definition des euklidisch-geometrischen Aus-
drucks »Ebene«, nicht in tradierter Weise auf eine begriffliche Definition
bzw. formal-konstruktiv gesetztes Axiomensystem zuriickgreift, sondern ein
Herstellungsverfahren, d.i. das »Dreiplattenverfahren«®, heranzieht. Das
Erkenntnis- bzw. Theorienmoment »Ebene« ist demnach das Produkt,
Werk eines spezifischen Herstellungs- bzw. eines methodisch strukturierten
Handlungsprozesses, indem durch das paarweise wechselseitige Schleifen
von drei Platten der Begriff »Ebene« operativ definiert wird. Zur Kennzeich-
nung dieser konstitutiven Funktion der Handlung verwendet Dingler in ex-
pliziter Abgrenzung von Kant und zugleich in Anlehnung an letzteren auch
den Ausdruck eines »Herstellungsaprioris«®, er betont infolge insbeson-
dere die Notwendigkeit einer Aufwertung der »manuellen Tat« (Dingler
1928: 188).

Es ist nur allzu offensichtlich, dal mit diesem Vorgehen nicht nur ein
tiefgreifender Bruch mit der platonischen und aristotelischen Tradition und
deren auch noch neuzeitlich-philosophischen Transformationen erfolgt, in-

2 | Zur praktisch-manuellen bzw. operativen Definition des geometrischen
Begriffs »Ebene« vgl. etwa mit: Dingler (1923: 151f., Kap.: Die Grundlagen der Geo-
metrie in Hinsicht ihres Zusammenhangs mit der Realitit), Dingler (1952: 8ff.) und
Dingler (1955/56: 350f.).

3 | Vgl. etwa mit den folgenden Ausfithrungen Dinglers: »Dieses ist die neue
Art von Apriori, die wir in unserem Buche an Stelle des Kantschen, wie uns scheint,
mit vollem Erfolge zur Anwendung bringen konnten. Man konnte diese Art durch
einen besonderen Namen als >Definitionsapriori< oder (weil das Wort Definitions-
apriori im Sinne des empirischen Matrizenapriorismus mifdverstanden werden kénn-
te) als >Herstellungsapriori< bezeichnen. In der Tat diirfte der Gesichtspunkt des
>Herstellens«< das wesentlich neue Element unserer Auffassung auch vom philosophi-
schen Standpunkte aus sein. [...] Es mangelte dabei vollig eine Beriicksichtigung jener
unmittelbar uns gegebenen Moglichkeit unseres handelnden Eingreifens in die Reali-
tit, wie sie uns unser Korper und seine Gliedmaflen erlauben, und wie sie in unseren
willensbestimmten Bewegungen uns gegeben ist. Es mangelte das Element der akti-
ven, der — direkt gesagt — manuellen Tat« (Dingler 1928: 188, Kapitel: § 7. Das neue
Apriori).

am 14.02.2026, 16:41:11,


https://doi.org/10.14361/9783839404751-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DINGLERS »PRINZIP DER PRAGMATISCHEN ORDNUNG« | 33

soweit der Tat, dem Handeln ein Primat vor der reinen 6eogia bzw. We-
sensschau zugestanden wird, auch gegeniiber den modernen Wissen-
schaftsdisziplinen, seien es das axiomatisch-konstruktivistische Begriin-
dungungsverfahren etwa Hilbertscher Manier oder nicht-klassischen Mo-
dellen der Physik, ist ein grundsitzlich differenter Zugang ihrer Fundie-
rung bzw. der Begriindung ihres Geltungsanspruch durch Dingler identifi-
zierbar. Dingler hat diesen innovativen Bruch mit dem traditionellen Philo-
sophie- bzw. Wissenschaftsverstindnis sodann innerhalb seiner im Sinne
von Grundlagenwissenschaften fungierenden, vier operativ konzeptionier-
ten Idealwissenschaften (Arithmetik, Zeitlehre, Geometrie, Mechanik) vor
dem Hintergrund der klassischen Logik, Arithmetik, Analysis und euklidi-
schen Geometrie strukturell-systematisch ausgearbeitet*, um insbesonde-
re auch die Allgemeingiiltigkeit des Geltungsanspruchs moderner Wissen-
schaftskonzeptionen wieder zu sichern. Doch tiber wissenschaftstheoreti-
sche Problemstellungen hinausgehend kann des weiteren verallgemeinernd
konstatiert werden: Das Moment des aktualisierten Handelns im Sinne ei-
nes operativen Konstruktionsverfahrens ist im Kontext des Dinglerschen
Denkens als das tragende Konstitutionsmoment humaner Erkenntnis- und
deren Fundierungsleistung vor dem Hintergrund seines Konzepts des ak-
tiven Willens zu bestimmen. Erginzend bzw. den folgenden Analysen
vorausgreifend sei jedoch angemerkt, dafl sich Dinglers Handlungsver-
stindnis keineswegs lediglich in einem manuellen Handeln erschépft, son-
dern daR er durchaus auch geistige, reflexive Prozesse im Sinne eines
Handlungsphinomens deutet. So spricht er nicht nur von einem operativen
Tun, sondern auch von einem »geistigen Tun« (Dingler 1955: 22)°, eine
Handlungsform, die in Form der Planung von Handlungen und des aktiven
vs. passiven Willens thematisiert wird, die aber insbesondere im Kontext
seiner vier »reinen Ideen« (Dingler 1955: 46ff.)7 (mit Bezugnahme auf die

4 | Vgl. etwa Dingler (1951: 49, Kap.: VIII). Vor diesem Hintergrund kann
zumindest daraufhingewiesen werden, daf sich Dingler infolge dieser Konzeption
der Idealwissenschaften nicht nur von axiomatisch-konstruktivistischen mehrwerti-
gen Logik-, von n-dimensionalen Geometriekonzeptionen, sondern auch von der Re-
lativititstheorie innerhalb der Physik (vgl. Dingler 1938: 390, Kap.: § 5. Zur Relativi-
titstheorie) distanziert.

5 | Uber die Fundierung der Physik und der Arithmetik hinausgehend ist mit
Dingler festzuhalten: »Und es ist méglich (wie z.B. hier fiir die Arithmetik gezeigt
werden wird) zuletzt alles auf Handlungen zuriickzufiihren« (Dingler 1931a: 9of., Kap.:
Zurickfithrung auf Handlungen).

6 | Er verwendet im gleichen thematischen Kontext auch den Ausdruck »gei-
stige(n) T4tigkeiten« (Dingler 1955). Vgl. des weiteren Dingler (1955/56: 360).

7 | Im folgenden fiihrt er hinsichtlich der Bestimmungen dieser Ideen aus:

am 14.02.2026, 16:41:11,


https://doi.org/10.14361/9783839404751-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

34 | JORG WERNECKE

von Dingler identifizierte elementarste Grundkategorie »Etwas« bzw. »Ver-
schiedenheit«) im Sinne einer human-geistigen Konstitutionsleistung eine
m.E. fundamentale Funktion fiir sein Philosophieverstindnis besitzt.

2.2 Die Ordnung des Pragmatischen

Nachdem eine erste Orientierung hinsichtlich Dinglers Verstindnis und er-
kenntniskonstitutiver Funktion des Pragmatischen skizziert worden ist,
wonach

»[...] der Mensch wirklich handelt, wirklich aktiv wird, aber nicht etwa so, daR er sich
dabei nicht nur als einen Handelnden betrachtet, sondern so, dafl die gesuchte Er-
kenntnis durch Handeln und im Handeln tiberhaupt erst zustande kommt [...J«
(Dingler 1936: 7),

sei der Aspekt der Ordnung als weiteres wesentliches Strukturmoment in-
nerhalb seines »Prinzips der pragmatischen Ordnung« im folgenden the-
matisiert.

Den philosophiehistorischen und -systematischen Grundbegriff »Pra-
xis« erginzend kann festgehalten werden, daf} der Ordnungsgedanke, wenn
man etwa den altgriechischen Begriff M\oyog oder das ordo-Denken des Mit-
telalters heranzieht, als ein grundlegendes Denkmodell der abendlindi-
schen Philosophie, wenn nicht gar als eine Grundstruktur innerhalb der
conditio humana zu verorten ist. Abgrenzend ist jedoch festzuhalten, dafl
Dingler das Moment »Ordnung« nicht im Sinne einer vorgegebenen onto-
logischen Entitit (vgl. AOoyog) identifiziert, die es zu entdecken gilt, sondern
als eine durch unseren »Zielwillen<® an die Welt (bei Dingler das »Unbe-
rithrte«, das »Gegebene«)® herangetragene Gestaltungsstruktur, die wir

»Fassen wir das iiber das Etwas Gesagte zusammen, dann ergibt sich jetzt folgendes:
Die Idee des Etwas kann genau in vier Formen auftreten: 1. Etwas Unterschiedenes
an sich betrachtet, konstant. — 2. Ein begrenztes unterschiedenes Etwas betrachtet
hinsichtlich seiner Grenze, konstant. — 3. Etwas Unterschiedenes an sich betrachtet,
variabel. — 4. Ein begrenztes unterschiedenes Etwas betrachtet hinsichtlich seiner
Grenze, variabel. — Was wir hier also vor uns haben, sind zunichst reine Ideen, und
zwar eindeutige Ideen, eindeutige ideelle Begriffe. Alle ihre Bestimmungen sind
schon in der primiren Sprache eindeutig, da sie dort zu keinerlei Zweifel oder Unsi-
cherheit Anlafk geben kénnen« (Dingler 1955: 48).

8 | Hinsichtlich der nach Dingler zentralen Stellung eines nicht nur volunta-
tiv-aktiven, sondern auch »lebensphilosophisch<verankerten »Zielwillens« vgl. Dingler
(1936: 18), Dingler (1931b: 30) und Dingler (1932: 46).

9 | Zur Bestimmung von Welt als das »Unberiihrte« oder »Gegebene« vgl.

am 14.02.2026, 16:41:11,


https://doi.org/10.14361/9783839404751-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DINGLERS »PRINZIP DER PRAGMATISCHEN ORDNUNG« | 35

im Interesse der Formulierung einer gesicherten, d.h. letztbegriindeten'® Er-
kenntnis, somit Wissenschaft, notwendig unterstellen bzw. herstellen miissen.
Die Momente »Ordnung« und »(Letzt- bzw. Voll-)Begriindung« besitzen,
mit Wittgenstein formuliert, bei Dingler die Eigenschaft der Familienihn-
lichkeit, insoweit sie in einer engen Verwandtschaftsbeziehung, Abhingig-
keit stehen.” Vor dem Hintergrund der fundierenden Willensthematik

mit dem zentralen Aufsatz »Das Unberiihrte. Die Definition des unmittelbar Gege-
benen« (Dingler 1942). Dort formuliert Dingler folgende Bestimmungen: »Aber das
eigentliche Element unseres praktischen Alltagslebens ist und bleibt doch das Unbe-
rithrte, nur oft mit da und dort zerstreuten Ansitzen zur Konstruktion durchsetzt [...].
Das Unberiihrte ist also die eigentliche Welt« (Dingler 1942: 70). Er charakterisiert
diesen Phinomenbereich dahingehend, als er unabhingig von unseren manuellen
und geistigen Eingriffen den Ausgangspunkt unserer Erkenntnisbemithungen bildet.
Denn: »Das Unberiihrte bildet nun einerseits seiner Definition nach den Ausgangs-
punkt aller bewuflten geistigen Handlungen, die sich auf das Wirkliche beziehen.
Andererseits bildet es das Objekt, an dem diese vorgenommen werden« (Dingler
1942: 82). »Es ist unsere alltigliche Welt, die wir nur ohne alle bewufdten Verinde-
rungen belassen« (Dingler 1942: 67).

10 | Auch wenn Dingler den Ausdruck »Letztbegriindung« wortlichen explizit
nicht gebraucht, so wird die diesem Ausdruck implizite Semantik dennoch von ihm
im Sinne einer Erkenntnisintention verfolgt, wenn er etwa von einer anzustrebenden
»letzten Begriindung« (Dingler 1931c: 163, 170; Dingler 1936: 18) spricht, die es im
Sinne eines absolut sicheren Fundaments seines Wissenschaftsentwurfes zu realisie-
ren gilt. Zur Kennzeichnung seiner begriindungstheoretischen Zielsetzung verwen-
det Dingler den Begriff »Vollbegriindung«, der insbesondere auch auf das metho-
disch gesicherte Fundament und den gesicherten Geltungsanspruch eines Wissen-
schaftssystems abzielt. Besteht eine wesentliche Forderung darin, eine methodisch
gesicherte Liickenlosigkeit zu realisieren (»Das, was wirklich gesichert ist an seinen
bisherigen Meinungen wird auch hier, wenn auch in oft etwas anderer Beleuchtung,
wiedererscheinen. Nur aber jetzt in liickenloser Vollbegriindung. Diese Liickenlosig-
keit wird das entscheidende Merkmal gegeniiber den bisherigen Meinungen sein«
[Dingler 1955: 12]), so wird das Anfangsproblem dahingehend von Dingler >gelost, als
er den aktiven Willen als elementaren Ausgangspunkt bestimmt (»Will man aber
vollbegriindete Philosophie, dann bleibt logisch kein anderer Weg als diesen Willen
zur Vollbegriindung an die Spitze zu setzen, also mit diesem >Willenssatz« zu begin-
nen, der ja keine sachliche Behauptung ausspricht, sondern eine Zielsetzung« [Ding-
ler 1955: 131]). Letztendliches Ziel seines Erkenntnisstrebens ist »[...] die wirkliche
und einzige Losung der philosophischen Hauptfragen [...]« (Dingler 1955: 196), die
(wie er in aller Bescheidenheit formuliert) innerhalb seines »Lebenswerks [...] ein fiir
allemal bewiesen und gesichert ist« (Dingler 1955: 196).

11 | Vgl. etwa mit Dinglers Ausfithrungen in Die Methode der Physik (Dingler

am 14.02.2026, 16:41:11,


https://doi.org/10.14361/9783839404751-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

36 | JorRG WERNECKE

kann man mit U. Weifl des weiteren auch von einem »Willen zur Ord-
nung« im Sinne eines »Eindeutigkeitswillens« (vgl. Weifl 1990: 322) spre-
chen. Den insbesondere fiir Dingler zentralen Gedanken der Ordnung
thematisiert er, idealtypisch skizziert, auf zwei Ebenen:

— Zum einen auf der Ebene der Reflexion, des Denkens, der Logik, der Satzsyste-
me. Denn, so Dingler:

— »Alle Logik bedeutet Abhingigkeit geistiger Vollziige. Das Grundprinzip aller Ab-
hingigkeit aber ist Ordnung. Darum ist die logische Ordnung das Grundelement
aller Wissenschaft.« (Dingler 1955: 208, Kap.: § 3 Versuch eines Ausblickes)

— Infolge gilt auch fiir logische Aussagesysteme bzw. Satzsysteme ein Ordnungs-
prinzip, oder wie Dingler auch formuliert, ein »System-Prinzip« in Form der
»[...] Untersuchung der logischen Abhdngigkeit der Sitze einer Satzgruppe unterein-
ander« (Dingler 1930: 20, Kap.: 2. Die Kennzeichen des Systematischen. Das
»Geordnete Systemdenken«). Noch grundlegender kommt m.E. der Ordnungs-
gedanke jedoch des weiteren innerhalb seiner »vier Formen der reinen Ideen«
zentral zum Tragen, indem innerhalb seines »Denk-Aprioris« von »Etwas Unter-
schiedenem {iiberhaupt« (Dingler 1955: 46) eine prinzipielle und elementare
Ordnungsstruktur identifizierbar ist. Infolge kann m.E. weitergehend auch ge-
schlossen werden: Dinglers Denken der Ordnung beinhaltet zentral auch ein
»Denken der Differenz« (Stichwort: »Unterscheidungs-Apriori«).

— Zum zweiten, zentral fiir das Thema dieses Beitrages, ist das Ordnungsdenken
auf der Ebene des explizit technisch-poietischen Handelns im Sinne eines methodi-
schen Prinzips gegeben. Demnach betont Dingler:

— »Unsere Handlungen und Mafinahmen, die wir zur Erfassung des Gegebenen
ausiiben, haben nur in der Ordnung und Reihenfolge einen Sinn, wie sie der
Reihe nach erfolgen miissen, um tiberhaupt selbst méglich zu sein, d.h. so, daf3
niemals fiir eine Handlung Elemente benutzt werden kénnen, die durch diese
Handlung erst gewonnen werden.« (Dingler 1932: 17)

— An dieser Stelle erschlieft sich der direkte Zusammenhang von »Ordnung« und
»Handlung« im Sinne einer geordnet ausgefiithrten Reihung von Handlungen,
ein Zusammenhang, den Dingler mittels seines »Prinzips der pragmatischen
Ordnung« treffend kennzeichnet.” Die hervorgehobene Geordnetheit der

1938), wenn er seiner ersten Hauptforderung der idealen Methodik in Form des
»Prinzips der absoluten und liickenlosen Begriindung« seine zweite Hauptforderung
in Form des »Prinzips der Ordnung« (bzw. »Prinzip des Systems«) in direkter Ab-
hingigkeit folgen lit (Dingler 1938: 71, Kap.: § 4. Forderungen der echten Metho-
dik).

12 | Eine weitere Formulierung Dinglers lautet: »Das leitende Prinzip dabei ist
das, was ich das >Prinzip der pragmatischen Ordnung« genannt habe, wonach die
Handlungen in ihrer sozusagen >natiirlichen< Ordnung gereiht sein miissen, um an-

am 14.02.2026, 16:41:11,


https://doi.org/10.14361/9783839404751-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DINGLERS »PRINZIP DER PRAGMATISCHEN ORDNUNG« | 37

Handlungsreihen findet ihre nihere Bestimmung in der Forderung von Dingler
nach der liickenlosen, stringent aufeinander aufbauenden, zirkelfreien Reihe. In
Analogie zum »Prinzip der logischen Ordnung« beinhaltet das »Prinzip der
pragmatischen Ordnung« demnach die Forderung nach der

— »[...] genaue(n) Beriicksichtigung der logischen Reihenfolge in einer Serie von
Uberlegungen oder sonstigen Handlungen, die Einreihung jeden Schrittes an
eine Stelle, wo nichts vorausgeht, was er nicht leistet, und nichts vorausgesetzt
wird, was durch ihn vorausgesetzt wird. Dieses Prinzip ist rein methodischer
Art, es ist eine >Handlungsanweisung«.« (Dingler 1955: 9)

Diese Bestimmungen, die sich moglicherweise kompliziert anhéren, be-
schreiben, wie Dingler immer wieder betont, eine banale lebensweltliche
Tatsache, von der wir tiglich Gebrauch machen, die jedoch im Hinblick auf
die Moglichkeit, jene von ihm angemahnte absolute Sicherheit herbeifiih-
rende Fundierung der Wissenschaften zu sichern, bisher keine angemesse-
ne Beriicksichtigung erfahren haben. Der banale Umstand, dafl wir einen
Kuchen erst essen konnen, nachdem wir ihn gebacken haben, daR wir
durch eine verschlossene Tiir erst eintreten konnen, nachdem wir das
Schlof} gevffnet haben, bringt einen geordneten Handlungszusammenhang
im Sinne eines potentiellen Fundierungsverfahrens zum Ausdruck, der
hinsichtlich der Begriindung der Wissenschaften in Form einer metho-
disch-systematischen Pragmatik erst durch Dingler eine innovative Formu-
lierung erfahren hat. Das zuvor bereits benannte »Dreiplattenverfahren« ist
der poietisch-aktualisierte Ausdruck genau dieses Prinzips auf der Ebene
der (euklidischen) Geometrie. Die Einsicht von Dingler, die MefSmethoden
innerhalb des modernen neuzeitlichen Experiments als begriindungsbe-
durftig und infolge deren operativ-pragmatische, schrittweise geordnete
Fundierung in Form der expliziten Angabe von Herstellungsverfahren der
verwendeten Mefapparate zu identifizieren, ist sodann die folgerichtige
Umsetzung seines »Prinzips der pragmatischen Ordnung« auf der Ebene
der von ihm eingeforderten Grundlegung der modernen empirischen Phy-
sik.

Ohne an dieser Stelle auf das entsprechende Dinglersche Wissen-
schaftsprogramm?® differenzierter eingehen zu kénnen, so erweist sich fiir

weisungsgemif ausgefithrt werden zu kénnen. Jede Handlung der Reihe kann erst
dann ausgeiibt werden, wenn die anderen Handlungen vorausgegangen sind, welche
ihre Ausfithrung erst erméglichen. Das ist eine ganz banale Tatsache« (Dingler 1932:
25).

13 | Einen Uberblick vermitteln z.B. Krampf (1955); WeiR (2004a). Die thema-
tisch umfassendste und differenzierteste Studie zu H. Dinglers Philosophie- und
Wissenschaftskonzeption wurde verfalt von Weifl (1990). Einen sehr instruktiven

am 14.02.2026, 16:41:11,


https://doi.org/10.14361/9783839404751-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

38 | J6RG WERNECKE

den thematischen Kontext dieses Beitrages jene bereits zitierte Kennzeich-
nung als zentral, wonach das »Prinzip der pragmatischen Ordnung« eine
»Handlungsanweisung«, des weiteren eine Methode, infolge ein spezifisch
methodisches Handlungsverfahren darstellt. »Handeln« wird demnach in
Form eines Hervorbringens, Herstellens (mwogioig), eines methodisch struktu-
rierten Tuns (»operatio«) bestimmt, ein Tun, das zweck-mittel- und dem-
nach zielorientiert ist und einer Planung unterliegt. Handeln in dieser poi-
etischen Form charakterisiert, ist sodann auch Ausdruck einer instrumen-
tell-operativen Rationalitit, dies nicht nur in Abgrenzung zu einem blof
blinden Agieren bzw. reflexartigen Verhalten, sondern insbesondere mit der
Intention Dinglers, die eingeforderte Rationalitit von neuzeitlicher Wissen-
schaft entgegen den bisher unternommenen Begriindungs- bzw. Fundie-
rungsstrategien selbst erst (pragmatisch-)rational sichern zu miissen bzw.
zu konnen.

Andererseits gilt dann aber auch zu betonen: Die Methode selbst ist als
Ausdruck geordneter Handlungsvollziige zu charakterisieren, seinen sie
geistiger oder manueller Natur, so dafl hinsichtlich der Stellung des »Prin-
zips der pragmatischen Ordnung« des weiteren festgehalten werden kann,
daf es auch als eine methodologische Bestimmung zu verorten ist, insoweit
es auch fur die Metaebene in Form des »voluntativen Operationismus«
selbst eine prinzipielle Geltung besitzt. Dinglers Forderung einer innovati-
ven Reformulierung von Philosophie und Wissenschaft bedarf selbst dem-
nach der Beachtung, der Beriicksichtigung der Strukturmerkmale, Inhalte
des »Prinzips der pragmatischen Ordnung«, wenn ein Selbstwiderspruch
bzw. Inkonsistenten vermieden werden sollen.

2.3 Das Problem des Anfangs - lebensweltliche Praxis -
aktiver Wille

Die methodologische Problemebene ist natiirlich von Dingler erkannt und
beriicksichtigt worden. Somit gelten nicht nur hinsichtlich der aus dem Pa-
radigma abgeleiteten Aussagen die Kriterien der absoluten Sicherheit, Ge-
willheit, der Vollbegriindung, des methodisch liickenlosen und zirkelfreien
Aufbaues, sowie die Losung des Anfangsproblems: letztere Kriterien gelten

Uberblick hinsichtlich der Dinglerschen Positionen und der Folgeparadigmata, etwa
in Form des sogen. »Erlanger Konstruktivismus«, vermittelt etwa der Beitrag von Ja-
nich (1987). Zur Abgrenzung hinsichtlich der z.T. vollzogenen Adaptionen Dingler-
scher Positionen durch den »Erlanger Konstruktivismus« (z.B. »Prinzip der methodi-
schen Ordnung«, »Unterscheidungs-Apriori« oder »Lebenswelt-Apriori«) vgl. insbe-
sondere hinsichtlich der Abgrenzung von Dinglers (problematischer) Forderung nach
einer Letztbegriindung Mittelstraft (1974), MittelstraR (1984).

am 14.02.2026, 16:41:11,


https://doi.org/10.14361/9783839404751-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DINGLERS »PRINZIP DER PRAGMATISCHEN ORDNUNG« | 39

gleichermaflen fiir den Aufbau des Paradigmas selbst. Auch innerhalb die-
ses Problemkontextes begegnet uns in zentraler Funktion die philosophi-
sche Handlungsthematik, sie sei demnach auf der Ebene des sogenannten
»Anfangsproblems« im folgenden skizziert.

Festzuhalten gilt: Der zu bestimmende Anfang des Wissenschaftspara-
digmas muf gemif Dingler ein absolut sicheres Fundament darstellen; er
mufl sich als »unhintergehbar« hinsichtlich seines Aufbaues und seiner
Inhalte erweisen. Es diirfen keine Urteile bzw. Aussagen das Fundament,
den Anfang bilden, die erst noch einen Beweis, eine Begriindung erfordern
wiirden und einen regressus ad infinitum zur Folge hitten. Zwei funda-
mentale Grundelemente identifiziert Dingler in diesem Kontext: Zum einen
die Welt im Sinne des »Gegebenen«, »Gegenstehenden«, »Unberiihrten«
und zum zweiten ein »Kern-Ich« im Sinne eines aktiven Willens."* Hin-
sichtlich der fundamentalen, einen Anfang setzenden Funktion des Willens
fithrt Dingler u.a. aus:

»Die ersten Fundamente der Methodik bestehen also allein in aktiven Titigkeiten, anders
formuliert in der Fihigkeit zu solchen, nicht aber in Aussagen, Axiomen, Grundsit-
zen, Prinzipien usw. Die erste der hierbei ausgeiibten aktiven Titigkeiten ist die, den
Entschluf zu fassen, Gesetzesaussagen in letzter Begriindung zu gewinnen. Aus die-
sem Zielwillen leiten sich die weiteren Schritte der Methodik her. Es ist klar, daf am
Anfang jeder Methodik ein solcher Zielwille stehen muf. | Es sei schon hier darauf
hingewiesen, daff damit die Methodik nicht in einem metaphysischen >Geistigenc
wurzelt, sondern im primdiren unmittelbaren Leben.« (Dingler 1936: 18)

Im Interesse einer deutlicheren Identifikation des systematischen Aufbaues
seien die folgenden Bestimmungen hervorgehoben:

a) Die wissenschaftliche Methode selbst beruht vorgingig auf der Fihig-
keit zu Handlungsvollziigen (manueller und geistiger Art) vor dem
Hintergrund der Welt, des Gegebenen;

b) primirer Handlungsvollzug ist ein dezisionir charakterisierbarer Wil-

14 | Hinsichtlich des direkten Verhiltnisses dieses noch neuzeitlich inspirier-
ten Subjekt-Objekt-Dualismus vgl. Dingler (1949: 98, Kap.: XV. Der Mensch und die
Welt). Dieses »Kern-Ich«, Dingler spricht auch von »Ich-Kern« oder »Willenskern«
(Dingler 1955: 206, Kap.: § 3, Versuch eines Ausblickes), wird nicht nur direkt mit
dem Grundelement des aktiven Willens korreliert (»Wille, Kern-Ich, Bewuf3tsein an
sich sind also dasselbe.« (Dingler 1955: 207)), sondern bildet auch eine fundamentale
»quasi-ontologische« Basis: »Dieses Kern-Ich ist ein unmittelbares Sein (es kann ja
nicht gehabt werden)« (Dingler 1955: 207).

am 14.02.2026, 16:41:11,


https://doi.org/10.14361/9783839404751-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

40 | J6RG WERNECKE

lensakt (»Zielwille«, aktiver Wille), konkret: eine letzte Begriindung,
Sicherung bestimmen zu wollen;

c) die eingeforderte Methodik, als Ausdruck eines geregelten Handelns,
wird nicht bewufstseinsphilosophisch fundiert, sondern beruht auf der
Ebene unseres »unmittelbaren Lebens«; ich fiige hinzu: sie beruht auf
unserer allgemeinen Lebenspraxis.

Daf3 bei Dingler ein direkter Zusammenhang zwischen »Leben« und »Pra-
xis« (hier: migoig) besteht, wird von ihm in den folgenden Ausfithrungen
deutlich zum Ausdruck gebracht:

»Wenn wir also mit dem Aufbau dieser Philosophie den Anfang machen, so miissen
wir dies tun »in unserer gegenwirtigen Alltagssituation«. In dieser Alltagssituation,
die wir oben kurz skizziert haben, befinden wir uns nun einmal und zwar dauernd,
solange wir >leben. [...] In ihr, aus ihr heraus wollen wir und miissen wir an unser
Geschift, den Aufbau, herangehen, weil es keine andere Situation fiir uns gibt. Unse-
re Absicht ist aber offenbar ein Handeln, ein Tun, denn sonst brauchten wir ja nur zu
warten, ob von irgendeiner Seite uns dieser Aufbau prisentiert wird. [...] Wenn wir
aber handeln wollen, so miissen wir >die Fahigkeit dazu habenx. [...] Wir miissen also
diese Fihigkeit zu handeln [...] schon mitbringen. Dieses Mitbringen muf} also dem

Beginn dieses Handelns vorausgehen (wir sagen genau pragmatisch vorausgehen).«
(Dingler 1955: 15)

Gemif Dingler bilden diese Momente unserer Lebenspraxis, insbesondere
unsere Fihigkeit zum Handeln, die nicht mehr weiter begriindungstheore-
tisch hinterschreitbaren Grundphinomene: unserer Lebenspraxis (neben
dem Willen) kommt demnach eine >quasi-transzendentale< Fundierungs-
struktur zu, insoweit sie die Bedingung der Moglichkeit eines Zugangs zur
Welt iiberhaupt und infolge eines begriindeten und methodisch strukturier-
ten Aufbaus von Erkenntnis, sodann Wissenschaft impliziert. Ohne im
Rahmen dieses Vortrages auf den zweiten Pol von Dinglers neuzeitlich
transformierten Objekt-Subjekt-Dualismus niher eingehen zu kénnen, d.i.
die seinen philosophischen Ansatz letztlich tragende Konzeption des Wil-
lens®, so verbindet die »Lebenswelt«<’® (Dingler spricht auch vom »tigli-

15 | Vgl. hierzu mit den differenzierten Ausfithrungen in Weif (199o: 207 ff.,
Kap.: Protophilosophie des Willens: Deskription und erste Befragung des voluntari-
stischen Ansatzes).

16 | Dingler verwendet in dem Aufsatz »Zur Entstehung der sogenannten mo-
dernen theoretischen Physik« (Dingler 1938/39) den Ausdruck »Lebenswelt« im Sin-
ne einer (quasi-)phidnomenologischen Fundamentalebene, wenn er ausfiihrt: »Die-
sen wirklichen Ausgangspunkt habe ich >das primdre Leben< genannt (siehe z.B. Kant-

am 14.02.2026, 16:41:11,


https://doi.org/10.14361/9783839404751-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DINGLERS »PRINZIP DER PRAGMATISCHEN ORDNUNG« | 41

chen Leben«”) und den aktiven Willen (bzw. das »Kern-Ich«) eine ge-
meinsame Eigenschaft: Es ist die Charakterisierung in Form eines Han-
delns, Tuns, einer Praxis. Im Handeln, im Tun, in: der Praxis treffen sich
sowohl unser aktiver Wille, mit dem »[...] Ziele, die uns gegebene Welt so-
wohl geistig als manuell uns eindeutig handlich zu machen]...]« (Dingler
1955: 30), er ist selbst Ausdruck eines aktiven Gestaltungs-, Hervorbrin-
gungs-, »Herrschaftswillens« (WeiR)™®, als auch unsere Lebenswelt, inso-
weit sie von jenem Grundphinomen getragen wird, das auch die folgenden
Begriindungsleistungen erst erméglicht: es ist das Phinomen des (geistigen
und maunellen) Handelns. Spiegelt man diese zentrale Stellung des Hand-
lungsphinomens am fiir Dingler gleichermaflen fundamentalen Willens-
konzept zuriick, so kann man in diesem Zugang auch eine Radikalisierie-
rung des neuzeitlichen Kantschen Autonomiekonzepts identifizieren: ich
mochte dies einmal als die »poietische Autonomie des aktiven Willens« bei
Dingler kennzeichnen.

3. Hermeneutische Pragmatik

Mit dem folgenden Abschnitt wird zwar die Analyseebene der explizit Ding-
lerschen Positionen verlassen, dennoch sollen die zuvor skizzierten hand-
lungstheoretischen Implikation seines »voluntativen Operationismus« im
Hinblick auf eine spezifische Funktion, d.i. die dem Handeln zuerkannte
Begriindungs- und Konstitutionsfunktion, aufgegriffen und in einen erwei-

Studien 41, 1936). | Diese primire Lebenswelt bedarf nicht der Konstruktion einer
blutleeren metaphysischen Phantasiewelt >hinter« sich, um eine reale Welt zu sein.
Sie ist selbst die reale Welt. Das ist jene wirkliche Welt, in: der wir alle leben, in: der wir
mit den Hinden arbeiten, in: der wir auch die Experimente der Physik vorbereiten
und durchfithren und unsere Mefapparate herstellen« (Dingler 1938/39: 332).

17 | Vgl. etwa Dingler (1929: 22f,, Kap.: § 2. Mein praktisches Sein), Dingler
(1935: 38, Kap.: § 1. Leben und Wille) und Dingler (1949: 24f., Kap.: III. Das Unbe-
rithrte). Dinglers Position hinsichtlich der Stellung des »tiglichen Lebens« weist
thematische Uberschneidungen mit dem »Critical-Common-Sensism« dahingehend
auf, als auch er den Ausgangs- und Bezugspunkt humaner Erkenntnisbemiithungen
auf der Alltagsebene der Lebenswelt identifiziert, die jedoch weder einfach unkritisch
hinzunehmen ist, noch eine eigenstindige begriindungstheoretische Basis (entgegen
Husserls »Krisis-Schrift«) darstellt. Eine Begriindungsleistung bzw. Geltungssiche-
rung ist hingegen erst in der pragmatisch-voluntativen Methodik fiir Dingler mog-
lich.

18 | Auf das Moment des »Herrschaftswillens« bei Dingler macht insbesonde-

re Weifl (199o0: 273ff., Kap.: (2) Teleologie der Herrschaft) aufmerksam.

am 14.02.2026, 16:41:11,


https://doi.org/10.14361/9783839404751-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

42 | JORG WERNECKE

terten Problemkontext eingebettet werden. Bei diesem Unterfangen wird
jene von Dingler innerhalb seines »Prinzip der pragmatischen Ordnung«
identifizierte zentrale Eigenschaft in den Mittelpunkt des Erkenntnisinter-
esses geriickt, wonach erst innerhalb einer Ordnung, spezifischen Reihe
unserer Handlungen (methodisch und methodologisch) eine Sinnhaftigkeit
hinsichtlich der angestrebten Sicherungsleistung gegeben ist. Betont sei,
daf}, wenn hier von »Sinn« gesprochen wird, Dingler insbesondere auf die
Begriindungs- bzw. Fundierungsfunktion mittels unserer methodisch ge-
ordnet ausgefiihrten Handlungen abzielt, sofern sie sich als konstitutiv hin-
sichtlich seines Ziels einer absolut gesicherten Erkenntnis, infolge Wissen-
schaft erweisen.

Uber diese spezifisch wissenschaftstheoretische Erkenntnisintention
Dinglers hinausgehend wird jedoch noch auf eine weitergehende Fragestel-
lung im folgenden abgehoben: Inwieweit kann das Moment des Handelns,
das mpdyua, als ein >quasi«transzendentales™ Fundierungsmoment im
Sinne der Bedingung der Moglichkeit von Erkenntnis iiberhaupt identifi-
ziert werden? Immerhin hat Dingler selbst das Handeln als eine phidnome-
nale Grundgegebenheit identifiziert, die strukturell noch den logisch zu
rechtfertigenden Primissen und der Geltungssicherung einer beweisbe-
durftigen Aussage vorgeordnet ist. Immerhin hat er betont, »[...] daf} die ge-
suchte Erkenntnis durch Handeln und im Handeln iiberhaupt erst zustan-
de kommt [...]« (Dingler 1936: 7).

Die im folgenden zu erérternde These lautet, dafl im Handeln, ohne
Dinglers Anspruch auf eine Vollbegriindung bzw. absolut gesicherte, be-
griindete Erkenntnis teilen zu miissen, eine grundlegende Fundierungs-
instanz humaner Erkenntnis im Sinne einer Orientierungsleistung identifi-
zierbar ist, die keineswegs in einen erkenntnistheoretischen Skeptizismus
oder gar Relativismus zwangsldufig miindet. Damit ist nicht nur eine Kor-
rektur hinsichtlich der zu engen Dinglerschen Grenzziehung zwischen Ra-
tionalitit und Irrationalitit (m.E. besser: A-Rationalitit) mdoglich, insofern
sich Dingler noch an einem neuzeitlich formulierten Begriindungsan-
spruch in Form absoluter Sicherheit (Certismus) und seiner eigenen Metho-
dik bzw. (kritischen) Binnenrationalitit orientiert®°, vielmehr wird auch

19 | Der Ausdruck »transzendental« wird demnach in diesem Problemkontext
nicht im streng Kantschen Sinne herangezogen, wonach auf eine Erkenntnis abge-
zielt wird, »[...] die sich nicht so wohl mit Gegenstinden, sondern mit unsern Begrif-
fen a priori von Gegenstinden tiberhaupt beschiftigt« (Kant, L., Kr.V., A 11).

20 | Ich folge hier insbesondere den Ausfithrungen von Weiff (1992), insoweit
Dingler sein Verstindnis der Irrationalitit insbesondere aus der eigenen (kritischen)
Binnenrationalitit gewinnt, was zwar bei ihm keine Hermetik etwa in Form eines
blinden Szientismus zur Folge hat, da durchaus eine explizit metaphysische Pro-

am 14.02.2026, 16:41:11,


https://doi.org/10.14361/9783839404751-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DINGLERS »PRINZIP DER PRAGMATISCHEN ORDNUNG« | 43

auf das m.E. zu enge Handlungsverstindnis von Dingler, insoweit es wei-
testgehend auf ein operativ-instrumentelles Tun, Machen (woieolg, Téxvn)
reduziert ist, dahingehend aufgebrochen, insoweit die genuine Breite und
Differenziertheit humaner Pragmatik wieder in das Blickfeld geraten kann.
Diesbeziiglich sei an die einleitenden Anmerkungen erinnert, wonach
(nicht nur begriffsgeschichtlich betrachtet) der Ausdruck »Handeln« im
Sinne der Semantik eines umgreifendenen mpdiyua-Verstindnisses einen
weitaus komplexeren Phinomenbereich humanen Seins widerspiegelt.

Um diese Thesen zu erliutern, bedarf es der Einbeziehung von zwei
uiber Dinglers Paradigma explizit hinausgehenden Theorienelementen: d.i.
die Semiotik und die Hermeneutik. Beide Momente sollen die bisher erér-
terte Handlungsthematik erginzen, insoweit sie die dem Handlungsphi-
nomen von Dingler zugedachte Fundierungspotenz untermauern sollen.
Um Mifverstindnisse zu vermeiden, sei jedoch ausdriicklich betont: Ding-
ler soll im folgenden natiirlich nicht im Sinne eines Semiotikers oder Her-
meneutikers rekonstruiert werden.

Die insbesondere von Dingler elaboriert herausgearbeitete umgreifende
Leistung des Handlungsphinomens in Relation zum Moment der Erkennt-
nis wird m.E. insbesondere dann deutlich, wenn man eine zeichentheoreti-
sche Dimension mit einbezieht. In diesen thematischen Kontext wird infol-
ge der Ausdruck »Zeichenhandlung« eingefiihrt, der die These impliziert,
daf} die Momente »Zeichen« und »Handlung« in einer direkten Abhingig-
keitsbeziehung stehen, indem jegliche Reflexions- bzw. Erkenntnisform
zum einen als Zeichenprozefl gedeutet, zugleich eine Handlung, d.i. einen
aktiven Vollzug darstellt, zum anderen jegliche aktualisierte Handlung
selbst im Sinne eines Zeichenprozesses zu deuten ist. Entsprechend wird
im folgenden auch im umgreifenden Sinne von einer »Zeichenpragmatik«
gesprochen.

Fuir die Themenstellung dieses Beitrages sehr vereinfachend formuliert:
Man kann die von Dingler herangezogenen Erfahrungs- und Erkenntnis-
ebenen mit einem m.E. heuristischen Gewinn auch in Form einer Zei-
chenpragmatik weitestgehend charakterisieren und infolge der Fundie-
rungsleistung der Pragmatik, des Handelns, eine strukturell schliissige und
umgreifende Konzeption geben. Dabei betrifft die Kennzeichnung »Zei-

blemebene (Willensthematik; einschl. das Phinomen der Religion) gesehen wird,
jedoch »illegetime Grenziiberschreitungen« (Weifd 1992: 224ff.) im Sinne von Ten-
denzen der Verabsolutierungen zu konstatieren sind. Problematisch bleibt m.E. das
Dinglersche Rationalititsverstindnis, das sich an der Herstellung einer absoluten
Sicherheit normativ orientiert und infolge das Andere, da es sich hinsichtlich des ei-
genen Systemdenkens als nicht integrierbar erweist, mit einer negativen Konnotation
in Form der »Irrationalitit« etikettiert.

am 14.02.2026, 16:41:11,


https://doi.org/10.14361/9783839404751-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

44 | JOrRG WERNECKE

chenpragmatik« bzw. »Zeichenhandlung« nicht nur den banalen Umstand,
dafl zur Darstellung einer Theorie sprachliche Zeichen verwendet oder
Sprech-, Sprachhandlungen vollzogen werden, hingegen kénnen die von
Dingler beschriebenen Momente etwa in Form von geistigen Handlungs-
prozessen, Theorien-, Methodenkonzeptionen wie auch explizit operative
Handlungsphinomene in Form einer Zeichenpragmatik umgreifend de-
skriptiv erfaldt werden, insofern der Pragmatik eine grundlegend fundie-
rende Eigenschaft zukommt.

Wenden wir uns zunichst den geistigen Prozessen zu. Demnach
spricht Dingler nicht nur von einem manuellen, sondern auch von einem
geistigen Tun, Handeln. Wie kann dies niherhin semiotisch verstanden
werden? Wenn man grundlegende Uberlegungen des Begriinders der Se-
miotik Charles Sanders Peirce einbezieht, wonach unser Denken grundle-
gend als ein ZeichenprozeR zu verstehen ist, so kann jedweder Gedanke,
jedwede Reflexion und Urteilsbildung im Sinne einer spezifischen, insbe-
sondere logischen Umformung von Zeichen bestimmt werden.*" In Fort-
fithrung von Kant, der die Synthesis des Verstandes explizit mit dem Aus-
druck »Handlung« kennzeichnet®’, und auf den Dingler diesbeziiglich
auch (kritisch-wiirdigend) rekurriert, konnen wir infolge von Zeichenhand-
lungen sprechen. In Anlehnung an Peirce kann man festhalten: »every

21 | Auf Peirce wird nicht nur dahingehend zuriickgegriffen, insoweit er als
Begriinder einer umfassenden systematischen Semiotikkonzeption einzuordnen ist,
vielmehr hat er auch das philosophisch komplexeste System entwickelt, wohingegen
Morris” Adapationen sich weitestgehend parasitir und problemverkiirzend (orientiert
am Behaviorismus und Logischen Empirismus) darstellen. Dies bedeutet freilich
nicht, daf} die Positionen etwa des >spiten< Peirce in Form seines Syntheseversuchs
von Universalienrealismus und kritischem Idealismus, sein Konzept einer evolutio-
niren Kosmologie unkritisch hinzunehmen oder Weiterentwicklungen ausgeschlos-
sen wiren. Erginzend sei noch angemerkt, daf} Peirce, obwohl er als Begriinder des
Pragmatismus einzuordnen ist, weder in Form seiner »Pragmatischen Maxime«
(1878) noch infolge der Einbeziehung der pragmatischen Dimension innerhalb seiner
Semiotik (ca. 1903) eine explizit operative Erkenntnisintention verfolgt hitte. Hinge-
gen war er primir nicht an einem (operativen) Handeln, sondern am logischen Den-
ken (»finaler logischer Interpretant«) als Erkenntnisziel einer allgemeinen Rationali-
tit interessiert. Die Handlungsdimension fungiert infolge >lediglich< im Sinne eines
Indikators und nicht im Sinne eines Verifikationskriteriums hinsichtlich der Grund-
legung von Erkenntnis.

22 | Kant, I, Kr.V,, B 102f./A 77f. sowie B 130f., wo er vor dem Hintergrund
der Verstandesleistung die Synthesis wortlich als »Handlung« bzw. »Verstandes-
handlung« kennzeichnet.

am 14.02.2026, 16:41:11,


https://doi.org/10.14361/9783839404751-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DINGLERS »PRINZIP DER PRAGMATISCHEN ORDNUNG« | 45

thought is a sign«® (Peirce 1868: 5.253) und »every thought is an action«
(Peirce 1878: 5.399). (Nicht nur) Geistiges Tun ist infolge als ein Zeichen-
handeln, eine Zeichenpragmatik, charakterisierbar, insoweit stets ein akti-
ver Vollzug des Zeichenbildners »Mensch«, Dinglers »Kern-Ich«, innerhalb
seiner Reflexionen, Urteile (Planungen) usw. in Form des Herstellens, der
Transformation von Zeichen gegeben ist.

Auch auf erkenntnistheoretisch-methodischer Ebene, Dinglers Ausfiih-
rungen aufgreifend, wonach als gesicherte Erkenntnis gilt,

»[...] dafl die Natur als solche tiberhaupt keine allgemeinen Gesetze enthilt, daf wir
selbst es sind, die die allgemeinen Naturgesetze bewirken und machen. Daf allein
unser bewuflter Wille zu geistiger und manueller Beherrschung es ist, der diese Ge-
setze erzeugt [...]« (Dingler 1955: 196),

erweist sich eine Sichtung mittels einer Zeichenpragmatik als konsistent.
Denn sofern jedweder Welt- und Selbstbezug als ein genuin semiotisches
Geschehen gedeutet wird, erweist sich jedwede Erkenntnis, somit auch Be-
stimmung von »Natur« einschliefRlich ihrer Gesetze, nicht als die Entdek-
kung vorausliegender Entititen, sondern als Ausdruck eines aktiv gestalten-
den Zeichenprozesses, indem wir mittels unserer Zeichenhandlungen aktiv
(voluntativ) unsere Umwelt interpretieren, neue Zeichen hervorbringen:
eben Theorien, Gesetze etwa mittels formal- oder normalsprachlicher Zei-
chen bilden, machen. Dabei handelt es sich nicht nur um eine unendliche
Semiosis in progress, sondern auch um die Formulierung eines Handlungs-
prozesses, indem der Mensch als ein genuin aktives, zeichenhandelndes
Wesen, als ein Zeichenbildner fungiert!

Die Momente des Tuns, Machens, Hervorbringens haben freilich noch
eine weitergehende, fundamentale Funktion im Kontext des »voluntativen
Operationismus« Dinglers: Es ist der operativ gestaltende Akt, ein metho-
disch-strukturiert manuelles Handeln, dem bei Dingler eine entscheidende
Leistung zuerkannt wird. Doch auch diese operativ-manuelle Ebene kann
im Sinne von Zeichenprozessen, Zeichenhandlungen umschrieben werden.
Das haptisch-gestische Zeigen mit dem Finger auf einen Gegenstand ist
genauso eine Zeichenhandlung, wie das wechselseitig-paarweise Abschlei-
fen von Platten (vgl. »Dreiplattenverfahren«) einen Zeichenprozef$ darstellt,
indem eine Handlungsplanung, sprachliche Handlungsanweisungen
(Peirces »Dicent« bzw. »Argument«) gegeben, haptisch-operative Hand-

23| Vgl. auch: »Das dritte Prinzip, dessen Konsequenzen wir abzuleiten ha-
ben, besteht darin, dafl jedesmal, wenn wir denken, unserem Bewuftsein irgendein
Gefiihl, ein Bild, ein Begriff oder eine Reprisentation gegenwirtig ist, die als Zeichen
dient« (Peirce 1960: 5/283).

am 14.02.2026, 16:41:11,


https://doi.org/10.14361/9783839404751-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

46 | J6RG WERNECKE

lungsformen (Peirces »energetischer Interpretant«) schlieflich vollzogen
werden.

Nachdem eine semiotische Interpretationsmdoglichkeit zumindest skiz-
ziert worden ist (wobei natiirlich betont werden muf}, daf} Peirces Semio-
tik kein »Prinzip der pragmatischen Ordnung« explizit formuliert), bedarf
es jedoch noch einer Antwort dahingehend, worin die umgreifende Fundie-
rungs- bzw. Orientierungsleistungen dieser Zeichenhandlungen woméglich
begriindet sein konnten. Diesbeziiglich ist natiirlich auf den von Dingler
herausgestellten fundamentalen Handlungscharakter hinzuweisen, denn
immerhin hat er betont, »[...] daf die gesuchte Erkenntnis durch Handeln
und im Handeln tiberhaupt erst zustande kommt [...]« (Dingler 1936: 7).

Zur Erliuterung der Fundierungs- und Begriindungsleistung des Han-
delns bzw. unserer Zeichenhandlungen soll (wiederum iiber Dinglers expli-
zite Ausfithrungen hinausgehend) eine weitere theoretische Ebene einge-
fithrt werden: d.i. die Hermeneutik. Der Ausdruck »Hermeneutik« wird im
folgenden ausdriicklich nicht in einer Beschrinkung auf eine Asthetik, Ge-
schichts- oder Texthermeneutik etwa im Sinne Schleiermachers, Diltheys
oder Gadamers verwendet. Von Hermeneutik wird hingegen dahingehend
gesprochen, insoweit der humanen Zeichenpragmatik (dies sind sowohl re-
flexiv-bewufitseinsgebundene, sprachliche als auch manuelle Zeichen- bzw.
Handlungsformen) eine interpretative, bedeutungserschliefende, somit
Verstehen erméglichende, eine Orientierung vermittelnde Eigenschaft zu-
kommt. Anders formuliert: Nicht erst sprachlichen Zeichen(handlungen)
kommt eine hermeneutische Eigenschaft zu, indem sie einer kontextualen
Deutung zur Erschliefung von Bedeutungsfeldern bediirfen, hingegen be-
inhalten bereits Handlungsphinomene sui generis eine hermeneutische
Dimension, insoweit sie uns eine orientierende Erschliefung von Welt,
Umwelt ermdglichen, indem wir im Handeln, im Handlungsvollzug die
Welt deutend verstehen. Auf diesen Zusammenhang hat insbesondere Hei-
degger inSein und Zeit auf der Ebene seiner phinomenologisch-hermeneu-
tischen Daseinsanalytik hingewiesen, wenn er aufweist, daf} das Dasein sich
Felder der Bedeutsamkeit im verstehenden Zugang, insbesondere besor-
genden Umgang mit Welt erschliefRt, insoweit es sich in einer Bewandtnis-
struktur, mpd€ig, bewegt. Innerhalb der Praxis selbst, nicht erst in Form von
sprachlichen Zeichen, eréffnet sich ein Verstehenshorizont, der nicht blind
ist, sondern eine genuine Orientierungsleistung beinhaltet. Insbesondere
anhand seines Begriffes der »Zuhandenheit« (Bspl. der Ausdruck »Ham-
mer« [vgl. Heidegger 1972: § 15. Das Sein des in der Umwelt begegnenden
Seienden]*#), in der Offenlegung des poietischen Charakters dieses spezifi-

24 | Auf diesen Zusammenhang im Kontext des konstruktivistischen Wissen-
schaftsparadigmas hat u.a. auch Gethmann (1993) in elaborierter Weise mehrfach

am 14.02.2026, 16:41:11,


https://doi.org/10.14361/9783839404751-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DINGLERS »PRINZIP DER PRAGMATISCHEN ORDNUNG« | 47

schen Zugangs zur Welt rekurriert Heidegger explizit auf eine (Zeichen-)
Handlungsform, die im Handeln eine spezifische Form der Sicht gegen-
tiber der Umwelt im Sinne eines Verstehensvollzugs auf der Grundlage un-
serer Lebenswelt, lebensweltlichen Praxis ermoglicht. Denn:

»Der umsichtig auslegende Umgang mit dem umweltlich Zuhandenen, der dieses als
Tisch, Tiir, Wagen, Briicke >sieht<, braucht das umsichtig Ausgelegte nicht notwendig
auch schon in einer bestimmenden Aussage auseinanderzulegen. Alles vorpridikativ
schlichte Sehen des Zuhandenen ist an ihm selbst schon verstehend-auslegend.«

(Heidegger 1972: 149, §32)

Diese Sicht gegentiber der Umwelt mittels der Praxis stellt dann keinen be-
liebigen Interpretationsakt dar, sondern vermittelt ein Orientierungswissen,
ist Ausdruck einer spezifischen Erkenntnis. Wir haben erst Kenntnis, ein
Wissen des Ausdrucks »Hammer«, wenn wir den Gegenstand »Hammer«
im hantierenden Umgang, praktisch gebrauchen. Erst in dieser Praxis er-
offnet sich ein Verstehen.

Vor letzterem Hintergrund kann aber auch die Sinnhaftigkeit der Ein-
fithrung des semiotischen Deskriptionsinstrumentariums veranschaulicht
werden. Demnach erweist sich jegliche Zeichenpragmatik stets auch als ei-
ne hermeneutische Praxis, indem im Zeichenprozefl sui generis ein Ausle-
gungs-, Interpretations- und Verstehensprozefl originirer Bestandteil ist.
Semiotisch mit Peirce umschrieben: Auf der Ebene der menschlichen Zei-
chenbenutzer ist ein interpretatorischer Vollzug insoweit gegeben, als die in
Vermittlung eines Zeichens (»sign« (S,)) gegebene Verweisung auf ein Ob-
jekt (»object« (S;), mpdyuc, Umwelt) einer Deutung durch das Subjekt (z.B.
Bewufdtsein, Interpreter im Sinne eines Zeichens) bedarf, die in Form des
Zeichens »interpretant« (S,) zum Ausdruck kommt. Deutung kann in die-
sem Kontext sodann als die ErschlieRung der Bedeutung (Inhalt) eines Zei-
chens im Sinne der Uberbriickung der Differenz von »sign« und »object«
mittels des Zeichens »Interpretant« bestimmt werden. Demnach ist ein In-
terpretant eines Zeichens S, ein weiteres Zeichens S,, das S, dazu veranlafit,

hingewiesen. Festzuhalten gilt jedoch: Heidegger konzipiert vor dem Hintergrund
seiner Fundamentalontologie keineswegs einen Lebenswelt-Pragmatismus, sondern
betreibt mit diesem Vorgehen einen ersten hermeneutisch-phinomenologischen Me-
thodenzugang, der eine vorliufige ErschlieRung von Sein in Vermittlung von Welt
ermdglichen soll. Als These zusammengefaf3t: Bei Heidegger besteht ein Vorrang der
Hermeneutik vor der Pragmatik (vgl. seine »Hermeneutik der Faktizitit«), was m.E.
zu wiirdigen ist, andererseits in Fokussierung auf die Frage nach dem Sinn von Sein
zur Folge hat, daf} er die Erkenntnisleistung der Pragmatik nicht weiter ausdifferen-
ziert.

am 14.02.2026, 16:41:11,


https://doi.org/10.14361/9783839404751-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

48 | JorG WERNECKE

innerhalb eines Bewufltseins einen Inhalt hervorzurufen, so dafl S, (das
Interpretantenzeichen von S;) fiir einen Interpreter zum Ausdruck bringt,
was S, hinsichtlich S; bedeutet (vgl. Peirce 1960: 2.228). Einbezieht man
sodann noch die pragmatische Dimension innerhalb der Peirceschen Se-
miotik, so bedeutet, ein Zeichen zu verstehen, dem Zeichen gemdif zu handeln.
Dies heifst insbesondere, erneut Zeichenhandlungen zu vollziehen, seien
sie reflexiver, sprachlicher oder explizit operativer Natur.

Diese semiotische Pragmatik, die dann immer auch eine hermeneuti-
sche Praxis ist, erweist sich dabei bereits als Ausdruck einer Erkenntnis-
form, insofern Orientierungsleistungen im Hinblick auf Aufgaben der Le-
bensbewiltigung erbracht werden. Auch wenn es banal ist, so gilt jedoch:
Wir miissen unsere Umwelt in einem weitesten Sinne >verstehen<, um
uiberleben zu kénnen. Demnach interpretieren wir mittels (sozialer, sprach-
licher, operativer, technischer) Zeichenhandlungen die Welt(en), machen
wir uns Welt verstindlich, versuchen wir Welt (Um-Welt im Sinne von so-
zialer Mit-Welt sowie physischer Widerstindigkeit) zu verstehen, ein Orien-
tierungswissen zu gewinnen. Allgemein formuliert: Eine hermeneutische
Zeichenpragmatik vollzieht sich dort, wo die Integration hinsichtlich eines
lebensweltlichen Orientierungswissens gelingt. Genauer: Es handelt sich
um ein Orientierungswissen, daf insbesondere auf einem alltiglichen
Handlungswissen beruht und dessen weiterfithrende methodische Ausdif-
ferenzierung (etwa in Form von Dinglers operativ-voluntativen Wissen-
schaftskonzepts) ermdglicht. Entsprechend hat Dingler betont, »[...] daf}
damit die Methodik [...] im primdren unmittelbaren Leben [...]« (Dingler 1936:
18) wurzelt. Es ist unsere Alltagswelt, mit der Fahigkeit zum Handeln, es ist
unsere Lebenspraxis die fiir Dingler ein wesentliches Fundament seiner
weitergehenden Methodik bildet. Vor dem Hintergrund einer Deutung mit-
tels einer Zeichenpragmatik kann man dann formulieren, dafl unsere Le-
benswelt stets als eine semiotische Handlungswelt zu interpretieren ist.

Entscheidend erweist sich in diesem Kontext jedoch das Handlungs-
phinomen selbst. Demnach sind unsere Zeichenhandlungen nicht beliebig,
was impliziert, dafl wir unsere Umwelt nicht beliebig deuten konnen, unse-
ren Interpretations- bzw. Verstehensversuchen in Form unserer Zeichen-
handlungen Grenzen gesetzt sind, die eine Indifferenz ausschliefen. Diese
Indifferenz zeigt sich innerhalb Dinglers »voluntativen Operationismus«
innerhalb unseres aktualisierten, insbesondere poietischen Handelns, denn
wenn gilt, daf ein Zeichen verstehen heifdt, gemifl dem Zeichen zu han-
deln, so werden wir nicht nur Schwierigkeiten haben, einen Kuchen essen
zu wollen, bevor wir ihn gebacken haben, wir haben infolge auch das
sprachliche Zeichen »Kuchen« nicht verstanden. Die hermeneutisch-prag-
matische Dimension innerhalb der Semiose miindet somit nicht in einen
Skeptizismus oder gar Relativismus, da wir (hier kommt nun explizit Ding-

am 14.02.2026, 16:41:11,


https://doi.org/10.14361/9783839404751-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DINGLERS »PRINZIP DER PRAGMATISCHEN ORDNUNG« | 49

ler wieder ins Spiel) weitgehend einer »pragmatischen Ordnung« folgen
miissen, die zwar nicht immer explizit methodisch gesichert vollzogen wer-
den, aber einer Ordnung folgen mufl. Kambartel macht m.E. demnach zu-
recht auf eine wesentliche Einschrinkung aufmerksam, insoweit auf Grund
der strengen methodischen Kriterien innerhalb Dinglers »Prinzip der
pragmatischen Ordnung« Grenzen im Hinblick auf eine direkte Ubertra-
gung auf auflerhalb von Wissenschaft und Technik bestehende humane
Phinomenbereiche zu identifizieren sind (vgl. Kambartel 1984). Dies be-
trifft sowohl die verallgemeinerte Vorstellung, die Komplexitit des Han-
delns konstituiere sich mittels der Kombination von Teilen zu einem Gan-
zen, als auch die Forderung nach einem streng methodischen Aufbau einer
logischen Reihenfolge von Handlungsschritten, wo in einem Handlungs-
vollzug nichts vorausgesetzt wird, was nicht zuvor (liickenlos und zirkelfrei)
bereits geleistet worden ist. Wenn man hingegen die Phinomene unseres
lebensweltlichen Handelns in ihrer Vielschichtigkeit (Sprachhandlungen,
motorisch-gestische Handlungen usw.) niher betrachtet, so kann wohl mit
einer gewissen Plausibilitit konstatiert werden, dafl unser Handeln sicher-
lich nicht so erfolgreich wire, miifdten wir die letzteren strengen methodi-
schen Kriterien stets erst durchlaufen. Keineswegs sind infolge die spezifi-
schen Leistungen Dinglers im Kontext der technisch-wissenschaftlichen
Methodik und ihrer Fundierung in Frage gestellt, hingegen werden die
Grenzen ihrer Ubertragbarkeit auf die Breite humaner Handlungsphino-
mene zum Ausdruck gebracht.

Der Ausdruck der »pragmatischen Ordnung« bedarf demnach ange-
sichts einer allgemein lebensweltlichen Transformation hinsichtlich der von
Dingler formulierten methodischen Kriterien einer >Entschirfungs, ein Un-
terfangen, das infolge auch den eingeforderten Anspruch auf absolute Si-
cherheit, somit Wissenschaftlichkeit zwangsliufig zurticknehmen muf.
Wenn in diesem erweiterten Handlungskontext der Begriff der »pragmati-
schen Ordnung« beibehalten wird, so soll auf das folgende framework hu-
maner Praxis verwiesen werden.

Zum einen: Dem Phinomen des Handelns ist eine Ordnung zu eigen,
insofern wir hinsichtlich Zielerfilllung und Mittelwahl, im Scheitern oder
Erfolg unserer Handlungsentwiirfe, eine Orientierung erfahren. Damit wird
freilich nicht unterstellt, dafl es nur eine Ordnung gibt, indem sie als Entitit
etwa voraus liegen wiirde. Das Moment der »Ordnung« wird hingegen als
Ausdruck einer Zeichenhandlung dahingehend gedeutet, insoweit wir uns
im Sinne von Zeichenbildner an der Wirklichkeit, Dinglers »Gegeniiber-
stehendes«, abarbeiten, ohne deren »An-sich-sein« jemals bestimmen zu
konnen. Wir konnen zwar verschiedene Ordnungssysteme bilden, wobei
jedoch eine blofe Pluralitit, somit Indifferenz, an der Widerstindigkeit des
npdyuo, insoweit wir faktisch nicht beliebig handeln kénnen, scheitern

am 14.02.2026, 16:41:11,


https://doi.org/10.14361/9783839404751-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

50 | JORG WERNECKE

mufl. Wir kénnen nun einmal nicht, wie Dingler zu recht betont, einen Ku-
chen essen, bevor wir ihn gebacken haben, wir kénnen aber durchaus, um
im Bild zu bleiben, sowohl erst die Eier und dann das Mehl als auch den
umgekehrten Handlungsakt hinsichtlich des Ziels der Herstellung eines
Teigs vollziehen.

Zum zweiten: Wenn Dingler betont, dafl »[...] Erkenntnis durch Han-
deln und im Handeln tuberhaupt erst zustande kommt]...]« (vgl. Dingler
1936: 7), so wird diese Bestimmung als Hinweis auf eine elementare (und
»quasi« transzendentale) KonstitutionsgrofRe eingeordnet, insoweit die Be-
dingungen unserer (Zeichen-)Handlungen zugleich auch als die Bedin-
gungen der moglichen Erfahrung und Erkenntnis von Welt (als Hand-
lungszusammenhang des Menschen) bestimmbar sind. Vor dem Hinter-
grund eines wpdyua, einer Lebensform, der Lebenswelt als Ausdruck eines
umfassenden Handlungskontextes erschlielen wir mittels unserer Zei-
chenhandlungen Welt, Dasein, unsere Existenz, eine lebensweltliche und/
oder wissenschaftliche Erschliefungsleistung, die insbesondere in Form ei-
nes hermeneutisch-semiotischen Vollzugs, einer hermeneutischen Pragmatik
innerhalb dieses Beitrages identifiziert worden ist. Dinglers »voluntativer
Operationismus« wire sodann als ein Spezialfall in Form einer wissen-
schaftlichen Zeichenpraxis, er wire als eine Teilmenge einer umgreifende-
ren humanen Zeichenpragmatik zu verorten.

Literatur

Dingler, H (1923): Die Grundlagen der Physik (2. Aufl), in: Weifs (2004),
Band: Di 112.

Dingler, H. (1928): Das Experiment, in: Weify (2004), Band: Di 114.

Dingler, H. (1929): Metaphysik als Wissenschaft vom Letzten, in: Weifl
(2004).

Dingler, H. (1930): Das System, in: Weift (2004), Band: Di 116.

Dingler, H. (1931a): Philosophie der Logik und Arithmetik, in: Weif3 (2004),
Band: Di 118.

Dingler, H. (1931b): Uber den Aufbau der experimentellen Physik, in: Weifd
(2004), Band: Di 234.

Dingler, H. (1931c): Der Zusammenbruch der Wissenschaft und der Primat der
Philosophie, in: Weil (2004), Band: Di 117.

Dingler, H. (1932): Der Glaube an die Weltmaschine und seine Uberwindung,
in: Weifd (2004), Band: Di 120.

Dingler, H. (1935): Das Handeln im Sinne des hochsten Zieles (Absolute Ethik),
in: Weif (2004), Band: Di 122.

am 14.02.2026, 16:41:11,


https://doi.org/10.14361/9783839404751-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DINGLERS »PRINZIP DER PRAGMATISCHEN ORDNUNG« | 51

Dingler, H. (1936): Methodik statt Erkenntnistheorie und Wissenschafislehre, in:
Weifl (2004), Band: Di 243.

Dingler, H. (1938): Die Methode der Physik, in: Weif3 (2004), Band: Di 123.

Dingler, H. (1938/39): »Zur Entstehung der sogenannten modernen theore-
tischen Physike, in: Weifl (2004), Band: Di 246.

Dingler, H. (1942): »Das Unberiihrte. Die Definition des unmittelbar Gege-
benenc, in: Weifd (2004), Band: Di 254.

Dingler, H. (1949): Grundrif der methodischen Philosophie, in: Weifd (2004),
Band: Di 125.

Dingler, H. (1951): Das physikalische Weltbild, in: Weif (2004), Band: Di 126.

Dingler, H. (1952): Uber die Geschichte und das Wesen des Experiments, in:
Weif3 (2004), Band: Di 127.

Dingler, H. (1955): Die Ergreifung des Wirklichen, Miinchen.

Dingler, H. (1955/56): Geometrie und Wirklichkeit, in: Weif (2004), Band: Di
265.

Gethmann, C. F. (1993): Dasein, Erkennen und Handeln. Heidegger im phii-
nomenologischen Kontext, Berlin, New York.

Heidegger, M. (1972): Sein und Zeit, Tiibingen.

Janich, P. (1987): »Voluntarismus, Operationalismus, Konstruktivismus.
Zur pragmatischen Begriindung der Naturwissenschaften«, in: Stacho-
wiak, H., Pragmatik. Handbuch pragmatischen Denkens, Bd. 1I, Ham-
burg, S. 233-256.

Kambartel, F. (1984): »Analysen zur Komplexitit und Ordnung unserer
Handlungen, in: Janich, P. (Hrsg.), Methodische Philosophie. Beitrige
zum Begriindungsproblem der exakten Wissenschafien in Auseinanderset-
zung mit Hugo Dingler, Mannheim, Wien, Ziirich, S. 36-41.

Krampf, W. (1955): Die Philosophie Hugo Dinglers, Miinchen.

MittelstraR, J. (1974): »Wider den Dingler-Komplex«, in: ders., Die Mdglich-
keit von Wissenschaft, Frankfurt am Main, S. 84-105.

Mittelstra®, J. (1984): »Gibt es eine Letztbegriindung?«, in: Janich, P.
(Hrsg.), Methodische Philosophie. Beitridge zum Begriindungsproblem der
exakten Wissenschaften in Auseinandersetzung mit Hugo Dingler, Mann-
heim, Wien, Ziirich, S. 12-35.

Peirce, Ch. S. (1868): Questions Concerning Certain Faculties, in: Peirce
(1960).

Peirce, Ch. S. (1878): How to Make Our Ideas Clear, in: Peirce (1960).

Peirce, Ch. S. (1960): Peirce, Ch. S., Collected Papers, Vol. I-VIII, ed. Charles
Hartshome/Paul Weifs/W. Burks, Harvard University Press 1931/1935/
1960.

WeiR, U. (1990): Dinglers methodische Philosophie. Eine kritische Rekonstruk-
tion ihres voluntaristisch-pragmatischen  Begriindungszusammenhangs,
Mannheim, Wien, Ziirich.

am 14.02.2026, 16:41:11,


https://doi.org/10.14361/9783839404751-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

52 | JORG WERNECKE

Weif}, U. (1992): »Die andere Seite der Medaille. Das »Irrationale< im Ver-
hiltnis zu Hugo Dinglers Methodiks, in: Janich, P. (Hrsg.), Entwicklun-
gen der methodischen Philosophie, Frankfurt am Main, S. 218-239.

Weif}, U. (Hrsg.) (2004): Hugo Dingler, Gesammelte Werke auf CD-ROM,
hrsg. von U. Weif3 unter Mitarbeit von S. Jeltsch und T. Mohrs, Karsten
Worm (InfoSoftWare), Berlin.

WeiR, U. (2004a): Sicherheitstraum und Systemwille: Ein einleitender Essay, in:
Weif (2004).

am 14.02.2026, 16:41:11,


https://doi.org/10.14361/9783839404751-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

