Wahrheit und Begriindung

Uberlegungen zu epistemischen Begriffen*

Vorbemerkungen

»Was ist Wahrheit? «, fragte Pilatus (Joh. 18.38) — und begniigte sich da-
mit. Doch von der Antike bis heute ist diese Frage unter den Philoso-
phen haufig diskutiert worden, und noch gibt es dartiber unterschiedli-
che Auffassungen.* Ein viel diskutiertes Problem ist das Verhiltnis von
Begriindung und Wahrheit, kurz gesagt: Begriindungen konnen verlo-
ren gehen (justifications can be lost),> Begrimdungen sind graduell; die
Wahrheit dagegen kann nicht verloren gehen, noch ist sie graduell. Wie
kommt man dann von Begriindung zu Wahrheit? Daruber gibt es unter-
schiedliche Ansichten, unter anderem bei den Diskurspragmatikern (wie
Karl-Otto Apel und Jirgen Habermas) und ihren Gegnern (wie Richard
Rorty und zum Teil auch Albrecht Wellmer).+

1 Die Wahrheitsfrage ist von mir mehrmals diskutiert worden, auf Deutsch
zuerst im Sammelband Wabrbeitstheorien, Gunnar Skirbekk (Hrsg.), Frank-
furt am Main: Suhrkamp 1977, seitdem unter anderem in Praxeologie der
Moderne. Universalitit und Kontextualitit der diskursiven Vernunft, Wei-
lerswist: Velbriick Wissenschaft 2002, und in der urspriinglichen Version
des vorliegenden Aufsatzes, die unter dem Titel » Wahrheit und Begriindung.
Uberlegungen zu epistemischen Begriffen und Praktiken« in der Festschrift
fur Karl-Otto Apel, Reflexion und Verantwortung, hrsg. von Dietrich Boh-
ler, Matthias Kettner und Gunnar Skirbekk, Frankfurt am Main: Suhrkamp
2003, S. 236-259, veroffentlicht wurde. Ubersetzung von Boris Rihme. Der
vorliegende Text ist teilweise neu geschrieben.

2 Vgl.z.B. Gunnar Skirbekk, (Hrsg.): Wabrbeitstheorien, Frankfurt am Main:
Suhrkamp, 1977.

3 Vgl. Hilary Putnam: Realism and Reason. Philosophical Papers, Vol. 3,
Cambridge: Cambridge University Press 1983, S. 84.

4 Vgl.z.B. Karl-Otto Apel: Auseinandersetzungen, Frankfurt am Main: Suhr-
kamp 1998, S. 81-193, und »Pragmatismus als sinnkritischer Realismus
auf der Basis regulativer Ideen. In Verteidigung einer Peirceschen Theorie
der Realitit und der Wahrheit«, in: Marie-Luise Raters und Marcus Willa-
schek (Hrsg.), Hilary Putnam und die Tradition des Pragmatismus, Frank-
furt am Main: Suhrkamp 2002, S. 117-150. Jiirgen Habermas: »Wahr-
heitstheorien«, in: ders., Vorstudien und Erginzungen zur Theorie des
kommunikativen Handelns, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1984: S. 127—
183, und Wahrheit und Rechtfertigung. Philosophische Aufsdtze, Frankfurt
am Main: Suhrkamp 1999. Cristina Lafont: »Spannungen im Wahrheits-
begriff«, Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie (42), 1994, S. 1007-1023.

29

am 19012026, 05:22:39. i —



https://doi.org/10.5771/9783845292489-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

PHILOSOPHIE DER MODERNE

In diesem Aufsatz werde ich die diskurspragmatische Konzeption des
Verhiltnisses zwischen Wabrheitsanspriichen und ihrer diskursiven Ein-
l6sung in argumentativen Begriindungsprozessen diskutieren. Es geht
mir vor allem um die epistemische Rolle der Begriffe, und das zunichst
mit Bezug auf die in der Diskurspragmatik gewohnliche Unterscheidung
zwischen propositionaler Wabrbeit und begrifflicher Angemessenheit.s
Dann ergibt sich die Frage, ob man hier eine Art zu philosophieren
braucht, die fir sprachliche Vielfalt und Vieldeutigkeit und fir die Pra-
xis-Bezogenheit und Beispiel-Bezogenheit sprachlicher Ausdriicke emp-
findlich ist.¢

Graduelle Wahrheiten?

Gemaifs einer vorherrschenden Auffassung, auch unter den Diskursprag-
matikern, hat der Ausdruck »ist wahr« keinen graduellen Sinn. Es geht
hier um den »grammatischen« (epistemischen) Sinn, nicht nur um die
empirische Verwendung dieses Ausdrucks. Gegenbeispiele aus dem All-
tagsgebrauch des Wahrheitspradikats, die geeignet wiren, diese Auffas-
sung zu widerlegen, miissten demnach mehr als den blofsen Hinweis
auf eine Tatsache des empirischen Wortgebrauchs enthalten. Sie miissten

Audun Ofsti: Abwandlungen, Wiirzburg: Konigshausen & Neumann 1994.
Richard Rorty: »Universality and Truth«, in: Robert Brandom (Hrsg.), Ror-
ty and his Critics, Oxford: Blackwell 2000, S. 1—30. Albrecht Wellmer: End-
spiele. Die unversohnliche Moderne, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1993,
und »Der Streit um die Wahrheit. Pragmatismus ohne regulative Ideen«, in:
Mike Sandbothe (Hrsg.), Die Renaissance des Pragmatismus. Grundlegung
einer neuen Disziplin im Zeitalter des Internet, Weilerswist: Velbrick Wis-
senschaft 2000, S. 253-269; revidierte Version (mit demselben Titel) in Re-
flexion und Verantwortung, herausgegeben von Dietrich Bohler, Matthias
Kettner und Gunnar Skirbekk, Frankfurt am Main: Suhrkamp 2003,
S. 143-170; dazu, im selben Sammelband, Karl-Otto Apel: »Wahrheit als
regulative Idee«, S. 171-196.

5 Vgl. die vier universalpragmatischen Geltungsanspriiche bei Apel und Ha-
bermas.

6  Vgl. z.B. die Verfahrensweise der Spatwittgensteinianer (sieche z.B. Bengt
Molander: »Praxeologie«, in: Encyclopedia of Philosophy, London: Rout-
ledge 1998) und einige der Gedanken iiber »the burdens of judgment« bei
John Rawls: Political Liberalism, New York: Columbia University Press
1993, S. 54—58). Auch Bemerkungen bei Albrecht Wellmer tiber »den Streit«
um die Sprache, z.B. in »Der Streit um die Wahrheit. Pragmatismus ohne
regulative Ideen«, in: Dietrich Bohler, Matthias Kettner und Gunnar Skir-
bekk (Hrsg.), Reflexion und Verantwortung, Frankfurt am Main: Suhrkamp
2003, S. 143-170.

30

am 19012026, 05:22:39. i —



https://doi.org/10.5771/9783845292489-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

WAHRHEIT UND BEGRUNDUNG

dartiber hinaus eine begriffliche (epistemische) Pointe haben. Gibt es ent-
sprechende Gegenbeispiele? Dazu einige Andeutungen:”

(1) Man denke zunichst an die folgende Phrase, die sich etwa in der Bou-
levardpresse finden konnte: »Dies ist die Geschichte einer wahren
Liebe«; und dann denke man sich die folgende Erwiderung: »Nun
ja, diese Liebe ist weniger wahr, als du denkst«. Sind das empirisch
mogliche Verwendungsweisen des Ausdrucks »wahr«? Wahrschein-
lich. Und wenn ja, haben sie eine begriffliche oder epistemische Poin-
te? Zuerst, das Priadikat »wahr« wird in diesem Fall wie »wirklich«
oder »wesentlich« gebraucht.® Und diese Verwendungsweise miis-
sen wir wohl selbst dann als legitim anerkennen, wenn wir selber es
vorziehen wiirden, den Ausdruck »wahr« fir propositionale Aussa-
gen zu reservieren. Jedenfalls, hier wird das Pradikat »wahr« gradu-
ell benutzt.

(2) Man denke dann an diesen Auszug aus einem moglichen Dialog:
»Dies ist die wahre Geschichte ihrer Beziehung. — Aber nein, diese
Geschichte ist weniger wahr als sie hatte sein konnen!« Sind dies em-
pirisch mégliche Auflerungen? Wahrscheinlich schon. Und wenn es
solche sind, was ist dann ihre begriffliche, epistemische Pointe? Die
erste Auflerung bezieht sich auf die Erzihlung einer zwischenmensch-
lichen Beziehung. In solchen Fillen ist es schwierig, auch nur zu ver-
stehen, was die Rede von der (einen) wahren Erziahlung oder von
dem (einen) wahren Bericht bedeuten konnte. Eine reflektierte Per-
son wiirde vielleicht lieber von einer wahren Erzahlung sprechen: So-
wohl aus unserer Lebenserfahrung als auch aus der Literatur wissen
wir, wie schwierig es ist, die Geschichte einer zwischenmenschlichen
Beziehung zu erzahlen. Wie sollte die wahre Erzdhlung hier ausse-
hen? Worauf ich hinaus will, ist aber die Verwendung des Ausdrucks
»wahr« im Komparativ: Wahrend es schwerfillt, der Rede von der
einen wahren Geschichte in diesem Zusammenhang einen Sinn abzu-
gewinnen, ist die Rede von »unwahren« Erzihlungen und Geschich-
ten sowie von Geschichten, die »weniger gut« und in diesem Sinne
»weniger wahr« sind als andere, durchaus sinnvoll und verstehbar.
Insofern ist es auch sinnvoll sagbar, dass einige Erzahlungen eine bes-
sere und insofern »wahrere« Schilderung menschlicher Beziehungen
geben als andere Erzdhlungen.

7  Fir eine empirische Forschung tiber den Sprachgebrauch siehe Arne Neess:
»Truth « as Conceived by Those who are not Philosophers, Oslo: Det Nors-
ke Videnskaps-Akademi 1938.

8  Vgl. Martin Heideggers Ausfithrungen tiber den Ausdruck »wahres Gold«
in Vom Wesen der Wabrhbeit, Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann

1997.

am 19012026, 05:22:39. i —



https://doi.org/10.5771/9783845292489-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

PHILOSOPHIE DER MODERNE

Beispiele wie diese rechtfertigen jedenfalls einen gewissen Zweifel an der
Haltbarkeit einer uneingeschriankten Behauptung tiber die Nicht-Gradu-
alitat des Wahrheitspradikats.

Vier allgemeine Geltungsanspriiche

Die traditionelle Diskurspragmatik (Apel, Habermas) rechnet mit vier
grundlegenden Geltungsansprichen: Wahrheit, normative Richtig-
keit, Verstandlichkeit und Wahrhaftigkeit. Die beiden zuerst genannten
(Wahrheit und normative Richtigkeit) werden dabei als begrundbar und
einlosbar betrachtet, und zwar diskursiv begriindbar, und nicht auf der
Ebene der empirischen Performanz, indem Wahrheitsanspriiche als pro-
positional artikulierte Wahrheitsanspriiche aufgefasst werden.®

Was wir schon wissen

An dieser Stelle mochte ich kurz auf die folgenden Punkte hinweisen, bei
denen wir unmittelbar etwas fiir wahr halten beziehungsweise voraus-
setzen, oft ohne Thematisierung und Begriindung;:

(1) Erstens will ich die verschiedenen impliziten Existenzprasuppositio-
nen in Erinnerung rufen, die in unserem handelnden Umgang mit der
Welt im Spiel sind, etwa die Prasuppositionen, dass der Boden, auf
dem wir laufen, normalerweise (Erdbeben unberticksichtigt) stabil ist,
dass solide materielle Gegenstande sich in der Zukunft dhnlich verhal-
ten werden wie in der Vergangenheit (man konnte sagen: gemaf$ den-
selben Naturgesetzen) oder dass wir eine in unserer Praxis gegriin-
dete Fahigkeit des Regelfolgens besitzen (die Regeln meiner eigenen
Sprache eingeschlossen). Dies sind, kurz gesagt, zunichst diejenigen
handlungsbezogenen » Gewissheiten«, die von Wittgensteinianern im-
mer wieder betont werden. Von diesen Fihigkeiten und Gewissheiten
kann behauptet werden, dass sie »Geltungsanspriiche« enthalten, ge-
nauer gesagt: einen Typ von Wahrheitsansprichen, die nicht im selben
Sinne erhoben werden wie propositional artikulierte Wahrheitsansprii-
che. Sie sind nicht-propositional, auch als tacit knowledge bekannt.™

9  Jurgen Habermas: »Wahrheitstheorien«, in: ders., Vorstudien und Ergdn-
zungen zur Theorie des kommunikativen Handelns, Frankfurt am Main:
Suhrkamp 1984: S. 152, wo er sich dazu entscheidet, von theoretischen
Wabhrheitsanspriichen und nicht von Wahrnehmungen auszugehen.

10 Vgl. die Diskussionen iiber sogenanntes tacit knowledge, z.B. in Yu Zhenhua:
On the Tacit Dimension of Human Knowledge, Bergen: Faculty of Arts 2006.

32

am 19012026, 05:22:39. i —



https://doi.org/10.5771/9783845292489-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

WAHRHEIT UND BEGRUNDUNG

Diese impliziten Wahrheitsanspriiche bleiben meist unthematisch.™ Sie
beziehen sich auf » Wahrheiten«, die wir »immer schon« anerkannt
haben. Wenn wir aber iiber philosophische Wahrheitsprobleme spre-
chen, etwa tiber die Frage nach der Moglichkeit, die Wahrheit diskur-
siv zu erreichen, oder tiber die These, dass wir manche transzenden-
talpragmatischen Wahrheiten »immer schon« anerkannt haben, dann
sollten diese lebensweltlichen Gewissheiten und Existenzprasuppositi-
onen in unserer Darstellung der Problemsituation zumindest vorkom-
men — und wenn sie vernachlassigt werden, dann sollte darauf wenigs-
ten hingewiesen werden.

(2) In diesem Zusammenhang sollte auch die Art und Weise, wie wir den

Gebrauch des Ausdrucks »wahr« erlernen, nicht vernachlassigt wer-
den. Das ist weitgehend eine empirische Frage, sie umfasst aber auch
begriffliche Aspekte, und diese interessieren uns hier: Wenn wir da-
von ausgehen, dass Kinder den Gebrauch des Ausdrucks »wahr« in
spiel-ahnlichen Situationen erlernen, in denen es darum geht festzu-
stellen, ob etwas oder jemand anwesend oder nicht anwesend ist, und
in denen simples Nachsehen die geeignete Weise des Herausfindens
darstellt, dann konnen wir paradigmatisch eine bestimmte Gruppe
grundlegender »Wahrheitsanspriiche« bestimmen, die nicht diskur-
siv, sondern durch unmittelbare kontextbezogene Erfahrung einge-
l6st werden.>

(3) Drittens mochte ich an sprechakt-inhirente Voraussetzungen erin-

nern, die in unserem Gesprach oftesten unmittelbar als geltend und
gultig angesehen werden, die aber durch die performative und reflexi-
ve Argumentationsweise der Transzendentalpragmatik thematisiert
und diskutiert werden konnen. Aber: die genauen (verbalen) Formu-
lierungen der Resultate der Diskursreflexion stehen freilich ebenso
zur Debatte wie die Frage, wie weit diese reflexive Argumentations-
weise reicht.

Gewissheit und Begriindung

Im Blick auf die drei genannten Typen von Wahrheitsfragen mochte ich
die folgenden generellen Punkte betonen:

II

Iz

Es konnte freilich diskutiert werden, ob es angemessen ist, den Ausdruck
»Wahrheit« in diesem Zusammenhang zu verwenden, wo es um implizite,
zum Teil nicht (bewusst) erkannte » Gewissheiten« geht.

Ahnlich verhilt es sich in Fillen, in denen ein Zeuge vor Gericht dazu auf-
gefordert wird, eine bestimmte (einfache) Wahrheitsfrage zu beantworten.
Zugleich handelt es sich um ein Paradigma grundlegender Verfahren der
kontextbezogenen Tatsachenfeststellung in wissenschaftlicher Forschung.

33

am 19012026, 05:22:39. i —



https://doi.org/10.5771/9783845292489-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

PHILOSOPHIE DER MODERNE

(1) Die zuerst angefithrte Gruppe umfasst einerseits einige Prasupposi-

tionen (Gewissheiten), die explizit sprachlich thematisiert und da-
mit in diskursive Prozesse eingebracht werden kénnen. Je nachdem,
ob diese Prasuppositionen implizit bleiben oder aber explizit propo-
sitional formuliert werden, andert sich daher der Status der Wahr-
heitsanspriiche, die mit ihnen verbunden sind.** Zu dieser Gruppe
gehoren aber auch verschiedene Fille von handlungsimmanenten Ge-
wissheiten (tacit knowing), die in wesentlichen Hinsichten implizit
und praxisbezogen bleiben.** Es ist eine offene Frage, welcher epis-
temische Begriff verwendet werden sollte, um diese wahrheitsahnli-
chen Fille zu charakterisieren. Jedenfalls sollten wir beachten, dass
es selbst dann, wenn wir uns entscheiden sollten, hier von Wahrheits-
fragen zu sprechen, zweideutig wire, von (»erbobenen«) » Wahrheits-
anspriiche« zu sprechen: Denn entweder steht die Moglichkeit eines
»propositional expliziten Anspruchs« aufer Frage, weil es sich um
Fille handlungsimmanenten Verstehens in strikterem Sinne handelt,
oder die entsprechenden Anspriiche miissen erst noch explizit erho-
ben werden; und in manchen Fillen sind diese impliziten » Wahrhei-
ten« den Akteuren selbst nicht bewusst. Weil hier bereits der tibliche
diskurstheoretische Ubergang von der Rede von »Wahrheitsfragesn «
zu der von »Wahrheitsanspriichen« ambivalent ist, wird auch der
ndchste Schritt — derjenige von der Rede von Wahrheitsanspriichen
zur Rede von diskursiver Begriindung oder gar moglicher diskursi-
ver Einlosung — ambivalent und problematisch.

(2) Die zweite Gruppe umfasst Wahrheitsfragen in Bezug auf solche

13

14

(»vordiskursiven«) Beobachtungen besonderer Tatsachen, die (in
paradigmatischer Weise) selbst nicht in Frage gestellt werden, son-
dern allererst das Material fiir die Diskussion propositionaler Wahr-
heitsanspriiche auf der theoretischen Ebene liefern. Doch sobald wir
uns innerhalb theoretischer Diskussionen befinden, steht auch die
Frage, welches die besten Interpretationen der verschiedenen Beob-
achtungsaussagen sind, auf der diskursiven Tagesordnung. In diesem
Hinweis konnten Philosophen, die sich im Kontext ihrer Behandlung

Dazu Habermas’ Hinweis auf ein mogliches Oszillieren zwischen diskursiv
(vorldufig) eingelosten Geltungsanspriichen und lebensweltlichen Gewiss-
heiten, in: Jurgen Habermas: Wahrbeit und Rechtfertigung, Frankfurt am
Main: Suhrkamp 1999, z.B. S. 261.

Uber »intransitive understanding«, sieche Ludwig Wittenstein: Philosophi-
cal Grammar, Oxford: Blackwell 1974, S. 79. Es geht hier um Gewiss-
heiten durch personliche Erfahrungen und Handlungen, kurz gesagt: um
handlungsbezogenes Wissen in (paradigmatischem) Kontrast zu objektbezo-
genem Wissen. Vgl. Kjell S. Johannessen: »Rule Following, Intransitive Un-
derstanding, and Tacit Knowledge«, in: Ragnar Fjelland et al. (Hrsg.), Phi-
losophy Beyond Borders, Bergen: SVT Press 1997, S. 205—227.

34

am 19012026, 05:22:39. i —



https://doi.org/10.5771/9783845292489-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

WAHRHEIT UND BEGRUNDUNG

des Wahrheitsproblems nicht auf » Wahrnehmungen oder singular[e]
Aussagen, in denen Wahrnehmungen mitgeteilt werden«,'s sondern
auf die diskursive Praxis des Gebens und Nehmens von Griinden
konzentrieren, einen guten Grund fiir ihre Vorgehensweise sehen.
Aus dieser Begrenzung der wahrheitstheoretischen Perspektive auf
das Geben und Nehmen von Griinden ergibt sich mehr oder weni-
ger zwangslaufig die diskurstheoretische Annahme, dass der Sinn von
Wahrheitsanspriichen prinzipiell im Rekurs auf die diskursive Be-
griundungspraxis expliziert werden muss. Die Frage nach einer Erkla-
rung einfacher Fille der »Wahrheitsfindung durch Wahrnehmung«
muss dann aber separat geklart werden, und an dieser Stelle entsteht
die Gefahr, dass Wahrheitsfragen, die solche einfachen Wahrnehmun-
gen betreffen, letztlich vernachlassigt werden.

(3) Die dritte Gruppe umfasst Fragen des transzendentalen (reflexiven)

15

16

Argumentierens. Auch diese konnten als Wahrheitsfragen angesehen
werden — man denke zum Beispiel an Fragen hinsichtlich der Existenz
der anderen oder unserer selbst. Sie umfasst aber auch Geltungsfra-
gen, die grundlegende Normen der gegenseitigen Anerkennung und
der diskursiven Praxis betreffen,'® ebenso Geltungsfragen hinsicht-
lich der Verstiandlichkeit unseres Sprachgebrauchs und der Wahrhaf-
tigkeit oder Ernsthaftigkeit der Diskussionspartner. Dennoch wird
von den Transzendentalpragmatikern angenommen, dass im Blick
auf die pragmatisch eingebetteten Sinnbedingungen des Argumentie-
rens und des Dialogs bestimmte infallible Geltungsanspriiche erho-
ben werden diirfen. Diese genuin philosophischen Geltungsansprii-
che konnen als Wahrheitsanspriiche angesehen werden, obwohl ihre
diskursive und reflexive Einlosung spezifische Charakteristika auf-
weist und obwohl die Wahrheiten, um die es hier geht, im Wesent-
lichen »immer schon« anerkannt sind. Ferner kann es hier um Gel-
tungsanspriiche gehen, die sich auf die (relative) Angemessenheit der
jeweils verwendeten Begriffe beziehen, und diese Angemessenheits-
frage ist wiederum entscheidend fiir manche praktischen Geltungs-
fragen. All das bedeutet, dass an dieser Stelle das gesamte Spektrum
der Geltungsanspriiche, mitsamt moglichen Ubergingen und Abhin-
gigkeiten, zur Diskussion steht. Insofern reichen diese Fille tiber den
Bereich der Wahrheitsanspriiche im engeren Sinn hinaus.

Zitat von Habermas: »Wahrheitstheorien«, in: ders., Vorstudien und Er-
ginzungen zur Theorie des kommunikativen Handelns, Frankfurt am Main:
Suhrkamp 1984: S. 152.

Vgl. Knut Erik Traney: »Norms of Inquiry: Methodologies as Normative
Systems«, in: Ragnar Fjelland et al. (Hrsg.), Philosophy Beyond Borders,
Bergen: SVT Press 1997; erwihnt im ersten Aufsatz dieses Bandes.

35

am 19012026, 05:22:39. i —



https://doi.org/10.5771/9783845292489-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

PHILOSOPHIE DER MODERNE

Wahrheitsfragen, Wahrheitsanspriiche, Begriindungen

Diese Debatte tiber das Verhaltnis zwischen Begriindung und Wahrheit
ist durch zwei einschrinkende Annahmen charakterisiert: Zum einen
wird angenommen, dass alle Wahrheitsfragen auf Wahrheitsanspriiche,
zum anderen, dass alle Wahrheitsanspriiche auf diskursive Begriindung
verweisen. Mein Anliegen besteht nun darin, an diejenigen » Wahrheits-
fragen« zu erinnern, die in einer solchermaflen begrenzten theoretischen
Perspektive allzu leicht unter den Tisch fallen und zu Unrecht vernach-
lassigt werden. Fiir die Diskussion tiber das Verhiltnis zwischen Wahr-
heit und Begriindung kann diese Erinnerung zumindest insofern niitz-
lich sein, als sie dazu beitragt, unsere Aufmerksamkeit auf Weisen des
»Wahrheit-Habens« oder des »Wahrheit-Findens« zu lenken, die in der
ublichen diskurspragmatischen Debatte oft ignoriert werden. Insoweit
kann sie auch zu einer Entdramatisierung der dualistischen Entgegenset-
zung von »Fallibilismus« und »letztbegrindeter Gewissheit« beitragen,
die in der Diskussion tiber das »Haben von Wahrheit«, das »Finden von
Wahrheit« und deren Zusammenhinge oftmals als selbstverstandlich vo-
rausgesetzt wird.'” Ich mochte also darauf hinweisen, dass der Fallibi-
lismus auch deshalb nicht uneingeschrankt giiltig sein kann, weil es un-
terschiedliche »vordiskursive« Gewissheiten und Wahrheiten gibt, die
als solche einem fallibilistischen Vorbehalt keinen Ansatzpunkt bieten.
Ich komme nun auf die Frage nach den diskurstheoretisch paradigma-
tischen Wahrheitsfragen und Wahrheitsanspriichen zuriick. Als solche
werden gemeinhin propositional explizite Wahrheitsanspriiche angese-
hen, die diskursiv prifbar und begriindbar sind, wobei damit meistens
eher theoretische Propositionen und weniger singulidre empirische Aus-
sagen gemeint sind.” Dadurch wird nahegelegt, dass wir wissenschaft-
liche und philosophische Diskussionen als paradigmatische diskursive
Debatten ansehen sollten. An dieser Orientierung der gegenwartigen
Debatte an theoretischen, diskursiv priifbaren Aussagen als mogliche
diskursive Begriindungen konnte in verschiedenen Hinsichten Kritik
gelibt werden: Theoretische Aussagen, die im Rahmen naturwissen-
schaftlicher und geisteswissenschaftlicher Diskurse behauptet werden,
scheinen in der Tat paradigmatische Fille zu sein, aber nicht alle Aus-

17 Hier wird Wittgensteins Uber Gewissheit, Oxford: Blackwell 1969, gegen
die dramatisierte Dichotomie zwischen einem allgemeinen Fallibilismus und
der Notwendigkeit einer Letztbegriindung ausgespielt, die Apel in seinem
wichtigen Aufsatz »Fallibilismus, Konsenstheorie der Wahrheit und Letzt-
begriindungx«, in: ders., Auseinandersetzungen, Frankfurt am Main: Suhr-
kamp 1998: S. 81-193, einfiihrte.

18 Wie schon erwihnt, vgl. Jirgen Habermas: » Wahrheitstheorien«, in: ders.,
Vorstudien und Erginzungen zur Theorie des kommunikativen Handelns,
Frankfurt am Main: Suhrkamp 1984: S. 152.

36

am 19012026, 05:22:39. i —



https://doi.org/10.5771/9783845292489-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

WAHRHEIT UND BEGRUNDUNG

sagen dieser Art wirden ausnahmslos als lohnende Gegenstinde von
Diskursen angesehen werden. Man denke zum Beispiel an die Aussagen
»Die Erde ist rund« und »Der Mensch ist sterblich«. Das sind sicher-
lich theoretische Aussagen, die im Prinzip diskutierbar sind; im Prinzip
sind sie auch fallibel und insofern »diskurswiirdig« — aber eben nur im
Prinzip; und wenn sie iberhaupt thematisiert werden, dann eher in phi-
losophischen Seminaren als in wissenschaftlichen Diskussionen.™ Denn
was konnte als ein verniinftiges Argument gegen diese Aussagen zihlen?
Und wie wiirde unser Universum aussehen, wenn wir diese Aussagen
ablehnten? Wie viele unserer tief verwurzelten Uberzeugungen und
Meinungen miissten wir dann revidieren? Wenn diese Bemerkungen
berechtigt sind, dann bedeutet das, dass die Reichweite der gegenwirti-
gen Diskussion schon auf der Ebene der theoretischen Aussagen (oder
»Hypothesen«) begrenzt ist, und es bedeutet weiterhin, dass man auf
Fille verweisen kann, in denen ein Konsens erreicht und die Wahrheit
durch Forschung und Diskussion schon »gefunden« ist.>

Verstandlichkeit versus begriffliche Angemessenheit

Ich habe bereits die vier grundlegenden Geltungsanspriiche auf Ver-
standlichkeit, Wahrheit, normative Richtigkeit und Wahrhaftigkeit an-
gesprochen, die von der Universalpragmatik herausgestellt werden, und
ich habe auf »Wahrheitsfragen« (oder »wahrheitsahnliche Fragen«) hin-
gewiesen, die sich nicht ohne weiteres im Rekurs auf das zweiteilige
Schema aus » Wahrheitsfrage — Wahrheitsanspruch« und » Wahrheitsan-
spruch — diskursive Begriindung« verstehen lassen. Eine weitere Frage,
die hier gestellt werde konnte, ist die folgende: Wie sollen die vier grund-
legenden Geltungsanspriiche genau verstanden werden.** Gibt es interes-
sante Binnendifferenzierungen innerhalb der vier Kategorien? Siche dazu
die Binnendifferenzierungen der Art, wie ich sie oben bereits im Blick auf

19 Siehe allerdings die Diskussion tiber Singularity im nachsten Aufsatz: »Men-
schenwiirde und die Verletzbarkeit des Lebens«. (SchliefSlich wird die Welt
nicht ewig existieren, der Planet Mars auch nicht — deshalb der Mensch auch
nicht.)

20 Konnte die deskriptive Makro-Anatomie des menschlichen Korpers ein wei-
teres Beispiel fiir einen wissenschaftlichen und diskursiven Begriindungs-
prozess sein, der sozusagen ans Ende bzw. an sein Ziel gekommen ist? Uber
deskriptive Makro-Anatomie als Unterrichtsfach, nicht als Forschungs-
fach, vgl. Gunnar Skirbekk: »On the Variety of Truth Questions«, in: ders.
(Hrsg.), On Pragmatics — Contributions to Current Debates, Bergen: Filo-
sofisk institutt skriftserie nr. 20, 2002, S. 257f.

21 Vorausgesetzt man benutzt, wie im ersten Aufsatz dieses Bandes, eine bei-
spielsbezogene sinnkritische Argumentation.

37

am 19012026, 05:22:39. i —



https://doi.org/10.5771/9783845292489-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

PHILOSOPHIE DER MODERNE

lebensweltliche Gewissheiten und Existenzprasuppositionen angedeutet
habe. Und gibt es nicht auch interessante Beziehungen zwischen diesen
verschiedenen Geltungsanspriichen?

Was die zuletzt genannte Frage betrifft, kann man zuerst nochmals
daran erinnern, dass (sinnvolle) Begriffe als Bedingungen sinnvol-
ler Satze und insofern als Bedingungen fiir die Wahrheitsdifferentheit
solcher Sitze aufgefasst werden konnen. Dasselbe Bedingungsverhalt-
nis gilt auch fur die Geltungsdifferentheit normativer Aussagen. Ver-
standlichkeit (Sinn) stellt insofern eine notwendige Bedingung fiir die
diskursive Einlosbarkeit der Anspriiche auf Wahrheit und Richtigkeit
dar. Insofern implizieren begriffliche Verwirrungen (Kategorienfehler
und andere Formen falscher Begriffsverwendung) einen Typus von Un-
verstandlichkeit, der nicht nur die Wahrheitsfihigkeit, sondern auch die
normative Richtigkeit entsprechender AufSerungen untergraben kann.

Dies deutet zum einen auf eine Verwandtschaft zwischen dem
Anspruch auf begriffliche Angemessenheit und dem Anspruch auf Sinn-
haftigkeit beziehungsweise Verstandlichkeit hin, zum anderen auf eine
Verwandtschaft zwischen diesem Paar einerseits und den Ansprichen
auf Wahrheit und Richtigkeit andererseits.

Dies sind im Wesentlichen Gemeinplatze. Aber es sollte beachtet
werden, dass das Konzept der begrifflichen Angemessenheit, wie ich
es gerade erwidhnt habe, nicht mit dem umfassenden Konzept der Ver-
standlichkeit identisch ist. Grob gesagt: » Verstandliche« Begriffe kon-
nen in gegebenen Fillen »unangemessen« sein. Wer in solchen Fillen
die Angemessenheitsfrage stellt, setzt die Verstandlichkeit der Begriffe
bereits voraus, und insofern besteht zwischen Fragen der Verstandlich-
keit und Fragen der Angemessenheit ein »grammatischer« Unterschied.

Daher konnte es zur Klarung der Problemsituation beitragen, »Fra-
gen der begrifflichen Giiltigkeit« und »Anspriiche auf begriffliche
Angemessenheit« einerseits von Fragen der Verstandlichkeit und Ver-
standlichkeitsanspriichen andererseits zu unterscheiden und eigens zu
berticksichtigen.>* Oder sollten wir die zuerst erwdhnten Anspriiche
besser als » Anspriiche auf begriffliche Wahrheit« bezeichnen, um auf
ihre Ahnlichkeit mit Wahrheitsanspriichen hinzuweisen?* Diese termi-
nologische Unsicherheit steht im Zusammenhang mit der vertrackten
Frage nach moglichen Binnendifferenzierungen innerhalb der vier Klas-
sen von Geltungsanspriichen.

22 Mit diesem Vorschlag mochte ich aber nicht bestreiten, dass auch interne
Beziehungen zwischen Verstiandlichkeit und begrifflicher Angemessenheit
bestehen.

23 In Grenzfillen konnte man dann auch von »wahrheitsihnlichen Fragen«
sprechen.

38

am 19012026, 05:22:39. i —



https://doi.org/10.5771/9783845292489-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

WAHRHEIT UND BEGRUNDUNG

Ein begriffsbezogenes » Uberschwappen«
auf Wahrheitsfragen?

Ich beschrianke mich hier auf einige Kommentare zum Verhiltnis zwi-
schen begrifflicher Angemessenheit und propositionalen Wahrheits-
anspriichen: Erschopft sich dieses Verhaltnis in der bereits angedeuteten
Bedingungsrelation zwischen der Wahrheitsdifferentheit von Aussagen
und der Verstandlichkeit beziehungsweise Angemessenheit der in diesen
Aussagen verwendeten Begriffe, so dass der Sinn propositionaler Wahr-
heitsanspriiche — die Erfiilllung der begrifflichen Verstandlichkeitsbedin-
gungen jeweils vorausgesetzt — unabhingig vom Anspruch auf begriffli-
che Angemessenheit analysiert werden kann? Oder kann es hier zu einem
»Uberschwappen « der begrifflichen Angemessenheitsfrage auf die Wahr-
heitsfrage kommen, so dass eine strikte Trennung zwischen beiden pro-
blematisch wird?

Um diese Frage zu erldutern, konnte man verschiedene Gedankenex-
perimente anfiihren. In diesem Zusammenhang werde ich aber nur eini-
ge allgemeine Bemerkungen machen: (i) Unser Argument verweist auf
die subtile Diskussion tiber die Angemessenheit verschiedener Begriffs-
schemata in Bezug auf einen bestimmten Ausschnitt der Welt. Diskus-
sionen dieser Art sind zwar alles andere als einfach, sie sind aber nicht
unmoglich. (ii) Angemessenheitsanspriche sind Geltungsanspriiche, die
sich (selbst wenn man sie als »begriffliche Wahrheitsanspriiche« kenn-
zeichnet) von propositionalen Wahrheitsanspriichen unterscheiden.
Kurz gesagt: Begriffliche Angemessenheit ist ein zugleich gradueller und
im Prinzip diskursiv einlosbarer Geltungsanspruch: Im Vergleich begriff-
lich unterschiedlich konstituierter Perspektiven mit Bezug auf konkrete
Fragestellungen gibt es ein »Mehr« und ein » Weniger« an begrifflicher
Angemessenheit,** und in dieser Hinsicht ahnelt das Konzept der begriff-
lichen Angemessenheit demjenigen der Begriindung (und nicht dem-
jenigen der propositionalen Wahrheit).

Der angekundigte Zweifel an der uneingeschrankten Behauptung,
dass Wahrheitsanspriiche immer »absolut«, Begriindungen dagegen
graduell sind, konnte daher im Rahmen einer Diskussion von Beispie-
len nachgepriift werden. Gewiss, ich mochte die paradigmatische Diffe-
renz zwischen Wahrheitsansprichen und Ansprichen auf begriffliche
Angemessenheit nicht bestreiten. Ebensowenig mochte ich behaupten,
dass es immer zu einem »Uberschwappen« der Gradualitit begriffli-
cher Angemessenheit auf die Wahrheitsfrage kommt, dass sich also
die Gradualitit der begrifflichen Angemessenheit tiber das oben ange-
sprochene Bedingungsverhiltnis immer auf die Giiltigkeitsdimension

24 Ich erinnere an die bereits erwahnten Beispiele von Erzahlungen tiber zwi-
schenmenschliche Beziehungen.

39

am 19012026, 05:22:39. i —



https://doi.org/10.5771/9783845292489-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

PHILOSOPHIE DER MODERNE

der Wahrheit ubertragt.>s Es ist also auf der einen Seite moglich, und
im Interesse der Klarheit oftmals wichtig, die paradigmatische Unter-
scheidung zwischen Anspriichen auf begriffliche Angemessenheit und
empirische Wahrheitsanspriichen beizubehalten, aber auf der ande-
ren Seite lasst sich fragen, ob es auch Beispiele gibt, die uns erlauben,
Zusammenhinge deutlich zu machen, die zwischen den beiden Giiltig-
keitsanspriichen bestehen.>

Wabhrheitsfragen und » WelterschliefSungen «

Es ging bis jetzt nicht um radikal neue » WelterschlieSungen« oder — wie
Rorty es nennt —, »Vokabulare«, die ganzlich neue und bislang nicht re-
alisierte Perspektiven oder radikal neue »Welten« eroffnen und deren
jeweilige begriffliche Angemessenheit tiber die Grenzen der verschiede-
nen »Welten« hinweg nicht langer vergleichbar wire. Bislang habe ich
die Frage nach den paradigmatischen Kandidaten fur Wahrheits- und
begriffliche Angemessenheitsanspriiche im Blick auf Beispiele aus dem
Bereich der Wissenschaften behandelt. In unserem (vorliegenden) philo-
sophischen Text sollte aber diese Frage auch in Bezug auf die eigenen,

25 Sofern es um einzelne Aussagen geht, nehme ich weiterhin an, dass die bei-
den Geltungsanspriiche nicht nur unabhingig voneinander analysiert wer-
den konnen, sondern dass es in diesen Fillen auch kaum Anlass zu dem
Verdacht gibt, dass es zu einem »Uberschwappen« im angedeuteten Sinne
kommt. Betrachten wir z.B. die folgende Aussage: »In den armen Stidten
und Dorfern der ehemaligen DDR ist der Rechtsradikalismus unter jungen
Minnern weit verbreitet«. Hier wiren natiirlich begriffliche Fragen zu kli-
ren, aber ich sehe hier keinen unmittelbaren Anlass dafiir, dass die Gradua-
litat der Angemessenheit der verwendeten Begriffe sich auf den entsprechen-
den empirischen Wahrheitsanspruch der Aussage tbertragt. Es ist freilich
eine offene Frage, ob dasselbe auch fiir umfassende Perspektiven und The-
orien gilt, wo man sogar von einem »hermeneutischen Holismus« reden
konnte.

26 Ergdnzend zu dieser Bemerkung konnte darauf hingewiesen werden, dass
Beispiele entlang der Differenz zwischen einzelnen Aussagen und umfassen-
den Theorien analysiert werden konnen. Grob gesagt: In Bezug auf einzel-
ne Aussagen ist es sinnvoll, zwischen dem empirischen Wahrheitsanspruch
und dem Anspruch auf begriffliche Angemessenheit zu unterscheiden, aber
fur ganze Theorien oder komplexe Forschungsresultate wird diese Unter-
scheidung unscharf. Daher konnte fiir eine Differenzierung zwischen Gel-
tungsanspriichen, die fiir einzelne Aussagen, und Geltungsanspriichen, die
fiir ganze Theorie erhoben werde, argumentiert werden: Die Unterscheidung
zwischen empirischen Wahrheits- und begrifflichen Angemessenheitsansprii-
chen fillt bei einzelnen Aussagen leichter als bei umfassenden Theorien.

40

am 19012026, 05:22:39. i —



https://doi.org/10.5771/9783845292489-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

WAHRHEIT UND BEGRUNDUNG

aktuell vorgebrachten Auflerungen und aktuell verwendeten begriffli-
chen Perspektiven gestellt werden. Die selbstkritische Reflexion auf den
jeweils eigenen Gebrauch und moglichen Missbrauch der Sprache stellt
eine genuin philosophische Tatigkeit dar.

Zuerst eine Annahme: Verglichen mit unseren vorigen Hinweisen auf
die Wissenschaftstheorie konnen philosophische Texte (auch »anti-phi-
losophische« Texte wie die von Rorty) weitgehend als »hermeneutische
Holismen« behandelt werden. Das wire, wenn es zutrifft, keine grofSe
Uberraschung; es entspriche dem, was man gern von einer umfassenden
philosophischen Lehre erwarten wiirde.

In diesem Zusammenhang mochte ich einen weiteren Punkt hinzufu-
gen: Einige philosophische Texte, wie etwa die von Rorty, sind ausdriick-
lich durch die tiefgehend revisionistische Ambition gepragt, »neue Voka-
bulare« oder »neue Beschreibungen« zu fordern und hervorzubringen.?”
Wenn man sie ernst nimmt, dann folgt aus dieser (nietzscheanischen oder
heideggerianischen) Ambition eine kritische Infragestellung der Ideen
»begrifflicher Angemessenheit« und »empirischer (oder theoretischer)
Wahrheit«. Im Verlauf der Entstehung und Etablierung grundlegender
Neubeschreibungen werden nicht nur neue Begriffe, sondern gewisser-
mafSen auch eine »neue Welt« entworfen. Radikale Neubeschreibungen
konnen daher nicht in rein diskursiven Bahnen verlaufen.**

Die Forderung radikal neuer Rahmen des Selbstverstehens, des Ver-
stehens der Anderen und der Welt fihrt dazu, dass unter anderem die
Unterscheidung zwischen Uberreden und Uberzeugen unscharf wird:
Ein epistemischer »Schock « konnte sich als niitzlich oder gar notwendig
fir die Forderung solcher Veranderungen erweisen.? Dennoch enthilt
die Idee der »Neubeschreibung« und des Paradigmenwechsels eine Ein-
sicht, die auch von mondineren Denkern ernst zu nehmen sei.

Diese Ideen sollten dabei nicht allein, wie der Paradigmenwechsel bei
Thomas Kuhn, auf die Geschichte der Naturwissenschaften bezogen

27 Geht es Rorty um lokale »Paradigmenwechsel« oder totale WelterschliefSun-
gen? Die Frage dringt sich auf, wie neu und revolutionir die angestrebten
»neuen Vokabulare« letztendlich sein sollen, denn Rorty scheint an seiner
(explizit kontextualistisch und kritisch reinterpretierten) US-Identitit eben-
so strikt festzuhalten wie an seinem de facto empiristischen Pragmatismus.

28 Inseinem Beitrag »Richard Rorty’s Pragmatic Turn« zum Sammelband Ror-
ty and His Critics, herausgegeben von Robert Brandom, Oxford: Blackwell
2000, S. 37, schreibt Habermas: »Rorty wants to say: the paradigm shift
transforms perspectives in such a way that epistemological questions as such
are passé«.

29 Zwar lasst sich fragen, inwieweit es den Betroffenen doch riickblickend
moglich sei, solche »Spriinge« zu rekonstruieren, auch wenn es, bevor die
Veranderung stattgefunden hat, kaum einen verniinftigen Anhaltspunkt da-
fiir gibt, einen bestimmten begrifflichen »Sprung« vorauszusehen.

41

am 19012026, 05:22:39. i —



https://doi.org/10.5771/9783845292489-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

PHILOSOPHIE DER MODERNE

werden, sondern auch auf kulturelle Veranderungen im weiteren Sinn.
Aber selbst dann, wenn die Moglichkeit von grundlegenden Neube-
schreibungen ernst genommen wird, ist nicht bereits ausgemacht, dass
diese Moglichkeit in allen verschiedenen Bereichen in gleichem MafSe
besteht: Kulturelle Veranderungen und Veranderungen des menschlichen
Selbstverstindnisses sind die eine Sache, Verdnderungen der formalen
Strukturen reflexiver Argumente, wie sie von der Transzendentalprag-
matik vorgebracht werden, oder Anderungen unseres handlungsin-
hirenten Wissens (bzw. tacit knowledge), auf welches die transzenden-
tale Praxeologie hinweist,?° sind eine andere Sache. Kurz gesagt, die Idee
grundlegender Verdnderungen von »Vokabularen« diirfte sowohl aus
begriffshistorischer als auch aus philosophisch-reflexiver Perspektive
umsichtig diskutiert werden.3!

Mehrdeutigkeit und Meliorismus

Diese Bemerkungen zur » Vielfalt der Geltungsanspriiche« und insbeson-
dere zum Verhiltnis zwischen Verstiandlichkeitsanspriichen (mitsamt An-
spriichen auf begriffliche Angemessenheit und Klarheit) und (propositio-
nalen sowie theoretischen) Wahrheitsanspriichen sind mit der folgenden
Annahme verbunden: Um die Begriffe, die wir unter anderem dann ver-
wenden, wenn wir tiber (graduelle) Begriindungs- und (absolute) Wahr-
heitsanspriiche reden, besser zu verstehen, sollten wir ihren Gebrauch in
verschiedenen relevanten Kontexten und auf verschiedenen Ebenen sorg-
faltig studieren. Sicher, in der Philosophie kommen wir nicht umhin, in
allgemeinen Begriffen zu denken, aber ebenso miissen wir die nuancier-
ten Verwendungsweisen im tatsdchlichen (philosophischen) Sprachge-
brauch beachten. Wenn wir das nicht tun, laufen unsere generellen Sche-
mata Gefahr, mehr Verwirrung anzurichten als Klarung herbeizufiihren.

Diese Bemerkung zum Gebrauch von Begriffen leisten dem Verdacht
Vorschub, dass der Ausdruck »Wahrheitsanspruch« in relevanten und
interessanten Hinsichten mehrdeutig ist: Die vermutete Mehrdeutigkeit
betrifft die Frage, in welchem Sinne verschiedene Wahrheitsanspriiche

30 Vgl. Bengt Molander: »Praxeology«, in: Encyclopedia of Philosophy, Lon-
don: Routledge 1998.

31 Was in praktischer Hinsicht als ernsthafte Herausforderung bestehen bleibt,
ist u.a. die Tatsache, dass Diskussionsteilnehmer oftmals begriffliche Voran-
nahmen mitbringen, die in verschiedenen Hinsichten Falle von »begrifflicher
Armut« darstellen und denen sie sich kaum bewusst sind. Das bedeutet aber,
dass einige von Rortys Argumenten durchaus berechtigt sind, wenn man sie
vorsichtig und selbstkritisch auf unser Ideal diskursiver Begriindung bezieht
— genauer gesagt, nicht auf dieses Ideal selbst, sondern auf die Art und Wei-
se, wie es von Fall zu Fall realisiert ist.

42

am 19012026, 05:22:39. i —



https://doi.org/10.5771/9783845292489-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

WAHRHEIT UND BEGRUNDUNG

explizit erhoben werden und werden konnen (vgl. die Diskussionen tiber
verschiedene Fille von tacit knowing), und auch die nach dem Verhailtnis
zwischen den verschiedenen Geltungsfragen, zum Beispiel Begriffsange-
messenheit versus propositionale Wahrheit, sowie die Frage, inwieweit
die Beschrinkung der wahrheitstheoretischen Perspektive auf explizit
propositionale und diskursiv begriindbare Wahrheitsanspriiche, die in
der Diskurspragmatik tiblich ist, zu begrifflichen Verengungen fiihre.

In dieser Perspektive werde ich mich hier zuerst auf einige kurze Be-
merkungen zum Begriff (bzw. den Begriffen) des Konsenses beschrin-
ken.3* Es soll zuerst beriicksichtigt werden, dass der Ausdruck »Kon-
sens« einen externalistischen Beigeschmack haben konnte: Aus einer
Zuschauerperspektive konnen wir beobachten, dass die Diskursteilneh-
mer eine Ubereinstimmung erreichen beziehungsweise zu einem Kon-
sens gelangen, selbst dann, wenn wir selber nicht kompetent sind oder
gar kein Interesse daran haben, die Argumentation, die zu diesem Ein-
verstandnis gefithrt hat, zu bewerten. Eine solche externe Perspektive
ist aber fiir Diskursteilnehmer, die als solche nicht umhinkommen, die
Stiarke und Relevanz der vorgebrachten Argumente zu beurteilen, of-
fenbar ungeeignet: Eine Teilnehmerin gibt ihre Zustimmung, nicht weil
die anderen dies auch tun, sondern weil sie bestimmte der vorgebrach-
ten Argumente als die besten bewerten. Zu einem begriindeten Konsens
(und nicht nur einem faktischen Konsens) kommt es, wenn die Frage,
welches die besten Argumente sind, von den verschiedenen Diskursteil-
nehmern tibereinstimmend beantwortet wird.?

Es gibt noch weitere Differenzierungen, die mit Bezug auf den
Konsensbegriff beachtet werden sollten.* So bestehen zum Beispiel

32 Vgl. auch Gunnar Skirbekk: Praxeologie der Moderne. Universalitit und
Kontextualitit der diskursiven Vernunft, Weilerswist: Velbriick Wissenschaft
2002. Fiir eine Kritik des Konsensbegriffs bei Habermas vgl. auch Harald
Grimen: » Consensus and Normative Validity «, Inquiry 40, 1997, S. 47-61.

33 An dieser Stelle wird auch die Motivation verstandlich, die semi-externalis-
tische Theoretiker wie Rorty oder Rawls dazu veranlasst, den Begriff Kon-
sens zu verwenden: Wir konnen beobachten, dass sich ein »tubergreifender
Konsens« eingestellt hat, und es in unserer »epistemischen Resignation« zu-
gleich vermeiden, seine Giiltigkeit in Frage zu stellen oder diskursive Verbes-
serungen der umfassenden Lehren, der sozialen Identititen und der Konzep-
tionen von Bediirfnissen und Interessen vorzuschlagen, die jeweils im Spiel
sind.

34 Ein verntnftiger Konsens hiangt in mehreren Fillen auch von den Kompe-
tenzen der Diskussionsteilnehmer ab, von ihrer Bildung und Aufkldrung,
z.B. in Diskussionen iiber Religionsfreiheit und verschiedene Beleidigungs-
begriffe. Dieser Punkt, d.h. die angemessene Ausbildung und kulturelle
Modernisierung der Diskussionsteilnehmer (u.a. zu mindigen und mitver-
antwortlichen Staatsbiirger in rechtstaatlichen Demokratien), ist in diesen

43

am 19012026, 05:22:39. i —



https://doi.org/10.5771/9783845292489-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

PHILOSOPHIE DER MODERNE

Unterschiede zwischen Konsensen tiber einzelne Aussagen und solchen
iiber ganze Theorien. Was Theorien als mogliche Inhalte von Konsensen
angeht, so gibt es weiterhin Unterschiede, je nachdem wie grofS die »em-
pirischen« und »theoretischen« Anteile dieser Theorien jeweils ausfal-
len. In philosophischen Reflexionen und Diskussionen gibt es, wie wir
wissen, subtile begriffliche und reflexive Argumente unterschiedlicher
Art: Ein Konsens tiber unvermeidbare pragmatische Voraussetzungen
des Argumentierens hat nicht denselben Status wie ein Konsens tiber
empirisch oder theoretisch orientierte Theorien, und er unterscheidet
sich auch in wichtigen Hinsichten von einem argumentativen Einver-
stindnis hinsichtlich gerechter handlungsorientierender Normen oder
gesellschaftlicher Normen der gegenseitigen Anerkennung.3s

Wihrend ein durch die Betroffenen diskursiv erzielter Konsens dort,
wo es um gerechte Normen und gegenseitige Anerkennung geht, zentral
ist, ist das Entscheidende bei transzendentalpragmatischen Argumenta-
tionen die reflexive und von jedem Einzelnen zu erbringende Einsicht in
konstitutive Voraussetzungen des Argumentierens. In solchen Fillen phi-
losophischer Reflexion wiirde sich Konsens einstellen, wenn verniinftige
Personen die Unvermeidbarkeit beziehungsweise die Unhintergehbarkeit
bestimmter Bedingungen ihrer eigenen kommunikativen und argumen-
tativen Handlungen einsehen. Wihrend dem Konsensbegriff fur das Ver-
stehen normativ-praktischer Diskurse und normativer Giiltigkeit eine
wichtige Rolle zukommit, spielt er in diesem Sinne, fur die selbstreflexiven
Einsichten der Transzendentalpragmatik, eine eher untergeordnete Rolle.

SchliefSlich mochte ich darauf hinweisen, dass Konsens in sozio-poli-
tischen Kontroversen auf verschiedenen Wegen und in unterschiedlichen
Graden erzielt oder herbeigefithrt werden kann. Einverstindnis aller aus
denselben Griinden ist dann nur ein besonderer Fall unter vielen. Stabile
Ubereinstimmung kann zwar oftmals durch offene Diskussionen erzielt
werden, die dazu fiihren, dass sich die Uberzeugungen der Diskussions-

Debatten erstaunlich selten diskutiert worden. Denn was heifst Konsens un-
ter strukturell idealen Kommunikationsbedingungen, wenn die Diskussions-
teilnehmer fur die thematische Fragestellung nicht zureichend aufgeklart
oder sogar auf fataler Weise ideologisch bzw. theologisch indoktriniert sind?
Vgl. den letzten Aufsatz des vorliegenden Bandes iiber Meinungsfreiheit und
miindige Personen. Uber Lernprozesse fiir demokratisch-staatsbiirgerliche
Miindigkeit siehe z.B. Gunnar Skirbekk: Multiple Modernities. A Tale of
Scandinavian Experiences, Hong Kong: The Chinese University Press 2011.

35 Zur Frage eines moglichen »realistischen« Gehalts unter strukturell ide-
alen Kommunikationsbedingungen siche Cristina Lafont: »Spannungen
im Wahrheitsbegriff«, Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie (42), 1994,
S. 1007-1023. Auch die Debatte zwischen Habermas und Tugendhat, vgl.
z.B. Habermas: MoralbewufStsein und kommunikatives Handeln, Frankfurt
am Main: Suhrkamp 1983, S. 78-86.

44

am 19012026, 05:22:39. i —



https://doi.org/10.5771/9783845292489-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

WAHRHEIT UND BEGRUNDUNG

teilnehmer hinreichend stark tiberschneiden. Dazu ist es jedoch nicht
notwendig, dass die ins Spiel gebrachten Griinde und Argumente von al-
len in derselben Weise gewichtet werden. Ubereinstimmung hinsichtlich
der wichtigsten und zentralsten Griinde ist durchaus vereinbar damit,
dass es in Bezug auf die weniger zentralen Griinde verschiedene Meinun-
gen gibt. Solange hinreichend viele der als zentral bewerteten Argumente
von allen gemeinsam anerkannt werden, ist ein sowohl verniinftiges wie
auch stabiles Einverstindnis moglich. Entsprechende Ubereinstimmun-
gen sind jedenfalls verschieden von Kompromissen, die durch strategi-
sche Verhandlung herbeigefiihrt werden. Wenn man dagegen an einem
bestimmteren Sinn von »Konsens« festhilt, an »Konsens aus identischen
Griinden«, kénnte man andere Formen der Ubereinstimmung filschli-
cherweise als blofe Kompromisse im strategischen Sinn betrachten und
so den Umstand uibersehen, dass es ein weiteres Spektrum verniinftiger
Beratungen und diskursiv erzielter Ubereinstimmungen gibt.

Doch der Kern der Transzendentalpragmatik besteht im reflexiven
und sinnkritischen Aufweis der Verpflichtung, das bessere Argument
zu akzeptieren und gemeinsam mit anderen, die als gleichberechtigte
Diskurspartner anerkannt werden, immer bessere Argumente zu su-
chen. Dies ist — im Diskurs — die Hauptsache.

Zusammenfassung

Zusammenfassend mochte ich noch einmal betonen, dass ich der Be-
hauptung, dass » Wahrheitsanspriiche« uneingeschrankt »absolut« sind
und niemals graduell sein konnen, nicht ohne Vorbehalt zustimmen
kann. Es lieSe sich fragen: Gibt es nicht eine gewisse Vielfalt von » Wahr-
heitsanspriichen«, und gehoren zu dieser Vielfalt nicht auch » Angemes-
senheitsanspriiche« auf der begrifflichen Ebene? Und gibt es nicht zu-
mindest einige Falle, in denen es Sinn macht, das Wahrheitspradikat im
Komparativ zu verwenden — eine Verwendungsweise, die nicht nur als
semantische Tatsache Sinn macht, sondern auch eine epistemische Pointe
hat? Daraus ergeben sich weiterhin komplexe Fragen, die das Verhaltnis
von Anspriichen auf begriffliche Angemessenheit und Wahrheitsanspru-
chen betreffen. Wie erwahnt kann in manchen Fillen die Unterscheidung
zwischen diesen beiden Anspruchstypen aufrechterhalten werden, in an-
deren Fillen ist das nicht so einfach. Hier miissen zum einen Unterschie-
de zwischen einzelnen Aussagen und ganzen Theorien und zum anderen
Unterschiede zwischen empirisch gehaltvollen wissenschaftlichen Aussa-
gen, philosophischen Theorien und umfassenden hermeneutischen Aus-
legungen beriicksichtigt werden.

AbschliefSend mochte ich nochmals betonen, dass ich ebenfalls der
Ansicht bin, dass Reflexionen iiber die Begriffe der Wahrheit und der

45

am 19012026, 05:22:39. i —



https://doi.org/10.5771/9783845292489-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

PHILOSOPHIE DER MODERNE

Giiltigkeit und deren Verhiltnis zu denen des Begriindens und Rechtfer-
tigens einen flexiblen transzendentalpragmatischen Ansatz erfordern.
Ich nehme daher an, dass eine gewisse Unbestimmtheit unter den Gel-
tungsanspriichen (sowohl innerhalb der Anspriiche auf Wahrheit und
Richtigkeit als auch tiber diese beiden hinaus) berticksichtigt werden
muss und dass man durch beispielbezogene Analysen zu einem ange-
messeneren Verstindnis der Unterschiede und Gemeinsamkeiten die-
ser verschiedenen Anspriiche gelangen konnte. SchliefSlich vermute ich,
dass entsprechende Analysen in der Tat zeigen werden, dass sich zum
einen die Einlosungsverfahren von Anspruchstyp zu Anspruchstyp mehr
oder weniger stark unterscheiden und dass wir zum anderen in man-
chen Fillen ohne ein komparatives Gultigkeitskonzept — etwa das der
begrifflichen Angemessenheit — nicht auskommen.?¢ Weiterhin nehme
ich an, dass es eine Vielzahl praxisinharenter Gewissheiten gibt und
dass wir es in diesem Sinn mit einem weiten Feld »wahrheitsahnlicher
Fragen« zu tun haben — und nicht nur mit propositional ausgedriick-
ten Wahrheitsfragen und diskursiv einlosbaren Wahrheitsanspriichen.
Solange es aber mit einem ausdrucklichen Vorbehalt getan wird, ist es
dennoch legitim, Wahrheit in einem bestimmten (paradigmatischen)
Sinn als eine Angelegenheit von argumentativen und diskursiv einzu-
losenden Wahrheitsanspriichen anzusehen. In einigen Fallen — nicht zu-
letzt in den zentralen Fallen performativer Selbstreflexion — konnen wir
berechtigterweise hier und jetzt Wissen beanspruchen. In anderen Fal-
len obliegt es den unabgeschlossenen Diskussionen und Forschungspro-
zessen, die Berechtigung solcher Anspriiche zu priifen. Und als disku-
tierende Personen sollten wir unsere Verpflichtung auf das jeweils noch
bessere Argument und damit zugleich unsere Verpflichtung zur Einbe-
ziehung weiterer moglicher Diskurspartner anerkennen. Dieses Szenario
reprasentiert, und das ist meine zentrale Behauptung, eine melioristische
Version der Transzendentalpragmatik.

36 Wenn dies zutrifft, dann kann nicht ausgeschlossen werden, dass die Einlo-
sung theoretischer Wahrheitsanspriiche, zum Beispiel im Fall umfassender
Berichte und Darlegungen, durch die Gradualitit der begrifflichen Angemes-
senheit beeinflusst wird, die den jeweiligen Perspektiven eigen ist.

46

am 19012026, 05:22:39. i —



https://doi.org/10.5771/9783845292489-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

