
Teil A

Ausgänge der Phänomenologie
 

Die Naivität und das Gegebene,
die Technik und der Entzug

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel I
Anfängliche, verlorene und wiederzugewinnende Naivität
– zwischen Verachtung und Disziplinierung

1. Was ist (oder wozu) Phänomenologie? (22) | 2. Neuartiges, geschichtlich affiziertes
Fragen: Was oder wer wir sind in sozialphilosophischer Perspektive  (28) | 3. Zur
Rückbesinnung auf ›naive‹ Ursprünge des Fragens (34) | 4. An den Grenzen der
Phänomenologie (39) | 5. Exkurs zu Zeugnis und (Selbst-) Bezeugung (42) | 6. Dis‐
ziplinierte statt überwundene Naivität? (47)

Jede Philosophie hat ihren Begriff der Naivität […],
mit dem sie anfängt.1

 
Stets ist auf eine zweite Naivität zurückzukommen […].2

 
Das Natürliche, die Naivität, das Nichtwissen wiederfinden heißt,

die Gnade der ersten Gewißheiten wiederfinden,
im Zweifel, der sie einkreist und sichtbar macht.3

Lange ist es her, dass menschlicher Naivität philosophische Auf‐
merksamkeit zuteil wurde; und wenn das der Fall war, dann fast im‐
mer in außerordentlich abwertender Art und Weise, in der man ihr
so wenig abgewinnen konnte wie jeglichem anscheinend durchgän‐
gig »naiven, inauthentischen oder unreflektierten Umgang mit der
Welt«, »dessen Überwindung« angeblich »die Philosophie möglich
macht«4, die ihrerseits verspricht, mit einem derartigen »Zustand
totaler Täuschung über sich und die Welt« Schluss zu machen.5 Das

1 E. Fink, Nähe und Distanz. Phänomenologische Vorträge und Aufsätze, Freiburg i.
Br., München 1976, 108 [=ND].

2 P. Ricœur, Das Willentliche und das Unwillentliche [1950], Paderborn 2016, 105.
3 M. Merleau-Ponty, Signes, Paris 1960, 261; vgl. J. Starobinski, Montaigne. Denken

und Existenz, Frankfurt/M. 1989, 373.
4 Wie man (freilich in kritischer Absicht) noch lesen kann bei N. Zambon, Zwi‐

schen Husserl und Heidegger: Der Weg zu einer Beschreibung des Menschen, in:
A. Fragio, M. Philppi, J. Ros Velasco (Hg.), Metaphorologie, Anthropologie, Phä‐
nomenologie. Neuere Forschungen zum Nachlass Hans Blumenbergs, Freiburg,
München 2019, 73–90, hier: 87.

5 B. Merker, Selbsttäuschung und Selbsterkenntnis. Zu Heideggers Transformation
der Phänomenologie Husserls, Frankfurt/M. 1988, 8.

19

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


stellen, mit wenigen Ausnahmen, auch Phänomenologen in Aus‐
sicht, die kategorisch dafür plädieren, jegliche, vielfach als ›kindlich‹
oder gar als ›kindisch‹ abgetane, Naivität zu »überwinden« und
die bis in die ›doxische‹ Verfassung allen Meinens und Fürwahrhal‐
tens hinein sich auswirkende Befangenheit in ihr hinter sich zu
lassen.6 Keine Spur verrät das mehr von jenem esprit d’enfance, des‐
sen sich noch Fénelon und Rousseau glaubten versichern zu müs‐
sen, insofern ihrer Meinung nach in diesem ursprünglichen Geist
»unmittelbarer Hingegebenheit« (Robert Spaemann) überhaupt erst
alles Andere zugänglich wird. Dagegen verlangte schon Descartes
eine »conversion à l’humain […] dirigée contre cette sous-humanité
usuelle qu’est une enfance prolongée et déguisée«.7

In dieser Sicht wird also eine regelrechte Bekehrung zur Vernunft
erforderlich, die mit allem »kindlichen« und auch »mondänen Ge‐
müt« bricht, wie es der französische Epistemologe Gaston Bachelard
unter dem Titel La formation de l’esprit scientifique (1938) beschrie‐
ben hat: »Es ist von naiver Neugier beherrscht, steht mit dem
größten Erstaunen vor der geringsten instrumentierten Erscheinung,
spielt mit der Physik zu seiner Zerstreuung [und] nimmt die Gele‐
genheit wie ein Sammler, ist passiv bis ins Glück seines Daseins«8,
nach dem man sich heimlich noch sehnen mag, wenn es bereits
verloren ist.9

Zwar gilt seit alters gerade das Erstaunen als die wichtigste Quelle
der Philosophie, doch kann nicht diese vollkommen ›hingegebene‹
Weise des Erstaunens gemeint sein, wenn man Phänomenologen
folgt, die in ihm gerade ein völliges Verkennen des Erstaunlichen
als solchen sehen, das für sie das Erscheinen des Gegebenen selbst
darstellt. Letzteres erfordert nach ihrer Überzeugung eine phänome‐
nologisch disziplinierte Besinnung auf den Begriff der Gegebenheit

6 Zur entsprechenden radikalen Kritik der Doxa vgl. G. Chernavin, Die flimmern‐
de Natur der Doxa. Zwischen Gefangenschaft und Durchbruch der Befangenheit,
in: C. Nielsen, H. R. Sepp (Hg.), Wohnen als Weltverhältnis. Eugen Fink über den
Menschen und die Physis, Freiburg, München 2019, 90–101, hier: 94 ff.

7 In den Worten von Henri Gouhier; zit. n. R. Spaemann, Reflexion und Sponta‐
neität. Studien über Fénelon, Stuttgart 1963, 141.

8 G. Bachelard, Die Bildung des wissenschaftlichen Geistes. Beitrag zur Psychoanaly‐
se der objektiven Erkenntnis, Frankfurt/M. 1987, 42.

9 V. Jankélévitch, Das Verzeihen. Essays zur Moral und Kulturphilosophie, Frank‐
furt/M. 2004, 209.

Kapitel I

20

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


als solcher – ganz im Gegensatz zu jenen Epistemologen, die aus
der anscheinend unrettbar naiven Hingegebenheit an alles mögliche
›Gegebene‹, selbst an das »Ungefähr und das Hören-Sagen«10, den
Schluss ziehen, rationale Erkenntnis sei nur erreichbar, wenn man
akzeptiert, das »nichts gegeben« ist, vielmehr »alles […] konstru‐
iert« werden muss.11 Wer vom Gegenteil überzeugt ist, verzaubert
sich am Ende nur im Glauben an jenen »Mythos des Gegebenen«
selbst, gegen den anti-phänomenologisch gegenwärtig oft Position
bezogen wird. Dabei tritt gerade die Phänomenologie Husserl’scher
Provenienz wie keine andere für einen kritischen Umgang mit die‐
sem Begriff ein, muss ihr zufolge das wahre Verständnis des wirklich
›Gegebenen‹ doch überhaupt erst gegen den ersten Augenschein, ge‐
gen das Erstaunliche, gegen eine bornierte Auffassung ›empirischer‹
Erfahrung etc. gewonnen werden; jedoch nicht, indem man den
Begriff des Gegebenen durch den der Konstruktion ersetzt, wie es
Bachelard nahezulegen scheint12, sondern indem man ihm auf den
Grund geht. Könnte das – bis heute – die Antwort auf die Frage sein,
wozu es ›Phänomenologie‹ geben sollte und was man sich von ihr
immer noch erwarten darf ?13

10 Vgl. L. Febvre, Zwischen Ungefähr und strengem Wissen liegt das Hören-Sagen
[1950], in: Das Gewissen des Historikers, Berlin 1988, 199–206.

11 Bachelard, Die Bildung des wissenschaftlichen Geistes, 47; vgl. E. Levinas, Parole
et silence et autres conférences inédits, Œuvres 2, Paris 2009, 18, wo es mit Blick
auf Jean Wahl heißt: »Le réel n’est pas le donné, mais le poursuivi, et […] aussi
bien ce qui refuse absolument de se donner.«

12 ›Scheint‹, muss es hier heißen, weil gerade Bachelard in seinen poetischen
Schriften als der philosophische Autor par excellence gelten kann, der einer
nicht epistemologisch zu vereinnahmenden, vielfach träumerischen Naivität zu
ihrem Recht verhelfen wollte, zumindest komplementär zu den Wissenschaften,
wie er in seiner Psychoanalyse des Feuers im Jahre 1949 schreibt (München,
Wien 1985, 6). Zu den wenigen, die von phänomenologisch-hermeneutischer
Seite Bachelard gebührend ernstgenommen haben, zählt im Übrigen Paul Ri‐
cœur. Vgl. Vf., Mytho-poetisches Leben. Zwischen mythischer Erbschaft, Narrati‐
vität und Entmythologisierung, in: ders. (Hg.), Grundfragen hermeneutischer
Anthropologie. Das Werk Paul Ricœurs im historischen Kontext, Bd. II: Interpre‐
tation, Baden-Baden 2024, 997–1066.

13 An dieser Stelle würde ein Autor wie Jean-Luc Marion wahrscheinlich ohne
Umschweife mit Ja antworten. Seine »Phänomenologie der Gegebenheit«, in
der auch das Hingegebensein (eines Hingegebenen [»adonné«]) an das Gege‐
bene eine zentrale Rolle spielt, wird in den Kapiteln II und III zur Sprache
kommen.

Kapitel I

21

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Was ist (oder wozu) Phänomenologie?

Die Frage ›Was ist Phänomenologie?‹ hat die Phänomenologen
nach der Einschätzung Karl Schuhmanns erst relativ spät beschäf‐
tigt. Erste, auf die Jahre 1906–7 zurückgehende Antworten fin‐
den sich zwar schon in anfangs schwer zugänglichen Manuskrip‐
ten, die zunächst nicht zur Veröffentlichung gelangten.14 Aber die
phänomenologische Forschungspraxis eilte Bemühungen um termi‐
nologische und programmatische Vereinheitlichung immer wieder
voraus. »Phenomenology was not founded: it grew« (Walter Bie‐
mel15). Als man daran ging, sie als womöglich »letzte Grundlage der
Philosophie und aller Wissenschaften« nachträglich zu begründen16,
war man bereits mit dem verwirrenden Befund konfrontiert: es gibt
diverse Phänomenologien. Daran hat bis heute kein Versuch einer
normativen Rekonstruktion der Geschichte der Phänomenologie(n)
etwas ändern können. Und hat nicht schon die defensive Bemühung
des späteren Husserl gezeigt, dass der Versuch, der Disparatheit und
Heterogenität der Phänomenologien eine einzige, wahre, nicht-äqui‐
voke Phänomenologie entgegenzusetzen, der keineswegs beliebigen,
sondern sachbezogenen Vielfalt phänomenologischer Denkwege
nicht gerecht werden konnte? So wurde Husserl zum philosophi‐
schen Eremiten, urteilt Schuhmann. Überwiegend wurde seitdem
die Chance, einen orthodoxen phänomenologischen Lehrgehalt als
einen gemeinsamen Nenner der Phänomenologien auszuzeichnen,
als aussichtslos beurteilt. Umso mehr besann man sich auf einen
in keiner ›Doxie‹ zu bändigenden, vor-phänomenologischen Sach‐
bezug zurück, der die Fragen ›Was ist Phänomenologie?‹ und ›Wozu
Phänomenologie?‹17 durch das allein von der Sache her zu beant‐
wortende Problem zu ersetzen nahelegte, von woher sie gegebenen‐

14 K. Schuhmann, ›Phänomenologie‹. Eine begriffsgeschichtliche Reflexion, in: Hus‐
serl Studies 1 (1984), 31–68.

15 Zit. n. W. Biemel, Origin and development of Husserl’s phenomenology.
Basic principles, www.britannica.com/topic/phenomenology/Dissemination-of-
phenomenology.

16 Vgl. A. Pfänder, Philosophie auf phänomenologischer Grundlage, München 1973,
146.

17 Ich beziehe mich auf die Leitfrage einer Vorlesungsreihe zu diesem Thema, die
im Sommersemester 1998 zum Abschluss des seinerzeit an den Universitäten
Bochum und Wuppertal angesiedelten Graduiertenkollegs »Phänomenologie

Kapitel I

22

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


falls erforderlich wird. Dies müsste phänomenologischem Denken
eigentlich eine weitläufige interdisziplinäre Beachtung sichern. Doch
das ist dem Anschein nach nicht der Fall.18

Obgleich man die Phänomenologie Husserls als Philosophie der
Sinnbildung und -konstitution par excellence verstehen könnte, fin‐
det sie in neueren Veröffentlichungen zur Problematik des Sinns
bestenfalls beiläufig Erwähnung.19 Speziell im Hinblick auf das
Verhältnis zur Geschichtswissenschaft und -philosophie, die diese
Problematik offenbar nicht loswird20, sind Phänomenologen an
einer gewissen Ignoranz gegenüber ihrem Metier ihrerseits vielleicht
nicht ganz unschuldig, insofern sie nicht dafür bekannt sind, ständig
mit Wissenschaften ins Gespräch zu treten, in denen sich phänome‐
nologische Probleme vielfach geradezu aufdrängen – die als solche
jedoch häufig verkannt werden.21 Im Bereich des Geschichtsdenkens
hat an dieser Situation die phänomenologische und hermeneutische

und Hermeneutik« veranstaltet worden ist. Daran war ich mit mit den hier
entfalteten Überlegungen beteiligt.

18 Möglicherweise liegt das daran, dass man die beschwörende Rede vom phäno‐
menologischen Sachbezug mit dem Sachbezug selber, der in bezug auf nicht-
phänomenologische Ansatzpunkte und Herausforderungen zu phänomenologi‐
schem Vorgehen immer wieder neu erkämpft werden muss, verwechselt hat.

19 Vgl. Vf., Wissenschaft des Sinns? Phänomenologie versus ›galileische‹ Psychologie
oder Über die vergangene Zukunft einer nicht eingelösten Programmatik, in: R.
Giuliani (Hg.), Merleau-Ponty und die Kulturwissenschaften, München 2000,
143‒177, sowie die Hinweise in G. Jüttemann (Hg.), Wie der Mensch sich selbst
entdeckte. Zur Psychologie des Erkennens von Sinn, Gießen 2023.

20 K. E. Müller, J. Rüsen (Hg.), Historische Sinnbildung, Reinbek 1997; R. Langtha‐
ler, M. Hofer (Hg.), Existenzerhellung – Grenzbewusstsein – Sinn der Geschichte.
Dem Andenken an Karl Jaspers (1883–1969). Wiener Jahrbuch für Philosophie 51
(2019), sowie speziell zu Ricœur das Kapitel XIX in diesem Band. Prozesse der
Sinnbildung (um beim gegebenen Beispiel zu bleiben) kann man als solche erst
dann zur Sprache bringen, wenn man nicht mehr ausschliesslich auf konstituier‐
ten, thematischen Sinn als Resultante dieser Prozesse fixiert bleibt. Für deren
angemessenes Verständnis ist die Frage von entscheidender Bedeutung, ob und
wie geschichtliche bzw. im engeren Sinne historische Sinnbildungsprozesse als
solche auf Identität im Sinne eines »narrativen In-der-Welt-seins« (Ricœur)
bezogen zu denken sind. Ein solcher Identitäts-Bezug wird häufig unbefragt
vorausgesetzt und das Spannungsverhältnis zwischen einer Phänomenologie der
Sinnbildung und einer Hermeneutik der narrativen Identität oder der Selbstheit
folglich unterschlagen.

21 Vgl. J.-P. Changeux, P. Ricœur, Ce qui nous fait penser. La nature et la règle, Paris
1998.

1. Was ist (oder wozu) Phänomenologie?

23

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kritik an einer einseitig erkenntnis- und wissenschaftstheoretischen
Ausrichtung des Geschichtsdenkens gewiss ihren Anteil. Diese Kritik
mündete seinerzeit in eine Ontologie der Geschichtlichkeit, die sich
bis heute mit einem kritischen Geschichtsdenken (im Sinne einer
Theorie der Geschichte oder Historik) nicht mehr hat vermitteln
lassen – ungeachtet der bereits von Gadamer ausgesprochenen, zu‐
letzt von Ricœur wiederholten Forderung, am Anfang einer Philo‐
sophie der Geschichtlichkeit müsse die Auflösung des abstrakten
Gegensatzes zwischen Geschichte als Geschehen einerseits und Ge‐
schichte als Wissen und Erkenntnis andererseits stehen.22 Für eine
Theorie der Geschichte oder Historik würde diese Forderung u.a.
bedeuten, dass sie sich, statt Geschichte umstandslos auf einen er‐
kennbaren, kategorial fassbaren Gegenstand zu reduzieren, zunächst
einer in phänomenologischer Einstellung erfolgenden Bestandsauf‐
nahme des Geschehens geschichtlicher Sinnbildungsprozesse zu ver‐
sichern hätte, so wie sie gelebte Geschichtlichkeit strukturieren. Ist
es nicht gerade diese Geschichtlichkeit, die ›erkannt‹ werden soll?
Und sollte nicht umwillen der Auflösung eines abstrakten Gegensat‐
zes von Geschichte als Geschehen und Geschichte als Wissen der
Sinn der historischen Erkenntnis gerade in einer Befruchtung geleb‐
ter Geschichtlichkeit liegen? So würde sich eine Arbeitsteilung zwi‐
schen einer Phänomenologie der Geschichtlichkeit, der Erkenntnis
des Historischen und kultureller Reflexion des gegenseitigen Aufein‐
anderverwiesenseins von Geschichte als Geschehen einerseits und
Geschichte als Erzählung und Wissen andererseits abzeichnen. Das
Interesse an einer solchen Arbeitsteilung bestärkt mich in der Über‐
zeugung, dass die Frage, was es bedeutet, geschichtlich zu existieren,
nicht von der anderen Frage abgelöst werden sollte, was es bedeutet,
geschichtlich zu denken bzw. Geschichte zu denken. Mit Ricœur
möchte ich sagen: Die Philosophie »lebt« – zumindest soweit sie das
angesprochene thematische Feld berührt – »aus der Einheit dieser
beiden Fragen und stirbt an ihrer Trennung«.23

22 H.-G. Gadamer, Wahrheit und Methode, Tübingen 41975, 267; vgl. Ricœurs Vor‐
wort zu Jeffrey Barashs Buch Heidegger et le problème de l’histoire, Dordrecht
1988, in: Lectures 2. La contrée des philosophes [1992], Paris 1999, 294–303.

23 Vgl. P. Ricœur, Philosophieren nach Kierkegaard, in: M. Theunissen u. W. Greve
(Hg.), Materialien zur Philosophie Søren Kierkegaards, Frankfurt/M. 1979, 579–
596.

Kapitel I

24

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vor diesem Hintergrund werde ich im Folgenden das Problem,
›wozu‹ Phänomenologie heute erforderlich sein müsste, auf eine
Kontingenz des Fragens beziehen, das phänomenologische Antwor‐
ten auf den Plan ruft und sie auch mit ihren Grenzen konfrontiert.
Diese Problematik werde ich im Blick auf den Begriff des Zeugnis‐
ses mit einem Beispiel erläutern, das speziell das angedeutete Span‐
nungsverhältnis zwischen geschichtlicher Existenz und Geschichts‐
denken tangiert, um im Anschluss an diesen Exkurs zur dann kon‐
kret motivierten Frage ›Wozu Phänomenologie?‹ zurückzukehren.

Dass sich die Frage ›Wozu Phänomenologie?‹, in der ein skep‐
tisches ›noch‹ mit anklingt, nach wie vor stellt, bezeugt dem An‐
schein nach ein mehr oder weniger weit gehendes Scheitern oder
Ungenügen fortgesetzter Rekurse auf Antworten, die uns vor allem
Husserl auf diese Frage gegeben hat. Knüpft man weiterhin an
seine phänomenologische Vorgaben an, obgleich sie sich nicht als
überzeugend erwiesen haben? Bringt die in Wahrheit längst plura‐
lisierte Phänomenologie, die man in dieser Perspektive mit der Re‐
zeptionsgeschichte der Werke ihres Begründers identifizieren würde,
insofern das Kunststück fertig, sich selbst zu überleben? – Man
kann die aufgeworfene Frage allerdings auch anders, nämlich als
Ausdruck des Willens verstehen, phänomenologisches Denken auf
die Herausforderungen hin, die es auf den Plan rufen, zu befragen,
um es möglicherweise auf diesem Wege zu erneuern. So gesehen
wäre die Frage ›Wozu Phänomenologie?‹ weniger im Rückgang auf
die Quellen und Traditionen phänomenologischen Denkens als viel‐
mehr von den sachlichen Anlässen her aufzuwerfen, denen dieses
Denken jeweils antwortet. Diese Frage wäre also nicht bloß auf
die Zukunft einer schon vorhandenen (etwa von Husserl autorisier‐
ten oder von ihm abweichenden, ›häretischen‹) Phänomenologie
zu beziehen, nach deren Anwendung, Nutzen oder Relevanz man
fragen könnte – womöglich, um statt der Phänomene nun die je‐
weilige Phänomenologie zu »retten«. Dessen bedürfte es allerdings
gar nicht, könnte man Husserls Versuch, einen wirklich radikalen
Anfang »einer absolut gegründeten Philosophie« zu machen, als
erfolgreich beurteilen. Husserls Meditationen über die Erste Philo‐
sophie (1923/4), die diesen Anfang selbst hatten »schaffen« sollen,
wären dann nicht radikalisierbar. Und sie hätten ein Philosophie‐
ren im Geist eines »Radikalismus der Endgültigkeit« in die Wege
geleitet, das in unüberbietbarer Weise unsere Fragen letztlich so zu

1. Was ist (oder wozu) Phänomenologie?

25

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


beantworten verspräche, dass schließlich »alles vernünftige Fragen
sein Ende« hätte.24 Wäre wenigstens der Anfang der Philosophie in
diesem Sinne einmal gemacht, dürfte es Neu-Anfänger nur mehr in
dem »gemeinüblichen, [...] Wortsinne geben, nämlich als Lehrlinge,
die die von anderen vorgedachten Wahrheiten im eigenen einsichti‐
gen Denken nacherzeugen und damit in sich selbst einen Anfänger
der Ersten Philosophie nachgestalten« (Hua VII, 5). So wäre die
Phänomenologie unwiderruflich ins Zeitalter ihrer Epigonalität ein‐
getreten.

Die Frage ›Wozu Phänomenologie?‹ stellt sich indessen nicht bloß
von einem bereits als verbindlich etablierten, womöglich nur fortzu‐
schreibenden Bestand phänomenologischen Denkens aus, sondern
nach wie vor von den vielzitierten »Sachen und Problemen« aus, die
kein eigenständiger Kompetenzbereich und erst recht nicht geistiges
Eigentum einer Phänomenologie sind.25 Man versucht sie lediglich
als solche in einer phänomenologischen Perspektive zur Sprache
zu bringen. So gesehen ist eine solche Perspektive allerdings von
Anfang an auf nicht-phänomenologische Sach- und Problembezü‐
ge verwiesen. Und in diesem Sinne müsste offenbar auch für die
verschiedenen Zweige phänomenologischen Denkens gelten: »Nicht
von den Philosophien, sondern von den Sachen und Problemen
[die nicht eo ipso ›phänomenologische‹ sind] muss der Antrieb zur
Forschung ausgehen«, wie es Husserl bekanntlich verlangte.26 Nun
liegt es ironischerweise gerade ›in der Natur‹ der Sachen und Pro‐
bleme, sich nicht unvermittelt als solche zu erkennen zu geben. Und
es erscheint zweifelhaft, ob die Phänomenologie inzwischen über
verlässliche und nachvollziehbare Methoden verfügt, die es gestatten

24 Auf Platon bezogen findet sich diese Formulierung in: Husserliana VII, Den
Haag 1956, 37 [=Hua]. Aber als Vorbild einer entsprechenden Ausrichtung der
Phänomenologie selbst, wie die Vorlesung über »Platons Dialektik und die Idee
der philosophischen Wissenschaft« (ebd., 11ff.) zeigt.

25 Mit welchem Recht etwa sollte man eine mit der Phänomenologie und Here‐
meneutik speziell Heideggers so vertraute Autorin wie Donatella di Cesare dafür
kritisieren, dass sie von einer »Phänomenologie der Folter« spricht, ohne dabei
im Geringsten auf Husserl und seine Schüler Bezug zu nehmen? (Vgl. D. Di
Cesare, Torture, Cambridge, Medford 2018, ch. 2.) Könnte man letzteren nicht
auch vorwerfen, in ihrem ›klassischen‹ Verständnis von Phänomenologie zu
solchen »Sachen und Problemen« gar nichts zu sagen zu haben?

26 Hua XXV, 61 [Hervorhebung BL]; vgl. B. Waldenfels, Phänomenologie in
Deutschland: Geschichte und Aktualität, in: Husserl Studies 5 (1988), 143–167.

Kapitel I

26

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


müssten, ›die Sache selbst‹ oder ›das wahre Problem‹ zu identifi‐
zieren.27 Deshalb steht seit langem die Frage im Raum, ob man
nicht die Anstrengung einer »Phänomenologie der Phänomenolo‐
gie« (s.u.) gegen sie selbst aufbieten muss, um beurteilen zu können,
ob sie ihrem Anspruch, die Sachen ›selbst‹ und Probleme ›selbst‹
zur Sprache zu bringen, wirklich gerecht werden kann. Verspricht
in dieser Lage nur eine derartige Selbstüberbietung der Phänomeno‐
logie weiterzuhelfen? Oder muss sie sich vielmehr darauf zurückbe‐
sinnen, was überhaupt dazu herausfordert, eine phänomenologische
›Perspektive‹ einzunehmen – eine Perspektive auf Anderes, das an‐
dere ›Perspektiven‹ zulässt und sogar erforderlich machen kann und
die Phänomenologie möglicherweise davor zu bewahren vermöchte,
von ihrer eigenen Geschichte bzw. von der Rezeption der Werke
ihres Begründers verschlungen zu werden, wenn sie die »Sachen
und Probleme«, von denen sie ihren Ausgang nehmen musste, ganz
aus den Augen zu verlieren droht?

In dieser Sicht steht nicht allein die phänomenologische »Tra‐
dition«, sondern ein vorgängiger Gegenstandsbezug auf dem Spiel,
in dem allererst die Herausforderung dazu zu vermuten ist, ihm
speziell auf phänomenologische Art und Weise gerecht zu werden.28

So gesehen würde gar nicht so sehr die Phänomenologie selbst
zur Diskussion stehen, sondern zunächst das, »wovon sie handelt«
– oder vielmehr handeln müsste.29 Und insofern wäre die Frage
›Wozu Phänomenologie?‹ keine teleologische, die einen gewissen
Stand der Forschung »als endgültige Wirklichkeit fixieren und sie
verhärten« zu lassen droht.30 Vielmehr wendet sich phänomenologi‐
sche Forschung ihrem Selbstverständnis nach ausdrücklich gegen
eine derartige endgültige Fixierung, wie immer wieder betont wird.
Und das soll sich nicht nur auf die Antworten beziehen, die sie zu

27 Vgl. E. Fink, Studien zur Phänomenologie 1930–1939, Den Haag 1966, 198 ff.
28 Um nur ein aktuelles Beispiel aus der sozialphilosophischen Forschung zu

nennen: Im Rekurs auf Émile Durkheim u.a. rekurriert Stephan Zimmermann
mehrfach auf die Gegebenheit »sozialer Phänomene«, die »als Gegenstände ge‐
geben sein« sollen (Vorgängige Gemeinschaft. Studie zur Ontologie des Sozialen,
Freiburg, München 2021, 16, 32, 161, 452). Dabei verlangt phänomenologisches
Vorgehen allerdings genau umgekehrt die Auffassung von Gegenständen hin‐
sichtlich ihrer Gegebenheit.

29 M. Heidegger, Die Grundprobleme der Phänomenologie, Frankfurt/M. 21989, 1.
30 Vgl. W. Biemel, Heideggers Stellung zur Phänomenologie in der Marburger Zeit,

in: Phänomenologische Forschungen 6/7 (1978), 141–223, hier: 181.

1. Was ist (oder wozu) Phänomenologie?

27

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


geben sucht, sondern auch auf die Fragen, von denen sie sich her‐
ausgefordert sieht. Spricht man nicht genau deshalb immer wieder
von einer »phänomenologischen Bewegung«, weil sie sich derartiger
Fixierung vielfach (wenn auch keineswegs immer und überall) wi‐
dersetzt hat? Oder verharmlost eine solche Selbstbeschreibung nur
die anhaltende Krise, in der sie sich längst befindet und aus der
es möglichweise gar keinen Ausweg gibt, wenn es zutreffen sollte,
dass das Projekt einer phänomenologischen Ersten Philosophie als
gescheitert zu betrachten ist?

Ein bloß reproduktiver Rekurs auf erste Antworten auf die Frage
›Wozu Phänomenologie?‹, die zunächst Husserl gegeben hat, kann
schon deshalb nicht genügen, weil ein solcher Rekurs voraussetzen
würde, dass die Phänomenologie in der Gestalt, die ihr Husserl
gegeben hat, auf ein vorgängiges Fragen Antwort gibt, das uns nach
wie vor und unverändert bewegt. Die phänomenologische Arbeit
selber hat aber gerade diese Voraussetzung nachhaltig unterminiert.
Das zeigt sich besonders deutlich in der Auseinandersetzung mit den
cartesianischen Prämissen Husserls, am Problem der »Ausschaltung
der Faktizität« und in der Ausrichtung der Phänomenologie auf die
»Seinsfrage« bzw. nach dem »Sinn von Sein«.

2. Neuartiges, geschichtlich affiziertes Fragen:
Was oder wer wir sind in sozialphilosophischer
Perspektive

Zunächst zu den cartesianischen Prämissen, wie sie etwa in den
Ideen I zum Ausdruck kommen, die uns als letztes Ziel zweifelsfreie,
apodiktische Evidenz vorgeben, die Husserl zu dieser Zeit noch mit
adäquater Erkenntnis gleichsetzt.31 Schon in Descartes’ Meditationen
über die Erste Philosophie führte die Apodiktizität des cogito nicht
auch auf die Spur einer Antwort auf die Frage, wer denkt? Dass ich
ein »denkendes Etwas« bzw. »denkendes Ding« (Descartes) bin –
ein »Es, das denkt« (Kant) –, sagt weder mir noch dem Anderen,

31 Zum jeweils verschiedenen Sinn des Zweifels bei Husserl und bei Descartes
vgl. E. Ströker, Einleitung, in: E. Husserl, Cartesianische Meditationen, Hamburg
1977, XI–XXIX, hier: XXIII. Zum Verhältnis von »apodiktisch« und »adäquat«
L. Landgrebe, Der Weg der Phänomenologie, Gütersloh 1963, 171; Hua VIII, 35.

Kapitel I

28

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wer ich bin. Die Frage nach dem Wer ist gar nicht sinnvoll so zu
stellen, dass sie auf Apodiktizität zielt, die jeglichen Zweifel ausräu‐
men könnte. Sie stellt sich uns selbst und von Anderen her nur in
einem sozialen Leben, inmitten von praktischer Unzuverlässigkeit,
Unverbindlichkeit, Instabilität der Verhältnisse, brüchigem oder be‐
reits erschüttertem Vertrauen und um sich greifendem Misstrauen.32

Es handelt sich unter solchen Umständen nicht um die ›theoreti‐
sche‹ Frage, wer wir sind, sondern um eine eminent praktische Pro‐
blematik, in der sich Antworten niemals auf gänzlich zweifelsfreie
Art und Weise bewähren können, wie es sich Husserl im Fall des
»Bewährtseins« von Wahrheit vorgestellt hat.33 Wer man jeweils
ist, ist, wie Hannah Arendt gezeigt hat, nicht positiv aussagbar.34

Aber es kann sich praktisch zeigen. Antwort auf die Frage nach dem
Wer muss man in der Weise des Tuns geben, das auf seine Weise
authentisch, wahrhaftig oder glaubwürdig erscheinen mag, aber in
dem ihm eigenen Wahrheitsmodus niemals unbezweifelbares bzw.
nicht mehr mit Misstrauen zu betrachtendes, insofern endgültiges
Bewährtsein versprechen kann.35 Bewährte Wahrheit, der man ge‐
gebenenfalls vertrauen kann, kann es praktisch nur im Zwielicht des
Verdachts und des Misstrauens geben, nicht jenseits dessen, was sie
in Frage stellt.

32 Vgl. Vf., Einander ausgesetzt. Der Andere und das Soziale. Bd. I: Umrisse einer
historisierten Sozialphilosophie im Zeichen des Anderen; Bd. II: Elemente einer
Topografie des Zusammenlebens, Freiburg i. Br., München 2018, Teil F.

33 Hua VII, 117. Im Lichte des cartesianischen Zweifels hält Husserl daran fest:
»jeder trägt die Bürgschaft seines absoluten Daseins [...] in sich selbst« (Ideen I,
106 f.).

34 Zumindest gilt dies aus Hannah Arendts Sicht solange, wie das Leben nicht
abgeschlossen ist. Demgegenüber würde ich auch einer nachträglichen, post‐
mortalen Erzählung ein ›Aussagen‹ des Wer nicht zutrauen. Vgl. Vita Activa
oder Vom tätigen Leben, München 41985, bes. 172–178. Dessen ungeachtet ist die
Wer-Frage aber nicht obsolet; sie bleibt, wie Ricœur mit Recht betont, vielmehr
gerade durch das Ausbleiben einer definitiven Antwort virulent; vgl. Das Selbst
als ein Anderer [1990], München 1996, 34.

35 Vgl. die neueren Bestandsaufnahmen beider Probleme bei M. Hofer, C. Rößner
(Hg.), Zwischen Illusion und Ideal: Authentizität als Anspruch und Versprechen.
Interdisziplinäre Annäherungen an Wirkmacht und Deutungskraft eines strittigen
Begriffs, Regensburg 2019; G. Maio (Hg.), Vertrauen in der Medizin. Annäherun‐
gen an ein Grundphänomen menschlicher Existenz, Freiburg, Basel, Wien 2023.

2. Neuartiges, geschichtlich affiziertes Fragen

29

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Für das Projekt einer phänomenologischen Ersten Philosophie36

müssten sich einschneidende Folgen ergeben, wenn unsere Leitfrage
nicht darauf abzielte, wie zweifelsfrei denkbar ist, was radikalem
›theoretischem‹ Zweifel standhält, sondern darauf, welchen Begriff
von Wahrheit bzw. Wahrsein wir uns im Lichte der Frage nach
dem Wer machen müssen.37 Auch hier stellt sich zwar, angesichts
gegenwärtig zahlreicher Versuche, die Wer-Frage im Rahmen einer
realistischen Ontologie auf Was-ist-Fragen zu reduzieren, das Prob‐
lem einer Kritik am »Universum der Objektivität«, die Husserl für
dringlich hielt, weil »bloße Sachen«, wie er meinte, »nichts in sich
von Sinn [tragen]«. Ein (nur praktisch zu bewährendes) Selbst ob‐
jektiv »in Sachen oder als sachliche Eigenschaft finden zu wollen«,
wäre ihm als widersinnig vorgekommen.38 Wenn die Wahrheit des
Selbst als die Wahrheit dessen, wer jemand ist, gegenwärtig oder
künftig wird, nur zu bezeugen ist, wie in Sein und Zeit gezeigt wird,
muss sie dann nicht angesichts Anderer gedacht werden? Kann ein
Selbst, das sich in seinem praktischen Verhalten bezeugt, wie es auch
Ricœur (mit Heidegger und Levinas) annimmt, dabei je selbst genü‐
gen? Ist nicht nach allem, was wir darüber inzwischen wissen, auch
praktische Selbst-Bezeugung rückhaltlos auf Verhältnisse zu Anderen
angewiesen?

Jedenfalls kann von ›Wahrheit‹ in diesem Sinne nicht mehr auf
der Basis eines transzendentalen Ichs die Rede sein, das auch im
Rahmen einer transzendentalen Intersubjektivität nicht in der Bezie‐
hung zu Anderen situiert zu denken ist. Wenn das Ich im Lichte
der Wer-Frage nicht bloß empirisch-zufällig der Existenz Anderer
begegnet und wenn der Andere, in bezug auf den die Wer-Frage sich

36 Vgl. Aristoteles, Metaphysik, 1003a.
37 Bereits Heidegger hat in Die Zeit des Weltbildes die philosophische Leitfrage

nach absoluter Gewissheit entschieden relativiert, indem er sie auf die »Be‐
freiung aus der offenbarungsmäßigen Heilsgewißheit« zurückführte. Diese Be‐
freiung musste »in sich eine Befreiung zu einer Gewißheit sein, in der sich der
Mensch das Wahre als das Gewußte seines eigenen Wissens sichert«. Sie »war
so nur möglich, daß der sich befreiende Mensch die Gewißheit des Wißbaren
selbst verbürgte«. Wird aber nicht diese Ersatzgewissheit in dem Maße selber
bedeutungslos, wie ihre geschichtlichen Prämissen verblassen? Vgl. Holzwege,
Frankfurt/M. 61980, 105, 109, 234.

38 Hua VIII, 71ff., 163. Wir können dieses Argument, das Husserl zunächst auf das
»Selbst« der Sache bezieht, durchaus parallel auf das Selbst im Sinne des Wer
bezogen denken.

Kapitel I

30

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


stellt, transzendental nicht als eine sekundäre Abwandlung des Eige‐
nen rekonstruiert werden kann, muss dann nicht Husserls Projekt
einer Ersten Philosophie sozialphilosophisch revidiert werden – statt
bloß durch eine Zweite Philosophie eine äußerliche Ergänzung zu
erfahren?39 Wie aber ließe sich ein ›zwischen uns‹ sich abspielendes
Geschehen der Bewahrheitung von Antworten auf die Wer-Frage
denken, die sich nur praktisch ›zeigen‹, ohne sich je in Aussagbarem
und zu Wissendem erschöpfen zu können?40

Husserls Phänomenologie der Intersubjektivität scheitert wesent‐
lich daran, dass sie auf der Basis einer phänomenologischen Reduk‐
tion entfaltet wird, die das Transzendentale dadurch zur Geltung
kommen lassen sollte, dass erklärtermaßen jegliche Faktizität und
jegliche »natürliche Wahrheit« ausgeschaltet wird.41 Dieser Ansatz
hat – abgesehen von der Frage der Vereinbarkeit von transzen‐
dentaler Egologie und Intersubjektivität – eine der bis heute fol‐
genreichsten Häresien nach sich gezogen. Setzt nicht die Reduktion
auf das Bewusstsein als den Ort des Erscheinens der Welt ihrerseits
bereits die Faktizität des »Zwischen« voraus, »das ursprünglich die
Dimension des intentionalen Erscheinens eröffnet, worin sich Be‐
wußtsein und Welt schon vor aller Subjekt-Objekt-Spaltung getrof‐
fen haben?«42

Bis heute ist zwar umstritten, ob Sein und Zeit in diesem Sinne
als eine konsequente Fortführung des transzendental-phänomeno‐

39 Vgl. im Sinne einer Gegenprobe, M. Riedel, Für eine zweite Philosophie, Frank‐
furt/M. 1988, 7, 89 f.

40 Offenbar kann doch weder der verinnerlichte noch der von außen auf uns
fallende Blick der Anderen ohne Wenn und Aber die über unser Jemand-Sein,
unsere »Identität« richtende Instanz sein. Aus der angedeuteten Verlagerung
der Wahrheitsfrage auf einen Wahrheitsmodus (Bezeugung), der für geschicht‐
lich-praktisches Leben maßgeblich zu sein scheint, folgt nicht ohne Weiteres,
wem die »Feststellung« der Wahrheit zusteht und wem nicht. Überdies entzieht
sich Leben in diesem Wahrheitsmodus in gewisser Weise dem apophantischen
Logos überhaupt.

41 Hua VII, 139; Hua VIII, 169.
42 Vgl. K. Held, Einleitung, in: E. Husserl, Die phänomenologische Methode, Stutt‐

gart 1985, 5–51, hier: 46 f. Hier kann Faktizität natürlich nicht dasselbe meinen
wie »mundane« Faktizität im Sinne Husserls; vgl. Landgrebe, Der Weg der
Phänomenologie, 37f.; H.-G. Gadamer, Hegel, Husserl, Heidegger, Tübingen 1987,
109, 140, 154, 163; J. Patočka, Die Bewegung der menschlichen Existenz, Stuttgart
1991, 153, 171, 177.

2. Neuartiges, geschichtlich affiziertes Fragen

31

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


logischen Fragens verstanden werden kann; doch herrscht die Ten‐
denz vor, den durch Heidegger beschrittenen Weg einer existenzia‐
len Ontologie der Faktizität als eine Radikalisierung der Phänome‐
nologie Husserls so zu verstehen, dass rückblickend auch diese durch
dieselbe Leitfrage bestimmt erscheint: durch die Frage nach dem
»Sinn von Sein« nämlich. Für Ludwig Landgrebe etwa ist phänome‐
nologische Philosophie im Grunde Rückbesinnung auf den Grund
dieser Frage; insofern sei sie zutiefst europäisch. Die Phänomenolo‐
gie habe die kardinale Bedeutung eines »Rückgangs auf den Boden
[...], der das Abendland trägt«. So gesehen könne sie als die »europä‐
ischste« aller Philosophien gelten.43 Denn sie sei die »denkende
Erinnerung« an unsere im Staunen realisierte Einfügung ins Sein.44

Die Phänomenologie tritt insofern aber zugleich als Kritik des Schei‐
terns einer »europäischen« Vernunft auf, die sich als »seinsverges‐
sen« erwiesen haben soll.45 Diese Diagnose wird kurzgeschlossen
mit den »geschichtlichen Erfahrungen der dreißiger Jahre […], in
denen Husserl sozusagen demonstriert wurde«, dass seinerzeit mehr
auf dem Spiel stand als eine Grundlagenkrisis der Wissenschaften,
dass es vielmehr um einen »geschichtlichen Zusammenbruch des
›europäischen Menschentums‹« ging, gegen den man nun offen‐
bar eine auf ihre angeblich nur phänomenologisch aufzuklärenden
europäischen Ursprünge sich besinnende Philosophie aufbieten will.
»Wo gäbe es einen großen Denker, der nicht aus solchen geschichtli‐
chen Erfahrungen seine letzten und verborgenen Antriebe erhalten
hätte?«46

Scheinbar sprengen aber diese gar nicht näher spezifizierten »Er‐
fahrungen« in keiner Weise den Fragehorizont, der durch die »grie‐
chische« Seinsfrage eröffnet worden sein soll. Insofern bieten sie
nichts Neues, allenfalls Anlass zu Rückfragen nach dem Sinn einer
»Urfrage« (Husserl), auf die die Phänomenologie die Antwort sein
will, ohne sich dabei auf real-historische Diagnosen jenes Zusam‐

43 Landgrebe, Der Weg der Phänomenologie, 76 f., 170.
44 Ebd., 80. Zum Motiv der Erinnerung vgl. auch K. Held, Heidegger und das Prin‐

zip der Phänomenologie, in: A. Gethmann-Siefert, O. Pöggeler (Hg.), Heidegger
und die praktische Philosophie, Frankfurt/M. 1988, 111–139, hier: 118 ff.

45 Vgl. Landgrebe, Der Weg der Phänomenologie, 129.
46 Ebd., 189.

Kapitel I

32

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


menbruchs angewiesen zu wissen.47 (Selbstkritisch hatte übrigens
Husserl selbst im Blick auf seine Praxis des »Rückfragens« von einer
»Mär« und »Dichtung der Philosophiegeschichte« gesprochen.48)

So geht man zwar von einer gewissen Kontingenz der Anlässe
phänomenologischen Fragens, nicht aber davon aus, dass geschicht‐
liche Kontingenz noch den Sinn dieses Fragens selbst affiziert, auf
den man scheinbar nur in wiederholender Weise zurückkommen
kann, indem man von neuem die Quellen und die Sachen befragt.49

47 Klaus Held (Husserls These von der Europäisierung der Menschheit, in: C. Jam‐
me, O. Pöggeler [Hg.], Phänomenologie im Widerstreit, Frankfurt/M. 1989, 13–
39, hier: 20) scheint dies bestätigen zu wollen, wenn er schreibt: »[...] selbst
Anomalien und Brüche im Zusammenleben halten sich [...] im Rahmen von
Vorzeichnungen aus der [von Husserl beschriebenen] urzeitlichen Herkunftsdi‐
mension« Europas. Doch weist er an anderer Stelle auf eine Verkürzung der
Husserl`schen Weise des Rückfragens nach einer »griechischen Urstiftung« der
Philosophie um die politische Dimension hin. Können wir diese Dimension
aber heute noch im Lichte des von Held in Anspruch genommenen Begriffs der
Verantwortung (logon didonai) deuten? Vgl. K. Held, Husserl und die Griechen,
in: Phänomenologische Forschungen 22 (1989), 137–176, bes. 153–5. Auf jene Fra‐
ge werfen die Schlusspassagen in Dolf Sternbergers, sonst eng an die Arbeit des
Althistorikers C. Meier (Die Entstehung des Politischen bei den Griechen, Frank‐
furt/M. 1983) und an Hannah Arendt sich anschliessender Schrift Drei Wurzeln
der Politik ein Schlaglicht (Frankfurt/M. 1984,  422 ff.). Kann ein auf das grie‐
chische Erbe zurückgeführter Verantwortungsbegriff einer dämonologischen
und eschatologischen Politik gerecht werden? Und hat diese nicht zu einem
Erschrecken beigetragen, das für Autoren wie Leon (auch: Lew) Schestow am
Beginn allen Philosophierens stehen musste? (Vgl. L. [S]Chestow, Kierkegaard
et la philosophie de l’existence, Paris 1936, 37.) Im Rekurs auf die griechischen
Ursprünge der Philosophie werden entsprechende Rückfragen unterdrückt.

48 Hua VI, 513; vgl. Landgrebe, Der Weg der Phänomenologie, 189.
49 Ob die »Wiederholung« des Ursprünglichen zugleich »Rückgang zu seiner

Quelle, zu seinem wahrhaften Anfang« bedeuten muss (Hegel) oder ob der
Anfang als noch weitgend bestimmungsloser nur von dort her zum Ursprung
werden kann, wo die Rückfrage nach ihm ausgeht, wird im Hinblick auf die
»Seinsfrage« häufig so diskutiert, als ob dabei keinerlei kontingente historische
Ereignishaftigkeit, die den geschichtlichen Ort des Rückfragens bestimmt, maß‐
geblich sein könne; Vgl. M. Riedel, Erster und anderer Anfang. Hegel und das
Problem des Ursprungs der griechischen Philosophie, in: Hören auf die Sprache.
Die akroamatische Dimension der Hermeneutik, Frankfurt/M. 1990, 303–329. In
diesem Buch ist gleichwohl ausdrücklich von einer irreduziblen Historizität des
Rückfragens die Rede, das einen eigentlich noch »unangefangenen Anfang wie‐
der anfangen« müsse (362). Was nun, wenn jeder Rückgang auf vermeintliche
Ursprünge durch ein »Ende vermittelt [ist], von dem er sich abstößt«, und wenn
dieses Ende noch den Sinn des Fragens und damit selbst den »umfassenden

2. Neuartiges, geschichtlich affiziertes Fragen

33

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dass man damit der Geschichtlichkeit des Fragens und einer Sinn‐
stiftung durch unvorhergesehene Ereignisse nicht gerecht wird, die
uns nachträglich die Tradition radikal in Frage zu stellen zwingen,
lässt sich anhand der Phänomenologie Jan Patočkas zeigen, dessen
Ketzerische Essays zur Philosophie der Geschichte diese Probleme
bereits weit vorangetrieben haben.50 Anlässe und kontingente Moti‐
ve mögen in der skizzierten Sicht dafür sorgen, dass man wieder
Anschluss findet an einen bis in die Anfänge der europäischen
Geschichte zurückweisenden Sinn phänomenologischen Fragens.
Scheinbar wird dieser Sinn aber nicht selber auf unvorhergesehene
Weise durch ein In-Frage-gestellt-werden geschichtlich affiziert, das
seinerseits ein fragendes Denken auf den Plan rufen könnte.51 Hus‐
serl hielt es dem entsprechend auch für ausgeschlossen, dass man
in die eigentliche (phänomenologische) Philosophie in diesem Sinne
»hineingerät«.

3. Zur Rückbesinnung auf ›naive‹ Ursprünge des Fragens

Bricht nicht Husserl, indem er eine »gewisse Naivität der Erkennt‐
nisliebe und Erkenntnisschöpfung« bestenfalls als ein »notwendig
Erstes« gelten lässt, das man auf dem Weg zu einer radikalen Phäno‐

Horizont« der ursprünglichen Seinsfrage transformieren könnte? (Vgl. ebd.,
368, 375.)

50 Vgl. das Kap. III in: Vf., Geschichte als Antwort und Versprechen, Freiburg
i. Br., München 1999. Ein solches ›sinnstiftendes‹ Ereignis war für Kant die
Französische Revolution; ein Ereignis, das »sich nicht mehr vergißt«, wie er
glaubte. Hat nicht auch dieses Ereignis von der Idee der Freiheit her zu einer
radikalen nachträglichen Infragestellung der ›europäischen‹ Tradition geführt?
Infragestellung bedeutete allerdings schon hier weder bloß umstandslose ›Ver‐
abschiedung‹ oder ›Vergessen‹ noch einfach ›Wiederaneignung‹, sondern nach‐
trägliche Transformation des Sinns der europäischen Überlieferung im Lichte
der unvorhergesehenen, ihrerseits retrograden Maßgeblichkeit des die Geschich‐
te zäsurierenden Ereignisses.

51 Hua VIII, 19. Und wenn man infolge der phänomenologischen Reduktion »in«
der Phänomenologie »ist«, »haben wir kein weltlich vorgegebenes Problem
[mehr], das uns motiviert«, wie Fink betont; Studien zur Phänomenologie 1930–
1939, 108. Derselbe Autor spricht aber auch vom Entsetzen, das zur Philosophie
führe (182 f.). Die Vielfalt der in diesem Sinne anfänglichen »philosophischen
Erfahrungen« hat die Phänomenologie bislang gleichwohl nicht angemessen
berücksichtigt.

Kapitel I

34

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


menologie weltkonstituierenden Lebens schließlich hinter sich las‐
sen muss, leichtfertig die Verbindungen zu Ursprüngen des Fragens
ab, die ihrerseits phänomenologisches Denken erst als auf sie Ant‐
wort gebendes verständlich werden lassen? Kann die vor-phänome‐
nologische »natürliche Einstellung« wirklich nur als Verfangensein
in der Welt und in diesem Sinne als Verschlossenheit gegen Philoso‐
phie gelten, wie Fink im Blick auf Platons Höhlengleichnis sagt?52

Gibt es nicht auch ein fragendes Leiden, ein vor-philosophisches
Leiden, das – nicht nur wie Hiob – überhaupt erst fragen lässt?53

In diesem Sinne, scheint mir, eröffnet auch die Philosophie von
Levinas einen pathologischen Weg in die Philosophie. In historisch‐
er Perspektive setzt sein Denken mit dem Leiden am Leiden der
Anderen ein54, deren »Gesicht« man hat vernichten wollen. Das

52 Vgl. Fink, Studien zur Phänomenologie 1930–1939, 182–4.
53 Während der Kranke Schmerz empfindet, an Schmerzen leidet und sich in eine

Schmerzhaftigkeit des Schmerzes, in ein Leiden am Leiden selbst verstrickt,
fahndet der Arzt nach Ursachen. Doch im Kranken arbeitet, nagt und wütet der
Schmerz nicht nur. Er verlangt auch nach Deutung, die schliesslich in der Frage
nach dem ›Sinn‹ des Schmerzes selbst ihren wunden Punkt hat. So kann man
gewissermaßen auf ›pathologischem‹ Wege in die Philosophie hineingeraten. In
diesem Sinne hat der Wissenschaftshistoriker Georges Canguilhem von einem
»vitalen Staunen« gesprochen, das in der ›pathologischen‹ Befindlichkeit, im
Schmerz oder in der Angst, aufkeime. Vgl. G. Canguilhem, Das Normale und
das Pathologische, München 1974, 65, 166, sowie die phänomenologisch inspi‐
rierte Studie von F. J. J. Buytendijk, Über den Schmerz, Bern 1948, und Vf.,
Vom Logos und Pathos des Lebendigen, in: Zu denken geben, Ulm 1997, 13–38.
Drängt sich nicht gerade von der Erfahrung des Schmerzes, des Verletztseins
und der Verwundbarkeit eine Krise des »Seinsglaubens« auf, den die Phämome‐
nologie allzu sehr als ein bloß doxisches Problem nimmt, ohne dem Aspekt
des Vertrauens nachzugehen, das man in eine nur im Horizont des Mitseins
als verlässlich erfahrbare Welt setzt? Lässt sich aber eine Eidetik des Schmerzes
denken, in der sich das Umfingieren als das Lebenselixier der Phänomenolo‐
gie bewährte? Die Phänomenologie hat ihren Anspruch, als die eigentliche
Philosophie der Erfahrung zu gelten, bislang keineswegs in der ganzen Breite
der Erfahrung gerechtfertigt. Gerade das Desiderat einer Phänomenologie des
Schmerzes macht sich hier bemerkbar. Es gibt Schmerzen, in denen sich ein
weitgehender Zusammenbruch des Objektbezugs der Erfahrung ereignet. Folgt
man etwa Jan Patočkas Beschreibung der prinzipiellen philosophischen Brisanz
der Erfahrung eines solchen Zusammenbruchs, so drängt sich dieses Desiderat
unmittelbar auf; vgl. Die Bewegung der menschlichen Existenz, 390.

54 Dass es ›mit‹ dem Leiden am Leiden Anderer einsetzt, bedeutet keineswegs,
dass darin das einzige oder auch nur vorherrschende Motiv von Levinas‘ philo‐
sophischen Anfängen gelegen hätte. Die inzwischen veröffentlichten Œuvres 1–3

3. Zur Rückbesinnung auf ›naive‹ Ursprünge des Fragens

35

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wird man kaum einfach als ›naiv‹ abqualifizieren wollen. Doch
wer sind wir angesichts dessen? Nicht die Frage nach Gewissheit,
sondern als wer wir uns vor dem Hintergrund dieser historischen
Erfahrung verstehen müssen, steht nun im Vordergrund. Zur Ant‐
wort auf diese Frage55 fordert Levinas indirekt heraus, indem er uns
face à l’extrème (Tzvetan Todorov) mit uns selbst konfrontiert. Er
fragt: Ist das Gesicht des Anderen ›vernichtbar‹ – so wie jegliches
innerweltlich Seiende annihiliert werden kann? Wäre die Macht des
Mörders nicht tatsächlich unbegrenzt, sollte sie unzweifelhaft Zugriff
haben auf das Gesicht als etwas ›Sicht-bares‹? Um es diesem Zugriff
zu entziehen, um denken zu können, dass diese Macht begrenzt ist,
denkt Levinas ein Jenseits des Seins. Gewiss ist der Andere ›sichtbar‹,
begegnet als ›etwas‹, das gesehen werden kann und erweist sich in
diesem Sinne auf irreduzible Weise als mit räumlicher Äußerlichkeit
verstrickt.56 Aber als Rede und Blick, der selbst sieht, sei das Gesicht
nicht in der Welt. Mehr noch: vom Jenseits des Seins her gebiete es,
nicht zu töten. Die Frage nach dem Wer stellt sich für Levinas von
daher.

Unabhängig davon, wie man das Ansinnen beurteilt, unvermit‐
telt in einem Jenseits des Seins – sei es des eleatischen, sei es
des spinozistischen, des hegelianischen oder des Seins des Daseins,
wie es Heidegger beschrieben hat57 – Fuß zu fassen,58 setzt Le‐

erlauben eine genauere Einschätzung in diesem Punkt. Leiden (souffrance), und
Gewalt (violence) und speziell Krieg (guerre) spielen in den frühen Schriften
eine eher beiläufige Rolle. Doch sind bereits alle Grundmotive erkennbar, die
dann in den späteren Hauptwerken in die Kritik an jeglicher dem Anderen
angetanen Gewalt münden werden. Vgl. E. Levinas, Carnets de captivité et autres
inédits. Œuvres 1, Paris 2009, III, 21, 50, 156, 189 zur Shoah, zum Hitlerismus, zu
den Stalags, zum Holocaust und zu den Konzentrationslagern; Eros, littérature
et philosophie. Œuvres 3, Paris 2013, 53 ff. zu den Krematorien. Im Vergleich zu
all dem kommt etwa der Sexualität als unvermitteltem »origine du social« ein
größerer Stellenwert zu (Œuvres 1, 66; Œuvres 3, 25). Zum Leiden vgl. Œuvres
1, 158, sowie Parole et silence et autres conférences inédits, Œuvres 2, Paris 2009,
249; Œuvres 3, 214.

55 Die schließlich auf den Gedanken einer »desipséisation du moi« führt (Œuvres
3, 198).

56 J. Derrida, Die Schrift und die Differenz, Frankfurt/M. 1976, 175, 177 [=SD]. Zum
Jenseits des Gesichts vgl. bes. 166, 154, 159.

57 Vgl. SD, 35, 165.
58 Derrida bemängelte u.a. eine Konfusion von Ipseität und Identität, eine Ver‐

wechselung des »Seins« mit »Seiendem« und dass Levinas es vernachlässigt

Kapitel I

36

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


vinas’ philosophisches Fragen ›Phänomenologie‹ voraus, eben weil
es einer Nicht-Phänomenalität des Gesichts auf der Spur ist. Dies
kann jedoch wiederum nur vor dem Hintergrund einer historischen
Kontingenz dieser Problemstellung selber verstanden werden, die
hier weit mehr ist als nur ein Anlass, die Seins-Frage von neuem
zu stellen. Der Sinn dieser Frage ist nun selbst ein anderer; und
zwar ein scheinbar so radikal anderer, dass sich für Levinas das
Problem eines ›Austritts‹ aus einem Denken stellen musste, das
seinen Ursprung in Griechenland hatte und das sich seither als
im Grunde nach wie vor ›griechisches‹ behauptet hat.59 Deshalb
muss man, sagt Levinas bereits in einer seiner frühen Schriften,
»auf das Medium allen Begreifens und allen Verstehens, in dem jede
Wahrheit sich reflektiert«, auf das nämlich, was »griechisches Erbe«
ist, zurückgreifen, »auf den Logos, auf den kohärenten Diskurs der
Vernunft, auf das Leben in einem vernünftigen Staat. Hier liegt die
wahre Ebene jeden Verstehens.« Aber Levinas hält es eben nicht für

habe, wie sich gerade die modernen Theoretiker der Subjektivität um das Den‐
ken des Anderen und des Fremden bemüht hätten. (Beweise bleibt freilich auch
Derrida hier schuldig.) Vgl. SD, 167.

59 Vgl. die Kritik am »universalisme grec« (Œuvres 1, 51, 148), der Levinas jedoch
als unverzichtbar erscheint (ebd., 236, 337, 340; Œuvres 2, 74, 382). – Die unsere
gegenwärtige Kultur bis heute durchdringenden Folgen ›griechischen Denkens‹,
wenn man so sagen darf, im Bereich ›differenzierenden‹ Verstandes beleuchtet
Katrin Wille in ihrem Buch Die Praxis des Unterscheidens. Historische und syste‐
matische Perspektiven, Freiburg, München 2018. In der Nachfolge griechischer
Philosophie orientiert sich dieser Verstand vorzugsweise an begrifflich scharf
Abgrenzbarem und Definierbarem, auf dieser Grundlage an kontradiktorischen
Gegensätzen, die Gegebenes scheinbar »ohne Rest« zerteilen (423, 435), und
differenziert sodann alle denkbaren »Verschiedenheiten« (440). Mit unaufheb‐
baren Andersheiten (464) hat es dabei ebenso große Schwierigkeiten wie mit
nicht weiter differenzierbaren Mannigfaltigkeiten (465), Übergängen, Passagen
und allem Transitorischen. Darauf macht immer wieder v.a. François Jullien
aufmerksam; u.a. in: Les transformations silencieuses. Chantiers 1, Paris 2009,
26, 30, 130, vielfach unter Hinweis auf die ›naive‹ Erfahrung von Übergängen
(etwa vom Hellen ins Dunkle), die kategorial sortierendes Denken geradezu un‐
denkbar zu machen droht. Es ist bis heute ein Desiderat, diese differenzierungs‐
theoretisch und kulturvergleichend ansetzenden Positionen an Levinas‘ ethisch
motivierte Kritik jenes Universalismus anzuschließen, die den Anderen gerade
nicht als ›vergleichsweise‹ Verschiedenen und Unterscheidbaren, sondern als
Fremden begreifen will. Vgl. die mit Werner Stegmaier geführte Diskussion
in Orientierung und Ander(s)heit. Spielräume und Grenzen des Unterscheidens,
Hamburg 2022.

3. Zur Rückbesinnung auf ›naive‹ Ursprünge des Fragens

37

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ausgemacht, dass es mit diesem Erbe sein Bewenden haben kann
(SD, 233).

Hier geht es ersichtlich nicht um bloße Besitztitel, wie es gelegent‐
lich den Anschein haben kann, wo man das Erbe mitsamt seiner
Vorgeschichte, in dem dieses Leben sich soll artikulieren können,
wahlweise mit den Attributen ›griechisch‹, ›christlich‹, ›jüdisch‹
oder – wegen einer unvermeidlichen »Sekundarität« Europas (Rémi
Brague) – mit dem Attribut ›römisch‹ versieht.60 Es geht vielmehr
darum, einem historischen Widerfahrnis gerecht zu werden, das uns,
so Levinas, dazu zwingt, einer unbedingten Nicht-Phänomenalität
des Gesichts Rechnung zu tragen. Wenn in ihr die Anderheit des An‐
deren liegt, so bedarf es paradoxerweise einer »Unangemessenheit
der Kategorien«, in denen wir diese Nicht-Phänomenalität beschrei‐
ben, damit der Andere als Anderer nicht verfehlt wird. Er seinerseits
muss sich als Abwesenheit darstellen und in seiner Nicht-Phänome‐
nalität erscheinen (vgl. SD, 187) – aber so, dass das Erscheinen die
Anderheit nicht tilgt, eliminiert oder vernichtet. Gerade an ihren äu‐
ßersten Grenzen erfährt die Phänomenologie hier entschiedene Be‐
stätigung ihrer Unumgänglichkeit: Von einem Jenseits des Erschei‐
nens oder des Seins, das erscheinen lässt, kann nicht sozusagen in
›direkter Rede‹ gesprochen werden.61 Aber war nicht auch Levinas

60 R. Brague, Europa. Eine exzentrische Identität, Frankfurt/M. 1993.
61 Aber was heisst hier ›Rede‹? Bis an eine Grenze, wo das »Monopol des thema‐

tisierenden Denkens« aufgegeben werden müsste, wenn man die Ausdrücke
»seiend« und »Phänomen« auf all das ausgedehnt denkt, was uns affiziert,
führt Adriaan Peperzak dieses Fragen fort in: »Daß ein Gespräch wir sind«,
in: B. Waldenfels, I. Därmann (Hg.), Der Anspruch des Anderen. Perspektiven
phänomenologischer Ethik, München 1998, 17–34, hier: 30–32. Inzwischen ist
auch François Jullien auf diese Fragen eingegangen. Ebenfalls unter Hinweis auf
Levinas spricht er von einer Nichtintegrierbarkeit des Anderen als solchen, der
›verfehlt‹ werden müsse. Aber gerade davon verrate »das Soziale«, in dem man
nach Maßgabe irgendwelcher »Beziehungen« immerzu ›Anderen‹ zu begegnen
meint, nichts. So deutet Jullien das Verfehlen des Anderen als des Anderen
aber gerade als wesentlich für jede wirkliche Begegnung mit ihm. Beziehung
und Begegnung geraten so in einen nahezu unversöhnlichen Gegensatz. Nur in
letzterer könne es gelingen, das Verfehlen des Anderen, das im Namen wirklicher
Begegnung unbedingt zu beachten ist, nicht zu verfehlen. Vgl. F. Jullien, Existie‐
rend leben. Eine neue Ethik [2016], Berlin 2022, 180–188. Genau darin scheitert
demnach alles »Soziale« – zumindest in dem Maße, wie es alle Beziehungen zu
Anderen skrupellos einem kategorial strukturierten Wahrnehmen und Denken
unterwirft. Aber ist das unvermeidlich? Die Achtung der radikalen Alterität des

Kapitel I

38

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


im Ausgang von ›naiver‹ und ›direkt‹ zum Ausdruck gebrachter
Erfahrung, in seinem Fall: von der Erfahrung der Schlaflosigkeit her,
auf das Verlangen nach einem solchen ›Jenseits‹ gestoßen, das ihn
dann zu den Grenzen jeglicher Vorstellung und jedes intentionalen
Bezugs auf das führte, was ›jenseits liegt‹?62

4. An den Grenzen der Phänomenologie

Mit Fragen nach Grenzen der Phänomenologie hat sich die phä‐
nomenologische Forschung in den letzten Jahren selber besonders
befasst. Die Grenzen werden unter dem Titel einer Nicht-Phäno‐
menalität im Erscheinen, die es von innen unterhöhlt, im Sinne
einer Transphänomenalität des Seins oder einer Hyperphänomena‐
lität thematisiert.63 Der integrale Zusammenhang von Erscheinen
und Sagbarkeit64 wurde ebenso in Zweifel gezogen wie die Referenz
der Sprache auf eine extra-linguistische Realität. Vor allem Ricœur
hat zwar den Begriff des Sagens wie auch den Begriff der Referenz
nachdrücklich auf ein In-der-Welt-sein bezogen, das gesagt zu wer‐

Anderen gewissermaßen extra-sozialen Begegnungen exklusiv vorzubehalten,
würde Levinas‘ Philosophie jedenfalls jegliche konkrete soziale und politische
Spitze brechen.

62 E. Levinas, De l’évasion. Ausweg aus dem Sein [1935], Freiburg i. Br., München
2005; Der Untergang der Vorstellung, in: Die Spur des Anderen. Untersuchungen
zur Phänomenologie und Sozialphilosophie, Freiburg i. Br., München 21987, Kap.
4 [=SdA]. Im verfügbaren Rahmen muss ich es dabei bewenden lassen, die o.g.
Frage aufzuwerfen. Um die fraglichen genealogischen Zusammenhänge (was
das Werk von Levinas angeht) genau zu verstehen, müsste man viel weiter
ausholen, als es an dieser Stelle möglich ist.

63 Vgl. R. Bernet, Differenz und Anwesenheit. Derridas und Husserls Phänomenolo‐
gie der Sprache, der Zeit, der Geschichte, der wissenschaftlichen Rationalität, in:
Phänomenologische Forschungen 18 (1986), 51–112; M. Richir, Der Sinn der Phä‐
nomenologie in ›Das Sichtbare und das Unsichtbare‹, in: A. Métraux, B. Walden‐
fels (Hg.), Leibhaftige Vernunft. Spuren von Merleau-Pontys Denken, München
1986, 86–110, hier: 95 f.; B. Waldenfels, Einführung in die Phänomenologie, Mün‐
chen 1992, 19 ff., 58, 63, 73; Patočka, Die Bewegung der menschlichen Existenz,
277 f., sowie zum Bewusstsein als »transphänomenaler Seinsdimension des Sub‐
jekts« – im Unterschied zum »transphänomenalen Sein der Phänomene«, J.-P.
Sartre, Das Sein und das Nichts, Reinbek 1993, 19.

64 Vgl. P. Ricœur, Phénoménologie et herméneutique, in: Phänomenologische For‐
schungen 1 (1975), 31–75, hier: 52, 57ff.

4. An den Grenzen der Phänomenologie

39

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den verlange.65 Aber dass das ›Sagen‹ in diesem Sinne gelingen
kann, bleibt lediglich die »Hoffnung« eines »ontologischen Engage‐
ments«.66 Einen Beweis dafür kann es nicht geben – lediglich eine
»attestation ontologique«.67 Diese Bezeugung legt, so Ricœur, von
einem »être affecté« Zeugnis ab, das sich in seinem Sein rückhaltlos
dem Anderen68 exponiert weiß und dieses Ausgesetztsein zur Spra‐
che zu bringen sucht. Ob die Phänomenologie diesem Exponiertsein
wirklich Rechnung tragen kann, hat Ricœur bereits in seinen ers‐
ten Standortbestimmungen der Phänomenologie in Zweifel gezogen
und im Blick auf Kant auf das Desiderat einer Kritik des Erscheinens
hingewiesen.69

Ohne sich auf Kant zu berufen, hat dagegen Levinas der Erfah‐
rung selbst zugetraut, auf die Spur eines Jenseits des Erscheinens
zu führen, von dem her gerade die ethische Bedeutung der Exis‐
tenz des Anderen einleuchten sollte. Deshalb spricht Levinas von
der »Erfahrung des Anderen« als der »Erfahrung par excellence«
(SD, 232). Wenn diese am Ende einen »Bruch mit der Phänomeno‐
logie« nach sich ziehen muss (SD, 169), so müsste sich selbst das
noch zeigen lassen. Insofern bleibt die ethisch motivierte Kritik der
Phänomenologie bis zuletzt dem Erscheinen treu – paradoxerweise
also gerade bis zu dem Punkt, wo das Erscheinen sich gewisserma‐
ßen durchstreicht, um auf das zu verweisen, was nicht erscheint.70

Wenn eine »indirekte Phänomenologie« dessen möglich sein soll‐
te, was als Nicht-Phänomenales das Erscheinen selbst affiziert, so
dürfte sie doch niemals ›unvermittelt‹ dieses ›Andere‹ zur Sprache

65 Vgl. P. Ricœur, Narrativité, phénoménologie et herméneutique, in: Encyclopédie
philosophique universelle, Ed. A. Jacob, Paris 1989, 63–71, hier: 71.

66 P. Ricœur, Ontologie, in: Encyclopédia Universalis XII, Paris 1972, 94–102, hier:
99 f.

67 Dieser Begriff bezieht sich in jüngsten Arbeiten Ricœurs auf die Ontologie
eines »être comme acte«, als das das »Selbst« existiert. Das Selbst wird aber
seinerseits als sein In-der-Welt-sein bezeugendes beschrieben. Vgl. P. Ricœur,
De la métaphysique à la morale, in: Revue de Métaphysique et de Morale, no. 4
(1993), 455–477, hier: 465; La marque du passé, in: Revue de Métaphysique et de
Morale, no. 1 (1998).

68 Ricœur, De la métaphysique à la morale, 471, sowie P. Ricœur, L’attestation: entre
phénoménologie et herméneutique, in: J. Greisch, R. Kearney (éd.), Paul Ricœur.
Les métamorphoses de la raison herméneutique, Paris 1991, 381–403, hier: 398.

69 P. Ricœur, Sur la phénoménologie, in: Esprit 21 (1953), 821–839.
70 Vgl. B. Waldenfels, Erfahrung des Fremden in Husserls Phänomenologie, in:

Phänomenologische Forschungen 22 (1989), 39–62, hier: 49.

Kapitel I

40

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bringen können. Insofern irritiert die scheinbare Direktheit der Re‐
de über die Anderheit des Anderen, die sich in den letzten Jahren
unter dem nachhaltigen Eindruck der Philosophie von Levinas in
der Sekundärliteratur häufig bemerkbar gemacht hat. Levinas insis‐
tiert zwar auf einer Nicht-Phänomenalität des Anderen, doch dem
ethischen Sinn des Dem-Anderen-ausgesetzt-seins, dem sein ganzes
Denken gilt, kommt auch er eingestandenermaßen nur von den der
Erfahrung zu verdankenden Antworten auf den Anderen her auf die
Spur. Sollte im Gesicht des Anderen wirklich ein »Befehl« liegen, der
Befehl nämlich, der Verantwortung angesichts des Anderen gerecht
zu werden, so können wir dem konkreten Sinn dieses Befehls doch
nur über seine effektive Befolgung näher kommen. Und nur von
der erfolgten oder versagten Übernahme der Verantwortung für den
Anderen her kann man klären, was zu ihr aufgerufen hat.

Von Anfang an ist Levinas’ Philosophie eine hartnäckige Ausein‐
andersetzung mit dieser noch in Autrement qu’être immer wieder
thematisierten Nachträglichkeit. Gerade die Nachträglichkeit der
ethischen Antwort, die wir dem Anderen geben, soll zwar ein
vorgängiges Aufgerufensein zur Antwort bestätigen. Doch erschließt
sich dieses Aufgerufensein nur von unseren Antworten her. Insofern
kommt auch die Bedeutung des vom Anderen ausgehenden Befehls,
der zur Verantwortung aufruft, »durch denjenigen zustande [...], der
ihm gehorcht«.71 Die gleiche Schwierigkeit bringt Bernhard Walden‐
fels zur Sprache, indem er schreibt: Der Anspruch des Anderen
»wird [...] erst zum Anspruch in der Antwort, die er hervorruft und
der er uneinholbar vorausgeht«.72 Diese Paradoxie der Nachträglich‐
keit bürdet der Phänomenologie einerseits das Bedenken ihrer eige‐
nen Grenzen auf, was uns hier auf eine in der phänomenologischen
Gegenwart nicht einholbare »Exteriorität« des Anderen verweist;
andererseits aber verlangt sie uns gerade einen disziplinierten Re‐
kurs auf die konkreten Antworten ab, die wir geben oder zu geben

71 E. Levinas, Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht [1974], Freiburg i. Br.,
München 1992, 328 [=JS].

72 B. Waldenfels, Antwort auf das Fremde. Grundzüge einer responsiven Phänome‐
nologie, in: ders., Därmann (Hg.), Der Anspruch des Anderen, 35–49, hier: 49;
ähnlich: J.-L. Marion, Gegeben sei. Entwurf einer Phänomenologie der Gegeben‐
heit, Freiburg, München 2015, §28 f.

4. An den Grenzen der Phänomenologie

41

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


versäumen.73 Das möchte ich am Beispiel des Zeugnis-Begriffs erläu‐
tern, den Levinas, in ausdrücklichem Gegensatz zu juridischen und
historischen Konzepten, aber auch im Gegensatz zu Heideggers Be‐
griff der Selbst-Bezeugung, ganz von der Unendlichkeit des Anderen
her versteht.

5. Exkurs zu Zeugnis und (Selbst-) Bezeugung

Der Begriff des Zeugnisses bezieht sich in der Geschichtswissen‐
schaft einerseits auf »Überreste« und andererseits auf überlieferte
»Quellen« (Johann G. Droysen). Vermittels der überlieferten Zeug‐
nisse haben Spätere indirekt Zugang zur historischen Wahrheit,
die zunächst durch die Zeugen, durch ihre Glaubwürdigkeit und
Verlässlichkeit vor allem, verbürgt wird. Insofern erscheint uns das
Zeugnis als verbürgte Wahrheit, die auch dann noch Bestand hat,
wenn der Zeuge tot ist. So kann sich das Zeugnis zwar vom Zeugen
ablösen. Doch als Gesagtes und Geschriebenes verweist es auf die
Zeugen und auf ihr vorgängiges Zeugnis-geben, dessen Resultat es
ist. Neben den Begriff des Zeugnisses tritt also der Zeuge und das

73 Für eine Phänomenologie des Antwortens kann offenbar das ethische Moment
einer verantwortlichen Antwort nur ein Moment des Antwortgeschehens sein,
in dem viele andere Modi und Momente des Antwortens jeweils dominant sein
können. So wird auch der ethische Anspruch des Anderen ganz und gar einem
eventuell nicht-ethischen Antworten überantwortet, das die Spur des Ethischen
tilgen könnte. Kann man aus einer bloßen Unvermeidlichkeit des Antwortens ein
(prä-)ethisches Moment gewinnen? Würde von einer Unvermeidlichkeit zu re‐
den nicht lediglich bedeuten, dass man nur im weitesten Sinne zu antworten hat,
was uns aber die Freiheit ließe, gegebenenfalls das Antworten im engeren, ver‐
antwortlich/antwortend ›Bezug nehmenden‹ Sinne zu unterlassen? Kann man
zugleich darauf bestehen, dass man nicht nicht antworten kann, und annehmen,
der schieren Unvermeidlichkeit des Antwortens sei eine (prä-)ethische Qualität
eigen? – Über ein gewisses »prä-ethisches« Moment des Antwortens kommt
die Phänomenologie nicht hinaus. Sie kann nicht aus eigener Kraft etwa ein
normatives Sollen eines bestimmten Antwortgebens auszeichnen. Parallel zu
einer Kritik des Erscheinens stellt sich auch hier das Problem einer Kritik des
Antwortens. Eine solche Kritik scheint Levinas vorwegnehmen zu wollen, indem
er im Widerspruch zur oben zitierten Textstelle (s. Anm. 71) jenen »Befehl«, der
vom Anderen ausgeht, so versteht, dass er sich scheinbar »nicht von Antworten
nährt«. Damit wird Levinas aber jener Paradoxie der Nachträglichkeit nicht
gerecht.

Kapitel I

42

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zeugnis-geben oder Bezeugen als der Akt oder Prozess, als dessen
Resultat das Zeugnis zu verstehen ist. In der juridischen Sicht, die
sowohl in der Historiographie wie auch in der klassischen Herme‐
neutik lange Zeit vorherrschte, interessiert darüber hinaus vor allem
das Bezeugte selbst. Bei der Wahrheit, an der ein Gericht oder ein
Historiker interessiert ist, handelt es sich vor allem um die wahre,
d.h. zutreffende Beschreibung eines Sachverhalts, die die – nicht
›verifizierbare‹ – subjektive Wahrhaftigkeit des Zeugen voraussetzt.
Diese Voraussetzung selbst wird aber in der Historik oder Epistemo‐
logie der Geschichte gar nicht eigens als solche befragt. Erst die
existenziale Hermeneutik der Geschichtlichkeit hat den Begriff der
Bezeugung bedacht, ohne den wir das Bezeugte im Grunde nicht
denken können.

Während nun aber die Geschichtswissenschaft in der Regel vor‐
aussetzt, das Zeugnis ersetze das selbst Gesehene oder Gehörte
durch den Bericht so, dass dieser als Aufhebung der Bezeugung im
Zeugnis gelten kann, löst die im Anschluss an Wilhelm Dilthey und
Yorck v. Wartenburg durch Heidegger in die Wege geleitete ontolo‐
gische Wendung der Hermeneutik den Begriff der Bezeugung vom
historischen und juridischen Sinn des Zeugnisbegriffs weitestgehend
ab. Der Begriff der Bezeugung steht infolgedessen in Sein und Zeit
nicht für den Akt eines mehr oder weniger glaubwürdigen oder
wahrhaftigen Zeugen, der die Wahrheit sagt, sondern bezeichnet ein
Existenzial, das einen Modus des Geschehens menschlichen Lebens
zur Sprache bringt. Dieser Begriff der Bezeugung betrifft nicht die
Zeugenschaft, zu der man im juridischen oder historischen Sinne,
d.h. im Interesse Dritter aufgerufen werden kann, sondern das je‐
meinige Sein der geschichtlich Lebenden selbst. Gemeint ist die Zeit‐
lichkeit des In-der-Welt-seins, nicht ein datierbares Ereignis in der
historischen Zeit, die vielmehr so wirkungsvoll aus der Hermeneutik
der Bezeugung herausgehalten wird, dass jegliche Verbindung zum
geschichtlichen Begriff des Zeugnisses abgerissen scheint. Hier wird
die Bezeugung ohne Zeugnis d.h. ohne Rücksicht auf Gesagtes ge‐
dacht, in dem, folgen wir dem juridischen Modell, eigentlich der
Sinn der Bezeugung als des Sagens der Wahrheit liegt.

Als das Bezeugte sollte in der Sicht dieser Hermeneutik das Selbst
gelten. Daher der Begriff der Selbst-Bezeugung, den Ricœur von
Heidegger übernimmt. Doch insistiert Ricœur auf einer unumgäng‐
lichen Entäußerung der Bezeugung in die historische Zeit, die sie nur

5. Exkurs zu Zeugnis und (Selbst-) Bezeugung

43

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auf Umwegen über die geschichtliche Welt des Verstehens zu ihrer
Wahrheit kommen lässt. Diese Entäußerung betrifft den Sinn der
Bezeugung selbst, die sich in Ricœurs Sicht mit einer geschichtlich
nicht sichtbar werdenden Jemeinigkeit nicht begnügen darf. Wenn
im Modus der Bezeugung – wie Heidegger glaubt – Wahrheit er‐
schlossen ist, die nicht im apophantischen Logos des Ausgesagten
aufgeht, so muss doch auch diese ›andere‹ Wahrheit den Umweg
über die Welt nehmen, um die Bewahrheitung erfahren zu können,
deren sie bedarf. Infolge dieser hermeneutischen Überzeugung Ri‐
cœurs rückt der Begriff der Bezeugung (attestation) wieder an den
Begriff des Zeugnisses (témoignage) heran, wie es von der Sache
des Zeugnisgebens her ohnehin naheliegt: Nur ein Selbst, das im
Wahrheitsmodus der Bezeugung existiert, kann Zeugnisse zeitigen,
so aber, dass das Selbst dabei – als glaubwürdiges oder wahrhaftiges
– selber mit auf dem Spiel steht. Zeugnisse als Manifestationen von
Akten der Bezeugung verweisen so gesehen zumindest implizit stets
auf das (gegenwärtige oder vergangene) Leben derer zurück, die
etwas bezeugen konnten. Bezeugt man, indem man etwas bezeugt,
nicht stets auch die eigene Verpflichtung auf Wahrheit? Aber kann
an dieser Stelle im Blick auf das Ausgesagte/Bezeugte einerseits und
im Blick auf das Selbst derer, die bezeugen, andererseits in demsel‐
ben Sinne von Wahrheit die Rede sein? Offenbar berührt sich hier
die Frage der Wahrheit des Gesagten (des Bezeugten) unmittelbar
mit der Frage nach der Wahrheit eines Selbst, das seinerseits der
Bezeugung bedarf, denn es gewinnt seine Wahrheit nur als bezeugte.
Die Bereiche der Ontologie der Bezeugung einerseits und der Episte‐
mologie des Zeugnisses, die es als Aussage nimmt, andererseits über‐
schneiden sich demnach; doch zur Deckung kommen sie nicht.74

Ricœur eröffnet eine dritte, zwischen den kurz skizzierten juridi‐
schen und ontologischen Optionen vermittelnde Möglichkeit, den
Zusammenhang von Zeugnis und Bezeugung zu denken. Wo die
Wahrheit des Zeugnisses als einer Aussage allein zählt, die in einem
juridischen, hermeneutischen oder historischen Diskurs verwertet
werden kann, droht das Phänomen der Bezeugung völlig in Verges‐
senheit zu fallen. Wo hingegen dieses Phänomen ontologisiert wird

74 Diese hier nur summarisch zu rekapitulierenden Zusammenhänge werden mit
Bezug auf Ricœur und Heidegger ausführlich dargelegt v. Vf. in: Prekäre Selbst-
Bezeugung. Die erschütterte Wer-Frage im Horizont der Moderne, Weilerswist
2012, Kap. VI.

Kapitel I

44

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


im Sinne eines Wahrheitsmodus des Geschehens ›jemeiniger‹ Exis‐
tenz, wird die Bezeugung selbst kaum mehr als ein im Zeugnis zu
manifestierendes Zeugnis-geben verständlich. Im einen Fall löst sich
die ausgesagte Wahrheit vom Wahrsein derer ab, die sie bezeugten;
im anderen Fall scheint sich das Geschehen jemeiniger Existenz mit
einem Wahrsein ohne Wahrheit zu begnügen. Statt das Zeugnis als
von der Bezeugung abgelöst und die Bezeugung als nicht auf sichtba‐
re Zeugnisse bezogen zu verstehen, legt Ricœur es nahe, ein solches
zweifaches Auseinanderdividieren des Zusammenhangs von Zeugnis
und Bezeugung von beiden Seiten her zu unterlaufen: Zeugnisse,
deren juridischer Begriff die Bezeugung vergessen lässt, obgleich sie
deren Sedimente sind, verweisen uns auf ein vorgängiges Zeugnis-
geben. Zeugnis ablegen können aber nur Wesen, die in der Weise
eines Selbst geschichtlich existieren und denen es im Modus der Be‐
zeugung um ihr Wahrsein geht. Insofern wird im Zeugnis nicht bloß
die Wahrheit eines Sachverhaltes bezeugt, sondern indirekt auch das
Wahrsein des Zeugen mitbezeugt.

Erneut setzt aber an dieser Stelle die Kritik von Levinas an, der
den Begriff des Zeugnisses ganz und gar von der Unendlichkeit des
Anderen her versteht und immer wieder bestreitet, dass ›Geschichte‹
(als Bericht und Geschehen) vom Anderen Zeugnis ablegen könne.
Ist Geschichte nicht bloß der Nekrolog der Überlebenden, die indif‐
ferent von den Toten oder Da-gewesenen berichten?75 Kann in der
Geschichte als Diskurs überhaupt vom Anderen als Anderem die
Rede sein, der sich seinem geschichtlichen Erscheinen entzieht?76

(Wenn nicht, wie sollten wir dann Levinas‘ eigenes, zweifellos sei‐
nerseits ›in die Geschichte eingehendes‹ Werk verstehen?) Levinas
spricht von einer »indiskreten« Philosophie77 des Anderen, die ihn
zur Sprache bringt, ohne aber seine Unendlichkeit der Positivität
der Schrift völlig auszuliefern. Will diese Philosophie insofern nicht
selbst als indirektes Zeugnis gelten? Der Spur des Anderen können
wir aber nur ausgehend vom Gesagten folgen. Und nur einer phä‐

75 Vgl. Vf., Vom Anderen her. Erinnern und Überleben, Freiburg i. Br., München
1997, Kap. VII zu Levinas‘ Kritik der Geschichte.

76 Vgl. Levinas, Œuvres 1, 59 (zur Ausflucht [évasion] aus der Geschichte) und 392
(zu deren Überwindung); Œuvres 2, 148 (zur Geschichte »comme rapport avec
une Altérité non-assumable«) und 297 (zur Unendlichkeit des Anderen, in der
ein geschichtlich nicht fassbarer Widerstand liege).

77 Vgl. JS, 33.

5. Exkurs zu Zeugnis und (Selbst-) Bezeugung

45

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nomenologischen Hermeneutik des Zeugnisses ist zuzutrauen, dass
sie gegenüber einer juridischen Perspektive, die das Zeugnis auf
das Gesagte reduziert, das Zeugnis angemessen auf ein vorgängiges
Zeugnis-geben von Zeugen und damit auf deren Selbst-Bezeugung
bezieht. Das bewahrt zwar diese phänomenologische Hermeneutik78

nicht vor der Frage, ob das Bezeugte, wenn es der eigentlichen
Anderheit des Anderen gilt, wirklich im Noema des Zeugnisses
aufgehen kann.79 Dieser Frage muss aber der Rekurs auf das Phä‐
nomen des Zeugnis-gebens und dessen Niederschlag im Zeugnis
das Gegengewicht halten, soll die Rede vom Bezeugten nicht um‐
standslos in Richtung auf ein Jenseits-des-Erscheinens, das doch
nicht unvermittelt zur Sprache gebracht werden kann, aus jeglicher
Sagbarkeit und Geschichtlichkeit ausscheren.

An dieser Stelle können nicht die systematischen Konsequenzen
dieser Problemstellung hinsichtlich des eingangs ins Spiel gebrach‐
ten Missverhältnisses zwischen gelebter Geschichtlichkeit einerseits
und Geschichte als ›historischem‹ Wissen andererseits entwickelt
werden. Im Sinne einer möglichen Überwindung dieses Missverhält‐
nisses sollte aber deutlich geworden sein, dass (a) der ›historische‹
Begriff des Zeugnisses nicht ohne Rekurs auf das Phänomen der
Bezeugung gedacht werden kann und dass (b) Zeugnis und Bezeu‐
gung die Frage nach dem Bezeugten (Noema) selbst aufwerfen –
eine Frage, die uns in phänomenologischer Perspektive zugleich (c)
mit deren Grenzen konfrontiert. Von hier aus bietet es sich an, zum
Problem ›Wozu Phänomenologie?‹ zurückzukehren.

78 Ich beziehe mich hier auf die Zuordnung von Phänomenologie und Hermeneu‐
tik bei Ricœur, ohne aber im Einzelnen seiner allzu schroffen Entgegensetzung
von Lebenswelt und Text einerseits und Reflexionsphilosophie und Hermeneu‐
tik andererseits zu folgen; vgl. P. Ricœur, Narrativité, phénoménologie et her‐
méneutique, in: Encyclopédie philosophique universelle. L’univers philosophique,
68 f.

79 Für Levinas kann sich das Bezeugte keinesfalls in einem Noema des Zeugnisses
erschöpfen. (Vgl. JS, 323; sowie Gott, der Tod und die Zeit, Wien 1993, 207 ff.)
Erneut ist hier auf die kritischen Überlegungen Derridas zu verweisen; vgl. SD,
185.

Kapitel I

46

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Disziplinierte statt überwundene Naivität?

Phänomenologie kann zunächst als Ausdruck einer ›methodischen
Moral‹ des Philosophierens gelten, die uns – um beim gegebenen
Beispiel zu bleiben – zur Anknüpfung an ein alltägliches, zunächst
normalsprachlich artikuliertes Verständnis von ›Zeugnissen‹ als Er‐
gebnissen von Akten des Zeugnisablegens einerseits und ›Zeugen‹
andererseits verpflichtet. Jedoch darf philosophisches Denken nach
der Überzeugung phänomenologischer Kritiker menschlicher Naivi‐
tät bei einem solchen Rekurs nicht stehen bleiben. Zwar kann es nur
mit einer »disziplinierten« bzw. erst zu »disziplinierenden« Naivität
(Robert Mac Leod) beginnen, die von unserer zunächst vor-phäno‐
menologischen Erfahrung Rechenschaft ablegt.80 Doch auch diese
Naivität droht offenbar der »natürlichen Einstellung« verhaftet zu
bleiben, die überhaupt kein kritisches Verhältnis zu sich selbst, als
Erfahrung, hat. Verfehlt ein solches Bekenntnis zu einem allgemei‐
nen Ethos phänomenologischer Methode nicht gerade das Spezifi‐
sche der Phänomenologie selbst? Prätendiert eine transzendentale
Phänomenologie nicht eine radikale »Überwindung der ›Naivität‹«
(Eugen Fink)? Lässt uns diese Naivität nicht in einer Weise im Sein
bei den Dingen aufgehen, die sich geradezu als »ontologische Indif‐
ferenz« beschreiben lässt, als Ignoranz gegenüber dem Unterschied
von Seiendem und Sein, und das heißt als Verschlossenheit gegen‐
über jeglicher Philosophie, die ihren Sinn in erster Linie gerade mit
der Relevanz dieses Unterschieds begründet?81 In dieser Naivität,
schreibt Fink, sei man »nur offen für Seiendes, [...] aber blind für die
Unterschiede der Seinsweisen«. Man nehme gar »einen Stein und
einen Menschen im gleichen ununterschiedenen Sinne als seiend«
(ND, 101, 117).

80 Vgl. R. B. Mac Leod, The phenomenological approach to social psychology, in:
Psychological Review 54 (1947), 191–210, sowie zu diesem Autor C. F. Graumann,
A. Métraux, Die phänomenologische Orientierung in der Psychologie, in: K. A.
Schneewind (Hg.), Wissenschaftstheoretische Grundlagen der Psychologie, Mün‐
chen 1977, 27–54.

81 Jedenfalls im Verständnis Heideggers und all derer, die ihm bis heute folgen; vgl.
Heidegger, Die Grundprobleme der Phänomenologie, 22.

6. Disziplinierte statt überwundene Naivität?

47

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ist aber diese offenkundige und eklatante Fehleinschätzung82

nicht ein deutlicher Hinweis darauf, dass Phänomenologen allen
Grund dazu haben, ihre nicht selten pauschale und unterschiedslo‐
se Abwertung aller menschlichen Naivität zu überprüfen und sich
dabei auf jene Nicht-Philosophie zurückzubesinnen, an die schon
Merleau-Ponty und Ricœur sie glaubten erinnern zu müssen? Sie
taten das offenbar in der Überzeugung, dass die Philosophie generell
nur auf diesem Wege davor zu bewahren ist, an sich selbst genau
dann zu scheitern83, wenn sie nur noch sich selbst genügende Philo‐
sophie zu sein versucht, um jeglichen vorgängigen Bezug auf ›ihr
Anderes‹ auszuschalten, das ihrer prätendierten Autonomie im Wege
stehen könnte.

Den Weg in die transzendentale Phänomenologie nicht als Be‐
trachtung zunächst ›naiver‹ Erfahrung unter eidetischen und trans‐
zendentalen Gesichtspunkten, sondern als Überwindung jeglicher
Naivität selbst zu deuten, hat sich als undurchführbar und als un‐
fruchtbar erwiesen.84 Nicht nur muss sich – worauf gerade Eugen
Fink mehrfach hingewiesen hat85 – die transzendentale Perspektive
der Sprache bedienen, die sie der Beschreibung artikulierter ›naiver‹
Erfahrung unvermeidlich entlehnt und die sie auf dem Weg zu an‐

82 Die ebenso revisionsbedürftig ist wie der Befund, »vor der Philosophie be‐
herrsch[e]« uns eine scheinbar nichts auslassende »Fraglosigkeit« (ND, 101)
und im ›naiven‹ Leben sei man geradezu »blind für den Reichtum« des subjek‐
tiven Lebens (ND, 104), so wie es die phänomenologische Reduktion überhaupt
erst sichtbar machen könne. Das mag sein, aber erkauft sie das – statt uns nur
von solcher Herrschaft und Blindheit zu befreien – nicht mit einer weitgehend
inhaltlich verarmten Thematisierung ihrer Grundbegriffe als solcher? Und wird
deren Notwendigkeit nicht mit einer ihrerseits ausserordentlich reduzierten
Vorstellung vom ›normalen Dahinleben‹ in der »natürlichen Einstellung« be‐
gründet?

83 M. Merleau-Ponty, Vorlesungen l, Berlin, New York 1973, 110; ders., Philosophie et
non-philosophie depuis Hegel (I), in: Notes de cours 1959‒61, Paris 1996, 296‒352;
P. Ricœur, Lectures 3. Aux frontières de la philosophie [1994], Paris 2006, prém.
partie.

84 Vgl. die Hinweise auf verschiedene Aspekte einer nicht zu tilgenden transzen‐
dentalen Naivität bei B. Waldenfels, Das Zwischenreich des Dialogs, Berlin
1971, 18, 75, 83. Zur ›Gesichtspunkthaftigkeit‹ der Phänomenologie selbst vgl.
ders., Phänomenologie unter eidetischen, transzendentalen und strukturalen Ge‐
sichtspunkten, in: M. Herzog, C. F. Graumann (Hg.), Sinn und Erfahrung,
Heidelberg 1991, 65–85.

85 Vgl. Fink, Studien zur Phänomenologie 1930–1939, 154, 169.

Kapitel I

48

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


geblich nur noch sich von sich aus präsentierenden Gegebenheiten
der Erfahrung auch nicht einfach hinter sich lassen kann. Naive
Erfahrung selbst wird von programmatischen Überwindern der Nai‐
vität auch hinsichtlich ihrer philosophischen Tragweite unterschätzt.
Das scheint mir eine Kernaussage der Phänomenologie Merleau-
Pontys zu sein, insofern sie als der Vorschlag verstanden werden
kann, den Weg in die Phänomenologie als den Weg einer ›Phänome‐
nologisierung‹ zu verstehen, der zu fragen nahelegt, was der Ertrag
eines solchen Prozesses sein kann und inwiefern er gegebenenfalls
reduktiv oder gewaltsam zur Sprache bringt, woran er anknüpft.86

In ähnlicher Weise hatte Husserl bereits kritisch die Geometrie als
Resultat einer ›Geometrisierung‹ und ›Arithmetisierung‹ befragt,
um ihre Geschichte gleichsam gegen den Strich lesen zu können
(Hua VI, 44 ff.).

Merleau-Ponty wendet ein solches Verfahren nun aber gegen die
Phänomenologie selbst. Er bestreitet energisch, dass wir es in der
»natürlichen Einstellung« in Wahrheit nur mit einem schlichten
Naturalismus oder Realismus zu tun haben, der angeblich eine nai‐
ve und undifferenzierte Ontologie des »Vorhandenen« impliziert.87

Vor allem Befunde der Ethnologie und der den Phänomenologen

86 Man denke etwa an das Verhältnis von phänomenologischer und historischer
Zeit, die durch das Verfahren der Reduktion gewisse Verkürzungen zu erleiden
droht, wie Ricœur gezeigt hat (Zeit und Erzählung. Bd. I/III [1983–5], München
1988–1991). – ›Phänomenologisierung‹ bedeutet, dass etwas als Phänomen erst
zur Sprache gebracht werden muss und nicht bereits als solches fertig vorliegt.
Wenn Erfahrung phänomenologisch als eine endliche Hinnahme des Sichge‐
benden zu verstehen ist, so muss dem Gedanken einer Destruktion der Vorgriffe
auf das Verständnis des Sichgebenden Rechnung getragen werden, die den
Zugang zum Phänomen gerade verstellen. Vgl. M. Heidegger, Anmerkungen zu
Karl Jaspers‘ ›Psychologie der Weltanschauungen‹, in: Wegmarken, Frankfurt/M.
1976, 1–45, hier: 5, sowie Kant und das Problem der Metaphysik, Frankfurt/M.
1991, 25, 147.

87 Zwar kritisiert Merleau-Ponty die Beschränkung vor allem der Humanwissen‐
schaften auf die »natürliche Einstellung« grundsätzlich als eine »déformation de
la conscience«, die menschliches Leben und alles, was an ihm sich abspielt, als
»Bestandteil der Welt« so vorstellt, dass etwa das Psychische »nicht radikal ver‐
schieden von der Seinsweise der Dinge« zu sein scheint (Vorlesungen I, Berlin,
New York 1973, 147). Tatsächlich aber richtet sich seine Kritik in diesem Zusam‐
menhang gegen eine bereits vom wissenschaftlichen ›Realismus‹ überformte,
um nicht zu sagen: kolonialisierte, insofern längst nicht mehr ganz ›natürliche‹
bzw. ›naive‹ Einstellung.

6. Disziplinierte statt überwundene Naivität?

49

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


häufig nur noch unter dem verächtlichen Titel »Psychologismus«
bekannten Psychologie werden in den an der Sorbonne gehaltenen
Vorlesungen gegen dieses Vorurteil aufgeboten.88 »Was an der Onto‐
logie der ›bloßen Sachen‹ falsch ist, ist, daß sie eine rein theoretische
Einstellung (oder Idealisierung) verabsolutiert und daß sie eine Be‐
ziehung zum Sein nicht kennt [...], in der dieses gründet [...]. In be‐
zug auf diesen Naturalismus enthält die natürliche Einstellung eine
höhere Wahrheit, die es wiederzuentdecken gilt.«89 Unser natürlich-
naives Leben bewege sich nicht im »Ansich« des Vorhandenen, Vor‐
findlichen und in diesem Sinne Gegebenen oder im Rahmen einer
Natur, von der sich noch Husserl einen Begriff gemacht hat, der
der cartesianischen res extensa fatal ähnelt. Wird der sprachlichen
Verfasstheit der Erfahrung wirklich angemessen Rechnung getragen,
wenn Husserl bis hin zu seiner Spätschrift Erfahrung und Urteil da‐
von ausgeht, kulturell imprägnierte Bedeutungen überformten eine
zunächst dinglich gegebene Welt?90 Geht Husserl so nicht seinerseits
von einer außerordentlich verarmten Auffassung natürlichen bzw.
naiven Bezogenseins auf Erfahrbares aus? Hat er überhaupt eine
differenzierte Vorstellung von der Vielfalt der Dinge und ihrer na‐
türlich-naiven Erfahrbarkeit, an die Autoren wie Gaston Bachelard,
Francis Ponge oder auch Erhart Kästner erinnert haben?91

Einen latenten ontologischen Cartesianismus vermutet Merleau-
Ponty bei Husserl, wenn er eine »ontologische Rehabilitierung der
Sinnesempfindung« einklagt, die in seinem Spätwerk in den Ver‐
such einer Neubestimmung des »Ursprungs der Wahrheit« mündet,
bei dessen Auslotung das im menschlichen Händedruck erfahrbare
Chiasma eine zentrale Rolle spielt. Dieser Versuch ist von immer

88 Vgl. M. Merleau-Ponty, Résumé de cours, in: Bulletin de Psychologie, no. 236, T.
XVIII (1964), 3–6; dt. Teilübersetzung: Keime der Vernunft. Vorlesungen an der
Sorbonne 1949–1952, München 1994.

89 M. Merleau-Ponty, Das Auge und der Geist, Hamburg 1984, 49.
90 E. Husserl, Erfahrung und Urteil, Hamburg 1985. U.a. auf der Linie dieser Frage

liegt auch Castoriadis‘ Auseinandersetzung mit Merleau-Ponty, dem er einen
ungenügenden Abstand vom phänomenologischen Primat der Wahrnehmung
von Dingen unterstellt. Vgl. C. Castoriadis, Merleau-Ponty und die Last des onto‐
logischen Erbes, in: Métraux, Waldenfels (Hg.), Leibhaftige Vernunft, 111–143.

91 Siehe F. Ponge, Im Namen der Dinge [1942]. Mit einem Nachwort von J.-P.
Sartre, Frankfurt/M. 1973;  E. Kästner, Aufstand der Dinge. Byzantinische Auf‐
zeichnungen, Frankfurt/M. 1973.

Kapitel I

50

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


neuen Rekursen auf die »natürliche Einstellung« selbst bestimmt
(ohne sich ihr allerdings einfach auszuliefern), mit der es sich die
transzendentale Phänomenologie offenbar zu leicht gemacht hat.
Fatalerweise, so argumentiert Merleau-Ponty, hat man den implizi‐
ten ontologischen Reichtum der im Rahmen dieser Einstellung sich
haltenden Erfahrung unterschätzt und vielleicht gerade deshalb un‐
befragte, vor allem cartesianische Prämissen, die sich bereits einer
theoretischen Überformung dieser Einstellung verdanken, mit in die
Methoden der Reduktion übernommen. So wird eine »Phänome‐
nologie der Phänomenologie«92 gegen sie selbst aufgeboten. Doch
das ist nur möglich, wenn sich die phänomenologische Methode
des kritischen Potentials eben der Erfahrung versichert, die sie eide‐
tisch und transzendental reduziert. D.h. aber, sie muss sich gerade
zu einer vor-phänomenologischen Artikulation der Erfahrung ins
Verhältnis setzen und ihrerseits von ihr sich befragen lassen.93 Die
phänomenologische Methode kann sich zudem nicht aus eigener
Kraft dagegen schützen, dass sie unbefragte Vorurteile aus der na‐
türlichen Einstellung oder aus einer vorurteilshaften Einschätzung
der natürlichen Einstellung übernimmt, um sie ahnungslos in ihren
Reduktionen aufzuheben und fortzuschreiben.94

In diesem Sinne hat wiederum Levinas Merleau-Pontys eigene Be‐
schreibung der sinnlichen Empfindung als ihrem Gegenstand gegen‐
über keineswegs unschuldig kritisiert. Die Idee, behauptet Levinas,
»daß eine Sinnlichkeit einen Zugang zum Anderen auf andere Weise
finden könnte als auf dem Wege der ›Gnosis‹ des Berührens oder

92 Merleau-Ponty, Das Auge und der Geist, 64; vgl. hierzu Levinas‘ an den Begriff
einer Phänomenologie der Phänomenologie anknüpfende Überlegungen zu
einer »Phrasierung« der phänomenologischen Forschung, die er einer bloßen
Technik entgegenstellt, welche man reduktiv umstandslos ausführen könnte;
SdA, 82 f.; Gadamer, Hegel, Husserl, Heidegger, 131; Husserl, Ideen I, § 65.

93 Genau das geschieht, scheint mir, in Waldenfels‘ Schrift Das Zwischenreich des
Dialogs, wird hier doch ausdrücklich eine »natürlich-kommunikative Einstel‐
lung« für die Kritik eines transzendentalen Solipsismus in Anspruch genommen
(vgl. bes. 402 f., 407, 37).

94 Insofern konnten Phänomenologen Voraussetzungslosigkeit zu keiner Zeit ein‐
fach in Anspruch nehmen. Nicht einmal die Idee eines »reinen Bewußtseins«
als eines Residuums, das die Reduktion voraussetzt, ist in diesem Sinne unan‐
gefochten geblieben; vgl. O. Pöggeler, Heideggers Neubestimmung des Phäno‐
menbegriffs, in: Phänomenologische Forschungen 9 (1980), 124–162, hier: 132,
135 f.

6. Disziplinierte statt überwundene Naivität?

51

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


des Sehens [...], scheint den Analysen der Phänomenologen fremd
zu sein. [...] In dem Wort Bewußtsein bleibt die Wurzel Wissen
wesentlich und herrschend. So bricht die Sozialität die Ordnung des
Bewußtseins nicht anders als es das Wissen tut: Indem das Wissen
sich mit dem Gewußten vereinigt, koinzidiert es sogleich mit dem,
was ihm vielleicht fremd war.«95

Aber muss die Sozialität oder der Sinn des sozialen Lebens das
Bewusstsein »von außen« heimsuchen bzw. »brechen« – »gemäß
der unauslöschlichen Differenz, die in der ethischen Verantwortung
liegt«, so wie sie sich vom Gesicht des Anderen her geltend macht?
Wie anders kann die Verantwortung sich geltend machen als in der
Erfahrung, die sie bezeugt – sei es auch dadurch, dass diese sich der
Verantwortung verweigert? Mit Recht klagt Levinas in diesem Sinne
die »Wahrheitsfähigkeit« anderer Seinsbezüge als der Objektivität,
der Vorstellung und des Wissens ein.96 Doch indem er auf einer
ethischen, in der »Gnosis« nicht aufgehenden Öffnung zum Ande‐
ren hin insistiert, die nicht reduzierbar sei auf die »Erfahrung der
Nähe« zu ihm, muss er doch zugeben, dass diese Öffnung nicht »für
die Erfahrung überhaupt unzugänglich« sein kann (SdA, 278). Im
Gegenteil beruft er sich ja selbst auf den »Vorrang des Anderen« als
einer »erste[n] Gegebenheit des moralischen Bewusstseins« (SdA,
200) – das durch eben diese Gegebenheit allerdings auf die Fremd‐
heit des Anderen als dessen Freiheit hin geöffnet werde.

Was aber heißt nun ›zugänglich‹? Welcher Art ist diese besondere
Zugänglichkeit, die in gewisser Weise doch zu den Möglichkeiten
der Erfahrung selbst gehören muss? Bezeichnend ist, dass sich auch
Levinas an dem Punkt, wo diese Frage sich stellt, seinerseits mit Alp‐
honse de Waelhens auf eine ungeklärte »nicht-philosophische Erfah‐
rung« beruft, in der sich die ethisch entscheidende Nicht-In-Diffe‐
renz der Menschen zeigen soll, die die Differenz der Fremdheit des
Anderen nicht tilgt.97 Wenn aber in dieser Nicht-In-Differenz der
ethische Widerstand liegen soll, auf den keine Mordmacht Zugriff
hat, so muss Levinas doch zugeben, dass wir von diesem Widerstand
nur von den Antworten her wissen können, die er uns abverlangt.

95 Vgl. E. Levinas, Über die Intersubjektivität. Anmerkungen zu Merleau-Ponty, in:
Métraux, Waldenfels (Hg.), Leibhaftige Vernunft, 48–55, hier: 53.

96 Levinas, SdA, 141. Levinas kam die Phänomenologie hier zweifellos entgegen;
vgl. ebd., 135.

97 Vgl. Levinas, Über die Intersubjektivität, 54.

Kapitel I

52

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wenn diese Antworten – selbst wenn es sich um Antwortverweige‐
rungen handeln sollte – auf die Spur der Wahrheit dieses Widerstan‐
des als des Kerns menschlicher Sozialität führen, so doch nur in der
Weise der nachträglichen Bezeugung, nicht des Beweises. Über das,
was vom »Jenseits des Seins« her zur Verantwortung aufruft und sie
uns ›gibt‹, so dass von einer »Gabe der Verantwortung« gesprochen
werden kann, ist streng genommen nichts auszusagen, wovon man
eine Art Beweis erwarten dürfte. Der Wahrheitsmodus der Bezeu‐
gung verweist uns aber auf konkretes geschichtliches Leben, das
nachträglich bezeugt, worauf es – zunächst ›naiv‹ – Antwort gibt,
ohne sich dabei gleich als Erfahrung kritisch zu befragen.

Bedenken wir die historische Situation, die über den Begriff der
Selbst-Bezeugung und des historischen Zeugnisses hinausgehend
ein radikalisiertes Denken der Bezeugung und des Zeugnisses im
Zeichen des Anderen auf den Plan gerufen hat, so zeigt sich, dass die
Geschichtlichkeit unseres Fragens, mit dem wir Antwort geben auf
unsere geschichtliche Situation, den Horizont einer Ersten Philoso‐
phie sprengt, die in Husserls Verständnis zugleich eine ›letzte‹, end‐
gültige sein müsste, in der schließlich alles vernünftige Fragen sein
Ende haben würde. Wir sind mit einer Gewalt der Infragestellung
unseres geschichtlichen Lebens konfrontiert, die, statt bloß auf eine
Rückbesinnung auf unangefochtene »Urfragen« hinauszulaufen, das
überlieferte Verständnis von Fragen und Antworten selbst in Zweifel
zu ziehen zwingt. Weder die Suche nach absoluter Gewissheit, die
sogenannter »natürlicher Wahrheit« nichts mehr verdanken würde,
noch die Seinsfrage kann in diesem Sinne der geschichtlichen Kon‐
tingenz des Infragegestelltwerdens entzogen gedacht werden. Diese
Kontingenz affiziert uns aber nicht erst aufgrund einer phänomeno‐
logischen Einstellung, sondern betrifft unser geschichtliches Leben
selber, aus dem auch ohne eine besondere Einstellung dieser Art
vielfach die Infragestellung menschlicher Erfahrung als solcher her‐
vorgeht, so dass sie nicht einfach als in doxischer Naivität befangen
abzutun ist. Wenn es zwischen der Phänomenologie und dem, was
durch Phänomenologie zu erhellen ist, keinen für beide Seiten un‐
fruchtbaren Hiatus geben soll, ist mit Patočka zu verlangen, dass
phänomenologische Arbeit an der Erfahrung ›naiven‹ Lebens an‐
knüpfen und dass sie auf diese Erfahrung zurückkommen muss.98

98 Vgl. Patočka, Die Bewegung der menschlichen Existenz, 168.

6. Disziplinierte statt überwundene Naivität?

53

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Erst dann wird sie zeigen können, ob sie zum Verständnis dieses Le‐
bens Entscheidendes beiträgt – oder ob sie es nur zu »überwinden«
versucht, ohne jemals wieder auf es zurückkommen zu wollen. In
diesem Falle müsste sie es lassen, wie es ist: anscheinend durchgän‐
gig borniert, unkritisch sich selbst gegenüber, nur der Erfahrung
von ›etwas‹ verpflichtet und insofern seinsvergessen, also jeglicher
philosophischen Wahrheit gegenüber verschlossen, die Fundamen‐
talontologen überhaupt erst dort meinen aufscheinen zu sehen, wo
die Differenz zwischen Seiendem und Sein bewusst wird – im Ge‐
gensatz zu Levinas, der der Fremdheit des Anderen noch jenseits
dieser Differenz auf der Spur war.

Nach Ricœurs Überzeugung kann sich phänomenologische Arbeit
niemals direkt des ›Seins‹ und ebensowenig einer absoluten Exterio‐
rität des Anderen versichern99; vielmehr muss sie sich auf herme‐
neutische Umwege einlassen, an deren Ende eine andere, vermittelte
Naivität sogar das Ziel sein kann. »Indem wir interpretieren, können
wir aufs neue verstehen […]«, so dass es zu einem »zweiten Unmit‐
telbaren« als einer »zweiten Naivität« kommen kann.100 Die Rede ist
auch von einer »anderen Kindheit«; nicht von derjenigen freilich,
die hinter uns liegt, sondern von derjenigen, die nach einschlägiger
Auskunft101 vor uns liegen soll102 und scheinbar ein neues Leben

99 Vgl. P. Ricœur, Existence et herméneutique, in: Le conflit des interprétations.
Essais d’herméneutique, Paris 2017, 23–50; dt.: Existenz und Hermeneutik, in:
Hermeneutik und Strukturalismus, München 1973, 11–36; ders., Préface, in: G.
B. Madison, La phénoménolgie de Merleau-Ponty, Paris 1973, 9–14; Autrement.
Lecture d’›Autrement qu’être ou au-delà de l’essence‹ d’Emmanuel Levinas, Paris
1997/22006; dt.: Anders. Eine Lektüre von ›Jenseits des Seins oder anders als Sein
geschieht‹ von Emmanuel Levinas [1997], Wien, Berlin 2015.

100 P. Ricœur, Philosophie de la volonté. Finitude et culpabilité. Tome II: La symbo‐
lique du mal, Paris 1960, 327; dt.: Symbolik des Bösen. Phänomenologie der
Schuld II [1960], München, Freiburg i. Br. 1971, 400. Zur religionsphilosophi‐
schen Bedeutung dieses Gedankens vgl. J. Negel, Zweite Naivität. Begriffsge‐
schichtliche und systematische Erwägungen zu einem vielbemühten, aber selten
verstandenen Konzept, in: ders., Welt als Gabe. Hermeneutische Grenzgänge
zwischen Theologie und Phänomenologie, Münster 2013, 259–288.

101 Mt 5,20; Mt 19,14; Lk 18,16. Auf diese Stellen spielt Ricœur auch an in dem Auf‐
satz Le conflit des herméneutiques: épistémologie des interprétations, in: Cahiers
internationaux de symbolisme 1, no. 1 (1963), 152−184, hier: 184. Dabei bettet er
sie in seinen zentralen hermeneutischen Ansatz ein, die Symbole sprechen zu
lassen – im Gegensatz zu einer weitgehend leer gewordenen technizistischen
Sprache, der Ricœur die Wiederbelebung eines Archaismus entgegensetzt, von

Kapitel I

54

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


versprechen kann – wobei die Begriffe Leben und Tod als geradezu
vertauschbar erscheinen können.103 Demzufolge wäre gerade dasje‐
nige ›Leben‹, das sich noch nicht auf jene Umwege eingelassen hat,
ein Tod nur, wie es seit alters befürchtet wurde. Und man sollte sich,
um diesen ›Tod‹ zu überwinden, auf die Angst vor ihm einlassen.
Genau davon hatte sich der frühe Ricœur ein Leben »jenseits der
Angst« versprochen. Wenn das Leben im Grunde erst dort »beginnt,
bedeutet dieses Jenseits eine Rückkehr zum Diesseits, zur Naivität,
die durch die Erfahrung der Angst erst heranreifen musste«.104

Ob man an ein solches ›Jenseits der Angst‹ nun glaubt oder nicht,
Phänomenologie als die eigentliche Philosophie der Erfahrung, die
nicht nur aus ihr hervorgeht, sondern ihr auch auf Dauer verpflich‐
tet bleibt, wird ihrem zentralen Anspruch, die Erfahrung als solche
zur (gewiss niemals »reinen«) »Aussprache ihres eigenen Sinns«
zu bringen, wie Husserl in den Cartesianischen Meditationen (§16)
verlangte, jedenfalls nur dann gerecht werden können, wenn sie
ihre Arbeit als »Realisierung von Wahrheit« begreift105 – als Reali‐
sierung der Wahrheit, auf deren Spur uns zunächst die von keiner
Wissenschaft, auch von keiner Phänomenologie bevormundete ›nai‐
ve‹ Erfahrung führt – und zwar auch und vielleicht gerade dort,
wo sie, wie angedeutet, als »Erfahrung par excellence« auf nicht im
Erfahrenen Einholbares verweist. Dass wir es ›zunächst‹ nur mit
einer Spur zu tun haben dürften, macht allerdings den Anspruch

dem er sich auf den Spuren Heideggers und Bachelards eine Rückkehr zur
vollen Sprache eines vieldeutigen Seins verspricht. Dabei geht es darum, »[de]
lassier venir de sens« und »laisser apparaître les viseés les plus lontaines du
symbole« (167). Zuvor aber soll gelten: »l’être même s’adresse à nous« (170).
Das jedenfalls geht aus einer ersten, kindlichen Naivität hervor, die Ricœur auf
kritischem Wege wiedergewinnen will (P. Ricœur, Die Interpretation. Versuch
über Freud [1965], Frankfurt/M. 1974, 41, 505) − im Durchgang durch die Ent‐
larvung von Mythen, Symbolen und Träumen, die die »visées fondamentales«
unseres Lebens völlig zu verbergen, zu entstellen und zu entfremden drohen.
Dagegen werden kritische Verfahren einer Entschleierung (»dévoilement« bzw.
»désoccultation«) so aufgeboten, als könnte die alethéia (i. Orig.) Heideggers
das Gleiche bedeuten wie Bewusstwerdung im psychoanalytischen und Aufklä‐
rung im philosophischen Sinne (177).

102 Nicht im Sinne eines »revenir à l’enfance«, sondern eines »retourner en enfan‐
ce«, wie es Jankélévitch unterscheidet (Das Verzeihen, 227).

103 Ricœur, Die Interpretation, 555.
104 Ricœur, Das Willentliche und das Unwillentliche, 112.
105 M. Merleau-Ponty, Phänomenologie der Wahrnehmung [1945], Berlin 1966, 17.

6. Disziplinierte statt überwundene Naivität?

55

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


jeglicher Erfahrung, ›wahr‹ zu sein, von Anfang an auch problema‐
tisch, so dass er nach Aufklärung verlangt, vor allem in dissensueller,
sprachlich sensibilisierter Auseinandersetzung mit Anderen, aus der
sich auch keine Phänomenologie zurückziehen kann bzw. sollte, die
ganz auf die Erwartung setzt, mit den Mitteln der Reduktion und
der Intuition sei ein Grad der Reinheit der Phänomene erreichbar,
in dem sie sich ganz und allein von sich her als jenes »Selbst« he‐
rausstellen könnten, das der Begründer der Phänomenologie überall
so schmerzlich vermisst zu haben scheint – so als hätte es ›naive‹
Erfahrung niemals damit zu tun und als wäre ihr nicht einmal die
Frage verständlich, ob sie in uferloser Alterität jemals den »Sachen
und Problemen« selbst begegnet, und als müsste sie eben deshalb
einer niemals zu deren »Selbst« vordringenden Irre ausgeliefert blei‐
ben.106

106 Vgl. SD, 235.

Kapitel I

56

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel II
Das Gegebene in seiner Zweideutigkeit
Begründung, Beschreibung und Bezeugung an den
Grenzen der Erfahrung

1. Rekurs auf das, was zu denken gibt: ›Gegebenes‹ (57) | 2. »Zurück zu den Sachen
selbst« – eine verbrauchte Devise? (63) | 3. Auf kommunikative Bewährung angewie‐
sen (65) | 4. Zwischen Gegebenheit und Gabe, Bezug und Entzug (68) | 5. Von der
Geschichte eingeholt (71) | 6. Anfechtbare Erfahrung: Zwischen Beschreibung und
Bezeugung (76)

In der Philosophie ist es nicht erlaubt,
einen Anfang zu machen mit ›es gibt‹, ›es ist‹,

denn in ihr sollen wir nicht den Gegenstand voraussetzen.1

1. Rekurs auf das, was zu denken gibt: ›Gegebenes‹

Was alltäglich als bloße Redensart durchgeht, nämlich »den Dingen
auf den Grund« gehen zu wollen, zeichnet nach der Überzeugung
Eugen Finks vor allem die Phänomenologie aus – auch um den
Preis, dass sich »der Mensch« dabei »zugrunde richtet, in dem
Doppelsinn, daß er auf den Grund geht und daß er die tragende Le‐
benssicherheit verliert«.2 Das riskieren angeblich weniger diejenigen,
die auf eigenes Risiko in die Welt hinausgehen, um ›Erfahrungen
zu machen‹ und zu sammeln, oder sich Gefahren in der Erwartung
aussetzen, nicht gleich in ihnen umzukommen, als vielmehr radikal
Fragende, die wissen wollen, worauf alles Wirkliche und Mögliche
zurückzuführen ist. Mythische, umfassende Antworten, die affirma‐
tiv auf eine erste Ursache, einen ersten Beweger oder einen einzigen
Ur-Grund allen Seins rekurrieren und auf diese Weise eine unan‐
fechtbare Lebenssicherheit zurückzugewinnen versprechen, mögen

1 G. W. F. Hegel, Vorlesungen über die Philosophie der Religion I, Werke 16 (Hg. E.
Moldenhauer, K. M. Michel), Frankfurt/M. 1986, 91.

2 Vgl. E. Fink, Hegel. Eine phänomenologische Interpretation der ›Phänomenologie
des Geistes‹, Frankfurt/M. 1977, 47.

57

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


heute nicht mehr in Betracht kommen3, selbst wenn man davon
überzeugt ist, dass menschliches Leben weiterhin von einer mytho-
poetischen Dimension mitbestimmt wird, die weder in gattungs-
und kulturgeschichtlicher noch auch in ontogenetischer Hinsicht je
völlig zu überwinden ist, wie es sich ein gewisser Rationalismus
vorgestellt hat.4 Doch lässt sich das Fragen nach Gründen und Ursa‐
chen nicht davon beirren, dass kaum noch Aussicht darauf besteht,
erste Ur-Sachen oder letzte Seins-Gründe einsichtig machen zu kön‐
nen. Wenigstens am Verlangen nach möglichst guter (aber wohl nie‐
mals zureichender) Begründung für alles, was als Denken bezeichnet
zu werden verdient, halten viele, sogar Philosophen, die jegliche
auf Prinzipien sich berufende Argumentation hinter sich gelassen
zu haben behaupten, und bekennende philosophische An-Archisten5

weitgehend fest.6 Dieses Verlangen aufzugeben hieße, so scheint es,
den Anspruch des Denkens selbst zu verraten. Liegt dieser nicht
gerade im Verlangen nach Begründung und Rechtfertigung, vor
allem Anderen gegenüber? Nicht selten wird darüber hinaus aller‐
dings der Eindruck erweckt, Begründung und Rechenschaftsgabe
sei alles, was Philosophie zu leisten habe – wenn schon nicht eine
letzte, endgültige, nicht mehr bestreitbare (Letzt-) Begründung, die
jegliche weitere Auseinandersetzung mit ihr erübrigen würde, dann

3 Vgl. E. Topitsch, Vom Ursprung und Ende der Metaphysik, München 1972; E.
Angehrn, Die Überwindung des Chaos, Frankfurt/M. 1996.

4 Vgl. C. R. Hallpike, Grundlagen primitiven Denkens, Stuttgart 1984; K. Hübner,
Die Wahrheit des Mythos, München 1985; beide ohne Berücksichtigung Ricœurs,
der zu diesen Fragen ausführlich Stellung genommen hat; vgl. P. Ricœur, Le
conflit des interprétations. Essais d’herméneutique [1969], Paris 2017, 53−97; dt.:
Struktur und Hermeneutik [1963], in: Hermeneutik und Strukturalismus. Der
Konflikt der Interpretationen I, München 1973, 37−79; ders., Myth and History,
in: The Encyclopedia of Religion, Vol. 10, New York, London 1987, 273–282; Vf.,
Mytho-poetisches Leben. Zwischen mythischer Erbschaft, Narrativität und Entmy‐
thologisierung, in: ders. (Hg.), Grundfragen hermeneutischer Anthropologie. Paul
Ricœurs Werk im historischen Kontext. Bd. II: Interpretation, Baden-Baden 2024,
997–1066.

5 Zur speziellen philosophischen Bedeutung des Begriffs, der sich keineswegs in
einem anything goes erschöpft, wie es durch Paul Feyerabend populär wurde,
siehe R. Schürmann, Heidegger on Being and Acting. From Principles to Anarchy,
Bloomington 1986.

6 Vgl. G. Vattimo, Vom naturalistischen Fehlschluss zur Ethik der Endlichkeit, in:
M. G. Weiß (Hg.), Bios und Zoë. Die menschliche Natur im Zeitalter ihrer techni‐
schen Reproduzierbarkeit, Frankfurt/M. 2009, 179–190.

Kapitel II

58

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wenigstens eine möglichst triftige Begründung, die einem solchen
Ideal weitgehend nahekommen sollte.

Auch wenn philosophisches Denken heute nicht mehr als eine
Archäologie erster Ursachen oder als eine Teleologie der Vernunft
letzter Ziele auftritt und wenn es nicht einmal weiterhin einem der‐
artigen regulativen Ideal anhängt, muss es indessen zunächst von
etwas ausgehen, um ihm auf den Grund gehen zu können auf der
Suche nach Anderem, das ihm womöglich zugrunde liegt. In diesem
Sinne hat das, was sich von sich her zeigt und sich insofern als Aus‐
gangspunkt der Rückfrage nach Gründen anbietet, im vergangenen
Jahrhundert eine eigentümliche Karriere gemacht. Was sich von sich
her zeigt bzw. zeigen sollte, das waren für Husserl bekanntlich die
viel zitierten Sachen, auf die sich die Philosophie zurückbesinnen
sollte, nachdem sie sie nach der Beobachtung des Phänomenologen
bereits weitgehend aus dem Auge verloren zu haben schien. Heute
firmieren diese »Sachen« nicht unter dem Titel des vermeintlich
»Besonderen«, das »sich findet« (wie es Hegel als der Philosophie
nicht Würdiges und ihr schlechterdings nicht zu Erlaubendes zu‐
rückwies7), sondern primär unter dem Titel des Gegebenen, was die
Frage aufwirft, ob sich dieser Begriff schlicht darauf bezieht, dass es
etwas gibt, was sich zeigt und überhaupt erst zu denken gibt, oder ob
es sich darüber hinaus um eine Gabe handelt.8

Diese Ambiguität tritt deutlich in Emmanuel Levinas‘ Kritik der
Phänomenologie im Zeichen des il y a (es gibt) zutage. Während
es Hegel strikt abgelehnt hat, philosophisch mit einem derartigen
Ausdruck zu beginnen, lässt Levinas die Philosophie gerade im Zei‐
chen des il y a einsetzen – womit freilich kein beliebiges empirisches

7 Hegel, Vorlesungen über die Philosophie der Religion I, 251.
8 Wie es etwa Jan Patočka nahelegt, wenn er schreibt: »Meaning as such is itself

already the main gift. […] the fundamental gift of meaning.« Zit. n. O. Sikora,
The Quest for Meaning: Patočka against Kant, in: ders., J. Sirovátka (eds.),
Kant and the Phenomenological Tradition. Kant und die phänomenologische
Tradition, Baden-Baden 2023, 133–152, hier: 148. Aus den zitierten Worten des
tschechischen Philosophen soll dann folgen: »the point is not to ask what else
the world or life has to give me, but what I have to give to the world or
life« (ebd.). Ähnlich, unter Berufung auf Renaud Barbaras und Eugen Fink:
K. Novotný, Die Welt und das Ereignis des Erscheinens. Bemerkungen zu einem
zeitgenössischen kosmologischen Ansatz, in: C. Nielsen, H. R. Sepp (Hg.), Wohnen
als Weltverhältnis. Eugen Fink über den Menschen und die Physis, Freiburg,
München 2019, 201–222, hier: 213.

1. Rekurs auf das, was zu denken gibt: ›Gegebenes‹

59

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Datum, sondern ein mit Macht sich aufdrängendes Sich-als-ausge‐
liefert-erfahren an das Sein als solches gemeint ist, das sich in der
Schlaflosigkeit als finstere Totalität darstelle.9 Nur die Gabe der Ver‐
antwortung für den Anderen als Anderen befreie uns aus ihr, scheint
uns Levinas lehren zu wollen. So gerät das Gegebene (als das il y
a) in einen dramatischen Gegensatz zur Gabe.10 Das wirft jedoch
die Frage auf, wie sich dieser Gegensatz überhaupt abzeichnen kann.
Ist er etwa der Erfahrung zu entnehmen? Wäre jene Gabe (oder
ihre Spur) in diesem Fall ihrerseits als etwas Gegebenes zu verste‐
hen? Und würde das Gegebene insofern umgekehrt auf die Gabe
verweisen?

Levinas rekurriert in seiner Beschreibung der Schlaflosigkeit auf
eine vor-philosophische, ›naive‹ Sinnquelle, aus der alle Philosophie
schöpfe, ohne sie je auszuschöpfen. Im philosophischen, auch unter
Phänomenologen weit verbreiteten Ansinnen, diese Naivität ein für
allemal zu überwinden11, liegt für Levinas nur eine neue, diesmal
besonders gefährliche, ja sogar für die Philosophie schließlich töd‐
liche Naivität. Denn käme sie auf diesem Weg zum Ziel, müsste
auch diese Sinnquelle versiegen, von der sie lebt und die sie sich
nicht aus eigener Kraft verschaffen kann. Levinas will freilich nicht
nur sagen, dass wir immer schon irgendwo einsetzen müssen, um
überhaupt ein nach-fragendes Denken anstoßen zu können. Und
er will auch nicht nur sagen, dass man diesen Einsatz nicht ganz
hinter oder unter sich lassen kann (wie es die beliebte Metapher
der Wittgenstein‘schen Leiter nahe legt). Vielmehr geht es ihm da‐
rum, in der vor-philosophischen Naivität eine Maßgabe dessen zu
lokalisieren, was zu denken gibt. Ohne das, was (sich) zu denken

9 E. Levinas, Parole et silence et autres conférences inédits, Œuvres 2, Paris 2009,
78, 157; Vom Sein zum Seienden, Freiburg i. Br., München 1997, 69–78; Ethik und
Unendliches, Graz, Wien 1986, 34 f.

10 Man vergleiche im Gegensatz dazu Merleau-Ponty, der in seiner Phänomenolo‐
gie der Wahrnehmung ebenfalls auf ein (primordiales) il y a stößt, das ihm
allerdings nur zu beweisen scheint: »es gibt Sinn«, d.h. Sinnbildung findet statt,
ohne dass es dazu eines konstituierenden Subjekts bedürfte. Weder die semanti‐
sche Nähe zwischen der Sinnbildung (die keine Sinngebung ist) und Gabe noch
der bei Levinas deutliche Gegensatz zwischen il y a und Gabe kommt hier
in Betracht. Vgl. M. Merleau-Ponty, Phänomenologie der Wahrnehmung [1945],
Berlin 1966, 452 [=PhW].

11 Zur Programmatik einer Überwindung der Naivität vgl. das vorangegangene
Kap. I, sowie Fink, Hegel, 40, 45 ff.

Kapitel II

60

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gibt, hätte das Denken überhaupt keinen Einsatzpunkt. Und mehr
als alles andere gibt gerade das zu denken, was sich dem Denken,
Verstehen und Begreifen entzieht, ohne sich einfach als un-denkbar,
un-verständlich und un-begreiflich abwerten und ausschließen zu
lassen.12 Dieses sich uns Entziehende ›gibt es‹ und ist uns ›gege‐
ben‹, insistiert Levinas unermüdlich. Es ist uns vor-gegeben und als
solches sogar jeglicher nachträglichen Verfügung entzogen. Gerade
in dieser Vor-Gegebenheit aber glaubt Levinas die Spur der Gabe
der Verantwortung für den Anderen entdecken zu können, die die
Auslieferung an das verfinsterte il y a des Seins durchbreche.

Es handelt sich hier also nicht darum, das Sein bzw. das Gegebene
mittels eines semantischen Tricks oder einer kontingenten sprachli‐
chen Zweideutigkeit zu einem unzweideutig guten, nicht etwa vergif‐
teten Geschenk oder zu einer Gabe einfach umzudefinieren, sondern
darum, die Gabe (der Verantwortung) als Durchbrechung der Aus‐
lieferung ans Gegebene aufzuweisen und zu denken. Levinas setzt
nicht voraus, dass das Gegebene ohne Weiteres als Gabe (oder gar
als Geschenk) gegeben sei. Vielmehr nimmt er an, eine Spur, die
Spur des Anderen nämlich, führe über das Gegebene hinaus zur
Gabe (der Verantwortung), die im il y a niemals aufgehen könne.

Gleichwohl weiß sich Levinas der Phänomenologie doch so weit
verpflichtet, dass er es für unabdingbar hält, das Gegebensein einer
solchen Gabe13 unter Rekurs auf die Spur des Anderen deskriptiv
auszuweisen. (Bedeutet das nicht, sie phänomenologisch als »Sache«
einzustufen?) So bindet er die Ethik der Gabe (der Verantwortung)
an eine Phänomenologie des Gegebenen, der er zutrauen muss, auf
die Spur des Anderen zu führen, so dass das Gegebene nun nicht
mehr den fatalen Anschein einer ausweglosen Auslieferung an das il
y a haben kann, der die Erfahrung verhaftet bleiben müsste, wenn
wir frühen Beiträgen von Levinas zur Phänomenologie folgen. Im
Gegenteil: die Erfahrung führt auf der Spur des Anderen selbst
über das Gegebene hinaus zur Gabe – und die Gabe muss sich an

12 Vgl. in diesem Sinne die Ausführungen zur »Entgegenwärtigung« bei Merleau-
Ponty (PhW, 416), die an anderer Stelle mit der Unmöglichkeit, zur Präsenz des
Anderen bei sich Zugang zu finden, zusammen gedacht wird (PhW, 403, 410,
417).

13 Die Rede ist von einer »donation première« in: E. Levinas, Totalité et infini.
Essai sur l’extériorité [1961], Paris 1990, 189; dt.: Totalität und Unendlichkeit.
Versuch über die Exteriorität, Freiburg i. Br., München 1987, 252.

1. Rekurs auf das, was zu denken gibt: ›Gegebenes‹

61

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gegebenem abzeichnen (ohne darum ›schlicht gegeben‹ zu sein).
Levinas ist allerdings weit entfernt davon, dies für beweisbar oder
für zwingend begründbar zu halten. Er weiß, dass gerade der Rekurs
auf die Erfahrung den fraglichen Zusammenhang zwischen dem
Gegebenen (wie es sich ihr darstellt) einerseits und der Gabe ande‐
rerseits radikal anfechtbar erscheinen lassen muss. Und er weiß, dass
die Philosophie angesichts dieser Anfechtbarkeit nicht nur von der
Erfahrung ausgehen, sondern auch auf sie zurückkommen muss, um
verständlich zu machen, was sie zu ihrem Verständnis beizutragen
hat.

Sie muss also zu der Angelegenheit, von der sie ihren Ausgang
genommen hat, zurückfinden, um zeigen zu können, warum es
sich lohnt, zu ihrem besseren Verständnis Umwege der Philosophie
einzuschlagen, die niemals versprechen, direkt zu einem vorweg
feststehenden Ziel zu kommen, weil sie sich überhaupt keinem
vorgegebenen Ziel fraglos unterwerfen. Insofern ist Philosophie eine
Angelegenheit menschlicher Freiheit, aber nicht willkürlicher Frei‐
heit oder der Beliebigkeit, die sich ausdenken könnte, was immer
sie will. Vielmehr ist sie als auf das Gegebene bezogene Disziplin
stets Antwort auf die Herausforderungen, die vom Gegebenen selbst
ausgehen. In diesem Sinne stellte schon Paul Valéry in seiner Schrift
über die Freiheit des Geistes (1939) fest, die Idee der Freiheit sei
nicht »primär«; immer dann, wenn man sie beschwöre, werde
sie eigentlich herausgefordert, d. h. sie sei eigentlich immer eine
Antwort auf − zweideutig − Gegebenes.14 Vor der scheinbar fertig,
womöglich als System oder als abgeschlossene Theorie präsentierten
Philosophie liegt allemal, was Valéry Philosophie in statu nascendi
genannt hat, die nur durch ein Leben möglich ist, das sich dem
Gegebenen und seiner Zweideutigkeit aussetzt und es originär zur
Sprache kommen lässt − auch auf die Gefahr hin, sich Blößen zu
geben, sich verletzbar und verwundbar zu machen, insofern es sich
nicht um bloß Vorfindliches, sondern um Widerfahrendes (páthos)
handelt, das unter die Haut geht.

14 P. Valéry, Die Freiheit des Geistes, in: Werke, Bd. 7, Frankfurt/M. 1995, 349–374,
hier: 369.

Kapitel II

62

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. »Zurück zu den Sachen selbst« – eine verbrauchte
Devise?

Philosophie beginnt in dieser Sicht mit dem, was sich als eine derart
herausfordernde Angelegenheit zeigt − und zwar jemandem, einem
in der Welt situierten Subjekt, das sich als für Anderes aufgeschlos‐
sen, aber auch als durch Andere verletzbar erweist. Jedem Versuch
der Begründung vorausliegend, muss etwas oder jemand ein Subjekt
affizieren, dem es bzw. er sich zeigt oder offenbart und auf diese
Weise zu denken gibt. Ohne diese elementare Voraussetzung hätte
überhaupt keine Philosophie auch nur einen Ansatzpunkt. Dies
sichert einer Phänomenologie, die sich programmatisch der metho‐
dischen, inzwischen vielfach überstrapazierten Devise »Zurück zu
den Sachen selbst« (d. h. zum Gegebenen) verpflichtet, eine grund‐
legende Relevanz − auch dann, wenn man sie nicht länger als eine
Wissenschaft von ersten oder letzten Prinzipien verstehen möchte
und wenn man den von Husserl eingeschlagenen Weg eidetischer
und transzendentaler Reduktion nicht länger für aussichtsreich hält,
der schließlich zu einem geradezu weltlosen »Ich« hätte führen sol‐
len, aus dem alles Erfahrene als solches hervorgehen müsste, wie er
meinte.15

Doch kündigen sich in dieser oft formelhaft zitierten Devise Zu‐
rück zu den Sachen selbst auch bereits unübersehbare und bis heute
nicht wirklich ausgeräumte Schwierigkeiten an. Zunächst ist nicht
klar, ob sich Phänomenologie in dem angedeuteten Sinne auf eine
bloße methodische Propädeutik der Philosophie reduziert oder ob
deren Begriff geradezu identisch ist mit der Phänomenologie − wie
es sich offenbar Husserl vorstellte. Macht die phänomenologische
Beschreibung jener Sachen schon das Ganze der Philosophie aus
oder beschränkt sie sich eher auf eine ihrer Methoden unter anderen
(wie z. B. die Analyse der normalen Sprache, in deren Medium sich
eine Philosophie, die auf Begründung abzielt, zunächst bewegen und
auf die sie wieder zurückkommen muss16)?

15 Vgl. H. Blumenberg, Zu den Sachen und zurück, Frankfurt/M. 2007.
16 Vgl. P. Ricœur, Phänomenologie des Wollens und Ordinary Language Approach,

in: H. Kuhn, E. Avé-Lallement, R. Gladiator (Hg.), Die Münchner Phänome‐
nologie, Den Haag 1975, 105–124; jetzt auch in: P. Ricœur, Anthropologie phi‐
losophique. Écrits et conférences 3, Paris 2013, 147−171.

2. »Zurück zu den Sachen selbst« – eine verbrauchte Devise?

63

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schwieriger noch stellt sich die Frage dar, was denn unter jenen
Sachen selbst zu verstehen sein soll. Ist ihr durch »eidetische Va‐
riation« herauszupräparierendes Wesen17 und insofern ihr Kern ge‐
meint? Wenn ja, wie lässt sich dieser aus einer Vielzahl gewisserma‐
ßen verunreinigter Erscheinungen herausarbeiten, in denen sich uns
die Sachen – verstellt durch Vor-Urteile, durch das, was ›man sagt‹
und durch das »Verfallen an die Welt« (Heidegger) – darstellen?18

Was auch immer sich zeigt, zeigt sich doch nicht einfach von sich
aus, ohne unser Zutun, als ›es selbst‹. Verhielte es sich so, dann
bedürften wir überhaupt keiner methodischen Arbeit der Freilegung
der Sachen selbst; Phänomenologie wäre geradezu überflüssig.

Diese Arbeit hat Husserl mit Blick auf das Ideal einer adäquaten
und apodiktischen Selbstgegebenheit der Sache als ein mehrstufiges
Verfahren der Reduktion konzipiert. Am Ende sollte es ermöglichen,
die fragliche Sache in evidenter Einsicht als genau das aufzuwei‐
sen, was sie in Wahrheit ist.19 Was uns zunächst erfahrungsmäßig
gegeben ist, enthüllt uns indessen gerade nicht das »Selbst« der
Sachen.20 Paradoxerweise ist die gesuchte evidente Selbstgegebenheit
nicht ohne Weiteres einsichtig. Und zwar weder im Einzelfall noch
auch als Ideal aller (philosophischen) Erfahrung. Zwar sprechen wir
noch heute alltäglich vom Wesen der Dinge, das man sich als deren
eidetischen Kern vorstellt. Man wirft einander im argumentativen
Streit vor, das Wesen der Sache zu verfehlen, und kämpft um deren
wahre Bestimmung. Aber handelt es sich womöglich bloß um eine
rhetorische Redensart, die niemals einzulösen verspricht, was sie in
Aussicht stellt? Handelt es sich nicht bei jeder Behauptung, das We‐
sen einer Sache verstanden und begriffen zu haben, um eine Macht‐
position, die kaschiert, dass sich das Wesentliche (wenn überhaupt)
allemal nur in einem perspektivischen Zugriff bzw. Zugang als sol‐
ches darstellen kann? Genau das lehren auch Phänomenologen: dass
sich der Zugang zum jeweiligen Phänomen und dessen Sachgehalt

17 Vgl. die empfindlichen Zweifel an diesem Verfahren bei M. Merleau-Ponty,
Vorlesungen I, Berlin 1973, §§10–14.

18 Vgl. M. Heidegger, Sein und Zeit [1927], Tübingen 1984, §44b).
19 Zum Verhältnis von apodiktischer und adäquater Gegebenheit vgl. E. Husserl,

Husserliana VIII, Den Haag 1959, 35.
20 E. Husserl, Analysen zur passiven Synthesis, Husserliana XI, Den Haag 1966,

3–24, hier: 23.

Kapitel II

64

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nicht voneinander trennen lassen.21 Insofern muss jede Behauptung,
unvermittelt einen a-perspektivischen Kern der Sache getroffen zu
haben, als verdächtig erscheinen. Anders lautenden Vorurteilen zum
Trotz muss man festhalten, dass es geradezu unphänomenologisch
wäre, »Sachen« abhandeln zu wollen, ohne zu bedenken, wie, unter
welchen Umständen und mit welchen Einschränkungen sie sich je‐
mandem – und zwar anders als Anderen – überhaupt als solche dar‐
stellen. Das aber verlangt nach kommunikativer Auseinandersetzung
mit den fraglichen, diakritisch zum Vorschein zu bringenden Sachen
und nach dissensueller Bewährung ihrer Auslegung, Deutung und
Interpretation.

3. Auf kommunikative Bewährung angewiesen

Indem man phänomenologisch inzwischen davon ausgeht, nur leib‐
haftig in der Welt existierenden Subjekten eigne ein »Im-Wahren-
sein«22, das auf kommunikative Bewährung angewiesen ist und kei‐
neswegs allein aus sich selbst heraus dessen gewiss werden könne,
was im Einzelnen als ›wahr‹ oder ›falsch‹ etc. gelten kann, sieht
man sich auf ein nicht auszuräumendes Ungenügen unserer Erfah‐
rung im Verhältnis zu sich selbst verwiesen. Leibhaftig zu existieren
bedeutet geradezu, sich niemals in einem reflexiven Selbstverhältnis
über den Zugang zu den Dingen völlig klar werden zu können.23

In diesem Sinne ist uns Selbsttransparenz verwehrt.24 Immer schon
sind wir der Welt zugewandt, bei den Dingen und Anderen. Und
erst nachträglich kommen wir dem Zugang zu ihnen selbst auf die
Spur, ohne die geringste Aussicht allerdings, in uns selbst auf einen

21 Vgl. B. Waldenfels, Phänomenologie unter eidetischen, transzendentalen und
strukturalen Gesichtspunkten, in: M. Herzog, C. F. Graumann (Hg.), Sinn und
Erfahrung. Phänomenologische Methoden in den Humanwissenschaften, Heidel‐
berg 1991, 65–85.

22 Heidegger, Sein und Zeit, 221–229.
23 Das geht schon aus dem von Rousseau behaupteten Primat des sum vor dem

cogito hervor.
24 Vgl. P. Ricœur, Gabriel Marcel et Karl Jaspers. Philosophie du mystère et philoso‐

phie du paradoxe, Paris 1947, 75; Retour à Hegel (Jean Hyppolite) [1955], in:
Lectures 2. La contrée des philosophes [1992], Paris 1999, 173−187, hier: 178; ›Lo‐
gique herméneutique?‹, in: G. Fløistad (ed.), Contemporary Philosophy. Vol. 1,
The Hague 1981, 179–223, hier: 198.

3. Auf kommunikative Bewährung angewiesen

65

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


absoluten Ausgangspunkt stoßen zu können, von dem aus sich uns
alles Andere und Fremde als solches darstellen und sich letztlich als
durch eigene »Sinnesleistungen« konstituiert erweisen könnte.

Nur unter dieser Voraussetzung hebt mit dem Sich-zeigen von
etwas als etwas alles an, was zunächst einer Philosophie in statu
nascendi zu denken gibt.25 Das gilt für Dinge (im engeren Wortsin‐
ne) genauso wie für flüchtige oder beständige Gefühle und Befind‐
lichkeiten, für situativ bedingte Scham genauso wie für andauernde
Schuld, Feindschaft, Verachtung und Hass, für die ästhetische Wahr‐
nehmung nicht definierbarer Atmosphären genauso wie für ethische
Herausforderungen zur Verantwortung, zur Gerechtigkeit oder zum
Frieden.

Dabei sind wir weit entfernt davon, das Sich-zeigen von etwas als
etwas selbst als unproblematische Gegebenheit auffassen zu können.
Die Philosophie würde sich in einer empirischen Bilderbuchphä‐
nomenologie erschöpfen, würde sie einfach Erfahrungen auflesen,
ohne das ›Sich-zeigen‹, das ›etwas‹ sowie das ›als‹ als solches zu
befragen. Doch kann sie dabei auch nicht auf jeglichen ›inhaltli‐
chen‹ Erfahrungsbezug verzichten. Es gibt in dem Sinne keine reine
Phänomenologie, die von jeglichem Inhalt der Erfahrung absehen
könnte, um zu erkunden, was Erfahrung als solche überhaupt be‐
deutet. Vielmehr bleibt diese philosophische Disziplin bis heute an
eine Vielfalt menschlicher Erfahrung zurückgebunden, die es ihr
verwehrt, sich als eine fest gefügte Theorie zu etablieren, die auf
alle möglichen Phänomene einfach anzuwenden wäre. Was sie im
besten Falle dagegen ausmacht, ist der Geist einer Forschung, die
sich zunächst dem verpflichtet, was sich (wie wem anders etc.)
zeigt, aber grundsätzlich dafür aufgeschlossen bleibt, dass sich das
Sich-Zeigen(de) selbst als kontrovers herausstellt.

Was sich zeigt, ist zunächst nur herauszuarbeiten im Medium der
sogenannten normalen bzw. normalisierten Sprache, die allerdings
nicht ein für allemal den Horizont unserer sprachlichen Möglichkei‐
ten beschränkt oder beschränken sollte, wie es Ludwig Wittgenstein
nahe legte, als er befand, die uns ausmachenden Lebensformen

25 Wobei möglichst jedes Vorurteil fernzuhalten ist, das besagen würde, wie jenes
›etwas‹ zu begreifen ist. Keineswegs ist etwa notwendigerweise irgendetwas von
dinglicher Art oder zumindest distinkt Identifizierbares, klar Unterscheidbares,
Vergleichbares und in diesem Sinne auch Begreifbares gemeint.

Kapitel II

66

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


seien das Hinzunehmende bzw. das Gegebene.26 Vielmehr eröffnet
die Phänomenologie auch dort, wo sie nur Gegebenes als solches
ohne ›eigenes Zutun‹ verständlich zu machen sucht, Spielräume der
Neu-Beschreibung mittels semantischer Innovation oder kohärenter
Deformation des eingespielten Sprachgebrauchs, der in sich keines‐
wegs so harmlos und selbstverständlich ist, wie es seine Einstufung
als ›normale‹ Sprache glauben macht.27 Nicht zuletzt auch deshalb
nicht, weil zu erwarten ist, dass Neubeschreibungen auf Lebensfor‐
men zurückwirken und in sie eingehen können, um sie nachhaltig zu
ändern. Gegenwärtige Auseinandersetzungen um ›gendergerechtes‹
Sprechen und Schreiben setzen genau darauf.

Auch der Begriff des Gegebenen selbst ist nicht ohne Weiteres
›normalsprachlich‹ zu erläutern. Zunächst betrifft er Vorfindliches,
auf das sich endliche Wesen immer schon beziehen müssen (und
das ihnen in diesem Sinne stets schon vor-gegeben ist, ohne dabei
als solches fraglich zu werden), um überhaupt an etwas Erfahrbarem
anknüpfen zu können. In diesem Sinne sprach Merleau-Ponty in
seiner Phänomenologie der Wahrnehmung vom »transzendentalen
Feld« (PhW, 417) der Erfahrung, ohne dabei zu unterstellen, das
Vor-Gegebene sei ohne Weiteres auch als Gabe bzw. als Resultat
einer Gebung zu verstehen, die die Frage nach sich zieht, woher sie
rührt oder wem sie sich am Ende verdankt. Vielmehr begnügt er sich
mit der Feststellung, ein anonymer, keinem Ich zu verdankender,
sinnbildender Prozess der Erfahrung, der unserer ausdrücklichen
Wahrnehmung, Erinnerung und Rekognition immer schon voraus‐
gegangen sei, bewirke, dass wir uns selbst vorgegeben sind als in
diesem Feld situierte, für es aufgeschlossene Subjekte, denen auch
das und der Andere gegeben sei, wenn auch als der eigenen Präsenz
spezifisch entzogen. Gerade dieses Entzogen-sein müsse erfahrbar
sein: »Meine Erfahrung [muss mir] in gewisser Weise den Anderen
geben, denn anders spräche ich auch nicht von Einsamkeit und
könnte den Anderen nicht einmal für unzugänglich erklären« (PhW,
411f.). Der Philosoph beschreibt so eine vermittels der Erfahrung
sich vollziehende anonyme Gebung dessen, wer bzw. was uns gege‐
ben werde, wenn auch als sich uns Entziehendes – und zwar so, dass

26 Vgl. L. Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, Frankfurt/M. 1977, 363
(vgl. Nr. 124).

27 Ganz fremd war diese Überlegung auch Wittgenstein nicht (vgl. ebd., Nr. 23).

3. Auf kommunikative Bewährung angewiesen

67

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wir dabei auch uns selbst entzogen zu denken sind. Paradoxerweise
gehört demnach gerade der Entzug zu unseren originären eigenen
Erfahrungen, die auch ein Verhältnis zu sich selbst gleichsam nur
auf Abstand zulassen.28 In keiner Weise legt Merleau-Ponty den
Schluss nahe, eben diese Gebung sei ihrerseits unzweideutig als eine
Gabe zu verstehen und gebe womöglich die Spur eines Anderen zu
erkennen, dem sie zu verdanken wäre.29 Jedenfalls konnte er sich im
Zuge seiner Interpretation des Gegebenen nicht länger auf dessen
normalsprachlich verbürgtes Vorverständnis im Sinne des schlicht
Vorfindlichen stützen.

4. Zwischen Gegebenheit und Gabe, Bezug und Entzug

In Jean-Luc Marions Beiträgen zur Phänomenologie dagegen wird
eine Deutung des Gegebenen als Gabe tatsächlich nahegelegt.30

Während Marion selbst dies energisch bestreitet, werfen ihm andere
vor, den methodologischen Atheismus, dem die Phänomenologie
verpflichtet sei, zu verraten und bedenkenlos das Prinzip zu ignorie‐
ren, dass sich alles Erfahrbare, auch eine solche Spur, als sinnhaft
Erscheinendes – und nur als solches – ausweisen lassen müsse. Die
alte Devise »Zurück zu den Sachen selbst« würde insofern zugleich
als Anweisung bzw. Gebot zu verstehen sein, »nie von den Sachen
weg«31 zu gehen bzw. nicht über sie hinauszugehen, um sich dabei
über die Beziehung zum phänomenologisch Aufweisbaren geradezu
hinwegzusetzen.

28 Vgl. M. Merleau-Ponty, Das Sichtbare und das Unsichtbare, München 1986, 208,
248.

29 Verdanken ist ein im Deutschen zweideutiges Wort. Hat man etwa in einem
neutralen Sinne die eigene Existenz seinen Eltern zu verdanken, so bedeutet das
zunächst nur, dass sie aus ihnen hervorgegangen ist. Ob eine ›Verursachung‹
in diesem Sinne eine Art ›Schuld‹ impliziert, die etwa zu Dank verpflichten
könnte, ist aber gerade strittig.

30 Vgl. J.-L. Marion, Étant donné, Paris 1997; dt.: Gegeben sei. Entwurf einer
Phänomenologie der Gegebenheit, Freiburg, München 2015; Reduktive ›Gegen-
Methode‹ und Faltung der Gegebenheit, in: M. Gabel, H. Joas (Hg.), Von der
Ursprünglichkeit der Gabe. Jean-Luc Marions Phänomenologie der Gabe in der
Diskussion, Freiburg i. Br., München 2007, 37–55, sowie ders., Eine andere ›Erste
Philosophie‹ und die Frage der Gegebenheit, ebd., 56–77.

31 Steht schon auf dt. in einem frühen Manuskript von Levinas zu lesen: Pouvoirs
et Origine. Conférences faites au Collège philosophique les 1er et 3 février 1949,

Kapitel II

68

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Muss die Phänomenologie als eine philosophische, als solche
nicht auf ›Empirie‹ reduzierbare ›Erfahrungswissenschaft‹, die nicht
allein von Erfahrung handelt, sondern auch aus ihr stammt, ihr
nicht auch in dem Sinne verpflichtet bleiben, dass sie unbeirrbar an
dieser Beziehung festhält? Auf diese Frage läuft der schwer wiegen‐
de Vorwurf jener hinaus, die in der Interpretation des Gegebenen
als einer Gabe eine »theologische« Auskehr aus der Philosophie
und eine Entpflichtung von jeglicher phänomenologischen Ausweis‐
barkeit und Begründbarkeit der in Anspruch genommenen Erfah‐
rung erkennen.32 Letztere könne sich demnach nur auf das beziehen,
was die Erfahrung (zu sehen, zu hören, zu denken...) gibt – sei es
auch in der Weise des Entzugs dessen, worauf wir uns nachträglich
beziehen. Dagegen lässt sich demzufolge dieses ›Geben‹ selbst nicht
unzweideutig als eine Gabe ausweisen und begründen; schon gar
nicht im Sinne einer »Offenbarung«. Wie sollte auch die Erfahrung,
durch die es Gegebenes gibt, von sich aus eindeutig, in interpretati‐
onsunbedürftiger Art und Weise zeigen können, dass sie selbst, als
anonymer Prozess der Gebung des zu Erfahrenden, ihrerseits als
Gabe zu verstehen ist und dass sie womöglich auf die Spur einer be‐
stimmten gebenden Instanz führt (so dass die signifikative Differenz
im Grunde überflüssig würde, die im Verstehen, Deuten, Auslegen
oder Interpretieren des Gegebenem ›als‹ Gabe liegt)?33 Dominique
Janicaud fürchtet an dieser Stelle eine »bedingungslose[] Affirmation
der TRANSZENDENZ« einer solchen Instanz, unerreichbar weit
jenseits dessen, was eine Phänomenologie intentionalen Lebens in
Wahrheit zu leisten vermag.34

in: Parole et silence et autres conférences inédites au Collège philosophique.
Œuvres 2, Paris 2009, 109–150, hier: 112.

32 Vgl. D. Janicaud, La phénoménologie éclatée, Combas 1997, 9 f.; ders. et al.,
Phenomenology and the »Theological Turn«. The French Debate, New York 2000.

33 Ist es in dieser Hinsicht nicht symptomatisch, dass man für die gebende Instanz
mal das Leben, mal die Natur, mal einen »ganz Anderen« einsetzt – in jedem
Falle ohne philosophische Entscheidungsmöglichkeit, wie Ricœur meint (vgl.
Das Selbst als ein Anderer [1990], München 1996, Kap. 10)? Eine Parallele hat
diese Frage in Heideggers Abweisung des Gedankens, das, was Erfahrbares
›gebe‹, sei wiederum identifizierbar. Auch in seiner späten Ontologie bleibt es
beim grundlos-abgründigen Ereignis, das Erfahrbares stiftet, vor allem durch
das Wort (Unterwegs zur Sprache, Pfullingen 61979, 193 f.).

34 D. Janicaud, Die theologische Wende der französischen Phänomenologie, Wien,
Berlin 2014, 26.

4. Zwischen Gegebenheit und Gabe, Bezug und Entzug

69

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Allerdings sind die Grenzen der Erfahrung und einer Phänome‐
nologie, die sich vor allem ihr verpflichtet fühlt, nicht eindeutig
gezogen. Schon Merleau-Ponty kam in seinem posthum veröffent‐
lichten Spätwerk Das Sichtbare und das Unsichtbare (1964) zu dem
Schluss, gerade das mache Erfahrung aus, was sich ihr nicht originär
anschaulich als Gegebenes darstellen könne. Nimmt sie nicht vielfach
Bezug auf eine ihr vorausliegende Herausforderung, die sich ihr
›immer schon‹ zuvor entzogen hat? Erweist sich am Ende dieser Ent‐
zug im Bezug als universales Strukturmoment aller Erfahrung? Oder
entzieht sich uns die oder der Andere, dessen unaufhebbare Spur
uns Levinas zu denken gibt, auf andere Weise, nicht bloß als und
wie etwas – wie beispielsweise der eben verklingende, retentional
noch gegenwärtige Ton oder irgendeine Vergangenheit, der wir uns
mittels sekundärer Erinnerung vergewissern wollen? In jedem Falle
findet doch eine Art von Entgegenwärtigung statt, die sich in der
wahrgenommenen Gegenwart oder über sie hinaus weisend ereignet.
Und in jedem Fall lässt sich das, was sich der Gegenwart jeweils
entzieht, nur auf dem Umweg über die Nachwirkungen und Spuren
verstehen, die es in der Gegenwart hinterlassen hat. Dass sich uns
nun der (gegenwärtige und der bereits der Vergangenheit überant‐
wortete) Andere auf andere Art und Weise entzieht als etwas35, das
ist phänomenologisch indessen kaum zwingend zu beweisen, nur zu
bezeugen. An dieser Stelle gerät die phänomenologische Deskription
unverkennbar an ihre Grenzen; in diesem Falle auch an hermeneu‐
tische, denn die fragliche Bezeugung ist gewiss nicht darauf zu redu‐
zieren, was ›sich‹ angeblich schlicht bzw. interpretationsfrei ›von
sich her zeigt‹. Vielmehr ist sie darauf angewiesen, in anfechtbaren
Zeugnissen Gestalt anzunehmen (wenn auch nicht unbedingt in
schriftlicher Form).

35 Vgl. Vf., Die Stimme des Anderen. Kritische Anmerkungen zu ihrer aktuellen
›Rehabilitierung‹, in: Renaissance des Menschen? Zum polemologisch-anthropo‐
logischen Diskurs der Gegenwart, Weilerswist 2010, Kap. V; F. Jullien, Altérités.
De l’altérité personelle à l’altérité culturelle [2010], Paris 2021, 80 ff. In seinem
Buch über das Intime legt der Autor nahe, dass es mit dem Entzug des Anderen
insofern eine besondere Bewandtnis hat, als »dans le retrait naît la sollicitation
du partage« (F. Jullien, De l’intime. Loin du bruyant Amour, Paris 2013, 29,
45). Aber kann man diese ›Besonderheit‹ wirklich nur engsten Beziehungen
vorbehalten?

Kapitel II

70

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der in der neueren Phänomenologie fast allgegenwärtige Gedan‐
ke des Entzugs zeigt, wie unermüdlich sie bis heute an einer Re‐
vision selbst ihrer grundlegendsten Voraussetzungen arbeitet (ein‐
schließlich des »Prinzips aller Prinzipien«, sich ganz und gar auf
»originär gebende Anschauung« dessen zu verlassen, »als was«
etwas »sich da gibt«36). Dabei riskiert sie, sich in einer fortgesetz‐
ten Geschichte von Häresien, Abweichungen und Veruntreuungen
einer Lehre zu verlieren, die zumindest Husserl zweifellos als eine
endgültige und allein legitime Erbschaft hinterlassen wollte. Dieser
Traum, so könnte man mit seinen eigenen Worten sagen, ist längst
ausgeträumt.

5. Von der Geschichte eingeholt

Inzwischen überbieten sich diverse, angeblich allesamt ›neue‹ Phä‐
nomenologien diesseits und jenseits des Rheins mit dem Pathos
eines Neuanfangs, das den Anspruch Husserls, eine endgültige
»strenge Wissenschaft« phänomenologischer Forschung begründet
zu haben, gründlich konterkariert. Vom Logos-Aufsatz (1910/1) an
bis hin zur in den 30er Jahren des vergangenen Jahrhunderts verfass‐
ten, auf Wiener und Prager Vorträge zurückgehenden Abhandlung
über Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzen‐
dentale Phänomenologie war dagegen der Gründungsanspruch Hus‐
serls ungebrochen37 – obwohl sich ihr Autor längst von der Daseins‐
philosophie seines wichtigsten Schülers, von Heidegger nämlich,
auch persönlich verraten fühlen musste und kaum noch auf getreue
Erben seines Projekts hoffen konnte. Schon gar nicht, nachdem
er als diskriminierter Jude überreichlich Anlass dazu hatte, an der
von ihm selbst beschriebenen Teleologie europäischer Vernunft zu
verzweifeln.38

Im Rückblick liest sich der in der Krisis-Abhandlung dargelegte te‐
leologische Entwurf der Phänomenologie als geradezu welt-fremder

36 E. Husserl, Ideen I, Den Haag 1950, 43 f.
37 E. Husserl, Philosophie als strenge Wissenschaft, Frankfurt/M. 1965; ders., Die

Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzendentale Phänomenologie,
Hamburg 21982.

38 Husserl, Die Krisis, §§ 5 ff.

5. Von der Geschichte eingeholt

71

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anachronismus. Schließlich stand der sogenannte ›Ausbruch‹ des
Zweiten Weltkriegs (1939) bevor. (Hätte die Krisendiagnose dieser
Abhandlung, wäre sie wirklich weitsichtig gewesen, davon nicht we‐
nigstens etwas ahnen lassen müssen?) Und im eigenen Land, im
nazistischen Deutschland, begann sich eine Vernichtungspolitik den
Weg zu bahnen, die schließlich, nach der Überzeugung Hannah
Arendts, auch alle Begriffe in Mitleidenschaft gezogen hat, mit deren
Hilfe man sich bis dahin menschliches Zusammenleben, die norma‐
tiven Maßstäbe, denen es genügen sollte, und deren historischen
Orientierungssinn hatte begreiflich machen wollen.39

Man muss demnach feststellen, dass die Phänomenologie, die
bis zuletzt in der Gestalt ihres Begründers an einer ihrerseits der
Geschichte entzogen gedachten Teleologie der Vernunft festgehalten
hat, auf dramatische Art und Weise ihre eigene, rückhaltlose histo‐
rische Anfechtbarkeit erfahren musste.40 Das gilt ganz konkret über
den Tod Husserls hinaus, dessen umfangreicher Nachlass zunächst
nur im belgischen Exil, im Archiv von Leuven, den Krieg überstehen
konnte, für ihre gewissermaßen materiellen Grundlagen, aber mehr
noch für die Menschen, die die sogenannte phänomenologische
Bewegung fortgeführt haben, und für die von ihnen verfochtenen
Ideen – allen voran die Idee einer zukunftsweisenden Vernunft,
die geschichtliches Leben theoretisch wie praktisch regulativ sollte
orientieren können, ohne ihrerseits geschichtlich anfechtbar zu sein.

Genau diese entscheidende Prämisse wird nun gerade von jenen
Phänomenologen entschieden revidiert, die der Phänomenologie
vor, während und nach dem Zweiten Weltkrieg vor allem in Frank‐
reich das Überleben sicherten: Emmanuel Levinas, Jean-Paul Sartre,
Maurice Merleau-Ponty und Paul Ricœur.41 Levinas, der diesseits

39 H. Arendt, Vom Leben des Geistes, Bd. 1: Das Denken, München, Zürich 21989,
207.

40 Demgegenüber stellt die frühe Schrift J. Derridas, Husserls Weg in die Geschichte
am Leitfaden der Geometrie, München 1987, einen nachdrücklichen Versuch dar,
die Phänomenologie gegen diese Anfechtung in Schutz zu nehmen. Ob dieser
Versuch als gelungen einzuschätzen ist, bleibe dahingestellt.

41 Vgl. B. Waldenfels, Phänomenologie in Frankreich, Frankfurt/M. 1987. Ich sehe
hier davon ab, dass v. a. Levinas und Ricœur nur mit großen Einschränkungen
als Phänomenologen einzustufen sind und dass an dieser Stelle auch viele ande‐
re zu nennen wären, zumal die Phänomenologie keineswegs nur in Frankreich
›überlebte‹.

Kapitel II

72

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


des Rheins zuletzt gründlich rezipiert wurde, wird hier zuerst ge‐
nannt, weil bekanntlich er es war, der mit seiner zusammen mit
Gabrielle Pfeiffer besorgten Übersetzung der Cartesianischen Medi‐
tationen Husserls zu Beginn der 1930er Jahre die Transponierung
der Phänomenologie nach Frankreich hauptsächlich in die Wege
leitete.42 Zugleich war es Levinas, der den Einbruch geschichtlicher
Gewalt – bzw. der Geschichte als Gewalt – in immer neuen Anläufen
am radikalsten bedacht hat und sich von ihr zu einer radikalen
Revision des Begriffs des ›Gegebenen‹ hat herausfordern lassen.

Gewiss kann man auch von einigen der wichtigsten Werke Sar‐
tres, Merleau-Pontys und Ricœurs sagen, dass sie sich mit dem
inneren Zusammenhang von Geschichte und Gewalt befassten, man
denke nur an Merleau-Pontys Humanismus und Terror (1947) und
Die Abenteuer der Dialektik (1955), an Ricœurs Geschichte und
Wahrheit (1955) und an Sartres Kritik der dialektischen Vernunft
(1960), doch kommt primär in der Philosophie von Levinas eine
Revision aller Kategorien zum Tragen, mit deren Hilfe man bis
dahin ein in sich geschichtlich verfasstes Leben beschrieben hatte.
Im Anschluss v. a. an Wilhelm Dilthey und Søren Kierkegaard hatte
Heidegger gezeigt, wie menschliches Dasein an ihm selbst geschicht‐
lich verfasst ist; und zwar in der Sorge um sich, die vom je-meinigen
Tod vorweg gezeichnet ist. Levinas dagegen wird sich fragen, ob
Kategorien bzw. Existenzialien wie die Sorge eines Seienden, dem
es in seinem Sein um es (bzw. dieses) selbst geht, nicht geradezu
tragikomisch wirken müssen in einer Zeit, die die massenhafte Li‐
quidierung Anderer möglich gemacht und zugelassen hat. Ist die
Sorge um sich in einer solchen Zeit nicht das geringste unserer
Anliegen?43

So zu fragen, mag schwerwiegende Missverständnisse nahelegen.
Man wird einwenden, was denn die historische Erfahrung, auf
die hier Bezug genommen wird, mit der ontologischen Verfassung
menschlichen Lebens bzw. Daseins zu tun hat, das von der Selbst-
Sorge geprägt ist (und ihr vielleicht gar nicht entkommen kann).
Doch schon Heidegger hatte in Sein und Zeit zugestanden, dass
das Bild, das er vom menschlichen Dasein ontologisch bzw. existen‐
zial zeichnete, an ein ontisches bzw. existenzielles Vorbild angelehnt

42 Vgl. S. Malka, Emmanuel Levinas, München 2003.
43 Vgl. E. Levinas, Humanismus des anderen Menschen, Hamburg 1989, 61.

5. Von der Geschichte eingeholt

73

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ist44 − in diesem Falle an ein Leben, das sich über das eigene künf‐
tige Hinscheiden bekümmert zeigt und es ständig vorwegnimmt.
Heidegger münzt dieses Vorbild in die Existenzialien eines vom
eigenen bzw. je-meinigen Tode beunruhigten Daseins um, dem der –
eigene – Tod so zu einer vorwegzunehmenden Möglichkeit wird.

Sartre, Ricœur und Levinas bestreiten nun aber, dass der Tod in
dieser Weise vorwegzunehmen ist. Widerfährt er nicht als Abbruch
und Unmöglichkeit jeder weiteren Möglichkeit des Daseins? Mehr
noch: auf existenzieller Ebene sind ganz andere Arten und Weisen
denkbar, sich zum Tod zu verhalten: heitere Indifferenz, aber auch
Hintansetzung des eigenen Todes zugunsten des Todes Anderer und
auch Todesverachtung. So erklärt Levinas in seinen Sorbonne-Vorle‐
sungen der Jahre 1975/6 unumwunden, der Tod »des Anderen« sei
in Wahrheit »der erste Tod«. D. h. ihm gebühre Vorrang vor der
Sorge um sich, ganz gleich, um welche(n) Andere(n) es sich konkret
handle. Selbst der Tod irgend eines Anderen kann in diesem Sinne
eine ihm gegenüber nicht-indifferente Verantwortung für ihn auf
den Plan rufen.45 So ist auch hier von einer Gabe der Verantwortung
die Rede, der allein ein menschliches Subjekt seine ethische Inspira‐
tion verdanken soll.46

Genau dies gibt Levinas als seine wichtigste Schlussfolgerung aus
einer traumatischen Geschichte an, die dem ersten Anschein nach
für das genaue Gegenteil spricht: nämlich für die Möglichkeit, das
Leben Anderer millionenfach einer absoluten Vergleichgültigung in
serieller Liquidierung preiszugeben. Sein ganzes Werk lässt sich von
daher gleichsam als Gegenprobe auf diese Erfahrung verstehen47;
und zwar so, dass es die Frage zu beantworten versucht, wie wir
uns menschliches Leben vorzustellen haben, wenn und insofern
es sich einer solchen Vergleichgültigung widersetzt. Lässt sich von
Vergleichgültigung nicht ohnehin nur reden, insofern das Leben An‐
derer nicht von sich aus bereits gleichgültig ist?

44 Heidegger, Sein und Zeit, 13.
45 E. Levinas, Gott, der Tod und die Zeit, Wien 1996.
46 Vgl. Vf., Menschliche Sensibilität. Inspiration und Überforderung, Weilerswist

2008.
47 Zumindest im Nachhinein stellt es sich so dar. Das bedeutet indessen nicht,

dass das Gesamtwerk von Levinas von Anfang an und gänzlich von dieser
Motivationslage bestimmt war. Siehe dazu die Hinweise auf die inzwischen
veröffentlichten Œuvres 1–3 in Kap. I in diesem Bd.

Kapitel II

74

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Levinas geht indessen viel weiter, insofern er eine ethische Be‐
stimmung menschlichen Lebens zur Nicht-Indifferenz angesichts
des Anderen begreiflich zu machen sucht und in ihr die eigentli‐
che Quelle der Widersetzlichkeit gegen exzessive Gewalt erkennt,
die man Anderen antut. Wo er zur philosophischen Erkundung
dieser Widersetzlichkeit aufbricht, sieht sich Levinas schließlich da‐
zu genötigt, den Weg einer Phänomenologie des Bewusstseins und
einer hermeneutischen Ontologie des Daseins zu verlassen, glaubt
er doch, jene Quelle in einem ethischen Anspruch des Anderen
ausfindig gemacht zu haben, der ›immanent‹ oder ›innerweltlich‹
überhaupt nicht fassbar und gerade deshalb auch jeglicher Gewalt
entzogen sei, die (im Grunde absurderweise) vernichtend auf ihn
abziele.48

Dennoch hat sich Levinas immer wieder auf die klassische Phäno‐
menologie zurück besonnen und sich gefragt, ob sich nicht auch
dieser Anspruch des Anderen als solcher auf jeden Fall einem Ande‐
ren darstellen muss. Muss er nicht intentional als solcher aufzufassen
sein (auch wenn er zuvor zugestoßen ist wie ein páthos)? Wie könnte
man sonst von ihm reden? Oder stoßen wir auch hier auf einen
(radikalen) Entzug im Bezug auf den Anspruch? Sollte uns diese
Überlegung wirklich an die Grenzen der Phänomenologie als Auf‐
klärung über das der Erfahrung ›Gegebene‹ führen, so muss man
festhalten, dass auch Levinas nicht glauben machen wollte, direkt
bzw. unvermittelt auf ein Jenseits der Erfahrung (des Bewusstseins
oder des Daseins) zugreifen zu können. Vielmehr war er davon über‐
zeugt, der »Einbruch« der Transzendenz des Anderen müsse in der
Erfahrung auf die Spur dessen führen, was sich ihr gegebenenfalls
gerade als Entzogenes zeigt. Und dieses Sich-Zeigen im Modus des
Entzugs (oder einer Gebung, die der Erfahrung das Erfahrene als
solches entzieht), wollte Levinas offenbar als Gabe, als Gabe der
Verantwortung für den Anderen nämlich, deuten, ohne die sich gar
nicht erst der Spielraum eines ethischen Lebens eröffnen würde.

48 Vgl. E. Levinas, Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht, Freiburg i. Br.,
München 1992.

5. Von der Geschichte eingeholt

75

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Anfechtbare Erfahrung:
Zwischen Beschreibung und Bezeugung

Wie auch immer man die hermeneutischen Aussichten einer derart
in einer Grauzone von Beschreibung und Bezeugung an ihre Gren‐
zen geratenden Phänomenologie beurteilen mag, deutlich ist doch,
dass sie es gerade hier mit ihrer Verpflichtung auf die Aufklärung
der menschlichen Erfahrung als Erfahrung ernst meint. Allerdings
schlägt sie uns jegliche Selbstverständlichkeit hinsichtlich der Frage
aus der Hand, was denn Erfahrung als Erfahrung eigentlich aus‐
macht. Eben dadurch wird sie selbst zum unvorhersehbaren Aben‐
teuer der Erfahrung im Modus des Theoretischen. Die phänomeno‐
logische Theorie bezieht sich nicht allein auf Erfahrung, sie keimt
vielmehr aus ihr und setzt sie auf ihre Weise fort, auch auf das
Risiko hin, den, der sich auf sie einlässt, nicht nur zu verändern,
sondern geradezu zu verandern, d. h. sich selbst wie ein Anderer
oder auf der Spur einer unaufhebbaren Alterität zu begegnen und
zu überraschen; und zwar derart, dass dies auch ein neuartiges
hermeneutisches Selbstverständnis nach sich ziehen muss.

Die Radikalität dieses Gedankens, ohne den sich die weitere Ent‐
wicklung der Phänomenologie nicht verstehen lässt, liegt darin, dass
er sich bis in die Kategorien bzw. Existenzialien geschichtlichen
Lebens selbst hinein auswirkt. Es kann keine Rede mehr davon
sein, man könne sich von diesem Leben ein von der Geschichte,
die uns unterwandert und überschreitet, unabhängiges Bild ma‐
chen. Vielmehr besteht zwischen Leben und Geschichte ein Wech‐
selverhältnis: ersteres ist geschichtlich verfasst und dabei letzterer
rückhaltlos ausgesetzt. Geschichte schlägt auf das Leben und auf
das Verständnis, das wir von ihm haben, zurück. Deshalb spricht der
späte Ricœur mit Bedacht nicht mehr unvermittelt von menschlicher
Geschichtlichkeit, sondern von einer conditio historica, deren Rah‐
menbedingungen und Konstituentien unter veränderten Umständen
neu zu ermitteln sind.49 Tatsächlich versteht sich heute, nachdem
so oft schon das Ende der Geschichte (aber auch das Ende des Men‐
schen und von allem möglichen anderem) ausgerufen worden ist,

49 P. Ricœur, Gedächtnis, Geschichte, Vergessen [2000], München 2004.

Kapitel II

76

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


weniger denn je die Frage von selbst, was es bedeutet oder bedeuten
muss, geschichtlich zu existieren.50

Levinas und Ricœur sind sich immerhin darin einig: dass sich
menschliches Leben nicht darin erschöpft, auf der Basis einer bloß
individuellen und klar abgegrenzten Geschichtlichkeit nachträglich,
im kollektiven Gedächtnis oder vermittels wissenschaftlich betriebe‐
ner Geschichte, zu historischen Horizonten Anderer und Fremder
vorzustoßen. Vielmehr verstehen sie menschliches Leben als in sich
unvermeidlich vom Anspruch Anderer (auch bereits ›Verschiede‐
ner‹) affizierbar und zur Verantwortung bestimmt. Während Levinas
entschiedene Zweifel daran hegt, ob diese ›Bestimmung‹ überhaupt
geschichtliche Gestalt annehmen kann (allzu sehr hat er Geschichte
als ausweglose Gewalt erfahren und sie deshalb geradezu als eine
Form der Versklavung gebrandmarkt51), versucht Ricœur, Geschich‐
te als zur treuen und wahren Wiedergabe dessen aufgerufen ver‐
ständlich zu machen, was Anspruch darauf hat, nicht vergessen zu
werden.

Auch in diesem Falle wird Geschichte vor allem von der Gewalt
her gedacht, die vielfach anonymen Anderen widerfahren ist. Wie
nichts anderes hat diese Gewalt in Frage gestellt, was man häu‐
fig plakativ als die ›Grundlagen menschlichen Zusammenlebens‹
bezeichnet und vielfach im Rekurs auf ein angeblich unverbrüchli‐
ches »soziales Band«, auf ein unhintergehbares Mitsein, auf eine
zur ›Menschlichkeit‹ bestimmte Compassion oder auch den (mehr
oder weniger bedingten) Willen, zusammenzuleben, zu begründen
versucht.52 Die Revision dieser vermeintlichen Grundlagen ist so ge‐
sehen am Schnittpunkt zwischen Geschichtsphilosophie und Sozial‐

50 Vgl. Vf., Kritische Kulturphilosophie als restaurierte Geschichtsphilosophie? An‐
merkungen zur aktuellen kultur- und geschichtsphilosophischen Diskussion mit
Blick auf Kant und Derrida, in: Kantstudien 98, Heft 2 (2007), 183–217.

51 Levinas, Totalité et infini, 253; dt.: Totalität und Unendlichkeit, 332.
52 Vgl. Vf., Das Soziale im Lichte radikaler Infragestellung. Zwischen uralter So‐

zialität, liens sociaux und Wiederkehr der ›sozialen Frage‹, in: Philosophischer
Literaturanzeiger 70, Nr. 4 (2017), 374‒404; R. Ohashi, Phänomenologie der
Compassion. Pathos des Mitseins mit den Anderen, Freiburg, München 2018;
zum fraglichen Willen P. Ricœur, Pouvoir et violence, in: M. Abensour (éd.),
Ontologie et politique, Paris 1989, 141–159, hier: 148, 152; auch in: Lectures 1.
Autour du politique [1991], Paris 1999, 20−42. P. Ricœur, Le Juste 2, Paris 2001,
190; La mémoire politique, in: Divinatio. Studia Culturologica Series 6 (1998),
27–37, hier: 32; dt.: Das politische Gedächtnis, in: B. Liebsch (Hg.), Bezeugte

6. Anfechtbare Erfahrung: Zwischen Beschreibung und Bezeugung

77

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


philosophie eines der wichtigsten Desiderate einer Phänomenologie,
die ›nach Husserl‹ nicht mehr umhin kann, ihren Anspruch auf Auf‐
klärung der menschlichen Erfahrung radikal zu befragen im Lichte
einer Geschichte, die uns jegliche Selbstverständlichkeit hinsichtlich
der Frage geraubt hat, was und wie Menschen einander ›angehen‹
oder angehen sollten.53 Weder eine vermeintlich unverbrüchliche
menschliche Gemeinschaft, noch eine teleologische Bestimmung zu
gutem oder gerechtem Zusammenleben und in diesem Sinne zu
gesellschaftlicher oder kosmopolitischer Vernunft steht heute noch
als unangefochtene Antwort auf die Provokation dieser Frage zur
Verfügung.54 Wo man diese Vernunft als universale Solidarität zwi‐
schen einander Fremden zu begründen versucht hat, stellt sich
doch die Frage, ob sie sich als ›Integration‹ in eine, niemanden
ausschließende, Menschheit auch dann noch vorstellen lässt, wenn
die Fremdheit als radikal und unaufhebbar gelten muss.55

Dass uns Andere auch als Fremde etwas angehen oder, wie
Levinas genauer meint, zur Verantwortung für sie bestimmen −
und zwar so, dass sich diese Verantwortung einer indifferenten
Gewalt zu widersetzen verspricht −, ist mit Mitteln phänomeno‐
logischer Forschung vielleicht überhaupt nicht ›zwingend‹ einsichtig
zu machen. Das mag erklären, wie sich, besonders von Kierkegaard
über Heidegger und Sartre bis hin zu Ricœur, der Wahrheitsmodus
der Bezeugung Geltung verschafft.56 Während die klassische Philoso‐
phie bis hin zu Husserl ganz und gar auf die möglichst unzweideuti‐
ge Wahrheit der Aussage setzte, rehabilitiert Ricœur unter Rückgriff
auf Heidegger, Marcel und Levinas eine Bezeugung (attestation) des

Vergangenheit oder Versöhnendes Vergessen. Geschichtstheorie nach Paul Ricœur.
Deutsche Zeitschrift für Philosophie. Sonderband 24, Berlin 2010, 245–271.

53 Dieser Zusammenhang spielt unverkennbar eine zentrale Rolle, wo Ricœur
auf das sog. soziale Band zu sprechen kommt; u.a. in: Gedächtnis, Geschichte,
Vergessen, 249, 282, 287.

54 Das weiß auch Ricœur, der in seinen späten Schriften zur Politischen Philoso‐
phie so oft das gute Zusammenleben-wollen in gerechten Institutionen betont
hat, ohne dabei diesen Willen im Sinne einer Letztbegründung fundieren zu
können.

55 Vgl. Vf., Repolitisierung eines Humanismus des anderen Menschen. Jacques Ran‐
cière mit Blick auf Emmanuel Levinas, in: Renaissance des Menschen?, Kap. VI.

56 Vgl. Vf., Prekäre Selbst-Bezeugung. Die erschütterte Wer-Frage im Horizont der
Moderne, Weilerswist 2012, Kap. IV und VI.

Kapitel II

78

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Selbst angesichts des Anderen, die sich nur praktisch zeigen und
bewähren kann, aber niemals beweisen oder verifizieren lässt.57

Dass der Bezeugung, dem »Passwort« einer der wichtigsten
Schriften Ricœurs (Das Selbst als ein Anderer, 1990), schließlich
eine derart zentrale Bedeutung zukommen konnte − sie fundiert im
letzten großen Werk des Philosophen, Gedächtnis, Geschichte, Ver‐
gessen (2000/4), auch das Zeugnis (témoignage) als Grundlage aller
Referenzen auf bezeugte Vergangenheit58 −, zeigt, wie durchgreifend
die Phänomenologie, in deren Geschichte sich auch Ricœur immer
wieder eingeschrieben hat, zu einer primär sozialphilosophischen
Angelegenheit geworden ist.

Vor allem vom gewaltsam verletzten Anderen her59, davon will
Ricœur seine Leser überzeugen, erfährt sich das menschliche Selbst
als dazu aufgerufen, Vergangenheit zu bezeugen.60 Das sei die ent‐
scheidende Grundlage sowohl des Gedächtnisses als auch der wis‐
senschaftlich betriebenen Geschichte. Sie schweigt weitgehend über
menschliches Glück (wie schon Hegel wusste), kann sich demnach
aber unmöglich indifferent mit einer Vergangenheit der Gewalt ar‐
rangieren, die angesichts der Opfer bezeugt zu werden verlangt. Hier
nähert sich Ricœur dem Levinas‘schen Grundbegriff der Nicht-In‐
differenz. Nur ein angesichts dieser Geschichte nicht-indifferentes,
sich verantwortlich zu ihr verhaltendes Selbst kann die bezeugte
Vergangenheit daran hindern, in eine Art Naturgeschichte zurückzu‐
sinken.

Während Husserl sich noch dessen zu vergewissern suchte, dass
eine ursprünglich europäische, in Griechenland gestiftete Vernunft
auch zukünftiger Geschichte mächtig sein werde, sehen sich jene
Phänomenologen, die nach 1945 den inneren Zusammenhang von
Gewalt und Geschichte bedenken, mit einer »Fragilität der Ver‐
nunft« konfrontiert, welche die radikale Frage aufwirft, ob sich
ein dafür fortan sensibilisiertes Leben denken lässt. Vielleicht, so

57 P. Ricœur, Emmanuel Levinas, penseur du témoignage, in: J.-C. Aeschlimann
(éd), Répondre d’autrui, Neuchâtel 1989, 17–40.

58 Vgl. den bereits erwähnten Sonderband Nr. 24 der Deutschen Zeitschrift für
Philosophie.

59 Vgl. P. Ricœur, L’Essai sur l’expérience de la mort de P.-L. Landsberg [1951], in:
Lectures 2, 191−194, hier: 192; Éthique et philosophie de la biologie chez Hans
Jonas [1991], ebd., 304−319; hier: 312; Le Juste 2, 226.

60 P. Ricœur, Zeit und Erzählung III. Die erzählte Zeit [1985], München 1991, 350.

6. Anfechtbare Erfahrung: Zwischen Beschreibung und Bezeugung

79

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


spekuliert Levinas in seinen Schriften zur Freiheit (1976), war die
Erfahrung dieser Zerbrechlichkeit nicht nur ein destruktives Ereig‐
nis, sondern »die Geburt einer neuen Sensibilität«.61 Auch dieser Be‐
griff harrt freilich der phänomenologischen Erforschung. Allenfalls
handelt es sich um einen vorläufigen Problemtitel. Doch zeigt er
deutlich an, wie weit sich das phänomenologische Fragen von einem
der Welt nur gegenüberstehenden und sie bewusst konstituierenden
Subjekt entfernt hat und dass es zu einem in ihr zugleich situierten
und ihr rückhaltlos ausgelieferten, sensiblen Selbst vorgedrungen ist.

Wer auf die hier lediglich grob skizzierten Denkwege zurückblickt
und etwa an den frühen Vorlesungen Husserls zur Einführung in
die Phänomenologie62 Maß nimmt, um abzuschätzen, wohin wir
inzwischen gelangt sind, wird ohne Weiteres feststellen, dass als Leit‐
faden dieser Philosophie nicht mehr das (cartesianische) Verlangen
nach unanfechtbarer Gewissheit (bzw. apodiktischer Evidenz) fun‐
giert und dass sie nicht mehr auf eine für alle, die sich philosophi‐
schen Fragen widmen, verbindliche »strenge Wissenschaft« abzielt.
Weniger der theoretische Zweifel, der nach Gewissheit verlangen
lässt, oder die Möglichkeit einer philosophischen Wissenschaft vom
wahren Wesen der Dinge treibt uns heute um; vielmehr die ein‐
schneidende Erfahrung praktischer Unzuverlässigkeit einer nicht in
einsamer Wahrnehmung und in solitärem Denken, sondern sozial
formierten Welt, die angesichts bezeugter Geschichte gleichwohl für
die Zukunft versprechen sollte, Besseres möglich zu machen.

Bevor man aber daran geht, wie üblich leichtfertige Versprechen
künftig guter oder gerechter Lebensverhältnisse zu erneuern, die in
geschichtlicher Perspektive unter einem fatalen (in der Praktischen
Philosophie indessen selten bedachten) Glaubwürdigkeitsverlust lei‐
den63, sollte man sich die Mühe einer phänomenologisch-hermeneu‐

61 E. Levinas, L’espace n’est pas à une dimension, in: Esprit, no. 370 (4) (1968),
617–623.

62 Vgl. E. Husserl, Die Idee der Phänomenologie. Fünf Vorlesungen, Husserliana II,
Den Haag 1973; ders., Erste Philosophie [1923/1924], Husserliana VII, Den Haag
1956.

63 Vgl. Vf., Sinn für Ungerechtigkeit und das (gebrochene) Versprechen der Gerech‐
tigkeit in der globalen Krise der Ökonomie. Kritisches zum Vertrauen in transna‐
tionale Gerechtigkeit im Anschluss an Jeffrey Sachs und Margaret U. Walker, in:
G. Hartung, S. Schaede (Hg.), Internationale Gerechtigkeit: Theorie und Praxis,
Darmstadt 2009, 47–72.

Kapitel II

80

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tischen Erkundung dessen nicht ersparen, wie es um die Sozialität
dieser Welt eigentlich bestellt ist: angefangen bei der Ansprechbar‐
keit durch Andere (bzw. Anderer), ohne die sich überhaupt keine so‐
genannte Beziehung und kein Gespräch anbahnen lässt. Selbst diese
Ansprechbarkeit kann nicht einfach als etwas unzweideutig ›Gege‐
benes‹, ohne Weiteres phänomenologisch Ausweisbares gelten.64 Bei
näherem Hinsehen zeigt sich, wie sehr die Ansprechbarkeit zwisch‐
en einer Affizierbarkeit in den Registern des bloßen Hörens, des
Zuhörens und des Hörens auf Andere schwankt, ohne sich etwa
auf eine bestimmte ethische Bedeutung reduzieren zu lassen − wie
sie Levinas immer wieder suggeriert, wo er diese Affizierbarkeit
als Empfänglichkeit für einen Befehl deutet, dem Anderen gerecht
zu werden oder Verantwortung für ihn zu tragen. Was Levinas als
»Gabe« der Verantwortung für den Anderen (unter Dritten...) cha‐
rakterisiert, ist so wenig etwas schlicht ›Gegebenes‹, dass die histo‐
rische Erfahrung geradezu dafür in den Zeugenstand zu rufen ist,
dass die Spur dieser Gabe möglicherweise vollkommen ausgelöscht
werden kann. Wenn aber glaubhaft zu machen ist, dass absolute
Indifferenz Anderen gegenüber derart möglich ist, dass von dieser
Gabe keinerlei Spur mehr bleibt, zeigen dann die entsprechenden
Analysen der Erfahrung bzw. des Erfahrenen als des ›Gegebenen‹,
dass es diese Gabe nicht gibt bzw. dass sie sich nicht als solche zu
erkennen gibt (oder dass sie sich auf ein irreales Wunschbild oder auf
ein kontrafaktisches Ideal reduziert)?65

Schon die bloße Ansprechbarkeit Anderer und durch Andere
kann wie gesagt nicht einfach als Vorfindliches und in diesem
Sinne als Gegebenes eingestuft werden. Zudem verliert sich ihre
Spur vielfach in anonymen sozietären und transnationalen Struktu‐
ren. Nicht zuletzt deshalb drehen sich um die Frage, warum und
inwieweit man auf der zweifelhaften Grundlage einer Gabe der Ver‐
antwortung selbst Fremden gegenüber dennoch Gerechtigkeit üben
sollte, weit verzweigte Debatten, in denen mit Recht nach Gründen
dafür verlangt wird. Schließlich appellieren Entwürfe sozialer und

64 Schon gar nicht als im Modus der sozialen Beziehung sich manifestierendes
»letztgültige[s] Geschehen des Seins«, wie es Levinas in Totalität und Unend‐
lichkeit charakterisiert (320), wo der ›Bezug‹ zum Anderen von dessen originä‐
rem Anspruch her als aller Vernunft vorausliegend beschrieben wird (292 ff.).

65 Vgl. Vf., Geschichte als Antwort und Versprechen, Freiburg i. Br., München 1999.

6. Anfechtbare Erfahrung: Zwischen Beschreibung und Bezeugung

81

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


politischer (bis hin zu transnationaler) Gerechtigkeit an unsere An‐
sprechbarkeit und rufen unser Engagement auf den Plan. Insofern
bleibt zumal Praktische Philosophie an den Anspruch an jegliches
Denken gebunden, sich rechtfertigen und begründen zu lassen. Aber
was zunächst als zu Begründendes oder als etwas, wovon wir uns
Rechenschaft ablegen sollten, vorliegt und als solches ›zu denken
gibt‹, liegt jeglichem derart enggeführten Denken voraus. Wo sich
nicht zunächst etwas zeigt − wie zwei- oder vieldeutig auch immer −,
gibt es auch nichts zu denken. Was zu denken ist, ist aber rückhaltlos
darauf angewiesen, Anderen zu denken gegeben werden zu können,
und muss sich dabei auf einen bereits eröffneten Bezug zum Ande‐
ren verlassen. In diesem Sinne kann man mit Alain Finkielkraut
sagen, »[que] la réalité humaine est sociale avant être raisonnable«.66

Vielleicht kann die fällige Erinnerung daran vor einer andauern‐
den Geringschätzung der menschlichen, dies bestätigenden Erfah‐
rung bewahren, die man allzu sehr als rein subjektive und schon
insofern illegitime Berufungsinstanz gegen Andere abqualifiziert hat
– mit dem Resultat einer philosophischen Dürre, die sich überall
ausbreitet, wo das Denken weder aus Erfahrung entsteht noch auf sie
zurückzukommen sucht, sei es, um sie über sich selbst aufzuklären,
sei es, um sie korrigieren oder zu transformieren. Nichts dergleichen
hat die geringste Aussicht auf Erfolg, solange das, was sich zeigt,
als bloß Empirisches, sich als »Besonderes« Findendes, als bloß
Subjektives oder als »faule Wirklichkeit« (Hegel) philosophischer
Verachtung anheimfällt. So gesehen ist eine Phänomenologie, die
sich dem widersetzt, eine Disziplin der Achtung dessen, was sich als
Gegebenes in seiner Zweideutigkeit zeigt, Anderen als solches darstellt
und zu denken zu geben ist. Jedoch begründet der Rekurs auf die
Bezeugung eines allemal zweideutigen ›Gegebenen‹ keine Vorrechte,
die uns die uralte Aufgabe philosophischer Rechenschaftsgabe (logon
didonai) ersparen würden. Als eine solche Disziplin verdient sie
ihren Namen nur, wenn sie den Gegensatz von Gegebenem und
Gabe, des Gegebenen als Gabe und der Gabe als einer Gegebenheit
entfaltet und aushält, ohne zu kaschieren, wie sie auf das originäre
Geschehen einer zweideutigen Gebung des Erfahrbaren stößt, deren

66 Zit. n. J. Sirovátka, Der Leib im Denken von Emmanuel Levinas, Freiburg,
München 2006, 140.

Kapitel II

82

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Quelle ihr entzogen und durch die historische Erfahrung selbst radi‐
kal anfechtbar bleibt.67

67 So, meine ich, lässt sich gewissermaßen zu einem Knoten schürzen, was uns
Levinas, Marion, Merleau-Ponty und Ricœur zur Zweideutigkeit des Gegebe‐
nen heute zu sagen haben, ohne die Positionen der Genannten gewaltsam auf
einen Nenner zu bringen. Speziell Marions »Phänomenologie der Gegebenheit«
verdiente allerdings eine wesentlich genauere Behandlung, als sie im sehr be‐
schränkten Rahmen dieses Kapitels möglich war; nicht zuletzt deshalb, weil sie
sich um trennscharfe Unterscheidungen von Termini wie Gegebenheit und Ga‐
be bemüht und sie gegen Äquivokationen abzuschirmen sucht. Ob das gelungen
ist, müsste eigens untersucht werden. Siehe dazu v.a. M. Staudigl (Hg.), Der
Primat der Gegebenheit. Zur Transformation der Phänomenologie nach Jean-Luc
Marion, Freiburg, München 2020, sowie das nachfolgende Kap. III.

6. Anfechtbare Erfahrung: Zwischen Beschreibung und Bezeugung

83

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel III
Das Gegebene, die Gabe, der Dank und die Weitergabe
Zwischen Ökonomie und Anökonomie

1. Im Ausgang von einer radikalen Phänomenologie der Gegebenheit: Sich-Zeigen
vs. Sich-Geben (87) | 2. Das ›Sich‹ (93) | 3. Zur fragwürdigen Phänomenalität der
›rückkehrlosen‹ Gabe (99) | 4. Zum Dank, der die Gabe nicht annulliert (104) |
5. Zur Zeitlichkeit der Fürsorge (108)

Unsere Erfahrung [hängt] ganz und gar davon ab[],
was wirklich darin zutage tritt […].

›Präsent‹ – zugleich Gegenwart und Gabe.1
 

Die Dankbarkeit [ist] auch dort,
wo sie sich nur andeutungsweise darstellen kann,

− in einer Gebärde, in einem Lächeln −
eine Art geheimnisvoller Rückerstattung […].2

 
Die Gabe [muss] anökonomisch bleiben.3

 
Wenn niemand, der philosophisch ernst genommen werden will, es
sich erlauben sollte, mit irgendetwas »einen Anfang zu machen«, das
»es gibt«, um auf diese Weise seinen »Gegenstand voraus[zu]set‐
zen«, wie es in Hegels Vorlesungen über die Philosophie der Religion
heißt,4 wie soll man dann ›anfangen‹, zumal man immer zu spät
kommt, da doch alles, man selbst eingeschlossen, immer schon
seinen Anfang genommen hat – einen unvordenklichen, nachträg‐
lich auch mytho-poetisch nicht mehr einzuholenden? Die neuere
Phänomenologie gibt auf diese Frage unter Berufung auf Husserl
nicht etwa die Hegel einfach widersprechende Antwort, man dürfe
sehr wohl »den Gegenstand voraussetzen«, ohne eigens die Schwie‐
rigkeit zu bedenken, die darin liegt. Vielmehr insistiert sie auf der
Gegebenheit all dessen, womit auch immer man sich philosophisch

1 F. Jullien, Existierend leben. Eine neue Ethik [2016], Berlin 2022, 160.
2 G. Marcel, Das grosse Erbe, Münster 1952, 24.
3 J. Derrida, Falschgeld. Zeit geben I, München 1993, 17 [=F].
4 Wie bereits zitiert wurde zu Beginn des Kapitels II.

85

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auseinandersetzen will, als solcher. Sie fängst also keineswegs mit ir‐
gendwelchen Gegebenheiten gänzlich unkritisch an, sondern wendet
sich dem Begriff des Gegebenen als solchem zu. Insofern rekurriert
sie allerdings darauf, was ›es gibt‹; aber nicht etwa im Sinne des
Auflesens irgendwelcher empirischer, besonderer ›Sachverhalte‹, die
man als solche gar nicht eigens in Frage stellt, sondern im Sinne
einer radikalen Exposition dieses Ausdrucks selbst. Ohne Gegebenes
hätten wir nicht einmal etwas, was sich in Frage stellen ließe oder
woran in anderer Weise wenigstens anzuknüpfen wäre. Aber wie ist
Gegebenes ›gegeben‹? Etwa unmittelbar bzw. unvermittelt (was He‐
gel sofort leugnen würde), anschaulich, adäquat oder gar vollendet,
evidentermaßen, rein und am Ende absolut? Wäre das als eine Art
Ideal zu begreifen?

Mitte der 1990er Jahre hat sich Jean-Luc Marion in einer gründ‐
lichen Untersuchung noch einmal dieser Frage zugewandt; anders
als Hegel und Husserl jedoch betont sprachbewusst in Anbetracht
einer Ambiguität, die bereits in der Frage erkennbar ist, inwiefern
denn ›Gegebenes‹ als gegeben zu verstehen ist. Als Gegenwärtiges,
Präsentes oder auch als Resultat einer Gabe? Und wie wäre diese
wiederum zu verstehen, sollte sie ihrerseits auf ›Reinheit‹ angewie‐
sen sein – wie laut Marion auch die Gegebenheit, sofern sie nur
so ihren Titel verdienen kann? Ich greife im Folgenden diese Über‐
legungen Marions auf, möchte aber zu bedenken geben, ob sie die
Phänomenologie im Verlangen nach dem, was sich angeblich allein
von sich her ›geben‹ bzw. ›zeigen‹ kann, nicht in eine geradezu
desozialisierte Richtung lenken, in der es nicht mehr gelingen kann,
Prozesse des Gebens, insbesondere der Weiter-Gabe verständlich
zu machen, die uns niemals in ›reiner‹ und insofern interpretations‐
unbedürftiger Art und Weise begegnen; zumal nicht in generativen
Horizonten zwischenzeitlicher Unbestimmtheit, in denen sich erst
erweisen muss, wie wir uns kraft des ›Gegebenen‹ und von Gaben
zueinander verhalten, vielfach dankbar und so, dass das nicht auf
eine sie geradezu annullierende ›Ökonomie‹ hinauslaufen muss, wie
es Marion mit Derrida zu befürchten scheint.

Kapitel III

86

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Im Ausgang von einer radikalen Phänomenologie der
Gegebenheit:
Sich-Zeigen vs. Sich-Geben

Bekanntlich steht und fällt der Anspruch der Phänomenologie seit
Edmund Husserl mit dem Anspruch, das Gegebene genau so, wie
es sich zeigt, und in den Grenzen, in denen es sich zeigt, beschrei‐
ben zu können.5 Darin liegt ihr zufolge, wie eingangs (s. Kap. I)
beschrieben wurde, eine radikale Abwendung von der Naivität der
sogenannten »natürlichen Einstellung«, die das Gegebene angeblich
einfach vorzufinden meint. Dass sich auch die meisten Spielarten
des von Johne Locke ausgehenden neuzeitlichen Empirismus, des
auf Étienne B. de Condillac sich berufenden Sensualismus wie auch
spätere Positionen des Positivismus (Ernst Mach, Richard Avenarius
u.a.) von dieser Naivität nicht zu lösen vermochten, ja sie nicht
einmal als die eigentliche Barriere jeglicher Philosophie erkannt
hatten, die ihren Namen verdient6, veranlasste Husserl zu seinem
Versuch einer veritablen Neubegründung der Philosophie, die in sei‐
nen Augen ungeachtet ihrer langen Vorgeschichte eigentlich erst als
(transzendentale) Phänomenologie zu sich selbst kommen konnte.
Das Gegebene als solches wird als dasjenige, was sich zeigt, demnach
von der Phänomenologie tatsächlich erst in reduktiven Prozessen
der Reinigung von Vormeinungen und -urteilen ans Licht gebracht,
die den geistigen ›Blick‹ auf das Erfahrene selbst vor allem dadurch
verstellen oder trüben, dass sie letzteres in naiver Art und Weise als
einfach Vorfindliches gelten lassen.

Im Zuge dieser deutlichen (längst revisionsbedürftigen) Abwer‐
tung jeglicher Naivität7 wird ihr von Seiten einer Phänomenologie,

5 E. Husserl, Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen Phi‐
losophie [1913], Tübingen 1980, § 24, 43 f.

6 Vgl. E. Fink, Hegel. Eine phänomenologische Interpretation der »Phänomenologie
des Geistes«, Frankfurt/M. 1977, 40 ff.

7 Vgl. das Kap. I in diesem Bd. Der Begriff der Naivität erscheint so, wie er von
Phänomenologen vielfach abwertend verwendet wird, der Revision bedürftig.
Man denke nur an die Poetiken Gaston Bachelards, die etwa am Beispiel des
Feuers und des Lichtes zeigen, welche Unterschiede in der ›Gegebenheit‹ eines
in der Dunkelheit zu suchenden Streichholzes und eines Lichtschalters liegen
können. Sicherlich handelt es sich bei dieser ›Gegebenheit‹ nicht um diejenige,
um die es bei einer phänomenologischen Reduktion geht. Aber kann es sich

1. Im Ausgang von einer radikalen Phänomenologie der Gegebenheit

87

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die man als die philosophische Wissenschaft aus und von menschli‐
cher Erfahrung par excellence auffassen könnte, im Grunde völlig
abgesprochen, es überhaupt mit ›Gegebenem‹ bzw. genauer: mit
›Gegebenheit‹ als solcher zu tun zu haben. Wenn es zutrifft, dass
letztere überhaupt erst durch gewisse phänomenologische Methoden
(wie die Reduktion) zum Vorschein zu bringen ist, dann muss
offenbar umgekehrt gelten, dass es an Gegebenheit grundsätzlich
mangelt, wo man sich dieser Methoden noch nicht bedient hat.

So soll es wohl auch zu verstehen sein, dass Jean-Luc Marion ka‐
tegorisch behauptet: »Soviel Reduktion, soviel Gegebenheit« – und
letztere entstehe überhaupt erst auf dem Weg der Reduktion.8 Diese
reduziert demnach Erfahrenes auf dessen Gegebenheit9 als solche,
die sie paradoxerweise im gleichen Zug hervorbringen soll (Gs, 19).
Die Gegebenheit aber liege genau darin, dass etwas zuerst ›sich gibt‹
und sich dann, auf dieser Grundlage, auch zeigen kann. Das sei
im Grunde seine »einzige These«, schreibt Marion: »Alles, was sich
zeigt, gibt sich, aber nicht alles, was sich gibt, zeigt sich« (Gs, 15). »Was
sich zeigt, gibt sich zuerst«, heißt es wenig später unmissverständlich.
Dem Sich-geben soll also eindeutig der Primat zukommen. Ohne
dass sich etwas ›gibt‹ und insofern auch selbst »bezeugt« (Gs, 22),
kann sich demzufolge gar nichts zeigen. Alles, was sich zeigt, muss
sich zuvor ›gegeben‹ haben, es muss insofern zu einer ›Gegebenheit‹
gekommen sein, der in dieser Perspektive offenbar zugetraut wird,
sich selbst zu bezeugen.

Diese ›Gegebenheit‹ wird so gleichsam ganz allein auf sich selbst
gestellt; doch stellt sie sich keineswegs wie von allein ein, sieht sich
der Phänomenologe doch dazu gezwungen, sich auf die Suche nach
»absoluter« bzw. »reiner« Gegebenheit zu begeben, die ihm offenbar
so ohne Weiteres nirgends begegnet (Gs, 39, 44). Um zum Ziel zu
kommen, muss er das, was sich prima facie als ›gegeben‹ darstellen
mag, »von allem Begrenzenden« befreien bzw. reinigen (Gs, 44). So

diese leisten, sich über die nicht-reduzierte Vielfalt der ›Phänomene‹ derart
hinwegzusetzen, wie es erklärte Überwinder der Naivität tun? Vgl. G. Bachelard,
Psychoanalyse des Feuers [1938], München, Wien 1985; Die Flamme einer Kerze
[1961], München, Wien 1988.

8 J.-L. Marion, Gegeben sei. Entwurf einer Phänomenologie der Gegebenheit [1997],
Freiburg, München 2015, 38, 138 [=Gs].

9 Das Wort schwankt zwischen dem Was des Gegebenen und dem Charakter der
Gegebenheit (Gs, 126 f., 129, 211).

Kapitel III

88

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gesehen kann ›Gegebenes‹ niemals am Anfang phänomenologischer
Forschung stehen (als ihr terminus a quo), sondern muss ihr »als
Letztes« (terminus ad quem) begegnen, falls es ihr überhaupt als
›absolutes‹ und ›gereinigtes‹ begegnen kann.

Das soll möglich werden im Zuge einer phänomenologischen
Praxis des »Aufweisens«, der zugetraut wird, das, was sich gibt,
und in diesem Sinne »die Erscheinung sich erfüllen zu lassen« (Gs,
27); und zwar ganz und gar. Das mutet doppelt paradox an, wie
Marion zugibt: Es bedarf offenbar eines »Selbst«, das die Initiative
zur Reduktion ergreifen muss, um dann sogleich wieder zurückzu‐
treten, weil es anders niemals dazu kommen könnte, dass etwas sich
selbst »gibt«, »kundgibt« oder »aufweist« (Gs, 29) und »bezeugt«.
Genau das ist ja das Ziel dieser Methode: dass die betreffende Sache
sich selbst gibt; ›sich selbst‹ heißt hier: ohne jegliches Zutun von
anderer Seite. Am Ende des von Marion beschriebenen Verfahrens
käme es dann zu einer reinen – und zwar intuitiven (Gs, 36 f.)
– Manifestation der fraglichen ›Sache‹. Jenes Selbst käme so nur
als eine Art Impulsgeber dieses Verfahrens in Betracht, aus dem
es sich möglichst bald wieder zu verabschieden hätte, insofern es
allein darum geht, der ›Sache‹ Gelegenheit dazu zu bieten, sich zu
manifestieren. Daran wäre das Selbst dann freilich genauso wenig
beteiligt wie irgendein Anderer. Am Anfang dieses Verfahrens mag
sich jemandem etwas ›gegeben‹, ›kundgetan‹ oder ›aufgewiesen‹
haben. Aber dieser ›Jemand‹ spielt für das anzuzielende reine ›Sich‹
der puren Selbstmanifestation des Sich-Gebenden offenbar keinerlei
Rolle. Und ein ›sozialer‹ Prozess, in dem jemand einem Anderen
etwas zu ›geben‹, ›aufzuweisen‹, darüber hinaus zu ›zeigen‹ oder zu
›bezeugen‹ hätte, kommt gar nicht in Betracht. Insoweit handelt es
sich bei Marions Projekt einer Phänomenologie der Gegebenheit um
ein radikal desozialisiertes Unterfangen.

Der gegenteilige Anschein wird allerdings überall dort hervorge‐
rufen, wo Marion auf den Zusammenhang von Gabe und Gegeben‐
heit zu sprechen kommt. Dazu sieht er sich geradezu gezwungen,
weil er sein »Denkmodell von Gegebenheit […] der Gabethematik«
entnimmt, wie sie vor allem seit Marcel Mauss‘ einschlägiger eth‐
nologischer Arbeit dazu diskutiert wird. Genauer: Prozessen des
Gebens, wie sie sich zwischen Gebenden und Empfangenden asym‐
metrisch oder reziprok abspielen, soll dieses Modell zu entnehmen
sein (Gs, 140 f.). Dabei wird das, was in solchen Prozessen zwischen

1. Im Ausgang von einer radikalen Phänomenologie der Gegebenheit

89

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Selbst und Anderem zirkulieren kann, die Gabe selbst, radikal als
sich selbst zum Verschwinden Bringendes verstanden (Gs, 14810),
wie es in ähnlicher Weise auch bei Jacques Derrida der Fall ist, wo er
sich an Bronislaw Malinowskis Begriff der »reinen Gabe« anlehnt.11
Eine solche Gabe erfolgt primär einseitig und erfordert ein instan‐
tanes »Vergessen der Gabe«, soll sie nicht sekundär in ökonomi‐
sche Strukturen einscheren, die ihre vollkommene Einseitigkeit und
Reinheit zugrunderichten müssen, wie offenbar Derrida und Marion
(im Gegensatz zu Ricœur) annehmen (Gs, 143 f.). Explizit schrieb
Derrida: wo eine Gabe zurückgegeben wird oder weiter zirkuliert,
wird sie unvermeidlich gänzlich »annulliert« (F, 23). Demzufolge
wird es niemals eine Gabe gegeben haben, wenn sie erwidert wird.

Dessen bedarf es auch gar nicht, wenn es zutrifft, dass die »Gabe
[…] von sich selbst aus hervor[bricht], ohne sich dem Kreislauf der
Ökonomie […] zu verschreiben« (Gs, 156), so dass es gar nicht erst
erforderlich zu werden braucht, diesen Kreislauf zu unterbrechen,
zu suspendieren oder zu subvertieren, wie es Derrida in Erwägung
gezogen hat (F, 17). Auch hier hat es den Anschein, als brauche die
Phänomenologie der Gabe so wenig wie die Phänomenologie der
Gegebenheit irgendeinen Anderen und ein wirklich ›soziales‹ Ge‐
schehen des Gebens in Betracht zu ziehen. Im ›naiven‹ Verständnis,
das diese Phänomenologie möglicherweise zu ihrem eigenen Scha‐
den weit hinter sich gelassen hat, kommt es allerdings entscheidend
genau darauf an: dass die Gabe jemandem zugutekommt, dass sie
an Andere adressiert wird und dass sie auch ›ankommen‹, wie auch
immer ›in Empfang genommen‹ und infolgedessen ›Erfolg‹ haben
muss (falls es sich im weitesten Sinne um eine ›gute‹ Gabe handelt).

So muss im Grunde auch Marion von der Gabe bzw. davon han‐
deln, wie wir sie »praktizieren« (Gs, 162); und zwar umso mehr, wie
er selbst davon ausgeht, dass jede(r), die oder der geben kann, sich
zunächst selbst gegeben ist: Das besagt in Merleau-Pontys Worten,
die Marion zitiert: »Ich bin gegeben – das besagt, je schon finde

10 Das Nicht-Erscheinen der Gabe soll allerdings nicht Verzicht auf jegliche Phä‐
nomenalität implizieren (Gs, 147). Sie soll sich in ihrem Erscheinen verlieren
bzw. ihr Erscheinen »verliert sich«, wie Marion schreibt (Gs, 155, 161). Sie gibt
sich verloren, heißt es an anderer Stelle (Gs, 166).

11 B. Malinowski, Der Ringtausch von Wertgegenständen auf den Inselgruppen Ost-
Neuguineas, in: F. Kramer, C. Sigrist (Hg.), Gesellschaften ohne Staat. Gleichheit
und Gegenseitigkeit, Frankfurt/M. 1978, 57‒69.

Kapitel III

90

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ich mich situiert und engagiert in einer physischen und sozialen
Welt«; und so gilt auch: »ich bin mir selbst gegeben […]«.12 Wie auch
immer sich das bewahrheitet, die entsprechende ›Wahrheit‹ wird
sich ihrerseits als »Gabe« verstehen lassen, wie Sartre schreibt, den
Marion hier genauso anführt wie Levinas, der das Verhältnis zum
Anderen, dem etwas gegeben werden kann, geradezu als »ursprüng‐
liches Geben« auffasst (Gs, 46).

Man sieht, wie hier eine schillernde, mehrdeutige Semantik an‐
scheinend unvermeidlich ins Spiel kommt, sobald man es mit einer
Praxis des Gebens zu tun bekommt, die sich nur zwischen in der
Welt sich ›Vorfindenden‹ und insofern einander ›Gegebenen‹ und
sich zugleich im Verhältnis zu Anderen Befindenden möglich wer‐
den kann, deren »Transzendenz« sich ihrerseits als ein Geben mani‐
festieren soll, wie Levinas schreibt. Wenn das ›wahr‹ ist, kann auch
diese Wahrheit als Gabe aufgefasst werden, wie es Sartre suggeriert?
Wie auch immer man sich in dieser Frage entscheidet: man wird
es unvermeidlich mit Ambiguitäten des Verständnisses von Gaben
und Praktiken des Gebens von Gaben als solchen zu tun haben.
Die signifikative oder hermeneutische Differenz, die dieses ›als‹ ins
Spiel bringt, erweist sich einmal mehr als nicht hintergehbar; auch
nicht im Rekurs auf eine von jeglichem Inhalt entleerte »reine Geb‐
barkeit« (Gs, 196) oder auf eine im Sozialen nirgends anzutreffende
»reine Gabe«, der ein phänomenologischer Positivismus oder auch
eine nicht etwa »sinngebende«, sondern angeblich bloß »sinnemp‐
fangende Hermeneutik« (Gs, 203) eine von allem sie verunreinigen‐
den Beiwerk befreite reine Gegebenheit attestieren könnte.

Das mag erklären, warum Marion, der erklärte Apologet der pu‐
ren Gegebenheit, schließlich zu dem Gedanken Zuflucht nimmt, es
könne die Gabe sich selbst dazu »entscheiden«, wie sie zu verstehen
ist. »Wenn sich die Gabe […] entscheidet, entscheidet sie sich im
Ausgang von Gegebenheit, deren Macht auf dem Geber wie auf
dem Gabe-Empfänger gleichermaßen lastet. In dem Augenblick, wo
die Macht von Gegebenheit wirkt«, »verfügt« sie, und nicht etwa
die Gebenden und Empfangenden, über die Gabe als Gabe (ebd.).
So gesehen soll die »Gabe ihren Charakter als Gegebenes« bloß
»aus Gegebenheit, d.h. aus sich selbst« beziehen. Diese Überlegung
kulminiert in der Schlussfolgerung: »Die intrinsische Gabe gibt sich,

12 M. Merleau-Ponty, Phänomenologie der Wahrnehmung [1945], Berlin 1966, 412.

1. Im Ausgang von einer radikalen Phänomenologie der Gegebenheit

91

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


um sich zu geben« (ebd.). Die Fragen, wer wem was gibt, erübrigen
sich hier in dem Maße, wie sich dieses ›gereinigte‹ Geschehen in
»absoluter [Selbst-]Gegebenheit« der Gabe als Gabe abspielen soll,
die in einer sozialen Welt, auf die Marion en passant unter Verweis
auf Merleau-Ponty Bezug nahm, ebenfalls nicht anzutreffen ist.

Dabei widmet Marion der Gabe eigens ein langes Kapitel und
fragt sich immer wieder, wie deren offenbar unumgängliches, an-
ökonomisches Verschwinden mit verschiedenen Positionen verein‐
bar sein könnte, in denen Gebende und Empfangende auftreten
können, um sich durch ein-, wechsel- oder gegenseitiges Geben zu‐
einander zu verhalten. Demnach dürfen es Gebende offenbar nicht
darauf anlegen, dass Empfänger ihnen etwas erwidern können. Sie
müssten insofern geradezu ›ohne Rücksicht‹ geben – was dem ver‐
breiteten (naiven?) Vorverständnis gewiss widerspricht, das genau
davon ausgeht: dass die Gabe und das Geben ›mit Rücksicht‹ auf
Empfangende erfolgen müssen; und zwar auch dann, wenn es zu‐
treffen sollte, dass ›die Gabe selbst‹ verlangt, »ohne Erwiderung
und Antwort zu geben« (Gs, 165). Deshalb glaubt Marion in seiner
phänomenologischen Erforschung der Gabe als solcher, die Emp‐
fänger genauso wie Gebende und den Prozess des Gebens selbst
›einklammern‹ zu müssen, um von all dem nur noch pure ›Gege‐
benheit‹ zurückzubehalten. Andernfalls, fürchtet Marion, würde die
Gabe als solche gerade dann »verschwinden«, wenn man sie etwa
als empirisches ›Phänomen‹ untersuchen wollte (Gs, 173). Wer so,
empirisch, von ›Phänomenen‹ spricht, hat sie demzufolge schon
aus den Augen verloren oder überhaupt nie zu Gesicht bekommen.
Umkehrt muss sich der Phänomenologe der reinen, von allen frem‐
den Beimischungen gereinigten Gegebenheit fragen lassen, welchen
Status dann noch Aussagen wie diese haben können: Auch dem
Undankbaren gegenüber bleibt die Gabe Gabe; auch die verweigerte
Gabe bleibt Gabe, genauso wie die widerwillig in Empfang genom‐
mene, usw. (Gs, 167). Kann das ›objektiv‹ feststehen, unabhängig
von aller sozialen Praxis, in der man sich darum bemühen mag,
sich nicht selbst zu belohnen, sich nicht narzisstisch zu befriedigen
angesichts dessen, was man Anderen hat zugutekommen zu lassen,
und in der man sogar auf jegliche Rückkehr zu eigener Identität
zu verzichten sucht, um einer ›ökonomischen Pervertierung‹ des
Gebens vorzubeugen und es für Andere ›annehmbar‹ zu machen,
auch und gerade über den Tod hinaus (vgl. Gs, 181)?

Kapitel III

92

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


In all dem kann man sehr wohl scheitern, wenn es denn stimmt,
dass man eine Gabe immer ökonomisch interpretieren (!) bzw.
nachträglich ›ökonomisieren‹ kann, wie Marion selbst ausdrücklich
feststellt (Gs, 184). Das bedeutet aber, dass möglicherweise auch
eine an-ökonomische Interpretation erfolgreich sein könnte. Der
entsprechende Interpretationsspielraum, das ist nun entscheidend,
kann sich allerdings so oder so nur ›zwischen uns‹ ergeben, in einer
zwischenzeitlichen Unbestimmtheit, in der vorläufig – und mögli‐
cherweise endlos – aus- und dahinsteht, inwiefern Gaben als Gaben
und Gebbares, Geber als Gebende, einseitig Gegebenes als nicht
zu Erwiderndes, Angenommenes als Annehmbares (Gs, 201) und
Empfangende als solche gelten können oder sollen. All das, deutet
auch Marion an, zeigt sich oder erweist sich »nur im steten Verfolg
von Zukunft« (Gs, 193), d.h. aber: niemals in reiner Gegebenheit,
ohne Verzug und evidentermaßen gemäß uneingeschränkter Einsicht
und auf geradezu magische, rein intuitive Art und Weise ›von sich
aus‹.

2. Das ›Sich‹

Marion folgt zunächst Husserl und Heidegger darin, dass er an‐
nimmt, das Sich-Zeigende könne wie auch das seines Erachtens
vorausliegende Sich-Gebende nur auf dem Weg einer Reduktion
bzw. eines Abbaus von Hindernissen herausgearbeitet werden, die
dem Erscheinen des in Wahrheit Gegebenen als solchem im Wege
stehen.13 Das Gegebene ist demnach nichts, was man einfach vorfin‐
det. Es soll sich erst in der Form »originaler Selbstgebung« zeigen,
die methodisch eigens ermöglicht werden muss und sich gerade
nicht ohne Weiteres als solche einstellt.14 Die ›wirkliche‹ Gegeben‐
heit liegt erst dann vor, wenn das Sich-Geben des Erscheinenden

13 Vgl. M. Heidegger, Anmerkungen zu Karl Jaspers‘ ›Psychologie der Weltanschau‐
ungen‹, in: Wegmarken, Frankfurt/M. 1976, 1–45, hier: 5, sowie Kant und das
Problem der Metaphysik. Gesamtausgabe Bd. 3, Frankfurt/M. 1991, 25, 147.

14 J.-L. Marion, Reduktive ›Gegen-Methode‹ und Faltung der Gegebenheit, in: M.
Gabel, H. Joas (Hg.), Von der Ursprünglichkeit der Gabe. Jean-Luc Marions
Phänomenologie in der Diskussion, Freiburg i. Br., München 2007, 37–55 [=UG],
hier: 38 f.; ders., Eine andere ›Erste Philosophie‹ und die Frage der Gegebenheit,
ebd., 56–77, hier: 66, 73.

2. Das ›Sich‹

93

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


phänomenologisch sicherzustellen ist. Das Erscheinende gibt sich
und zeigt sich gegebenenfalls erst dann als solches, so gesehen also
niemals ganz von selbst. Darin liegt für Marion jedoch offenbar der
eigentliche Sinn des Erscheinens selbst: dass es sich selbst ›gibt‹.
So geht er nicht nur auf die »originär gebende Anschauung« als
Rechtsquelle (source de droit) oder als Quelle des Rechts (source du
droit) philosophischer Erfahrung überhaupt zurück (UG, 20, 65),
die ›phänomenologisch‹ genannt zu werden verdient, sondern deu‐
tet das Sich-Zeigen konsequent vom Sich-Geben her. Damit wirft er
das Problem auf, ob dieses ›als‹ sich ebenfalls von sich aus zeigt bzw.
offenbart oder ob wir es hier mit einer hermeneutischen Differenz
zu tun haben, die niemals restlos auf ein Sich-Geben und ‑Zeigen
zurückführbar sein wird, aus dem ohne hermeneutisches Zutun
hervorgehen könnte, worum es sich handelt; und zwar auch dann,
wenn es die Erfahrung mit Erscheinendem zu tun bekommt, das
sich nicht im Gegebenen bzw. in einem Erscheinenden erschöpft,
welches ganz und gar in der Gegenwart der jeweiligen Erfahrung
aufgehen könnte.15

In diesem Sinne erweitert Marion die Vorstellung, die man sich
von der Phänomenalität der Phänomene macht, so, dass sie wenig‐
stens indirekt auch das ›verraten‹ kann, was niemals im Gegebenen
aufgeht, sondern sich in einer unaufhebbaren Abwesenheit, Anders‐
heit oder Fremdheit hält, die das Erscheinende gleichwohl wie in
einer Falte (pli) in sich soll bergen können.16 So ist von einer
»Phänomenologisierung des Nicht-Erscheinenden« die Rede, was

15 Eine hermeneutische Kritik an Marions Phänomenologie sollte es sich mit Ein‐
wänden gegen einen angeblichen »Fetischismus der Gegebenheit« allerdings
nicht zu leicht machen, denn auch hermeneutisch ist es erforderlich, dem
Rechnung zu tragen, woran Interpretationen, Auslegungen, Deutungen usw.
anknüpfen. Dabei stellt sich wiederum die Frage, wie sich das ›zeigt‹, darstellt,
usw. Vgl. J.-L. Marion, Gegebenheit und Hermeneutik, in: M. Staudigl (Hg.),
Der Primat der Gegebenheit. Zur Transformation der Phänomenologie nach
Jean-Luc Marion, Freiburg, München 2020, 283–305. Hier (302 f.) kommen die
Ausführungen des Autors zur Nachträglichkeit des Interpretierens, wie es im
Fall eines responsiven Verhältnisses zum Anderen unvermeidlich ist, hermeneu‐
tischer Kritik weit entgegen. Siehe im gleichen Band auch den Beitrag von
Émilie Tardivel zu Welt und Gegebenheit. Eine Revision des vierten Prinzips der
Phänomenologie, 332–351, hier: 348.

16 In Folge dessen kann das Gegebene nicht mehr einfach mit der Gegenwart zur
Deckung kommen, in der es erscheint, wie es in Husserls Ideen I zunächst den
Anschein hatte. Weniger im Phänomen, als vielmehr durch das Phänomen soll

Kapitel III

94

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nun zur Folge hat, dass sich das Erscheinende als das Gegebene
zugleich als Spur einer Gebung (donation) verstehen lassen oder
vielmehr: zeigen soll, der es sich verdankt. Nur ein kleiner, aber
entscheidender Schritt führt von hier aus zu der Annahme, genau
diese Gebung offenbare sich geradezu als Gabe, die sich vermittels
des Erscheinens, d. h. des Sich-Gebens und Sich-Zeigens als sol‐
che herausstellen soll, das sich keinem sinn-gebenden Bewusstsein
oder Ich mehr verdankt, wie Marion meint. So geht er von der
phänomenologischen Reduktion, die die Selbstgegebenheit des Er‐
scheinenden freilegen sollte, auf das Sich-Zeigen des Erscheinenden
selbst zurück und deutet es als dessen Ent-Faltung (UG, 42, 69 f.).
Was Marion tatsächlich so interpretiert, gibt er indessen wiederholt
als ein anscheinend interpretationsunbedürftiges Sich-Zeigen aus,
das er phänomenologisch nur zum Vorschein zu bringen meint,
ohne den fraglichen Phänomenen oder dem eigentlichen Sinn ihres
Erscheinens dabei Gewalt anzutun, der nun aber eigentümlich zwi‐
schen reiner ›Gegebenheit‹ und ›Gabe‹ schwankt, wie es auch im
Deutschen offenkundig ist, wenn von ›Gegebenem‹ die Rede ist.
Dabei wehrt Marion den naheliegenden Einwand, an dieser Stelle
nur einen kontingenten »Spracheffekt« auszunutzen, mit dem Argu‐
ment ab, man habe es bei der Rede von Gegebenem mit einer »kon‐
stitutiven Zweideutigkeit« des Erscheinens selbst zu tun (UG, 44,
47), die die Gegebenheiten dadurch selbst »bezeugen«, dass sie sich
uns »auferlegen«. Sie geschehen uns, widerfahren uns und erlegen
sich uns in diesem Sinne auf; und das allein soll genügen, »um eine
Gegebenheit auszumachen« (UG, 45), der offenbar eine irreduzible
Ambiguität innewohnt. D.h. die Gegebenheit zwingt uns zwar nicht
geradezu ihre Interpretation als Gabe auf, aber sie lässt diese zumin‐
dest zu und legt sie dadurch, wie sie sich zeigt, besonders nahe bzw.
»bezeugt« sie.

Schon indem er diesen Deutungsspielraum zugesteht, muss Ma‐
rion allerdings mit der Vorstellung eines reinen Sich-Gebens und
-Zeigens in Konflikt geraten. Von Anfang an hat er mit einer Inter‐

(indirekt) nicht schlicht Gegebenes, vielmehr unaufhebbar Nicht-Gegenwärti‐
ges sich zeigen können; und zwar so, dass sich »noch das Sich-selbst-Zeigen von
sich selbst her erfüllt« (23). Dieses Sich-Zeigen macht zwar erst die Phänome‐
nologie sichtbar, indem sie die theoretische Aufmerksamkeit auf es lenkt; aber
indem sie das tut, öffnet sie die Erfahrung genau für dasjenige an ihr, was sich
von sich selbst her, d.h. hier: angeblich ohne fremdes Zutun zeigt.

2. Das ›Sich‹

95

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


pretation des Sich-Gebenden und Sich-Zeigenden zu tun und muss
dafür die Verantwortung übernehmen. Und zwar umso mehr, wie
nun scheinbar jegliche (phänomenologisch reduzierte) Gegenwart
(présence), die eine Gegebenheit (donation) erscheinen lässt, sogar
als Geschenk (présent) deutbar wird, das sich auf ein angeblich vor‐
gängiges Geben (donner), ja sogar auf einen Gabe-Akt zurückführen
lassen könnte (UG, 71). Aber auch ohne eine derartige Deutung
ließe sich die gegenwärtige Gegebenheit als Gabe auffassen. Nicht
nur für ein singuläres Widerfahrnis, sondern für alles Gegebene soll
laut Marion am Ende gelten, dass es sich als Sich-Zeigendes und
Gegebenes »mir aufdrängt, mich vorlädt und mich bestimmt« −
»weil ich nicht sein Urheber bin«. »Das Gegebensein (la donnée)
verdient seinen Namen, da es mich vor vollendete Tatsachen stellt,
es stößt mir zu. Darin unterscheidet es sich von jedem berechneten,
synthetisierten und konstituierten Objekt, da es als ein Ereignis ge‐
schieht. Diese unvorhergesehene Ankunft kennzeichnet es als Gege‐
bensein (donnée) und bezeugt in ihm die Gegebenheit (donation)«
(UG, 72) – oder eben auch den Gabe-Charakter all dessen, was uns
vor-gegeben ist; und zwar wie gesagt als »vollendete Tatsache«, an
der es als solcher rein gar nichts zu deuteln geben dürfte.

Aufgrund der offenbar nicht auszuräumenden Zweideutigkeit, die
im Begriff des Gegebenen liegt, lässt sich die Phänomenologie je‐
doch anscheinend ohne Weiteres theologisch ausrichten, wie Kriti‐
ker befürchten, die infolgedessen alles verraten sehen, was diese
philosophische Disziplin für sie ausmachen sollte. Wenn das Gege‐
bene – genau in dem Maße, wie es ›sich gibt‹ und gewissermaßen
über dieses ›Sich‹ verfügt – aus eigener Kraft (nicht etwa durch
diejenigen, die es als Gabe auffassen) zu »bezeugen« vermag, dass es
sich um eine Gabe – und nicht etwa nur um im Sinne Merleau-Pon‐
tys Vorfindliches und in diesem Sinne Gegebenes – handelt, inter‐
pretiert es sich dann gewissermaßen selbst? Und ist das zumindest
indirekt als »vollendete Tatsache« auszugeben, die sich ohne weitere
hermeneutische Anstrengung als Gabe der unvorhergesehenen An‐
kunft eines womöglich ›ganz Anderen‹ selbst ausweisen könnte?

Mit Recht bedenkt Marion jene Zweideutigkeit in der Rede von
Gaben, von der Gabe und vom Gegebensein von ›Gegebenheiten‹
und verwahrt sich dagegen, sie bloß als verwirrende Täuschung
abzutun. Gerade deshalb aber kommt dem Phänomenologen eine
besondere Verantwortung für jede Auslegung, Deutung oder Inter‐

Kapitel III

96

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


pretation des Gegebenen als einer Gabe zu. Hier geht es vor allem
darum, entsprechende hermeneutische Spielräume zu sehen und als
solche anzuerkennen, ohne die die Phänomenologie unter Berufung
auf jenes ›Sich‹, das dem Sich-Geben und -Zeigen des Erscheinen‐
den wie eine autonome Kraft attestiert wird, in einen eigentümlichen
Positivismus zurückzufallen droht, der vergessen lassen könnte, wie
sehr er auf hermeneutische Disziplinierung angewiesen ist.17 Diese
steht und fällt damit, die Irreduzibilität der Kontingenz jenes kleinen
›als‹ zuzugeben, das aus keiner Erfahrung und aus keiner Philoso‐
phie der Erfahrung zu tilgen ist. Stets wird etwas als etwas erfahren,
auch wenn es anscheinend nur ›in aller Unschuld‹, ganz ›intuitiv‹
oder ›evident‹ rein als es selbst begegnet. Genau davon sollte eine
Philosophie der Erfahrung Rechenschaft ablegen. Das kann sie aber
ihrerseits wiederum nur tun, indem sie unsere Erfahrung als Er‐
fahrung interpretiert – was die Erfahrung keinesfalls von sich aus
(angemessen, adäquat, wie auch immer befriedigend usw.) tut. Wie
Marion Erfahrung als Erfahrung auffasst, ist deutlich, wo er das Ge‐
gebene als uns immer schon Vor-Gegebenes und als Manifestation
eines Sich-Gebenden oder Sich-Zeigenden beschreibt. Dabei wird
erkennbar, dass die Rede vom Sich-Geben und Sich-Zeigen nicht
ohne Weiteres das Gleiche meint, worauf Marion selbst insistiert.
Letzterem traut er allerdings auch zu, zu »offenbaren«, was niemals
im Erscheinenden aufgehen kann.

Ob er damit einer ›Theologisierung‹ der Phänomenologie Tür
und Tor öffnet, kann hier dahingestellt bleiben. Viel wichtiger

17 Jener Positivismus, der von Phänomenologen wie Husserl (Ideen I, § 20) und
Merleau-Ponty (Phänomenologie der Wahrnehmung, 14) selbst in Anspruch ge‐
nommen worden ist, hatte dies gerade nicht vergessen sollen. Im Übrigen gibt
Marion sogar das Erfordernis einer »unendlichen Hermeneutik« zu (Gs, 441 f.,
483), macht aber nicht verständlich, inwieweit diese auch seine Grundbegriffe
erfassen müsste; etwa den des dem Erscheinenden Hingegebenen (adonné),
der auf einen ihm vorausgehenden »Ruf« zu antworten hat (Gs, 444 ff.), dem
gegenüber er immer schon zu spät kommt. Diese Beschreibung finde ich über‐
zeugend, aber nur unter der Voraussetzung, dass man ihre hermeneutische
Anfechtbarkeit – zumal vor dem Hintergrund einer ihr widersprechenden hi‐
storischen Erfahrung – rückhaltlos einräumt, statt sich etwa auf vermeintlich
Evidentes zu berufen. Das kann man in Anbetracht einer bis in das Alte Testa‐
ment zurückreichenden Überlieferung zwar tun, handelt sich aber das Problem
ein, wie man sich dann zu fremden Traditionen und Idiomen verhalten will, die
nichts dergleichen als plausibel erscheinen lassen.

2. Das ›Sich‹

97

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


scheint, wie weitgehend Marion sich auf ein pures ›Sich‹ des Sich-
Gebenden und -Zeigenden zu berufen bereit ist, ohne es noch
erkennbar einer sozialen Auseinandersetzung darüber exponieren
zu wollen, wie die Interpretation der entsprechenden ›Phänomene‹
Anspruch auf Nachvollziehbarkeit erheben kann und muss. So ist
denn auch alles, was er unter Hinweis auf dieses ›Sich‹ beschreibt,
anscheinend ihm selbst ganz allein intuitiv einsichtig und wäre von
Anderen nur noch nachzuvollziehen. Praktiken eines Gebens, das
darauf angewiesen ist, bei Anderen ›anzukommen‹ und von ihnen
gegebenenfalls auch ›angenommen‹ zu werden, ereignen sich indes‐
sen nur ›zwischen uns‹, in jener zwischenzeitlichen Unbestimmheit,
in der keineswegs ›klar‹ ist, ob auch eine verfehlte, nicht angenom‐
mene oder gar zurückgewiesene Gabe (einschließlich der Gabe einer
bestimmten Interpretation dieses Phänomens) Gabe bleiben kann,
in der es vielmehr immerzu dahinsteht, ob es zu einer Gabe, die
wirklich dem Anderen gilt, überhaupt kommt und ob das auf die
jeweils gebende Instanz zurückschlägt. Diese Unbestimmtheit zeigt
sich, mit allen Komplikationen und Folgen, niemals in purer ›Gege‐
benheit‹. Diesen Begriff hatte Marion in betonter Absetzung von
jeglicher Empirie gewonnen, die sich anscheinend in einem uferlo‐
sen Es-gibt verliert, ohne je zu den viel zitierten »Sachen« vordrin‐
gen zu können. Doch der phänomenologische Weg, diese um den
Preis einer reduktiven Reinigung von allen fremden Beimischungen
sicherstellen zu wollen, verliert, wie es scheint, gerade die soziale
Welt aus den Augen, in der wir rückhaltlos aufeinander angewiesen
sind, um zu klären, was (und in welchem Sinne jeweils) gegeben
ist, gegeben wird oder gegeben bleiben kann, ohne in eine jede Ge‐
gebenheit und jede Gabe in sich einschließende Ökonomie münden
zu müssen. Wenn eines in dieser Hinsicht feststeht, dann dies: dass
wir uns in diesen Fragen niemals auf ein »absolut« ganz allein von
sich her Sich-Gebendes oder -Zeigendes stützten oder gar (exklusiv)
derart berufen können, dass es überhaupt keiner ›Umwege‹ über das
jeweils abweichende Verständnis Anderer bedürfte. Genauer: man
kann sich zwar darauf stützen und berufen wollen, wie es Marion ja
offenbar tut; aber um den Preis einer weitgehenden Desozialisierung
der Begriffe des Gegebenen und der Gabe, die auf diese Weise so‐
zialer Auseinandersetzung entzogen und als »vollendete Tatsachen«
ausgegeben werden. Wenn das zutrifft, sollte man diesen Weg nicht
einschlagen.

Kapitel III

98

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Zur fragwürdigen Phänomenalität der ›rückkehrlosen‹
Gabe

Keine Rede kann aber davon sein, dass sich und inwiefern sich
gegebenenfalls Gegebenes immer und ohne Weiteres (eindeutig)
von sich aus als Gabe erweist. Alles, was hier in Frage kommt,
wird als Gabe aufgefasst, verstanden, interpretiert; sei es in der
Erfahrung selbst, sei es in einer Philosophie der Erfahrung und
in deren hermeneutischer Kritik. Wir haben es stets zugleich mit
der Frage zu tun, was sich als was zeigt und was (inwiefern)
als Sich-Zeigendes gilt. So wäre es die Aufgabe einer phänomeno‐
logischen Hermeneutik, aufzuweisen, welche Folgen es hat und
was damit gewonnen ist, Sich-Zeigendes oder gar das Sich-Zeigen
selbst als Sich-Gebendes und schließlich als Gabe zu deuten. In den
Kompetenzbereich einer solchen Hermeneutik fällt auch die Gabe18

– ein Phänomen, das nach der radikalen Kritik, die Derrida an
der sozialanthropologischen Interpretation der Gabe durch Marcel
Mauss geübt hatte, sonderbare Bedeutungskontaminationen nach
sich gezogen hat, die sich nur aufklären lassen, wenn man der
signifikativen Differenz des ›als‹ Rechnung trägt. Diese Differenz
kann infolge jener Zweideutigkeit auf allen Ebenen (ontologisch,
phänomenologisch oder sozial-anthropologisch) ihren Auftritt ha‐
ben, die hier im Spiel sind: in einer Ontologie des Geschehens
der Gebung, das Phänomene als Gegebenheiten hervortreten lässt,
darunter Gaben, die mit allem, was sich zeigt, gemeinsam haben,
dass sie sich nicht einfach von sich aus als Gaben ›zeigen‹19, sondern
einer entsprechenden Auffassung bedürfen. Das Gleiche gilt, wenn
jene Gebung oder Gegebenheiten als Gabe(n) gedeutet werden sol‐
len − was sie niemals ohne Weiteres derart sind, dass man gewisser‐
maßen nur hinzusehen bzw. ›intuitiv‹ zu realisieren bräuchte, um
das zu erkennen.

18 Vgl. P. Ricœur, Phénoménologie et herméneutique, in: Phänomenologische For‐
schungen 1 (1975), 31–75.

19 Das gilt erst recht, wenn es darum geht, ob es sich um ›gute‹ Gaben handelt,
die den Empfängern jeweils ›zugutekommen‹, was keineswegs bei jeder Gabe
anzunehmen ist.

3. Zur fragwürdigen Phänomenalität der ›rückkehrlosen‹ Gabe

99

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


In den zwischen Ontologie, Phänomenologie und Sozialanthro‐
pologie changierenden Diskursen um die Gabe20 ist bis heute eine
vor allem auf Derrida zurückgehende eigentümliche, auch von Ma‐
rion in Rechnung gestellte Verschärfung des Begriffs der Gabe im
Spiel, der zufolge das Kriterium einer »reinen« Gabe nur erfüllt,
was niemals zur gebenden Instanz zurückkehren kann oder wenig‐
stens nicht zu ihr zurückzukehren verspricht.21 Gewöhnlich gilt als
Gabe im eminenten Sinne etwas freiwillig − und ohne zureichenden
Grund, einseitig − und vor allem ohne Erwartung einer Erwiderung,
unberechnet − und insofern an-ökonomisch − Anderen Gegebenes,
das ihnen zugutekommen soll, ohne sie zur Inempfangnahme des
Gegebenen als einer Gabe, zur Erwiderung oder gar zu irgendeinem
Ausgleich zu nötigen. Derrida hat seine Diskussion des Phänomens
der Gabe dagegen nicht auf diese Aspekte, sondern auf das Kriteri‐
um der ›Rückkehrlosigkeit‹ einer reinen Gabe konzentriert, die aus
seiner Sicht allein den Titel ›Gabe‹ wirklich zu verdienen schien (F,
16 f., 22 f.). Daraus musste sich, wie er meinte, ein Widerspruch zur
Phänomenalität dieses Phänomens ergeben, was manche zu dem
Schluss verleitet hat, es könne überhaupt keine Gabe(n) geben,
jedenfalls keine, die dem strengen Kriterium auf nichts relativer,
in diesem Sinne absoluter Rückkehrlosigkeit Genüge tun könnten.
Während man mit Marion das Gegebene selbst und insofern letzt‐
lich alles als Gabe gelten lassen könnte, kann Derridas Kriterium
scheinbar nichts gerecht werden. Denn ließe nicht bereits jegliches
Erscheinen einer solchen Gabe sie als solche in gewisser Weise zur
gebenden Instanz zurückkehren? Und belohnt sich nicht gerade
der ›selbstlos‹ Gebende im Bewusstsein seines Tuns selbst? Kehrt
insofern die Gabe zum Gebenden zurück – selbst wenn Gegebenes
niemals wirklich seine Hände verlässt, und auch dann, wenn es sich
um eine rückhaltlose Selbstentäußerung handelt?

20 Vgl. die Zwischenbilanz d. Vf., Umsonst: Die Gabe als nachträglich zu bewahr‐
heitende Gegebenheit. Eine Zwischenbilanz der fragwürdigen Karriere der Gabe
in kulturwissenschaftlichen, philosophischen und politischen Diskursen der Ge‐
genwart, in: Allgemeine Zeitschrift für Philosophie 38, Nr. 1 (2013), 29‒59.

21 Vgl. J. Derrida, Die Schrift und die Differenz, Frankfurt/M. 1976, 159, wo die
Rückkehrlosigkeit noch ohne expliziten Bezug auf die Gabe von einer absoluten
Andersheit her gedacht wird, nicht weit entfernt von Levinas, der auf sie die
Gabe der Verantwortung für den Anderen zurückführen wird.

Kapitel III

100

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hier steht nicht nur auf dem Spiel, wie uns eine Gabe überhaupt
als Gabe begegnen kann, sondern auch die Frage, wie eine Gabe
Gabe bleiben kann, nachdem sie in Erscheinung getreten, aus der
Hand gegeben, in Empfang genommen und gegebenenfalls einer
sozialen Zirkulation überlassen worden ist. Derrida arbeitete mit
der Unterstellung, die Gabe könne niemals Gabe bleiben, wenn
sie als solche in Erscheinung getreten ist. Sowohl ihr schieres Sicht‐
barwerden, als auch ihr Empfang und ihre Rück- oder Weitergabe
müsste dazu führen, dass sie egalisiert, aufgehoben, liquidiert oder
annulliert wird.22 Will man demnach das Phänomen der Gabe bzw.
deren Phänomenalität retten, bleibt nur der Ausweg, Formen des
Sichtbarwerdens, des Empfangs und der Rück- oder Weitergabe
zu bedenken, die nicht auf eine dieser Konsequenzen hinauslaufen
müssen. Man müsste somit Derrida entgegengesetzt argumentieren
und die These verteidigen, dass eine Gabe, die den Sinn hat, einem
Anderen effektiv zugute zu kommen, niemals eine ›reine‹ Gabe im
Sinne Derridas sein kann23 und dass die Antizipation, sie könne
und werde hoffentlich vom Anderen in Empfang genommen (ganz
gleich, ob dankbar oder nicht), ihr tatsächlicher Empfang und ihre
Erwiderung oder Weitergabe in keiner Weise auf ihre Annullierung
oder Zerstörung, wie es bei Derrida explizit heißt, hinauslaufen
muss (vgl. F, 25 f.).

Derrida wertet vom Kriterium der absoluten Rückkehrlosigkeit
der reinen Gabe ausgehend (F, 17) in einem einzigen Zug ganz
Verschiedenes ab: Die Gabe, die uns als solche bewusst wird (ohne
schon dem Anderen zugute zu kommen), ist keine wirkliche Gabe;
genauso wenig eine Gabe, die den Anderen tatsächlich erreicht
und von ihm als solche in Empfang genommen wird (ohne dass
sie darum die beabsichtigte Wirkung haben müsste); genauso we‐

22 Siehe oben. Jene Ausdrücke sind keineswegs gleichbedeutend. Mit Hegel wäre
das Aufgehobene niemals einfach als Annulliertes, Liquidiertes und in diesem
rohen Sinne Vernichtetes zu verstehen. Ich werde mich im Folgenden darauf be‐
schränken, die stärkste Behauptung Derridas anzufechten, die auf die mehrfach
von ihm unterstrichene Annullierung der Gabe durch ihr eigenes Erscheinen
hinausläuft.

23 Da es im verfügbaren Rahmen dieses Kapitels nicht um eine ausführliche Derri‐
da-Interpretation gehen kann, werde ich auf Stellen im Falschgeld-Buch nur en
passant hinweisen können, an denen der Autor der folgenden Interpretation der
Gabe selbst entgegenkommt.

3. Zur fragwürdigen Phänomenalität der ›rückkehrlosen‹ Gabe

101

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nig (und erst recht) die Gabe, für die man Dank abstattet, und
schließlich eine Gabe, die durch eine Gegen-Gabe erwidert wird. In
jedem dieser ganz unterschiedlichen Fälle kann laut Derrida keine
wirkliche Gabe vorliegen. In Folge dieser letztlich allein auf jene
Rückkehrlosigkeit einer reinen Gabe gestützten Kritik ist ein hoher
theoretischer Preis zu entrichten. Indem Derrida die genannten Fäl‐
le letztlich alle dem Verdacht aussetzt, die Gabe zu annullieren,
entzieht er einer differenziellen Analyse der Unterschiede zwischen
ihnen jegliches Interesse. Und er fragt nicht, ob es nicht Formen
des Sichtbarwerdens einer Gabe als Gabe, des Empfangs, der Erwi‐
derung und Weitergabe geben kann, die nicht geradezu auf deren
Annullierung hinauslaufen müssen. (Schon Georg Simmels Überle‐
gungen zur Dankbarkeit haben klar gemacht, dass eine Rückgabe
niemals einer vorausgegangenen Gabe gleich kommen kann, inso‐
fern diese überhaupt erst eine Beziehung einseitig eröffnet hat. Das
gibt keine Erwiderung je zurück, so dass insofern von einer Annul‐
lierung an dieser Stelle keine Rede sein kann.24) Wenn jegliches
Bewusstwerden einer Gabe als Gabe und jegliche Antwort, die sie
als solche nach sich zieht, mit Recht in dem Verdacht steht, sie
zu annullieren, wird ihr dann nicht auch jegliche verbindende und
verbindliche Wirkung entzogen, auf die man von Marcel Mauss
bis Marcel Hénaff so sehr gesetzt hatte, um deutlich zu machen,
was Gemeinschaften und Gesellschaften abgesehen von ihnen aufer‐
legten Normen zusammenhält? Kann Derridas Theorie der Gabe
überhaupt etwas zu dieser sozialanthropologischen Diskussion bei‐
tragen, die zweifellos davon ausgehen muss, dass es Gaben ›gibt‹
und dass sie eine eminente, an Andere wie in einer religio oder
religatio (zurück-) bindende Wirksamkeit entfalten, ohne sich allein
dadurch schon in einer Ökonomie selbst zu zerstören, die jede wie
auch immer gemeinte, gegebene und erwiderte Gabe auf eine Art
Tausch zu reduzieren droht, in dem es niemals ›reine‹ Gaben geben
kann?

Man sollte Derrida nicht vorwerfen, sich nicht zu jenen Theoreti‐
kern des Sozialen zu zählen, die sich mit dem Problem konfrontiert
sehen, wie es eingerichtet werden sollte, um wirklich lebbar zu wer‐
den. Diese Aufgabe war für ihn einfach nicht von vorrangigem Inter‐

24 G. Simmel, Dankbarkeit. Ein soziologischer Versuch, in: Der Morgen. Wochen‐
schrift für deutsche Kultur 1, No. 19, 18. Oktober 1907, 593–598.

Kapitel III

102

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


esse. Und es erscheint sinnlos, ihm nachträglich vorzuwerfen, er hät‐
te etwas anderes tun sollen, als Texte zu dekonstruieren. Jedoch kann
man mit Fug und Recht fragen, ob nicht der Verdacht der Annullie‐
rung der Gabe als Gabe, so wie er vorgetragen wurde, dazu verleitet,
zumindest einem Teil des Phänomenbereiches, der unter diesem Ti‐
tel verhandelt wird, Gewalt anzutun. Gewiss ist nicht zu bestreiten,
dass es die von Derrida herausgestellten Formen der Rückkehr zur
gebenden Instanz oder auch der Annullierung geben kann, durch
die man, wie Lewis Hyde immer wieder betont hat, schließlich
›quitt‹ miteinander wird und sich gegenseitig nichts mehr schuldet,
nicht einmal symbolischen Dank.25 Aber gibt es nicht auch Formen
des Gebens und der Inempfangnahme von Gaben, die genau darauf
abstellen, nicht durch das Bewusstsein, das man von ihnen hat, oder
durch eine Gegen-Gabe ausgeglichen bzw. annulliert zu werden?

Derrida zieht das in einer Anmerkung zu Hydes Studie über
die Gabe selbst in Betracht, die darauf hinwies, dass bspw. Organ‐
spenden als Formen der Gabe vielfach »an keinerlei Bedingung
geknüpft« sind und von jeglicher Dankbarkeit oder Schuldigkeit
des Empfängers ausdrücklich absehen. Es genügt nicht, diese Über‐
legungen damit abzutun, dergleichen sei offenbar auf Verwandte
beschränkt und eine derartige Gabe könne insofern nicht sein, was
zu sein sie beanspruchen müsse: unbedingt (F, 30, Anm. 18). Erstens
ist diese Beschränkung empirisch fragwürdig. (Man denke nur an
jenen palästinensischen Vater, Ismail Khatib, und seine Frau, die
jungen Israelis Organe ihres irrtümlich von gegnerischen Soldaten
erschossenen Sohnes spendeten.26) Und zweitens kann man sowohl
angesichts eines verwandtschaftlichen Verhältnisses als auch ange‐
sichts einer Beziehung zwischen gänzlich Fremden (oder gar Fein‐
den, wie sie auch Marion bedenkt27) bestreiten, ein Bewusstwerden
der Gabe als Gabe oder irgendeine Art der Erwiderung, sei es auch
nur pure Dankbarkeit, müsse auf eine Annullierung der Gabe hin‐
auslaufen.

25 L. Hyde, The Gift, Edinburgh 2007, 48, 52.
26 Vgl. hessischer-landtag.de/sites/default/files/dateien/2023–10/Schriftenreihe_H

eft_15_Friedenspreis2010.pdf
27 Vgl. Gs, 166.

3. Zur fragwürdigen Phänomenalität der ›rückkehrlosen‹ Gabe

103

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Zum Dank, der die Gabe nicht annulliert

Antworten auf jene Frage kann man sich von zwei Seiten her zu
nähern versuchen: Von der Seite des Gebens her wären Formen
der Gabe zu bedenken, die nicht auf Dank berechnet sind, aber
Anderen zugutekommen, ohne dass sie irgendetwas schuldig wären,
auch nicht bloß symbolischen Dank oder irgendeine Gegenleistung,
durch die sie sich erkenntlich zeigen könnten. Zwar kann gerade
eine solche ›Selbstlosigkeit‹ des Gebens Andere im Rahmen einer
moralischen Ökonomie noch mehr verpflichten, die permanent
wechselseitige oder gegenseitige moralische Leistungen verrechnet.
Aber es ist nicht davon auszugehen, es müsse so sein und ein einseiti‐
ges, nicht auf Dank abzielendes Geben könne gar nicht anders, als im
Rahmen einer solchen, die Gabe als Gabe geradezu vernichtenden
Ökonomie sichtbar zu werden und entsprechende Erwiderungen
nach sich zu ziehen. Im Übrigen führt der Begriff der Selbstlosigkeit
an dieser Stelle leicht in die Irre. Wenn wir etwas ohne Erwartung
einer Gegenleistung geben und auch diese Nicht-Erwartung noch
›vergessen‹, um einfach, quasi inkognito, zu geben, sind wir immer
noch selbst mit im Spiel.28 Wir selbst tun das, was man Geben
nennt, und adressieren unser Tun an Andere, die wie im Fall von
Kindern (oder anders Abhängigen) nicht einmal dazu in der Lage
sind, dieses Geschehen zu begreifen, und gerade dadurch in die Lage
versetzt werden, Empfangenes nur weitergeben zu können.29

Von der Seite des Empfangs her wären Antworten in Betracht zu
ziehen, die realisieren, was man ›dank Anderer‹ bekommen hat,
ohne ihnen angemessen (oder überhaupt in irgendeiner Weise) ant‐
worten zu können. Von nicht nur ausreichender Ernährung über
gute Bildungschancen bis hin zu nachhaltiger Inspiration − sei es
auch nur durch die tatsächliche oder befürchtete, imaginär gegen‐
wärtige oder vorweggenommene Abwesenheit Anderer − wissen sich
Nachkommen in deren Schuld, ohne ihnen letztere egalisierenden,

28 Es würde sich anbieten, diesen Begriff des Vergessens mit dem Begriff der
Diachronie bei Levinas zu verknüpfen; vgl. F, 29, 161.

29 Auch Marion zieht das ausdrücklich in Betracht; vgl. Gs, 172; dazu den aktuell
diskutierten Kontext dieser Frage bei C. Schües, C. Rehmann-Sutter (Hg.),
Rettende Geschwister. Ethische Aspekte der Einwilligung in der pädiatrischen
Stammzelltransplantation, Münster 2015.

Kapitel III

104

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kompensatorischen oder gar annullierenden Dank abstatten zu kön‐
nen (oder auch nur zu wollen30), der im besten Fall auch gar nicht
erwartet wird. Ricœur spricht in diesem Zusammenhang gleichwohl
von einer »Ökonomie der Gabe«, der er offenbar zutraut, Praktiken
des Tauschs, des Austauschs, der Wechsel- und Gegenseitigkeit mit
der Asymmetrie einseitiger Gaben versöhnen zu können. Wohl des‐
halb erwägt er die Möglichkeit »zweiter erster Gaben«.31 Können
solche Gaben selbst über den Tod derer hinweg wirken, die uns
vorangegangen sind, so dass ihnen nichts zurückzugeben ist, wie es
normalerweise eine »Ökonomie der Gabe« erfordern würde? Oder
behält eine solche (wie ein hölzernes Eisen anmutende) Ökonomie
allemal die Oberhand, auch dann, wenn nichts und niemand uns
dazu angehalten oder gar verpflichtet hat, uns ihren Spielregeln des
Tauschs, des Austauschs, der Wechselseitigkeit und Reziprozität ge‐
mäß als dankbar zu erweisen?32

Statt die Gabe als immer schon einer derartigen Ökonomie unter‐
worfen zu denken, wäre zu überlegen, ob sie nicht als auf ›ökono‐
mischen‹ Ausgleich gerade nicht berechnete, von ihm abweichende
oder ihn unterlaufende Praxis des Gebens möglich ist, die dem
Anderen als Anderem zugutekommen, ihn jedoch weder zu einer
Gegenleistung noch zum Dank verpflichten und auf diese Weise so‐

30 Wenn Hans Scholl in einem kurz vor seiner Hinrichtung verfassten Brief an
seine Eltern (der sie offenbar nicht erreicht hat) schreibt: »Ich danke Euch,
daß Ihr mir ein so reiches Leben geschenkt habt«, liegt darin gar nichts von
einer ›Kompensation‹, die auf irgendeine Weise egalisieren oder gar annullieren
müsste, worauf der Dank sich bezieht. Vgl. I. Scholl, Die Weiße Rose, Frank‐
furt/M. 1993, 190. Und wenn die Leser dieser tragischen Zeilen ihrerseits für sie
danken, können sie nichts ›zurückgeben‹… Vgl. ebd. auch die entsprechenden
Zeilen von Christoph Probst, gleichfalls von den Nazis hingerichtetes Mitglied
der Weißen Rose, die väterlicherseits mit den Worten beantwortet wurden: »Ihr
werdet in die Geschichte eingehen, es gibt noch eine Gerechtigkeit« (63). Auch
das stellt keine Egalisierung, wirkliche (tatsächlich unmögliche) Kompensation
oder gar Annullierung in Aussicht, sondern läuft bestenfalls auf eine Logik der
Weitergabe hinaus, die die Geschichtlichkeit der Späteren inspiriert.

31 Ricœur folgte insofern Derridas Ansatz nicht, wo er die Möglichkeit eines
»second premier don« in Betracht zog. Vgl. P. Ricœur, Parcours de le Recon‐
naissance. Trois Études, Paris 2004, 350; dt.: Wege der Anerkennung. Erkennen,
Wiedererkennen, Anerkanntsein, Frankfurt/M. 2006, 301.

32 Vgl. in generationentheoretischer Perspektive dazu die Beiträge in T. Shchytt‐
sova (Hg.), In statu nascendi. Geborensein und intergenerative Dimension des
menschlichen Miteinanderseins, Nordhausen 2012.

4. Zum Dank, der die Gabe nicht annulliert

105

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gar gegen seinen Willen binden soll.33 (Darauf hatte dagegen Marcel
Mauss stets insistiert.)

Im Folgenden möchte ich der Frage weiter nachgehen, welche
Optionen sich in dieser Lage eröffnen − bis hin zum Dank, der pri‐
ma facie nicht zur gebenden Instanz zurückkehren kann und doch
keine nicht abzutragende Schuld heraufbeschwört. Das muss keine
moralische Knechtschaft heraufbeschwören, wie es möglicherweise
diejenigen befürchten, die davon ausgehen, nichts sei schwerer zu
ertragen, als in der eigentümlich schuldlosen Schuld eines solchen
Dankes zu stehen, und als sei ein Leben, in dem man Anderen nichts
schuldet und insofern sich selbst genügt, das, worauf es ankommt.
In solchen Wertungen wird eine ganze Anthropologie unreflektiert
mitgeschleppt, zu deren Revision gerade das Phänomen einer Ga‐
be auffordert, die Anderen zugutekommt, ohne im Geringsten eine
Schuld nach sich zu ziehen, sei es auch nur die schuldlose Schuld
(dette sans faute, wie sie bei Ricœur heißt34) gewisser Vorteile, die
man Anderen zu verdanken hat. Einer solchen impliziten Anthropo‐
logie zufolge schlägt alles, was wir empfangen haben, moralisch als
Soll oder Negativum zu Buche, das nach einem Ausgleich verlangt.
Und das umso mehr, wie Andere uns etwas, etwas von sich, (ihre)
Zeit oder sogar sich selbst gegeben haben, was sie uns in keiner
Weise geschuldet hätten. Umso dankbarer müssten wir ihnen dem‐
zufolge sein, umso tiefer würden wir uns in eine Ökonomie von
Vor- und Gegenleistungen verstricken. So wird wiederum nebenher
unterstellt, Gegebenes zirkuliere lediglich zwischen uns, es mache
uns aber in keiner Weise geradezu aus. Idealerweise würden wir
Anderen gar nichts, sie uns aber vieles oder sogar alles, auf jeden Fall
aber Dank schulden. So gesehen ist es kein Wunder, dass nicht nur
Nietzsche die Dankbarkeit als eine Art Fessel gedeutet hat, ohne die
es sich allemal besser leben ließe, frei und souverän, ohne Anderen
etwas − oder gar sich selbst − schuldig zu sein.

33 Ich lasse dahin gestellt, inwieweit sich Ricœurs eigene Überlegungen bereits in
diese Richtung bewegt haben, und ob Derrida nicht gegen diese Überlegungen
sogleich Einspruch einlegen würde, können sie anscheinend doch gar nichts
daran ändern, dass wie auch immer im Sinne radikaler Asymmetrie und An-
Ökonomie gleichsam verschärfte Gaben in dem Moment, wo sie als solche
bewusst werden, zur gebenden Instanz in gewisser Weise ›zurückkehren‹. Wie
sollte anders überhaupt von ihnen die Rede sein können?

34 P. Ricœur, Gedächtnis, Geschichte, Vergessen [2000], München 2004, 772 f.

Kapitel III

106

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Tatsächlich hat man immer wieder, zuletzt auch mit Blick auf
die Phänomenologie Jean-Luc Marions, nicht nur »das Leben«35,
sondern auch das jeweils eigene Leben als eine Gabe aufgefasst
und in Folge dessen den Gedanken an eine moralische Ökonomie
nahegelegt, der es von Anfang an unterworfen zu sein scheint. Zur
Welt kommen konnten wir unbestreitbar nur ›dank‹ Anderer. Aber
bedeutet das, jede(r) müsste allein schon deshalb sein Dasein diesen
Anderen (seien es auch gänzlich unbekannte ›Erzeuger‹, die ihrer
Verantwortung nicht nachgekommen sind, oder früh Verstorbene)
›schulden‹ und daraus folge die Pflicht, diese ›Schuld‹ ihnen gegen‐
über in irgendeiner Art und Weise abzutragen, um auf diese Weise
jenes ›Verdanken‹ moralisch auszugleichen? (Kant war ganz anderer
Meinung, indem er feststellte, aus dem Geborensein eines ungefrag‐
ten Kindes folge zunächst lediglich die Pflicht der Eltern, es mit sei‐
ner nicht gewählten − und nach heutigem Kenntnisstand bis in das
Genom hinein kontingenten − Existenz nachträglich »zufrieden« zu
machen oder auszusöhnen.)

Auch hier laufen wir Gefahr, durch eine Zweideutigkeit irrege‐
führt zu werden. ›Dank‹ Anderer zu existieren, muss nicht bedeuten,
ihnen dafür Dank zu schulden oder wenigstens Grund zur Dankbar‐
keit ihnen gegenüber zu haben. Erst recht dann nicht, wenn man
das gezeugte Leben alsbald mehr oder weniger sich selbst überlassen
hat oder wenn die nachfolgende Fürsorge eklatant mangelhaft war.
Dank Anderer zu existieren, kann sich in seiner geschichtlichen
Bedeutung (in der dieser Tatbestand allein realisiert werden kann)
schließlich darauf reduzieren, nur aufgrund Anderer leben zu müs‐
sen, die eine kausale Verkettung embryonaler und ontogenetischer
Prozesse angestoßen (und dann nicht abgebrochen) haben. Bedenkt
man, dass das auch in einem rassistischen »Lebensborn« (wie im
NS-Staat), in massenhafter Vergewaltigung (wie auf europäischem
Boden zuletzt im ehemaligen Jugoslawien) oder auch in einem künf‐
tigen »Menschenpark« (Peter Sloterdijk) geschehen kann, so ist man
hinreichend davor gewarnt, etwa »das Leben« als Gabe bzw. als Ge‐
schenk an die Adresse jedes Einzelnen zu verstehen, der sich dafür
ohne Wenn und Aber als dankbar zu erweisen hätte. Es geht hier

35 Erstaunlicherweise gehen aber Thesen, die das besagen und auf eine unkriti‐
sche Affirmation des Lebens bzw. des Seins hinauslaufen, oft unwidersprochen
durch, so als hätte es eine Theodizee-Kritik und eine negativistische Revision
der klassischen Geschichtsphilosophie nie gegeben.

4. Zum Dank, der die Gabe nicht annulliert

107

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


aber nicht darum, die vielen Faktoren genauer in Betracht zu ziehen,
die ohne Zweifel ›gegebenes‹ oder ›geschenktes‹ Leben geradezu
vergiften und jeglichen Gedanken an Dank als geradezu absurd er‐
scheinen lassen können. Vielmehr interessiert mich die Möglichkeit
des Gelingens einer Gabe, die zwar niemals als ›rein‹ gelten kann
(vgl. F, 188 f.), wohl aber die o. g. Kriterien erfüllt, die also als Gabe
in Empfang genommen und in gewisser Weise auch erwidert werden
kann (und vielleicht auch erwidert werden muss); allerdings nicht
in der Form einer Rückkehr zur gebenden Instanz, mit der man in
Folge dessen quitt werden könnte.

5. Zur Zeitlichkeit der Fürsorge

In diesem Sinne kann die intergenerationelle Fürsorge als eine Pra‐
xis des Gebens ausgehend von einer Phänomenalität hermeneutisch
rekonstruiert werden, die zunächst gleichsam nur einen Vorschlag
beinhaltet, das fragliche Phänomen als eine Gabe zu verstehen.36

Typischerweise lässt die Fürsorge Anderen, Abhängigen (Kindern,
Kranken wie auch gebrechlichen Alten) geradezu Lebenswichtiges
zugutekommen. Sie beschränkt sich keineswegs darauf, ihnen ge‐
wissermaßen nur akzidentelle Leistungen zukommen zu lassen, oh‐
ne die auch auszukommen wäre. Vielmehr unterhält sie das Leben
der Anderen; und zwar in einer habituellen, auf Dauer gestellten
Form, die keineswegs ständig das Bewusstsein erfordert, sondern
geradezu ausschließt, sich durch die Gabe der Fürsorge Andere zu
Dank zu verpflichten. Nachkommen sind lange Zeit noch nicht (alte
Menschen immer häufiger nicht mehr) in der Lage, zu realisieren,
was man ihnen zukommen lässt, wie das geschieht und durch wen.
Ihr eigenes Leben wird überhaupt nur aufgrund einer vorherigen
Fürsorge möglich bzw. aufrechterhalten, die in ihrer für das Leben
des Anderen konstitutiven Form normalerweise vergessen werden
muss. Das bewirkt unvermeidlich die Versetzung der Lebenszeiten

36 Womit zugleich die Anfechtbarkeit einer solchen Deutung zugestanden und
nicht in einer fragwürdigen Gleichsetzung von Sich-Zeigen und Sich-Geben
gleichsam versteckt wird. Im verfügbaren Rahmen muss ich mich auf einen
nur zu skizzierenden Deutungsvorschlag beschränken, der die Resultate der
vorangegangenen Abschnitte 1. und 2. beherzigt.

Kapitel III

108

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Generationen gegeneinander. Die Jüngeren leben derart gleich‐
sam versetzt nach den Älteren, aus deren Zeugung, Annahme und
Fürsorge37 sie hervorgegangen sind, dass sie sich zunächst unmög‐
lich synchron als Empfänger einer Gabe verstehen können, die
die Möglichkeit der Anbahnung eines eigenen Lebens geradezu aus‐
macht. Nahezu alles, was dazu erforderlich ist, haben wir − in wie
mangelhafter Form auch immer – Anderen zu verdanken. Wobei
auch hier die Mehrdeutigkeit dieses Wortes (wie auch die der Gabe)
auf eine für das Phänomen der generativen Zeiterfahrung selbst
konstitutive Ambiguität hindeutet.

In dem, was wir Anderen in zweideutiger Art und Weise zu
verdanken haben, mischen sich vielfach vorläufig noch unerkann‐
te oder auch bereits sichtbare, hereditär bedingte Belastungen,
Defekte und Begabungen mit subkutanen, unbewussten Beeinflus‐
sungen subtilster Art, mit beabsichtigten oder unwillentlichen, ge‐
waltsamen oder liebevollen Einwirkungen, mit disziplinierenden
Maßregelungen, durchgreifenden Normalisierungen und normati‐
ven Formgebungen in einer unentwirrbaren mélange, die allenfalls
nachträglich und partiell erkennbar werden lässt, was uns von all
dem wirklich zugutegekommen ist oder noch zugutekommen wird.
Lässt sich überhaupt je auch nur von einem einzigen dieser Momen‐
te, von einem Verhalten, das man uns angedeihen lassen hat, oder
von einem pädagogischen Ziel, nach dem man sich gerichtet hat,
vorab sagen, es werde sich in dieser Hinsicht auf jeden Fall bewäh‐
ren? Kaum. Wie ›gut gemeint‹ auch immer die Fürsorge Anderen
gilt, sie kann ihren Charakter als Gabe nur unter der Bedingung
einer zwischenzeitlichen Unbestimmtheit erweisen, in der aufgrund
der temporalen Versetzung der Generationen gegeneinander mehr
oder weniger lange unklar bleiben muss, ob und wie die Gabe
der Fürsorge auch gelingen kann. Auf das Gelingen kommt es aber
entscheidend an, soll die Gabe als Gabe nicht gleichsam ins Leere
laufen. So hängt ihr Gelingen wesentlich davon ab, ob und wie sie −

37 Diese Begriffe in dieser Reihenfolge zu nennen, bedeutet in keiner Weise, dass
die zuerst genannten die anderen dem Sinn nach auch fundieren. Genau umge‐
kehrt wäre zu argumentieren. Gezeugte Wesen hängen auf Gedeih und Verderb
von ihrer An- und Aufnahme bei den Lebenden und von deren Fürsorge ab. So
realisiert allein diese auch ein Sinn eines generativen Verhältnisses, das in keiner
Weise von einer leiblichen Verwandtschaft abhängt.

5. Zur Zeitlichkeit der Fürsorge

109

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


verspätet − in Empfang genommen und als solche gewürdigt werden
kann.

Diese Würdigung aber nennen wir Dank, in dem nicht bloß in
Rechnung gestellt wird, dass wir wegen Anderer existieren, insofern
sie kausal für unser Leben verantwortlich sind. Vielmehr zeigt sich
in ihm eine nachträgliche Würdigung der Fürsorge, nach der diese
überhaupt nicht verlangt. Dieser Dank kann zumal die frühe, von
ihren Adressaten noch nicht einmal als solche erkennbare Fürsorge
in keiner Weise zurückgeben. Und es lässt sich auch kein symboli‐
scher Akt vorstellen, der sie als eine erbrachte Vorleistung durch
eine Gegenleistung zu egalisieren vermöchte. Fürsorge, wie sie die
intergenerationellen Verhältnisse prägt, ist ihrem eigentlichen Sinn
nach überhaupt keine Leistung, die man als Vorleistung in Rech‐
nung stellen könnte, sondern eine die Ermöglichung sozialen Lebens
stiftende Praxis, die Anderen gerade nicht dadurch zugutekommen
soll, dass sie ständig als Gabe bewusst wird. Vielmehr ›vergisst‹ die
Fürsorge ihren Gabecharakter. Und nicht zuletzt auf diese eigentüm‐
liche Selbstvergessenheit bezieht sich der spätere Dank, der sie weder
kompensiert noch gar annulliert. Der Sinn der Fürsorge ist in ihrer
habituellen Praxis im Modus des Vergessens gegenwärtig, der es den
Empfängern erspart, sich ständig und zunehmend in der Schuld
Anderer wissen zu müssen. Nichts wird der spätere Dank, wenn
er möglich wird, im Sinne einer Annullierung der Fürsorge zurück‐
geben. Ohnehin hat er nichts mit ihr Verrechenbares anzubieten,
worin sich eine »List des Besitzes« manifestieren könnte, wie Mau‐
rice Blanchot befürchtet hat38; und er hebt die Gabe der Fürsorge
in keiner Weise auf. Selbst wenn er sich in gewisser Weise als eine
Art Rückerstattung und darauf aufbauend als eine solche List deuten
lassen sollte, kann diese nicht dazu führen, dass man quitt miteinan‐
der werden könnte − spätestens dann nicht, wenn das generationelle
bzw. generative Verhältnis vom Tod unterbrochen wird (was in ge‐
wisser Weise immer schon der Fall ist, steht doch der Tod derer, die
früher geboren worden sind, normalerweise von Anfang an bevor).
Der Dank realisiert dann nachträglich, dass das Empfangene dank‐
bar macht, ohne als Gegebenes darauf abgezielt zu haben, und dass
die Dankbarkeit nicht mehr zu jenen zurückkehren kann, auf die

38 M. Blanchot, Die Schrift des Desasters, München 2005, 66.

Kapitel III

110

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sie Antwort gibt. Vielmehr kann sie sich nur anderswohin wenden.39

Die passende Antwort auf die gelingende Gabe, die sich ungeachtet
jener zwischenzeitlichen Unbestimmtheit in einer womöglich langen
Frist als solche bewähren und bewahrheiten muss, ist niemals ein
Sichbedanken, durch das man quitt miteinander werden könnte,
sondern die Weitergabe des Dankes, die die Zeit der Fürsorge und
deren Sinn nicht annulliert. Kann so nicht auch jene Wendung des
von Lewis Hyde zitierten Meister Eckhart verstanden werden, die
besagt, »Fruchtbarkeit der Gabe, das ist alleine Dankbarkeit für die
Gabe«?40

Dass Dank in dem schlechten, ›ideologiekritischen‹ Ruf steht, nur
eine Art moralischen Ausgleich herbeiführen und auf diese Weise
Empfänger von einer Schuld, in der sie stehen, entlasten zu sollen,
mag an den beschränkten Beispielen liegen, die man in Betracht
zieht. So bedanken wir uns alltäglich im Rahmen mehr oder weniger
konventionell geregelter Situationen für die Freundlichkeit, das Zu‐
vor- und Entgegenkommen Anderer. Alles ruft mehr oder weniger
überraschten Dank hervor, was über dasjenige hinausgeht, was man
uns vermeintlich schuldet. Bedanken wir uns dafür in solchen Situa‐
tionen, so hat es vielfach damit sein Bewenden. Aber je weniger das
durch soziale oder politische Normen des zivilen Lebens geregelt
ist und je weiter dessen temporaler Horizont sich erstreckt, desto
mehr setzen normative Vorgaben aus und versagen in vom Tod
skandierten Verhältnissen schließlich ganz. Wer oder was sollte uns
(heute noch) verbindlich vorschreiben, dass, wem und wofür wir
über den Tod hinaus Dank schulden? Nichts. Dagegen kann Dank‐
barkeit, die wir nicht schulden, gerade dem umsonst, für uns gelebten
Leben gelten. Umsonst in einem mehrfachen Sinne: unbezahlt und
unbezahlbar, stets am Rande der Vergeblichkeit.

Man kümmert sich umsonst um Andere: nicht gegen Geld und für
keinen anderweitigen Lohn, nicht einmal für den Lohn eines verspä‐
teten Danks, der die womöglich vergeudete Zeit ohnehin niemals

39 Vgl. dagegen E. Levinas, Humanismus des anderen Menschen, Hamburg 1989,
34.

40 Meister Eckhart, Werke in zwei Bänden. Band I (Hg. N. Largier), Frankfurt/M.
1993, Predigt 2, S. 27. Vgl. Hyde, The Gift, 55 f., der die Weiter-Gabe immer wie‐
der streift, deren Unwiederbringlichkeit aber mit Verweis auf diverse Quellen
zwiespältig einschätzt (vgl. ebd., Kap. 7).

5. Zur Zeitlichkeit der Fürsorge

111

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wiederbringen wird. Das Geben der Fürsorge gelingt gegebenenfalls
dennoch und wird dann vielleicht nicht umsonst, d. h. vergeblich
gewesen sein, insoweit es in einem anderen Sinne umsonst, nämlich
unberechnet, an-ökonomisch, dem Anderen tatsächlich zugutekam,
ohne dafür irgendeine Gegenleistung zu erwarten.41 In ihrer habitu‐
ellen Normalität vergisst die Fürsorge sogar, diese Erwartung nicht
zu hegen, und wird so zu einer auf Dauer gestellten Praxis unbe‐
wussten Gebens. So gesehen spricht phänomenologisch viel dafür,
dass es zu einem Geben kommen kann, in dem sich die gebende
Instanz nicht immerfort narzisstisch selbst belohnt, um auf diese
Weise den Sinn des Gebens zu konterkarieren (vgl. F, 36). Letzteres
muss gleichwohl darauf aus sein, bei Empfängern ›anzukommen‹ als
etwas, das ihnen tatsächlich zugutekommt, ohne sich in dieser Hin‐
sicht aber über jene zwischenzeitliche Unbestimmtheit hinwegsetzen
zu können.42 Die Gabe wird sich vermittels des Anderen bewähren
und bewahrheiten, oder sie scheitert und kann keineswegs gleichsam
aus eigener Kraft Gabe bleiben, wie es Marion beschreibt. Im besten
Falle zieht sie eine Dankbarkeit nach sich, deren Sinn es gerade
nicht ist, die Fürsorge in irgendeiner Weise zu annullieren, sondern
vielmehr, sie weiterzugeben. Die der einseitigen, rückhaltlosen Gabe
angemessene Antwort ist nicht die Gegen-Gabe, durch die sie wo‐
möglich liquidiert zu werden droht, sondern die Weiter-Gabe, die
niemals zur gebenden Instanz zurückkehren wird, so dass sich kein
»Kreis« der Gaben schließen kann.43 Spätestens macht das der Tod
deutlich, der sie rhythmisiert.

Auch in diesem Falle könnte Derrida replizieren: die Weiter-Ga‐
be gelte doch dann (ebenso wie verspäteter Dank) nur einem
verinnerlichten Anderen und suche nur nach einer Art Ausgleich,

41 Das zweifellos Unbefriedigende solcher Beschreibungen liegt darin, dass sie
in ›an-ökonomischer‹ Sicht nachträglich die Herrschaft des Ökonomischen
dementieren müssen, während sie Verhältnisse zur Sprache bringen, die von
sich aus gar nicht ›ökonomisch‹ verfasst gewesen sein müssen, bevor sie dieser
Herrschaft unterworfen worden sind. Verdankt sich das, was bei Derrida und
Ricœur als »Ökonomie« beschrieben wird, nicht allemal einer Ökonomisierung,
die allererst ökonomisieren musste, was von sich aus nicht darauf angelegt war?

42 Wie wenig J.-L. Marion dies bedacht hat, zeigen Passagen in seiner Phänomeno‐
logie der Liebe (Das Erotische. Ein Phänomen, Freiburg i. Br., München 2011,
108 f.).

43 Vgl. Hyde, The Gift, 56.

Kapitel III

112

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sie könne also dem Ökonomischen auch in diesem Falle nicht ent‐
kommen.44 Aber realisiert die Erinnerung im Gedenken an den
Anderen oder die Andere nicht gerade seinen bzw. ihren irreversi‐
blen Abschied? Und ist das Verhältnis zu Anderen nicht schon zu
deren Lebzeiten vom Vorschein dieses Abschieds geprägt, in der
Diachronie einer Abschiedlichkeit, wie sie u. a. von Levinas und
Blanchot beschrieben worden ist? Derrida, der die unter dem Titel
Adieu veröffentlichte Trauerrede anlässlich des Todes seines Wegge‐
fährten Levinas gehalten hat, wusste das sehr genau.45 Von Levinas
her liegt es nahe zu sagen, keine Gabe kehre je zurück – und ob
sie den Anderen als Anderen je erreiche, sei niemals gewiss, da wir
uns (uns selbst und uns gegenseitig) in unserer Alterität unaufhebbar
entzogen sind46 und insofern niemals in einer Ökonomie aufgehen
können. So gesehen wäre weniger die Gabe und ihr Gelingen als
vielmehr die Reziprozität wechsel- und gegenseitigen Austauschs das
erklärungsbedürftige Phänomen. Wie kommt es, wäre in dieser Sicht
zu fragen, dass man sich auch in der Literatur zur Gabe weitgehend
auf ökonomisierbare (das heißt: nicht ›immer schon‹ ökonomisierte)
Prozesse sozialen Austauschs beschränkt, die das Gegebene (wie
vermittelt auch immer) scheinbar stets zur gebenden Instanz zurück‐
kehren lassen, aber einseitige Formen des Gebens meidet, in denen
man sich verausgabt und verschwendet?

Ohne nun an dieser Stelle mit wehenden Fahnen zur ganz anders
ansetzenden Ökonomie-Kritik Georges Batailles überzulaufen, die
die menschliche Verausgabung nur mit Mühe von der entropischen
Dissipation von Energie unterscheidet, kann man doch nicht umhin,
zu fragen, ob die sich an Derrida anschließende Diskussion um das
Phänomen der Gabe gewissermaßen die Beweislasten richtig verteilt
hat. In Frage gestellt wurde seit seinem Buch über das Zeit geben
(dt. Falschgeld) immer wieder die Möglichkeit der Gabe und deren
Phänomenalität selbst, kaum je aber, ob es wirklich eine gleichsam
zirkuläre, jede Vorgabe ausgleichende Gegenseitigkeit geben kann,

44 J. Derrida, Mémoires, Wien 1988, 62.
45 Vgl. ebd., 58 f., 135, 168, sowie J. Derrida, Adieu. Nachruf auf Emmanuel Levinas,

München, Wien 1999.
46 Vgl. UG, 31.

5. Zur Zeitlichkeit der Fürsorge

113

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


in der Gaben und mehr oder weniger dankbare Erwiderungen sich
aufheben bzw. geradezu annullieren, wie es Derrida unterstellte.47

In intergenerationeller Hinsicht ist das zu bezweifeln. Die Diskus‐
sion um das Phänomen der Gabe ist im Allgemeinen allerdings weit
entfernt von einer Diachronie gegeneinander versetzter Lebenszei‐
ten von Generationen, die einander nicht mit einem Schlag ablösen,
sondern nach und nach ineinander übergehen; aber gewiss nicht
allein in Prozessen biologischer und sozialer Reproduktion in onto‐
logischen Registern der Selbigkeit (mêmeté), sondern indem sie das
Empfangene weitergeben. Weniger denn je ist heute jedoch sicher,
worum es sich hierbei genau handelt, wenn nicht bloß um irgendei‐
ne Habe. Wenn der Sinn der Fürsorge als einer Gabe geradezu darin
liegt, zum Weitergeben anzuhalten, inspiriert sie die kommenden
Generationen, ohne dass dazu unbedingt etwas Dingliches oder ein
gewisser Besitz aus der Hand gegeben werden müsste.48 So bestätigt
sich, dass wir geben, was wir nicht haben − nicht weil es uns fehlt,
sondern weil es überhaupt nicht zu besitzen ist: den Sinn des Gebens
selbst. Wir empfangen von Anderen, die uns vorausgegangen sind,
im besten Fall, was weder einer offenkundigen ökonomischen Logik
des Besitzes noch der List einer geheimnisvollen Rückerstattung je
völlig gehorchen kann.

47 Nicht verschwiegen werden soll allerdings, dass Derrida selbst auf der Suche
nach Einfallsmöglichkeiten auch einer reinen Gabe in das Ökonomische war. In
diesem Sinne fragt er schließlich, wie auch die Ökonomie »ihre Chance« haben
kann (F, 17, 45). Keineswegs sollten Gabe und Ökonomie vollkommen ausein‐
anderfallen (F, 203). Vielmehr ist von einem bewahrten, bezugslosen Bezug die
Rede.

48 Dahingestellt lasse ich hier, inwiefern menschliches (soziales und politisches)
Zusammenleben speziell durch einseitiges, intergenerationelles Geben gestiftet
und eröffnet, getragen oder von neuem inspiriert wird, ohne auf Dank berechnet
zu sein, selbst wenn wir »zutiefst zu Dank verpflichtet« zu sein glauben.

Kapitel III

114

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel IV
Am Ende des »Jahrhunderts der Phänomenologie«?
Hans Blumenbergs Schriften zur Literatur und zur Technik

1. Im Zeichen »ruinanter« Erfahrungen: Phänomenologie nach ihrem ›Ende‹? (115) |
2. Selbstbehauptung als Ausweg? Probleme »weltbedürftiger« Subjektivität (120) |
3. Der Mensch im Zeichen des Anderen: Andeutungen eines ›sozialen‹ Weltbe‐
griffs  (128) | 4. Exkurs: Bewegt von dem, was übrig bleibt? Robert Musils Roman
Der Mann ohne Eigenschaften mit Blick auf Hans Blumenbergs und Milan Kunderas
Schriften zur Literatur  (137)

Das Wesen dieser Art von Philosophie [ist] monologisch.1

1. Im Zeichen »ruinanter« Erfahrungen:
Phänomenologie nach ihrem ›Ende‹?

Im Nachlass Hans Blumenbergs findet sich eine erstaunliche Notiz
anlässlich des 50. Jahrestages des Todes von Edmund Husserl, in
der es heißt: »Das nun überhastet zu Ende gehende Jahrhundert
wird im Rückblick von Philosophiehistorikern als ›Jahrhundert der
Phänomenologie‹ bezeichnet werden«, obgleich »andere Richtun‐
gen und Schulen weitere Kreise gezogen und heftigere Wirbel verur‐
sacht« hätten. Weniger diese zweifellos anfechtbare Diagnose und
Aussicht als vielmehr der Grund, den der Autor für seine Einschät‐
zung abgibt, erscheint bemerkenswert: Die Phänomenologie habe in
der Philosophie eine nachhaltige »Verschiebung zum beschreiben‐
den Verhalten hin« bewirkt2; vom Programmatischen ihres Begrün‐

1 H. Blumenberg, Phänomenologische Schriften 1981‒1988, Berlin 2018, 170 [=PS].
2 Wobei hier eine besondere Nähe zu Ludwig Wittgenstein nicht zu übersehen

ist, ohne dass es zu einer schlichten Umkehrung des alten »Ordnungsrufes«
res non verba käme. Durch gute Beschreibung die fraglichen ›Sachen‹ besser
verstehen zu wollen, ohne sich auf einen anfechtbaren Evidenzbesitz seitens
eines phänomenologisch ›reduzierten‹ Subjekts zu berufen, das die reale Welt
(bzw. deren Geltungsdimension) ›vernichtet‹ hat, in ihr selbst nicht vorkommt
und womöglich nicht einmal an deren Existenz noch ein Interesse hat, so lautet
zusammengefasst die methodologische Schlussfolgerung, die Blumenberg schon

115

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ders dagegen müsse man wohl »mehr vergessen, als einem ohne
Besorgnis um die Substanz geheuer sein kann« (PS, 509). Demnach
würde die Phänomenologie nur das Schicksal alles Substanziellen
teilen: sich früher oder später von selbst als nicht substanziell genug
bzw. als geradezu substanzlos zu erweisen. Einer förmlichen ›Ver‐
abschiedung‹ oder Für-tot-Erklärung, mit der man verschiedene,
vergleichsweise junge Strömungen der Philosophie wie die Lebens‐
philosophie, die Kritische Theorie und den Existenzialismus binnen
Kurzem bedacht hat, bedürfte es so gesehen gar nicht. Was letzteren
angeht, so hält Blumenberg zwar keinen Rekord, denn die Frage,
ob der Existenzialismus »tot« ist, hatten vor ihm bereits andere –
von Jean Wahl über Gabriel Marcel und Paul Ricœur bis hin zu
Fritz Heinemann – aufgeworfen, er beantwortet sie aber 1955 in
einem Kommentar zum 50. Geburtstag Jean-Paul Sartres eindeutig.3
Auch hinsichtlich der Phänomenologie, die ebenfalls schon früher
›verabschiedet‹ worden ist4, spart Blumenberg nicht mit schneiden‐
der Kritik.5 Doch um pathetische Gesten geht es ihm dabei nicht. Im
seinem Fall hat man es vielmehr mit einem der ganz wenigen Nicht-
Phänomenologen zu tun, denen diese philosophische ›Richtung‹ als
eine Disziplin der Beschreibung ein echtes Anliegen war und von
deren schonungsloser Kritik eben deshalb möglicherweise mehr zu
lernen ist als von parrhesiastisch wenig ambitionierten Schülern und
Schülerinnen, die Vorgedachtes loyal tradieren und dabei Gefahr
laufen, es durch Wiederholung erstarren zu lassen. (›Disziplin‹ ist

in Zu den Sachen und zurück (Frankfurt/M. 2002, 346 ff. [=ZdS]) gezogen hatte.
(Ein Manuskript, das auf die 1980er Jahre zurückgeht.)

3 H. Blumenberg, Schriften zur Literatur 1945‒1958, Berlin 2017, 199 [=SL].
4 M. Foucault, Um welchen Preis sagt die Vernunft die Wahrheit? (Gespräch mit G.

Raulet), in: Spuren 1, 2 (1983), 23; vgl. Vf., Abgebrochene Beziehungen: Merleau-
Ponty und Foucault über Ontogenese und Geschichte; Teil I in: Philosophisches
Jahrbuch 101/1 (1994), 200‒217; Teil II in: Philosophisches Jahrbuch 101/2 (1994),
178‒194.

5 Eigens zu untersuchen wäre, ob sie ›innerhalb‹ der Phänomenologie wirklich so
neu ist. Vieles wird man v.a. bei Maurice Merleau-Ponty vorgedacht finden, den
Blumenberg gelegentlich erwähnt. Doch konzentriert sich der immer wieder als
»großer Einzelgänger« apostrophierte Philosoph, offenbar bereits nach seinem
Weggang von Gießen (1965) »der professoralen Kollegialität überdrüssig«, weit‐
gehend auf Husserl, seltener auf Heidegger, kaum je aber auf deren Schüler,
Nachfolger und Bewunderer. H. Blumenberg, J. Taubes, Briefwechsel 1961‒1981
und weitere Materialien, Berlin 2013, 96.

Kapitel IV

116

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hier im Sinne eines Vorgehens zu verstehen, das aus der Erfahrung
seine entscheidenden Impulse empfängt, sie mit »disziplinierter
Naivität«6 aufgreift und nur auf dieser Basis auch von der Erfahrung
handelt.)

Wie ernst Blumenbergs Kritik der inzwischen weitgehend zer‐
streuten und von den ursprünglich ›streng wissenschaftlichen‹ An‐
liegen ihres Begründers7 weit entfernten Phänomenologie zu neh‐
men ist, das hat Lebenszeit und Weltzeit (1986), das aus dem Nach‐
lass herausgegebene Konvolut mit dem bezeichnenden Titel Zu den
Sachen und zurück (2002) sowie der Entwurf einer Theorie der
Lebenswelt (2010) ohnehin schon klar gemacht, von speziellen Auf‐
sätzen einmal ganz abgesehen, von denen sich einige wenige in den
Schriften zur Technik (2015), die meisten jedoch in den jüngst er‐
schienenen Phänomenologischen Schriften 1981–1988 (2018) finden.
Durch die ebenfalls erst vor wenigen Jahren zusammengefassten
Schriften zur Literatur 1945–1958 (2018) fällt jetzt aber auf die eigen‐
tümliche, nicht selten ironische Nähe Blumenbergs zur Phänomeno‐
logie ein neues Licht, da diese Schriften überaus deutlich werden
lassen, von welchen Erfahrungen ausgehend Blumenberg selbst phä‐
nomenologisch inspiriert Philosophie betrieb und wie diese Erfah‐
rungen ein zentrales Bestimmungsstück seiner Philosophie geprägt
haben mögen, das die sachliche Nähe dieses Autors zu phänomeno‐
logischer Deskription begründet. Gemeint ist der Weltbegriff. Im
verfügbaren Rahmen ist allerdings nur eine Andeutung wichtiger
Verbindungslinien möglich, denen ausführlich nachzugehen sich ge‐
wiss lohnte; vor allem deshalb, weil sie auf bislang weitgehend über‐
sehene sozialphilosophische Hypotheken von Blumenbergs primär
genealogisch-kosmologischen Forschungen aufmerksam machen.

Für diejenigen, die Blumenberg vor allem als Theoretiker der
Genesis der kopernikanischen Welt, von Subjektivität und Selbster‐
haltung als Inbegriffen der Legitimität der Neuzeit sowie der mit ihr
einhergehenden Prozesse theoretischer Neugierde kennen und ihn
in der Nähe von Namen wie Galileo Galilei, Giordano Bruno, Johan‐
nes Kepler, Nikolaus Kopernikus, Immanuel Kant, Léon Brunsch‐
vicg, Alexandre Koyré, Ernst Cassirer, Thomas Kuhn oder auch
Jean Piaget ansiedeln, müssen die Schriften zur Literatur eine große

6 Siehe zu diesem Ausdruck R. B. Mac Leods das Kap. I in diesem Bd.
7 E. Husserl, Philosophie als strenge Wissenschaft [1910/1], Frankfurt/M. 1965.

1. Im Zeichen »ruinanter« Erfahrungen: Phänomenologie nach ihrem ›Ende‹?

117

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Überraschung sein, finden sich hier doch neben einer Jugendschrift
zu Hans Carossa (1938) brillante Essays u.a. zu Ernst Jünger, zu Gra‐
ham Greene, Ernest Hemingway, Franz Kafka, Thomas S. Eliot und
William Faulkner, die durchgängig existenzielle Töne anschlagen. Da
ist von einer erst zu gewinnenden Sensibilität (SL, 33) die Rede,
die »die Verlorenheit durchschreiten« muss, um womöglich »das
Unzerstörbare [zu] gewinnen« (SL, 194) – nach radikalster, desaströ‐
ser Enttäuschung, die sich schon im 18. Jahrhundert abzeichnete,
aber nach »furchtbaren und unabweisbaren Erfahrungen« danach
verlangen ließ, die »Wirklichkeit zurück[zu]gewinnen«, wobei die
Literatur der Philosophie anscheinend weit voraus war (SL, 42). Da
ist die Rede von maßgeblichen »ruinanten Erfahrungen«, die die
Frage aufwerfen, wie sie »im Horizont einer Welt [zu] fassen« sein
sollen (SL, 45). Dazu zählen Erfahrungen der Unzuverlässigkeit, der
Anonymität, in der die »Dringlichkeit eines Rufes« zu vernehmen
sein soll (SL, 48 f.), des Inobjektiven, wie man es bei Franz Kafka
beschrieben findet (SL, 46), und der Flucht, die sogar an eine »Be‐
freiung aus dem Sein« (SL, 50) denken lässt, an der sich wenige
Jahre zuvor ein anderer Autor versucht hatte: Emmanuel Levinas
nämlich8, den man vor Augen haben kann, wenn es bei Blumenberg
heißt, der andere Mensch sei einzig, fern und »radikal anderes als je
ein Exemplar der Gattung vernunftbegabte[r] Lebewesen« (SL, 53).

Daraus keimt eine »unstillbare Beunruhigung«, die nicht bloß
in Paris zum Vorschein kam, wo nach der Veröffentlichung von
Das Sein und das Nichts (1943) und insbesondere nach Vorträgen
zu einem neuartigen Humanismus »existenzialistischer« Prägung
im Jahre 1945 Sartres Stern aufzugehen begann. Wiederholt (seit
1951) wendet sich Blumenberg gegen eine verabsolutierte Freiheit,
die sich nichts mehr geben bzw. schenken lässt, alles sich selbst
verdanken soll und so, als auto-poietische, zwanghafte Züge an‐
nimmt (SL, 101 ff., 163 ff., 199 ff., 245).9 Sartre verewige mit seiner
Konzeption der Freiheit den »Nullpunkt 1945«, lasse aber nicht
mehr begreiflich werden, inwiefern sie als »Antwort auf eine Not
d[er] Existenz in d[der] Welt« zu verstehen wäre (SL, 73), wie
Blumenberg in einem Kafka-Essay flüchtig notiert. Zweifellos liegt

8 E. Levinas, Ausweg aus dem Sein. De l’évasion [1935/36] (frz./dt.). Freiburg i. Br.,
München 2005.

9 Später ist von »auto-technischen« Zügen die Rede (H. Blumenberg, Schriften zur
Technik, Berlin 2015, 49 [=ST]). Und noch immer ist dabei Sartre gegenwärtig.

Kapitel IV

118

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Blumenberg nichts ferner, als sich zum Existenzialisten zu erklären,
aber existenzielle Herausforderungen an die Adresse der Philosophie
bringt er durchgängig zur Sprache. Bei Graham Greene erscheint
jede(r) »ausgesetzt an das ganz Andere«, bei Thomas Wolfe einem
»Meer der Verlassenheit« und dem »Hunger nach Wirklichkeit«
überantwortet (SL, 127), den auch der Krieg niemals stillen konnte,
der nach vorübergehender Beendigung regelmäßig in schiere Lange‐
weile umschlagen muss, wenn man gewissen Zeitzeugen glauben
darf (SL, 137, 159). So mag sich erklären, warum in der Zeit verlorene
Subjekte nur »weitermachen« und das Leben nur noch durchstehen,
um nicht an der Überflüssigkeit ihres Daseins zu zerbrechen (SL,
144, 155, 221 ff.). Passt das nicht bestens dazu, dass in Zeiten seriellen
Sterbens selbst der Tod längst seine Würde eingebüßt hat und zur
bloßen Statistik degenerieren musste (SL, 153)? Liegt darin nicht
eine außerordentliche Herausforderung für die seinerzeit en vogue
befindliche philosophische Thanatologie?

Mit Eliot realisiert Blumenberg »das Ausgesetztsein – oder besser:
Sich-ausgesetzt-Haben« – Europas, des Westens bzw. des Abendlan‐
des »an eine fragend-fremde Welt«.10 Aber es ist offenbar auch
sich selbst fremd geworden infolge jener ruinanten Erfahrungen.
Nur weigert sich Blumenberg, diese im Sinne der »fatalen ›Gewor‐
fenheit‹ der Existenzphilosophie« zu interpretieren, die ihm von
Anfang an als überholt erschien (SL, 245). Statt dessen fragte er
mit Blick auf die deutsche Nachkriegsrealität, wie sich »Maßstäbe
für die Wahrhaftigkeit unserer Rückkehr zur Welt« angeben lassen
könnten (SL, 207) – unter der Voraussetzung, dass »Gegenwart
[…] nur bei den Ergriffenen« ist, die »das Gewesene zu gültiger
Präsenz erwecken« müssen (SL, 242). Blumenberg will weder Eliot
eine »immanentisierte«, aus der »Kränklichkeit des Seins« hervor‐
gehende Eschatologie zugeben (SL, 247, 253), noch auch in ein »kul‐
turkritisches Lamento« einstimmen, das »die Undurchdringlichkeit
der Verfinsterung des immanenten Prozesses« statuiert, den man
Geschichte nennt (ST, 275). Was dagegen bereits durchschimmert,
ist ein Grundmotiv, ohne das sich Blumenbergs später eigenständig
entfaltete Philosophie gar nicht denken lässt: das Motiv der Selbstbe‐
hauptung bzw. der Selbsterhaltung gegen alles Widrige, welches das

10 SL, 239. Im Exkurs (s.u., Abschnitt 4) wird darauf zurückzukommen sein.

1. Im Zeichen »ruinanter« Erfahrungen: Phänomenologie nach ihrem ›Ende‹?

119

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Leben unmöglich zu machen droht. (So lautet Jahrzehnte später eine
erklärtermaßen »technische« Definition der Vernunft; ST, 273.)

2. Selbstbehauptung als Ausweg?
Probleme »weltbedürftiger« Subjektivität

Wie aber soll diese Selbstbehauptung zu denken sein? Soll man sich
das Leben und »geistiges Sein« mit Carossa etwa »als belagerte
Festung« so vorstellen, dass »der Sinn der [entsprechenden] Lebens‐
form in der Rüstung« liegt, mit der es sich gegen alles Widrige,
Störende, Bedrohliche und Fremde wappnet (SL, 340)? Dagegen
bringt der Dichter selbst in einem Gesang an das Ungeborene einen
entscheidenden, die Schriften zur Literatur abschließenden Einwand
vor: »Weil die stärkste Mauer keinen wahrhaft schützt, so bau ich
dir kein Haus, und wäre ich ein Gott, ich nähme auch keinem der
Geschöpfe einen Eid ab, dich unversehrt zu lassen« (SL, 352).

Wenn es sich aber so verhält, muss dann nicht auch die Selbst‐
behauptung bzw. ‑erhaltung anders denn als eine Art physischer,
sozialer, politischer oder auch geistiger Einmauerung begriffen wer‐
den, die absehbar gar nicht standhalten kann? Bedarf sie dann nicht
Anderer? Oder wäre sie mit Anderen nach dem gleichen Muster zu
denken? Sind auch Lebensformen der Koexistenz11 mit und unter
Anderen nur so zu verstehen, dass sie sich gegen alles, was ihnen
nicht im Inneren zugehört, quasi militärisch wappnen müssen?
Können sie nur so für Unversehrtheit bürgen? Wenn jenes geistige
Sein sich in Wahrheit dem Anderen als radikal Anderem aussetzen
und ihn bzw. es sogar hereinlassen muss, wie es Blumenbergs auf
die Jahre 1950/1 zurückgehender Vortrag über »das Problem des
Nihilismus« suggerierte, muss diese Deutung als abwegig erschei‐
nen. Nahegelegt wird vielmehr eine entgegengesetzte Interpretation:
als einander ausgesetzt begreifen wir uns angesichts ruinanter histo‐
rischer Erfahrungen, die jede sich nur auf sich selbst verlassende

11 E. Fink, Existenz und Coexistenz. Grundprobleme der menschlichen Existenz,
Würzburg 1987. Im sozialontologisch begriffener Co-Existenz geht es bei Fink
gerade nicht um ein indifferentes, ggf. nachträglich zu pazifizierendes Neben‐
einander, wie man es sich in Zeiten des Kalten Krieges und der seinerzeit
geltenden Doktrin »friedlicher Koexistenz« vorgestellt hat. Das nur nebenbei.

Kapitel IV

120

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Selbsterhaltung und ‑behauptung als sinnlos haben erscheinen las‐
sen. Wenn sie aber Anderer bedarf, dann wird sie sich zu ihnen
nur als »radikal Anderen« verhalten können. Denn anders sind sie
überhaupt nicht zu haben.

Darin liegt zweifellos eine eminente Herausforderung für den
Weltbegriff, der im Zentrum von Blumenbergs Studien zur Gene‐
alogie der Moderne stehen wird. Jedoch greifen diese Studien so weit
bis in die antike Kosmologie, in deren christliche Denaturierung, in
den spätmittelalterlichen Nominalismus und in die frühneuzeitliche
Destruktion teleologischen Denkens zurück, dass diese Herausfor‐
derung für lange Zeit ebenso fast ganz aus dem Blick gerät wie
die Frage, ob die Philosophie in Konkurrenz treten kann zu einer
Literatur, die Blumenberg so kommentiert, als sei es ihr zuzutrauen,
»die Funktion der Zeugin« und der »Hüterin der Wahrheit« zu
übernehmen (wie er es einer Figur bei Faulkner explizit zuschreibt;
SL, 273).

Das Resultat jener Studien ist bekannt: Die kopernikanische Kos‐
mologie führe letztlich zu einem deteleologisierten Weltbegriff, der
das Gegebene lediglich noch als Rohstoff für konstruktives Tun gel‐
ten lässt (ST, 26, 65). Kopernikus, seines Zeichens kein Nominalist,
vollstrecke nur noch die Konsequenzen der anti-stoischen Einsicht,
dass die Welt offenbar nicht für den Menschen gemacht ist12, und
entspreche auf diese Weise der Erfahrung, dass sie sich keineswegs
in menschlicher Hinsicht generell als hospitabel oder als »wirtbar«13

erweist. Genau das soll die menschliche Gattung zu indifferenter
Herrschaft über die Erde ermächtigen, ohne Rücksicht auf eine terra
inviolata, wie sie der Kulturkritik seit der Antike vorschwebte.14

12 Aber hatte Kopernikus nicht in seiner Vorrede zu den Büchern der Umläufe
geschrieben, die Weltmaschine (machina mundi) sei »um unseretwillen vom
besten und genauesten aller Werkmeister gebaut« worden? N. Copernicus, Das
neue Weltbild. Drei Texte. Commentariolus. Brief gegen Werner. De revolutioni‐
bus I (lat./dt.), Hamburg 1990, 73.

13 Wie Kant sagen wird, der die Wirtbarkeit aber von einem weltbürgerlichen
Recht der Hospitalität her und nicht als Dimension der Natur deutet; I. Kant,
Zum ewigen Frieden. Ein philosophischer Entwurf, in: Werkausgabe Bd. XI (Hg.
W. Weischedel), Frankfurt/M. 1976, 191‒251, hier: 221; vgl. ST, 66 ff., 78, 145.

14 ST, 216, 260; vgl. zu diesem Begriff H. Blumenberg, Die Sorge geht über den
Fluß, Frankfurt/M. 1988, 118 ff.

2. Selbstbehauptung als Ausweg? Probleme »weltbedürftiger« Subjektivität

121

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


In dieser Perspektive kann von einer »›Humanität‹ der Welt«
nicht auf natürlicher Grundlage die Rede sein. Ohne den Menschen
wäre sie in ihrer »Unwirtlichkeit« »eine bloße Wüste«, behauptete
denn auch Kant.15 So erweist sich die Erde im Grunde bereits seit
der Vertreibung aus dem Paradies – die durch das Ende des Mittel‐
alters nur in ihrer letzten Konsequenz deutlich geworden zu sein
scheint – als »undienliche Fremde«, über die die Menschen in einem
unaufhörlichen Daseinskampf ihre rücksichtslose Herrschaft antre‐
ten – weit entfernt, sich durch die kopernikanische Dezentrierung
demütigen zu lassen, die Blumenberg für anthropologisch letztlich
insofern gleichgültig hält, als sich aus dem neu justierten Ort des
Menschen auf der Erde keine Aussage über seinen Rang oder über
seine Zukunft und deren ›Sinn‹ mehr ableiten lässt (ST, 65).

Die sich daraus ergebende, zwischen Blumenberg und der Phäno‐
menologie zu verhandelnde Frage lautet nun, ob letztere sich nicht
unkritisch in die Genealogie der Neuzeit und insbesondere in die
Geschichte des von ihr hervorgebrachten Weltbegriffs einschreibt.
Wenn sich Husserl in die »letzte Unanfechtbarkeit« eines transzen‐
dentalen Ichs zurückziehen will, das er als »Residuum der Weltver‐
nichtung« charakterisiert (PS, 27, 71), setzt er dabei dann nicht eine
Welt als Inbegriff der Objektivität von Gegenständen voraus, die
wir haben (im Gegensatz zur Welt, worin wir sind, indem wir sie
haben; PS, 221, 251)? Wird nicht diese zunächst so aufgefasste Welt
phänomenologisch reduziert, um sich nachträglich einer transzen‐
dentalen Subjektivität zu versichern, die ihrerseits geradezu weltlos
zu sein scheint? Welchen »Weltbedarf« hat diese Subjektivität ihrer‐
seits noch, wenn sie so gedacht wird, dass sie sich vollkommen
gleichgültig zur Existenz von Objekten verhält16 und wenn sie sich
nicht mehr als leibhaftige Subjektivität von jemandem denken lässt,
der der Welt auch zugehört?

Intersubjektivität jedenfalls, davon ist Blumenberg überzeugt,
kommt ohne eine Zugehörigkeit zur Welt nicht aus (PS, 125 ff.),
in der leibhaftige Subjekte sich im Verhältnis zu Anderen als ›je‐
mand‹ erweisen und nur durch ihre dissensuellen, irreduzibel plu‐
ralen, situationsbezogenen Deutungen (PS, 156) ermitteln können,
was es heißt, in der Welt zu sein. Das ist für Blumenberg keine

15 I. Kant, Kritik der Urteilskraft. Werkausgabe Bd. X, § 86; vgl. ST, 220, 223.
16 Vgl. PS, 116, 118, 122, 124, 174, 263, 277.

Kapitel IV

122

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


faktische Misslichkeit, sondern Bedingung der Möglichkeit einer
intersubjektiven Welt irdischer Subjekte, die nur durch ihre plurale
Koexistenz ihr In-der-Welt-sein verbürgen (PS, 127, 177 ff.).

»Intersubjektivität, die sich in Menschengestaltsvielfalt inkorpo‐
riert«, manifestiert sich allerdings nicht bloß in einer ›optisch‹ ap‐
präsentativen, »gegenseitigen Darbietung in Leibern«17, sondern in
einem rückhaltlosen, letztere grundsätzlich ganz erfassenden Ausge‐
setztsein, das auf Vertrauen angewiesen ist und darauf bauen muss,
vor restlos verobjektivierender ›Sichtung‹ verschont zu werden.18
Was davon abhängt, nicht jeglicher ›Undurchsichtigkeit‹ beraubt
zu werden, das lässt sich im Ausgang vom Paradigma der Wahrneh‐
mung von Dingen, die bei Husserl immer wieder als maßgebliches
Schema fungiert, nicht erläutern (PS, 205, 454).

In der lebensweltlichen Erfahrung geht es nicht um die Frage der
tatsächlichen »Existenz der Welt«, ob es sie also in Anbetracht radi‐
kaler (cartesianischer) Zweifel überhaupt gibt (PS, 282, 293), ob sie,
etwas oder alles ›der Fall ist‹ (sofern wenigstens das zweifelnde Sub‐
jekt im Modus des cogito ›der Fall ist‹19 und sich des Tatsächlichen

17 PS, 180, 196 f., 211, 437, 474.
18 Vgl. PS, 440, 445 ff., 512. Das ist ein Hauptthema in Blumenbergs Beschreibung

des Menschen, Frankfurt/M. 2006, 808 f. ‒ ausgehend von der Grundannahme
der Gegebenheit gleicher, aber »undurchdringlicher« Leiber, die die Andersheit
verschiedener Subjekte zwar anzeigt, aber nicht originär erfahrbar werden lässt
(ebd., 149 ff.). Wenn das aber gewiss ist, warum liegt dann im Sichtbarwerden
für Andere eine außerordentliche Gefahr? Warum kann es dann zum Hauptpro‐
blem kulturellen Lebens werden, sich ungefährdet »sehen lassen« zu können
(ebd., 144 f.)? Hier zeigt sich eine sozialphilosophische Wendung in Blumen‐
bergs Denken, das jenes Ausgesetztsein zuvor (mit Blick auf Giovanni Pico della
Mirandola) primär als Vorbedingung machtvoller Selbstbehauptung gedeutet
hatte; so in: Aspekte der Epochenschwelle: Nolaner und Cusaner. Erweiterte
und überarbeitete Neuausgabe von »Die Legitimität der Neuzeit« vierter Teil,
Frankfurt/M. 21982, 82.

19 Wer cogito sagen kann, erlebt, so Blumenberg, in diesem Augenblick, »was
es heißt, der Fall zu sein« (PS, 63). Dabei muss er sich aber auf ein bereits
zur Verfügung stehendes Personalpronomen stützen, dessen Verwendung nur
dialogisch Sinn ergibt. Wer ›ich‹ sagt, »darf den Ausdruck ›ich‹ nicht für sich
reserviert haben, und er hat es immer dann nicht, wenn er ihn seinerseits nur
dialogisch verwendet«. Genau das zu vergessen, wirft Blumenberg der Phäno‐
menologie der Intersubjektivität vor, wenn er feststellt, sie sei im Grunde ein
monologisches Unterfangen (PS, 162, 170), und wenn er zu dem Schluss kommt,
es handle sich hier um eine veritable »phänomenologische Katastrophe an der
Klippe der Okkasionalien« (PS, 166).

2. Selbstbehauptung als Ausweg? Probleme »weltbedürftiger« Subjektivität

123

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


im Sinne von Ludwig Wittgensteins Tractatus vergewissern kann20).
In der Lebenswelt muss man sich vielmehr zur niemals beweisbaren,
niemals bloß ›tatsächlich‹ vorliegenden, vielmehr zu bezeugenden
und zu beglaubigenden Existenz Anderer als Anderer verhalten, die
nicht einfach vorhanden und in diesem Sinne ›da‹ sind, sondern so
ko-existieren, dass sie sich nur zwischen einander ihres In- und Zur-
Welt-seins versichern können. Von Martin Buber über Emmanuel
Levinas bis hin zu Michael Theunissen und Bernhard Waldenfels
liegen dialogistische Deutungen dieses ›Zwischen‹ vor, die, so weit
ich sehe, nicht Blumenbergs Aufmerksamkeit gefunden haben. Ob
der Dialogismus erfolgreich mit Husserls transzendentalem Inter‐
subjektivismus in Konkurrenz getreten ist (was Theunissen explizit
bestritten hat21), kann hier dahingestellt bleiben. Aber es ist nicht zu
übersehen, wie sehr noch Blumenbergs Kritik an Husserl von dessen
(kritisierten) Prämissen abhängig bleibt.

Mit Recht reinterpretiert er Husserls Aussage, Erfahrung sei die
Kraft, »welche die Existenz der Welt verbürgt« (PS, 364), im Re‐
kurs auf eine lebensweltliche Intersubjektivität, die ›Welt‹ zunächst
nur als Hintergrund der Begreiflichkeit von Differenzen voraussetzt,
durch die man zu klären versuchen kann, was es mit ihr auf sich hat.
Dabei geht es aber keineswegs nur darum, dass andere ›die Dinge‹
anders sehen, verstehen, deuten und interpretieren (PS, 35), oder
darum, dass sie »einander fremd« werden, insofern »Gegenstands‐
bestimmungen« nicht geteilt werden, die Widersprüche hervorrufen
(PS, 33). Würde man es dabei bewenden lassen, so käme die Frage,
ob und unter welchen Bedingungen die Betreffenden überhaupt für
einander ›existent‹ bzw. ›da‹ sind, gar nicht zu Gesicht. Sie würde
einfach vorausgesetzt. Aus jeder intersubjektiv (doppelsinnig) geteil‐
ten Welt fallen wir aber heraus, wenn wir in den Augen Anderer gar
nicht ›da‹ zu sein scheinen, insofern sie uns übersehen, ächten oder
anders ausschließen. In der Welt als einem universalen Verweisungs‐
horizont menschlicher Erfahrung mag man dann immer noch sein;
doch von einer geteilten sozialen oder politischen Welt dürfte man
letztlich nicht mehr sprechen. Genau deshalb hat Hannah Arendt

20 PS, 294, 285, 288, 298.
21 M. Theunissen, Der Andere. Studien zur Sozialontologie der Gegenwart, Berlin,

New York 21977.

Kapitel IV

124

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auch von einer Erfahrung der »Weltlosigkeit« gesprochen22, in der
vielleicht nicht das nackte Leben, wohl aber dessen Lebbarkeit (liva‐
bility) und vitalitas (Plinius) radikal auf dem Spiel steht.23

Aus Blumenbergs Sicht geht die »Eigentümlichkeit der Neuzeit«
aus dem »unmöglich gewordenen Vertrauen in den Weltgrund«
hervor (PS, 354). Hat diese Erschütterung aber nur ›kopernikani‐
sche‹ bzw. kosmologische Gründe? Wenig später ist mit Blick auf
Descartes, der immerhin Zeitgenosse des 30-jährigen Krieges war,
von einer »unbehausten Gemeinheit« die Rede, die dieser seinerzeit
erfahren haben mag. In der Tat kann man sich fragen, ob nicht
die Erfahrung der Unzuverlässigkeit der politischen Verhältnisse, in
denen am Ende niemand mehr einem Anderen trauen mochte und
alles in allgemeiner Gemeinheit zu ertrinken drohte, die Vorausset‐
zung eines verzweifelten Begehrens nach absoluter Gewissheit war
(die so als – unzulänglicher – Ersatz für Vertrauen in Andere in
Betracht kommen musste).24

Seitdem kaschieren endlosen Paraphrasen des cogito, auf die sich
in den Augen mancher Kritiker die Geschichte der modernen Philo‐

22 Blumenberg knüpft daran zwar vorübergehend an, überspielt aber die soziale
und politische Gewalterfahrung, die Arendt mit ihrem Begriff im Blick hatte,
und deutet jene Erfahrung als spezifisch ›neuzeitliche‹; vgl. H. Blumenberg, Sä‐
kularisierung und Selbstbehauptung. Erweiterte und überarbeitete Neuausgabe
von Die Legitimität der Neuzeit, erster und zweiter Teil, Frankfurt/M. 1983, 15;
H. Arendt, Die Gefahr der Weltlosigkeit, in: B. Liebsch, M. Staudigl, P. Stoellger
(Hg.), Perspektiven europäischer Gastlichkeit. Geschichte ‒ Kulturelle Praktiken ‒
Kritik, Weilerswist 2016, 69‒114.

23 Vgl. PS, 289. Nacktes Leben kann sich (wie beim Neugeborenen) als nicht
lebensfähig (frz. inviable) erweisen. Als eigentlich ›unlebbar‹ kann sich darüber
hinaus ein zwar biologisch lebensfähiges und insofern überlebendes, aber in sei‐
ner Vitalität geschädigtes Leben erweisen. So spricht bereits Gaston Bachelard
von einem Leben »qu’il faut désigner par un néologisme et une contradiction
comme une vie invivable«; in: G. Bachelard, Lautréamont [1939]. Nouv. éd.
augmentée, Paris 1965, 97. Das Gleiche hat Judith Butler im Sinn, wo sie von
der livability menschlichen Lebens spricht; vgl. Vf., Verletztes Leben. Studien
zur Affirmation von Schmerz und Gewalt im gegenwärtigen Denken. Zwischen
Hegel, Nietzsche, Bataille, Blanchot, Levinas, Ricœur und Butler, Zug 2014. Dieses
Problem beschäftigt auch Jacques Rancière; vgl. Vf., Unterwegs zu einer neuen
Art, die Erde zu ›bevölkern‹? Jacques Rancière, die Literatur und die Politik, in: E.
M. Vogt, M. Manfé (Hg.), Jacques Rancière und die Literatur, Berlin, Wien 2020,
89–109.

24 Vgl. Vf., Prekäre Selbst-Bezeugung. Die erschütterte Wer-Frage im Horizont der
Moderne, Weilerswist 2012.

2. Selbstbehauptung als Ausweg? Probleme »weltbedürftiger« Subjektivität

125

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sophie weitgehend reduziert, die Frage, wie der Bestand und die Ver‐
lässlichkeit einer politischen Welt und politischer Lebensformen zu
verbürgen sind und ob sich für deren Unzuverlässigkeit überhaupt
philosophischer Ersatz denken lässt. Nach Maßgabe dieser Lebens‐
formen sind wir einander ausgesetzt, wobei die ›Lebbarkeit‹ unseres
Lebens selbst auf dem Spiel steht. Das wird in Lebenswelttheorien,
die den fraglichen Weltbegriff immer noch als ein epistemisches
Problem einstufen, genauso wenig deutlich wie bei jenen, die die
Lebenswelt mit einem Wittgenstein‘schen Begriff der Lebensform
einfach gleichsetzen (wie es auch Blumenberg en passant tut; PS,
320). Lebensformen, in denen man gemäß gewisser Spielregeln ge‐
lernt haben mag, how to do things (or nothing) with words, setzen
voraus, dass ein Verhältnis zu Anderen als solchen bereits besteht
und nicht durch den Gebrauch von Worten (oder deren Ausblei‐
ben) ruiniert wird. Davon legt eine Wissenschaft von den Triviali‐
täten gewöhnlichen Lebens (als die Husserl die Phänomenologie
der Lebenswelt einmal definiert hat; ebd.) gewiss nicht zureichend
Rechenschaft ab, setzt sie doch das Leben mit und unter Anderen
in seiner weltlichen Normalität bereits voraus, um dieses phänome‐
nologisch zu reduzieren. So sucht sie den Weg »zu den Sachen«; wo‐
hingegen Blumenberg längst auf dem Rückweg ist, wie der entspre‐
chende Buchtitel (2002) unmissverständlich ankündigt.25 Auf diese
Weise gelangt er wieder zu Ausgangspunkten seines Philosophierens
zurück – so wenn er feststellt, der Mensch befinde sich »immer auf
der Flucht«, was in einem frühen Proust-Kommentar (1955) über
»die endgültig verlorene Zeit« ganz ähnlich zu lesen steht (PS, 357;
SL, 214).

Wovor und wohin auch immer ›der Mensch‹26 fliehen mag – vor
der Zeit (oder) in die Zeit, vor sich selbst, vor Anderen, vor dem
Leben (oder) in das Leben, aus der Welt und aus dem Sein selbst
–, jedes Mal, so scheint es, geht es dabei doch um ein zunächst in
der Welt situiertes Selbst (nicht um ein transzendentales Ich, das
›niemand‹ ist und an der Existenz der Welt offenbar kein Interesse
hat); um ein Selbst, dem es, mit Heidegger gesprochen, in seinem

25 Blumenberg, ZdS; diese Devise wird später wiederholt: PS, 62.
26 Auf die Revisionsbedürftigkeit dieser Redeweise ist hier nur en passant zu ver‐

weisen; vgl. etwa P. Stoellger (Hg.), Figurationen des Menschen. Studien zur
Medienanthropologie, Würzburg 2019.

Kapitel IV

126

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sein um dieses selbst geht. Diese vieldeutige, inzwischen oft ange‐
fochtene Formel legt Blumenberg allerdings so aus, dass Andere im
Gegensatz zur Normalität des Lebensweltlichen primär lediglich als
Störende in den Blick kommen. Die Lebenswelt ist für Blumenberg
Inbegriff eines an sich unauffälligen, gewohnheitsmäßigen und in‐
sofern normalen Lebens, das sich erst sekundär als »störanfällig«
erweist. »Was sie stört, ist das in ihr Fremde, also auch der Frem‐
de«, durch den auch zu begreifen sein soll, »was der Andere ist«.
Nur mit einem Fremden, der als Anderer »domestiziert« ist (PS,
371 f., 38), lässt sich demnach eine normale bzw. normalisierte Welt
teilen. Auch diese Entschärfung sozialer Alterität dient, in dieser
anthropologischen Perspektive, stets der Sicherheit des Daseins, d.h.
der Selbstbehauptung unter Bedingungen endlichen Zeitverbrauchs,
die mit allen möglichen Störungen fertig werden27 und dabei »den‐
kend überleben« können soll (PS, 20 ff., 87, 101 ff.) – bis hin zum
»Grenzzustand der Hinfälligkeit, der Fastverlorenheit« (PS, 25), der
allerdings authentische Resurrektion nicht vollkommen ausschließt,
wie Blumenberg glaubt.

Am Anfang jeglicher Zuwendung zu sich selbst, die die Sorge der
Selbstbehauptung und ‑erhaltung aktiviert, steht hier jedes Mal die
»Störung der Unmittelbarkeit des Weltbezugs« (PS, 79, 98). Dabei
kommt ein »nie gegebenes« Selbst nur indirekt zum Vorschein, so‐
fern es sich mitteilt (wobei es sich im gleichen Zug verbirgt und
preisgibt; PS, 389). Gleichwohl soll es stets ganz es selbst sein und
bleiben können, ohne durch die Mitteilung alteriert zu werden.
»Die Kategorie des Andersseins in Anwendung auf das Subjekt«
der Sorge gibt es nicht, stellt Blumenberg unvermittelt fest (PS,
81) – und wehrt damit alles ab, was man als dem Selbst und der
Sorge innewohnende Ander(s)heit zu beschreiben versucht hat, sei
es in der Literatur von Michel de Montaigne, Friedrich Hölderlin,
Artur Rimbaud und Fernando Pessoa an, sei es in der Philosophie

27 Bewusstsein bedeutet für Blumenberg nur »Leben mit anderen Mitteln«, aber
stets umwillen der Selbsterhaltung, als deren Modell erklärtermaßen der (in
Begriffen von Reiz und Reaktion analysierte) Stoffwechsel gilt (PS, 19, 26, 28).
Was aber sollte ein in diesem Sinne der Selbsterhaltung verpflichtetes Bewusst‐
sein davor schützen, der Langeweile ‒ dem scheinbar schlimmsten Übel eines
verzeitlichten Bewusstseins ‒ zu verfallen? Siehe dazu PS, 281.

2. Selbstbehauptung als Ausweg? Probleme »weltbedürftiger« Subjektivität

127

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


seit Martin Buber, Emmanuel Levinas und Paul Ricœur mit seinem
einschlägigen Buchtitel Das Selbst als ein Anderer.28

3. Der Mensch im Zeichen des Anderen:
Andeutungen eines ›sozialen‹ Weltbegriffs

Wenn Blumenberg schließlich das »unaufhaltsame Vorkommen des
Menschen in der Phänomenologie« beschwört (ZdS, 173), der in
seinem mundanen Verfasstsein für ihn die nicht zu übersteigende
Grundlage allen Zur-Welt-seins darstellt, so ist ihm die Frage entge‐
genzuhalten, wie er begründen will, dass es sich um ein auf Selbster‐
haltung, ‑behauptung und ‑steigerung programmiertes Sein handeln
soll, dem jegliche originäre Alterität und Veranderung abgeht und
das sich zum Anderen hin allenfalls nachträglich und zufällig öffnen
kann. Woher nimmt man jene ›Programmierung‹? Handelt es sich
auch hier nur um eine schlichte, nicht bereits durch anthropologi‐
sche Vorurteile bedingte Beschreibung? Handelt es sich insofern
um eine unverfängliche anthropologische Einsicht in menschliches
Sosein, das anders gar nicht zu denken ist, wenn man erst einmal
die Deteleologisierung des mittelalterlichen Weltbildes mitmacht?
Oder geht es hier um ein machtvolles, aber höchst anfechtbares
Interpretationsangebot, das als solches kaum noch zu erkennen ist,
wenn es als bloß beschreibende Anthropologie gleichsam verkleidet
begegnet?

Zu seiner Anthropologie der Selbsterhaltung gelangt Blumenberg
(abgesehen von den Arbeiten zur Genealogie der Neuzeit) in seinen
phänomenologiekritischen Schriften ausgehend von der nachvoll‐
ziehbaren Überzeugung, das phänomenologisch reduzierte Ich sei
– Husserl zum Trotz – auf einen »Weltbedarf« und auf eine Zugehö‐
rigkeit zur Welt angewiesen, ohne die sich Intersubjektivität nicht
vorstellen lasse – auch nicht die der Cartesianischen Meditationen,
wo bekanntlich explizit nach einer »bewährbaren Zugänglichkeit«
des Anderen als eines Fremden (»original Unzugänglichen«) gefragt

28 Vgl. die Bilanz d. Vf., Einander ausgesetzt. Der Andere und das Soziale. Bd. I:
Umrisse einer historisierten Sozialphilosophie im Zeichen des Anderen; Bd. II:
Elemente einer Topografie des Zusammenlebens, Freiburg i. Br., München 2018.

Kapitel IV

128

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wird.29 Tatsächlich muss man sich fragen, ob diese oft zitierte Re‐
deweise nicht immer noch einen primär ›dinglich‹ vorhandenen
Anderen voraussetzt, dem über sein innerweltlich-körperliches, ›ap‐
präsentiertes‹ Erscheinen hinaus dann noch zusätzlich eine gewisse
Transzendenz eignen soll. Kann man sich so zu einer irreduziblen
Fremdheit des Anderen wieder vortasten, die man bereits in dem
Moment zum Verschwinden gebracht hat, wo man ihn ganz und gar
einer neuzeitlichen Welt eingeordnet gedacht hat, die angeblich –
in der Sicht Blumenbergs – einen »Grund ihrer Sozialität« allenfalls
noch im »Grund der Kontingenz des Daseins aller« auszumachen
erlaubt (PS, 382)? Demnach kann niemand je einen zureichenden
Grund seiner Existenz finden – auch nicht in generativer Zeiterfah‐
rung, die Blumenberg mehrfach streift.30 Und alle sind in dieser
Lage scheinbar ganz auf sich selbst, als sich selbst erhaltende und
behauptende Wesen, zurückgeworfen, die nicht einmal mehr wissen,
ob sie überhaupt noch ›wesentlich‹ etwas oder jemand sind, denen
also paradoxerweise alles ›Wesentliche‹ fehlt.

Eben deshalb sind sie rückhaltlos auf eine soziale Welt angewie‐
sen, in der sie allenfalls noch durch dialogische Auseinandersetzung
miteinander in diesen Fragen weiterkommen werden. Dialogisches,
sich an Andere auf Erwiderung hin wendendes Verhalten muss aber
deren Fremdheit als nicht nur ›störendes‹ und abzuwehrendes, viel‐
mehr unverzichtbares Potenzial ihrer Alterität und Negativität beja‐
hen, denn nur so kann solches Verhalten ihnen in einer überwie‐
gend ›unwirtlichen‹ Welt einen Empfang bereiten, der die sozialen
Verhältnisse nicht von vornherein auf ein fatales Gegeneinander auf
Selbsterhaltung programmierter (Un-)Wesen festlegt, die angesichts

29 Ohne dass dabei aber eine Praxis der Bewährung selbst schon in den Blick
kommt; vgl. E. Husserl, Cartesianische Meditationen. Einleitung in die Phänome‐
nologie. Husserliana I, Den Haag, Dordrecht 1950, § 52.

30 So ist von der Erfahrung von »Gewissheit« zwischen »biologischen [!] Mitglie‐
dern eines einzigen generativen Zusammenhangs« die Rede (PS, 74), dann
davon, sich im Vorhinein (von jenseits des Todes her) als unvorhanden zu
denken (PS, 268, 430) oder auch eine Wiederholung von Gleichem zu erwarten,
die in der Familie »zur Institution geworden« sei. Hier wird unübersehbar,
wie Blumenbergs Anthropologie der Zeiterfahrung die diachrone Alterität des
künftigen und des erinnerten Anderen verkennt, die sich gewiss nicht auf ein
biologisch und/oder historisch fundiertes Reproduktionsgeschehen reduzieren
lässt (PS, 381, 423 ff.; H. Blumenberg, Quellen, Ströme, Eisberge, Berlin 2012,
171 f.).

3. Der Mensch im Zeichen des Anderen

129

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ihrer Kontingenz und der erwiesenen Unzuverlässigkeit der politi‐
schen Verhältnisse nicht mehr wissen, wie sie das verlorene Welt-
Vertrauen je wiederherstellen sollen, das sich gewiss nicht auf einen
doxischen Welt-Glauben oder auf eine rationale Berechenbarkeit des
Laufs der Dinge reduzieren lässt, wenn es wesentlich darauf beruhen
muss, Anderen als solchen zu vertrauen.31

Ein Rekurs auf göttliche Fremderhaltung, die nach Blumenbergs
Diagnose von unaufhörlichen Anstrengungen menschlicher Selbst‐
erhaltung abgelöst werden musste32, genügt dazu ebenso wenig wie
ein bloß gewohnheitsmäßiges Sichverlassen auf eine lebensweltliche
oder systemische Vertrautheit (PS, 43).33 Vertrauen, im Gegensatz zu
Verlässlichkeit, die auch Dingen und anonymen Prozessen eignen
mag, erfordert geradezu die befremdliche Alterität des Anderen,
durch die es überhaupt erst nötig wird. Anderen vertraut man ange‐
sichts ihrer unkontrollierbaren, befremdlichen Alterität – und nicht
etwa, indem man diese zu umgehen versucht im Rekurs auf eine

31 Zum Weltglauben, den Blumenberg auf David Humes belief zurückführt, vgl.
PS, 76, 363. Im Unterschied zu Hume leitet er die Zerstörung des Weltglaubens
von der gnostischen Unterminierung des Bildes einer guten Welt her (Marcion)
und sieht ihn schließlich bei Nietzsche umschlagen in die Positivierung radika‐
ler Kritik an einem menschliche Souveränität lähmenden »Vertrauen zum Gang
der Dinge« (Säkularisierung und Selbstbehauptung, 148 f., 161 f.).

32 H. Blumenberg, Selbsterhaltung und Beharrung. Zur Konstitution der neuzeitli‐
chen Rationalität, in: H. Ebeling (Hg.), Subjektivität und Selbsterhaltung. Beiträ‐
ge zur Diagnose der Moderne, Frankfurt/M. 1976, 144‒207.

33 Vgl. zu diesem Problemkomplex Vf., Das Selbst im Missverhältnis zwischen
Erzählung und Bezeugung. Versprechen – Vertrauen – Verrat, in: S. Orth, P.
Reifenberg (Hg.), Facettenreiche Anthropologie. Ricœurs Reflexionen auf den
Menschen, Freiburg i. Br., München 2004, 49‒78; ders., Ausgesetztes und sich
aussetzendes Vertrauen ‒ in historischer Perspektive, in: Archiv für Rechts- und
Sozialphilosophie 99, Heft 2 (2013), 152‒172; A. Hirsch, P. Bojanic, Ž. Radinkovic
(Hg.), Vertrauen und Transparenz ‒ Für ein neues Europa, Institut für Philoso‐
phie und Gesellschaftstheorie Belgrad, Belgrad 2014;  Vf., Zu einem ›positiven‹
Verständnis von Nicht-Wissen in sozialphilosophischer Perspektive ‒ am Beispiel
des Vertrauens, in: P. Wehling (Hg.), Vom Nutzen des Nicht-Wissens. Sozial-
und kulturwissenschaftliche Perspektiven, Bielefeld 2015, 171‒202; A. Hirsch, P.
Delhom (Hg.), Friedensgesellschaften ‒ zwischen Verantwortung und Vertrauen,
Freiburg i. Br., München 2015; Vf., Desillusioniertes Vertrauen ‒ in ontogeneti‐
scher und geschichtlicher Perspektive, in: Archiv für Rechts- und Sozialphilosophie
107, Nr. 1 (2021), 90–113; G. Maio (Hg.), Vertrauen in der Medizin. Annäherun‐
gen an ein Grundphänomen menschlicher Existenz, Freiburg, Basel, Wien 2023.

Kapitel IV

130

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Negation der Befremdlichkeit als der Zuverlässigkeit, die nur das
Wesensmäßige haben kann« (PS, 44).

Darauf hat die Erfahrung radikaler Zerbrechlichkeit menschlicher
Ordnungen aufmerksam gemacht, wie sie u.a. im Dreißigjährigen
Krieg und im englischen Bürgerkrieg des 17. Jahrhunderts derart
offenkundig geworden ist, dass es kaum noch überzeugen konnte,
an die Unverbrüchlichkeit einer, alle(s) und jede/n jederzeit um‐
fassenden und bergenden Ordnung zu glauben. Nur unter diesen
Voraussetzungen sind auch neuzeitliche Staatstheorien denkbar. Die
Kontingenz der Grundlagen, auf denen sie errichtet worden sind,
wurde noch potenziert durch eine nachhaltige Entmachtung überlie‐
ferter Weltbilder infolge ihrer Historisierung und ethnografischen
Relativierung. »Jenseits der Berge« kann alles anders sein, schrieb
Montaigne (ST, 132). Warum sollte es sich dann ›diesseits‹ anders
verhalten?

Die Erforschung fremder Lebensformen infolge von Reiseberich‐
ten der frühen Neuzeit, die Hiobsbotschaften von den sogenannten
Westindischen Ländern, Klagen über den Kolonialismus des Wes‐
tens und schließlich die weder mythologisch präfigurierten34 noch in
einer Metaphorik der Unbegrifflichkeit35 aufgehenden Desaster des
20. Jahrhunderts haben seither eine eidetisch nicht gedeckte terra
incognita menschlichen Seins offenbart (PS, 46), die zunehmend
weniger Staunen und Bewunderung als vielmehr Entsetzen auslösen
musste. Blumenberg ist sich dessen bewusst (ohne das Entsetzen al‐
lerdings ganz und gar an die Stelle des Staunens treten lassen zu wol‐
len; PS, 59); doch neigt er dazu, die früher Ernst Jünger attestierte
Sensibilität für die »Ruinierung unserer Welt« letztlich doch primär
kosmologisch-historisch zu begründen, wie es auch eine Bemerkung
von Jacob Taubes zu Arthur O. Lovejoys Die große Kette der Wesen
(1933) und zu Alexandre Koyrés Von der geschlossenen Welt zum
unendlichen Universum (1957) nahelegt, in der es heißt, dieses Werk
sei »[m]it Lovejoy zusammen wichtigstes opus zur modernen Sensi‐
bilität, wirkliche Analyse der Kopernikanischen Revolution«.36

34 H. Blumenberg, Präfiguration. Arbeit am politischen Mythos, Berlin 2014.
35 H. Blumenberg, Rigorismus der Wahrheit. »Moses der Ägypter« und weitere

Texte zu Freud und Arendt, Berlin 22015, 39.
36 Blumenberg, Taubes, Briefwechsel 1961‒1981, 58.

3. Der Mensch im Zeichen des Anderen

131

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nun bezeugt deren Nachgeschichte mit der Rhetorik immer neu‐
er, allerdings ganz unterschiedlich begründeter Dezentrierungen,
die sie von Friedrich Nietzsche über Sigmund Freud und Jean Pia‐
get, Jacques Derrida und Jacques Lacan bis hin zu Richard Rorty
hervorgebracht hat, gewiss eine zunehmende Sensibilisierung für al‐
les Mögliche, was ein vermeintlich sicher gegründetes, verwurzeltes
und verortetes Selbstsein beunruhigen kann. Doch darin liegt mehr
als nur eine Verschärfung der Bedingungen neuzeitlicher Selbstbe‐
hauptung, die nur zu verteidigen hätte, was in einer nicht einmal
gleichgültigen, sondern schlechterdings indifferenten Welt ohnehin
›da‹ ist und der Selbststeigerung dienen soll, die sich des Vorhande‐
nen technisch und produktiv bemächtigt. Blumenberg liegt zunächst
alles daran, diese im Ausgang von der neuzeitlichen »Kosmogonie
als Paradigma der Selbstkonstitution«37 ausdrücklich affirmierten
Bedingungen als legitime auszuweisen – wobei ihn allerdings tief
greifende Zweifel an einer am Ende alles »nach ihrem Entwurfe
hervorbringenden« Freiheit38 umtreiben, der ihrerseits alles Seiende
als indifferent gilt (ST, 46 f., 78).

Die Schriften zur Technik weisen deutlich Spuren des Zweifels
am Sinn solcher Freiheit auf, die die Welt nicht mehr als fertig
eingerichtetes, geschaffenes »Haus«, als oîkos oder kósmos gelten
lässt, sondern darauf angewiesen ist, »den Menschen in der ihm
verfremdeten Naturwelt sich seinen angemessenen und schützenden
Ort selbst einrichten« zu lassen (ST, 157). Aber sie plädieren nicht
für eine Revision jenes Paradigmas selbst und der aus ihm abgeleite‐
ten ›legitimen‹ Konsequenzen für eine Anthropologie des auf sich
selbst zurückgeworfenen Menschen, dessen Freiheit Sartre beschrie‐
ben hatte. Dabei gibt es ›den‹ Menschen, wenn überhaupt, nur in
einem irreduziblen Plural, der die Menschen unter neuzeitlichen
Voraussetzungen dazu zwingt, jenen Ort füreinander als hospitablen
einzurichten. Diese Aufgabe ist durch andere, aus der ›Genesis der
kopernikanischen Welt‹ allein nicht erklärbare Sensibilisierungspro‐
zesse deutlich geworden39, an denen heute nicht mehr vorbeizukom‐
men ist, wo es darum geht, wie sich eine nicht länger als ›weltlos‹

37 Blumenberg, Säkularisierung, Zweiter Teil, Kap. V.
38 I. Kant, Kritik der reinen Vernunft, B XIII. Vorrede zur zweiten Auflage.
39 Vf. (Hg.), Sensibilität der Gegenwart. Wahrnehmung, Ethik und politische Sen‐

sibilisierung im Kontext westlicher Gewaltgeschichte. Sonderheft Nr. 17 der Zeit‐
schrift für Ästhetik und allgemeine Kunstwissenschaft, Hamburg 2018.

Kapitel IV

132

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


vorzustellende, vielmehr ›weltbedürftige‹ Intersubjektivität in ihrer
endlichen Leibhaftigkeit und in ihrem rückhaltlosen Angewiesen‐
sein auf eine irdische Co-Existenz einer gemeinsam zu teilenden,
gastlichen Welt soll versichern können.

Ausstehende Antworten auf diese Frage könnte die keineswegs
nur kosmologisch bedingte Sensibilität für das Fremdwerden der
zuvor ›kosmisch‹ vorgestellten Welt in astronomischen, aber auch
in sozialen, politischen und kulturellen Hinsichten vor allem eines
lehren: Stoisch ganz ›bei sich‹ oder ›unter sich‹ bleiben zu wollen,
gar in einem befestigten Selbstsein, wie es der junge Blumenberg
bei Carossa beschrieben fand, ist eine Form der Selbsterhaltung, die
früher oder später gerade das Selbst zu ruinieren droht, um dessen
willen alle ihre Anstrengungen unternommen werden. Zumal ein
wenn nicht immer auf der Flucht sich befindendes, so doch jederzeit
in die Flucht zu schlagendes Selbst müsste sich für andere Formen
des Bleibens in der Welt interessieren: für nicht in sich verschlos‐
sene und alles Fremde sich vom Leib haltende, sondern gastliche
Formen, die die Anderen in dem Wissen einlassen, dass eine her‐
metische Abriegelung gegen sie eben den Tod selbst herbeiführt,
gegen den die Selbstbehauptung aufgeboten wird. Bemerkenswerte
Spuren führen aus Blumenbergs frühen Schriften in die Richtung
dieser Einsicht, programmatisch münden sie dann aber in eine
nach wie vor phänomenologisch-deskriptive Ansprüche erhebende
Anthropologie, nämlich in die Beschreibung des Menschen (2006)
ein, die noch nicht erkennen lässt, wie es den Menschen möglich
sein soll, den fatalen Hypotheken einer Ideologie der Selbstbehaup‐
tung, ‑bestimmung und ‑steigerung zu entgehen, die sie unter dem
immer noch nachwirkenden Druck der neuzeitlichen Entsicherun‐
gen aller kosmologischen, sozialen und politischen Ordnungen auf
ein Sicherheitsdenken festgelegt haben, das eigenem und fremdem
Leben abträglich ist.

Nachdem der ›geschlossene Kosmos‹ destruiert und darüber hi‐
naus »der Substanzialismus der Identität […] zerstört« wurde40, auf
den sich nun auch niemand mehr ersatzweise verlassen kann –
ganz gleich, was die aggressiven Anachronismen der ›Identitären‹
dagegen vorbringen mögen –, bleibt zu entdecken, wie eine soziale

40 H. Blumenberg, Anthropologische Annäherungen an die Rhetorik [1971], in:
Wirklichkeiten in denen wir leben, Stuttgart 1981, 104‒136, hier: 134.

3. Der Mensch im Zeichen des Anderen

133

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welt unter diesen Voraussetzungen zu restabilisieren ist, die weder
ihre abgründige Kontingenz übersehen lässt noch auch zu rein de‐
fensiven Sicherheitsmaßnahmen Zuflucht nimmt, sondern zwischen
unweigerlich einander Ausgesetzten ein prekäres Vertrauen stiftet,
das die befremdliche Alterität der Anderen nicht leugnet, sondern
bejaht.41

Die Neuzeit soll einen Weltverlust zur Folge gehabt haben, den
Blumenberg letztlich einseitig kosmologisch-historisch begründet.
Dabei hat die fragliche Erfahrung viele Gründe, nicht zuletzt de‐
struktiv-politische, wie sie etwa Ernst Cassirer in seinem Buch Vom
Mythus des Staates als dessen »Isolierung« beschrieben hat.42 Abge‐
sehen davon, wehrt sich Blumenberg mit Recht gegen eine bloß
restaurative Einstellung, die das Verlorene ohne Wenn und Aber
zurückzubringen verspricht. Dabei verlässt er sich aber auf eine
Anthropologie, von der er offenbar meint, dass sie im Grunde durch
die Neuzeit selbst hervorgebracht wurde und dass sie nach wie vor
auch eine legitime Grundlage der wissenschaftlich-technischen Welt
darstellt. Hinter die Selbstbehauptung eines selbst schon technisch-
poietisch verfassten Menschseins, das fortan scheinbar nur noch un‐
zulängliche Technik durch bessere Technik, begrenzte Fortschritte
durch weiteren Fortschritt kurieren kann, will er nicht zurück (ST,
264) – ungeachtet aller Zweifel daran, ob nicht auch genau dieses
technische Selbstverständnis der Menschen erheblichen Anteil an
einem Weltverlust hat, den so viele wettzumachen versucht haben
– nicht zuletzt literarische Autoren, die in dieser Hinsicht in einer
heute neu zu bedenkenden Konkurrenz zur Philosophie stehen.43

Zumindest hat es diesen Anschein bereits in Blumenbergs frühen
Schriften zur Literatur, die vielfach realisieren, wie die kommentier‐
ten Autoren nicht etwa in bloß restaurativer Absicht, sondern im
Durchgang durch Erfahrungen der Verlassenheit, der Verlorenheit
und desaströser Enttäuschung eine Welt (und deren Begriff) zurück‐
zugewinnen versuchen, die allerdings nichts mehr von der Metasta‐
bilität eines antiken Kosmos haben kann, nachdem klar geworden

41 Was allerdings politische und kulturelle Antworten auf wie auch immer in ›di‐
versen‹ und befremdlichen Dimensionen heraus- und überfordernde Alterität in
keiner Weise überflüssig macht.

42 E. Cassirer, Vom Mythus des Staates, Hamburg 2002, 184 ff.
43 Vgl. die Rezension d. Vf. v. R. Rorty, Pragmatismus als Antiautoritarismus,

Berlin 2023, in: Philosophischer Literaturanzeiger 76, Heft 2 (2023), 125−136.

Kapitel IV

134

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ist, dass es sich nur um die abgründig kontingente Welt von einan‐
der Ausgesetzten handeln kann, die infolge der beiden Weltkriege
auf dem Boden Europas auch sich selbst fremd geworden sind.

Diese Erfahrung »vergisst sich nicht mehr«, würde Kant heute
vielleicht sagen. Auch diese Erwartung mag indessen trügen. Nach
wie vor steht anthropologisches Denken, das Blumenberg trotz aller
Zweifel an der Möglichkeit erneuern möchte, vom Menschen philo‐
sophisch zu handeln, auf keinem festen Grund. Das bedeutet aber
nicht, dass fortan die schiere, inzwischen von fast allen philosophi‐
schen Kathedern verkündete, längst normalisierte und niemanden
mehr bestürzende ›Grundlosigkeit‹ das letzte Wort haben müsste.
Denn nach wie vor können Menschen in ihrer unübersehbaren
Pluralität einander auf Erwiderung hin ansprechen, dialogisch Be‐
schreibungen miteinander austauschen (wie es sich Blumenberg
vorgestellt haben mag, wo er die Phänomenologie geradezu als Be‐
schreibungskunst charakterisiert), Gründe angeben, einander zumu‐
ten und zurückweisen in dissensuellen Verfahren der Ermittlung
dessen, was und wer sie füreinander sind, sein und werden wollen.
Auch wenn endgültige Resultate in dieser Hinsicht kaum zu erwar‐
ten stehen, zeichnet sich doch eines verlässlich ab: dass ohne das
fortlaufende Geschehen von Anrede und Erwiderung alles nichts ist
(was nur eine kleine, vielleicht erlaubte Übertreibung darstellt).

So ergibt sich im Nachvollzug von Blumenbergs anthropologi‐
schem Rückweg von der Phänomenologie der ›Sachen‹ zu einer
Beschreibung mundanen Lebens, dass sich dieses nicht ohne energi‐
sche sozialphilosophische Revision von den schweren Hypotheken
einer primär kosmologisch konzipierten Genealogie der Neuzeit be‐
freien lässt. Nicht einzusehen ist, dass sich ein für alle Mal durch
sorgfältige Beobachtung und nüchterne Beschreibung gezeigt haben
soll, dass wir nur auf Selbsterhaltung, ‑behauptung und ‑steigerung
programmierte Lebewesen sein können. »Mit aller Beobachtung
wird es dir höchstens gelingen, hinter dich zu kommen, aber niemals
in dich«, schreibt Robert Musil im Mann ohne Eigenschaften nicht
umsonst mit polemischer Spitze gegen eine neuzeitliche Philosophie
der Subjektivität, die sich allein aus eigener Kraft ihres Seins sollte
versichern können.44 Jeder ist, im Gegensatz dazu, im Verhältnis zu

44 R. Musil, Der Mann ohne Eigenschaften. Bd. 1. Erstes und zweites Buch, Reinbek
1983, 902 [=ME].

3. Der Mensch im Zeichen des Anderen

135

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sich selbst ›außer sich‹ und findet sich so Anderen exponiert. Sein,
das heißt zunächst: ›einander ausgesetzt‹ und infolgedessen dazu
aufgerufen zu sein, was, wer und worumwillen man jeweils für sich
und füreinander ›da‹ ist, daraus abzuleiten. Ohne Rücksicht auf die
europäische Gewaltgeschichte ist der seit Hobbes und Descartes,
Spinoza und Locke aufgebrochene und bis heute nicht abgeschlosse‐
ne Prozess der Klärung dieser Fragen nicht zu verstehen.

Und weniger denn je macht er vor dem Selbst halt. Statt ihm ein
von Natur aus innewohnendes télos oder einen unveränderlichen
conatus essendi als angeblich »verlässlichsten Grundtrieb«45 oder
ontologisches Begehren zuzuschreiben, setzt er letzteres einer rück‐
haltlosen Neubefragung aus. Weniger denn je scheint sicher, dass
das Selbst ontologisch derart auf sich selbst zentriert zu denken ist,
dass schließlich auch der Sinn des Technischen und des Politischen
darauf zurückzuführen wäre, wie es bei Blumenberg den Anschein
hat. Infolgedessen lässt er die nicht in der technisch verfassten Neu‐
zeit aufgehende Legitimität einer anderen Fragestellung aus dem
Blick geraten: die der Besinnung darauf nämlich, wer unvermeidlich
›außer sich‹ Seiende und einander Exponierte im Verhältnis zu ein‐
ander sind, sein wollen oder werden können.

45 T. Metscher, Anthropologie, Kultur, Kunstprozeß. Fragmente zu einer Ontologie
der Künste, in: T. Greven, O. Jarasch (Hg.), Für eine lebendige Wissenschaft des
Politischen, Frankfurt/M. 1999, 411‒426, hier: 415.

Kapitel IV

136

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Exkurs: Bewegt von dem, was übrig bleibt?
Robert Musils Roman Der Mann ohne Eigenschaften mit
Blick auf Hans Blumenbergs und Milan Kunderas
Schriften zur Literatur

Ich bin auf nichts reduzierbar [...].46

 
Mir scheint, als verlöre ich das Sein,

wenn ich mich durch und durch kennte [–]
ohne Möglichkeit der Zuflucht

zu dem Unbekannten in mir [...].47

 
Robert Musil schreibt sich mit seinem großen Werk Der Mann
ohne Eigenschaften mittels mannigfaltiger expliziter Bezugnahmen
und Anspielungen in eine höchst komplexe, divergente und konflikt‐
reiche Literatur- und Wissenschaftsgeschichte ein, in der seinerzeit
zunehmend fragwürdig wurde, wie man sich überhaupt sprachlich
auf etwas – auf die Dinge, auf die Welt, auf Andere und sich selbst,
etwa als beseeltes Leben oder als Psyche – beziehen kann. Zwar
kannte man seit alters die Psyche, woran noch Friedrich A. Carus
mit seiner umfangreichen Geschichte der Psychologie (1808) erinnert
hatte, die wenig später selbst bei ihrem Begründer als Wissenschaft,
Wilhelm Wundt, alsbald auf neue Termini wie das Bewusstsein
verpflichtet werden wird. Neu war seit dem 18. Jahrhundert aber
das Auftreten bisher unbekannter Disziplinen wie der sogenannten
Erfahrungsseelenkunde diesseits und einer sensualistisch-psycholo‐
gischen Anthropologie (science de l’homme) jenseits des Rheins48,
die eine methodisch-wissenschaftlich verfahrende Erfassung dieses
merkwürdigen ›Gegenstandes‹ in Aussicht stellten, der sehr bald als
sonderbares »Un-Ding« (Friedrich Schlegel) eingestuft werden soll‐
te, an dessen Erforschbarkeit (nach dem Vorbild anderer, z.T. eben‐
falls erst im Entstehen begriffener ›wissenschaftlicher‹ Disziplinen)
grundsätzliche Zweifel bestanden. Ungeachtet dessen halten Autoren
wie Friedrich J. Herbart am Projekt einer wissenschaftlichen Psycho‐

46 G.-A. Goldschmidt, Der bestrafte Narziß, Zürich 1994, 130.
47 P. Valéry, Herr Teste, Frankfurt/M. 1984, 71.
48 S. Moravia, Beobachtende Vernunft. Philosophie und Anthropologie in der Aufklä‐

rung, Frankfurt/M., Berlin, Wien 1977.

4. Exkurs: Bewegt von dem, was übrig bleibt?

137

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


logie zunächst fest, offenbar wenig beunruhigt von der Frage, ob sie
je die Probleme eines verletzten, verzweifelten oder sensiblen Selbst
etwa wird erfassen können, wie man sie in Karl P. Moritz’ Anton
Reiser, in Johann W. Goethes Werther oder später dann in Charlotte
Brontës Jane Eyre beschrieben fand. Mit der Psychophysik Ernst
H. Webers und Gustav T. Fechners, mit dem frühen Wundt der
Physiologischen Psychologie und schließlich auch mit dem Empirio‐
kritizismus von Richard Avenarius und Ernst Mach schlägt man
überwiegend einen extrem reduktiven Kurs der Bestimmung des
Seelischen bzw. des Psychischen ein49 – was Musil, dessen Vertraut‐
heit mit der wissenschaftlichen Vorstellungswelt Machs ja bekannt
ist, aber nicht daran gehindert hat, sich literarisch dieses kaum
›fassbaren‹ Forschungsgebietes poetisch anzunehmen.50 Und dabei
ist es ihm in bis heute durchschlagender Art und Weise gelungen, die
Legitimität eines exklusiv wissenschaftlich-diskursiven Zugriffs auf
das Seelische bzw. Psychische in Zweifel zu ziehen.

Derartige Zweifel beschleichen uns heute mehr denn je und ver‐
langen danach, den zu Musils Zeit noch nicht offen ausgetragenen
Konflikt in der Frage, wie dieser sonderbare ›Gegenstandsbereich‹
überhaupt erforscht werden kann, endlich schonungslos zur Sprache
kommen zu lassen.

Kann sich die bzw. irgendeine (längst vom Plural heimgesuchte)
›wissenschaftliche‹ Psychologie wirklich mit der Literatur eines Fjo‐
dor Dostojewski, Marcel Proust oder eines Hermann Broch mes‐
sen? Sollte sie das überhaupt versuchen? Auch das war seinerzeit
fraglich. Sollte sie sich lieber – zumindest bis auf Weiteres – mit
›elementaren‹ Phänomenen wie Empfindungen, gewissen Impres‐
sionen, Reizen und Reaktionen befassen, um von diesen ausgehend
zu komplexeren Erscheinungsformen des Seelischen vorzustoßen?
Musil wollte diesen bis heute unabsehbaren Prozess nicht abwarten;
und er sollte die Zeit dafür auch nicht haben. Stattdessen fasste er
die im 19. Jahrhundert zwischen Literatur und Wissenschaft sich
abzeichnenden Zuständigkeits- und Deutungskonflikte, was die See‐
le und das Psychische angeht, als symptomatisch für seine Zeit auf
und stellt in dieser Perspektive die inzwischen weithin bekannten
Diagnosen.

49 M. Sommer, Evidenz im Augenblick, Frankfurt/M. 1980.
50 Vgl. K. H. Bohrer, Plötzlichkeit. Zum Augenblick des ästhetischen Scheins, Frank‐

furt/M. 1981, 189 ff.

Kapitel IV

138

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Eingedenk des sehr weiten Begriffs, den man sich ausgehend
von Descartes vom Denken gemacht hat, können wir nicht einfach
davon ausgehen, dass es ein ego gibt, das denkt und insofern als
Subjekt all unserer Erfahrungen gelten dürfte. Angemessener schien
es Musil anscheinend, wie bereits Georg C. Lichtenberg zu sagen:
»es denkt« (wie ›es regnet‹). Impersonale Ausdrücke wie diese kön‐
nen dazu beitragen, endlich aus einem »grammatikalischen Schatten
von Egoismus«51 zu treten, der uns ohne Weiteres glauben lässt,
die Subjekt-Prädikat-Struktur des Satzes sei der Sache ›Denken‹
und ›Erfahrung‹ angemessen, ein Subjekt namens ›Ich‹ liege bei‐
dem zugrunde und bewerkstellige es. Sind ihr »Prädikate ohne Sub‐
jekt« nicht tatsächlich angemessener (ebd.)? Ist unsere psychische
Gegenwart nicht in Wahrheit bloß »ein imaginärer Treffpunkt des
Unpersönlichen« (ME, 474), in dem sich Gedanken »selbst gemacht
haben, statt auf ihren Urheber zu warten« (ME, 112)? Reduziert sich
das, was man früher Seele genannt hat, nicht auf ein »Kraftfeld« von
Ereignissen, auch moralischen, die in psychischer Gegenwart allen‐
falls noch eine mathematisch berechenbare »Hypothese« erkennen
lassen (ME, 250, 40)?

Alles, was Anspruch auf ›Wissenschaftlichkeit‹ erhebt, muss sich
mathematisieren lassen, hatte Kant und vor ihm Galileo Galilei ge‐
lehrt.52 Ob das auch für jene Seele gelten muss, die man angeblich
»dem Teufel [...] verkaufen kann«, lässt Musil dahingestellt. Aber
alle, insistiert er, »die von der Seele etwas verstehen [...], bezeugen
es, daß sie von der Mathematik ruiniert worden sei« (ME, 40).53

Tragischerweise müsste demzufolge eine auf ihre eigene Verwissen‐
schaftlichung erpichte Psychologie ihren ›Gegenstand‹ unvermeid‐
lich ebenfalls »ruinieren« oder ganz aus dem Auge verlieren –
vorausgesetzt, die Seele ist ihr wahrer Gegenstand, woran viele Aus‐
wechselungen ihrer Titelbegriffe von der Psyche und das Bewusst‐
sein bis hin zum behaviour seinerzeit erhebliche Zweifel geweckt
haben, die bis heute weiter genährt werden, wo statt von Seelischem
oder Psychischem von kognitiven Strukturen, Emotionen, mental

51 Musil, ME, 556.
52 Vgl. H. Broch, Das Unmittelbare in Philosophie und Dichtung, in: ders., Philoso‐

phische Schriften I. Kritik, Frankfurt/M. 1977, 167–190, hier: 171.
53 ME, 40. Im folgenden Kap. V wird darauf zurückzukommen sein (siehe dort die

Anm. 27).

4. Exkurs: Bewegt von dem, was übrig bleibt?

139

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


science und neuroscience die Rede ist, die die Psychologie eines Tages
gänzlich überflüssig erscheinen lassen könnte.54

Diese Zweifel hatten offenbar nicht allein wissenschaftsimmanen‐
te Gründe. Vielmehr bezogen sie sich auch auf tiefgreifende kul‐
turgeschichtliche Transformationen, die in verschärftem Ausmaß
seit der Aufklärung ganze Vokabulare, in denen sich menschliches
Selbstverständnis artikuliert hatte, als rasch veraltet erscheinen lie‐
ßen. Das betrifft die »Empfindsamkeit« des 18. Jahrhunderts ebenso
wie das romantisch beschworene »Seelenleben« des frühen 19. Jahr‐
hunderts und selbst den »psychischen Apparat« der Anfänge der
Psychoanalyse in der Wende zum 20. Jahrhundert. Dabei gerät man
ins Grübeln darüber, ob es sich wirklich nur um eine Auswechselung
von Vokabularen oder (auch) um Transformationen menschlichen
Seins selbst handelt. Diese Ambiguität klingt deutlich an, wo Hans
Blumenberg in einem seiner frühesten Texte zur Literatur Hans
Carossa mit den Worten zitiert: »Eine Psyche hat heutzutage jeder,
Seelen aber gibt es weniger denn je« (SL, 337).

Das ist allerdings gar nicht zu bedauern – einmal vorausgesetzt,
wir haben es hier einfach mit fraglichen ›Tatsachen‹ bzw. empiri‐
schen Befunden und nicht auch mit komplexen Interpretationspro‐
blemen zu tun –, wenn wir dem Maler Henri Matisse folgen, der
meinte, »mit der menschlichen Seele soll man sich nicht beschäfti‐
gen, man hat sie oder man hat sie nicht«55. Wo ist also das Problem,
wenn nicht jede(r) eine Seele ›hat‹ oder wenn der Bestand an See‐
len abnimmt, der von ›Besitzern‹ einer Psyche dagegen womöglich
zunimmt, folgen wir Carossa? Blumenberg deutet in seiner Rezensi‐
on von Romanen Alain Robbe-Grillets und Henry Greens an, im
Gegensatz zu einer »im Begriffenwerden erstarrende[n] Psyche« ha‐
be die Literatur paradoxerweise »unfaßbar an ›Seele‹ gewonnen«,
seit sie »nicht mehr ›psychologisch‹ ist«. Infolgedessen könne die
Seele wieder das sein, was sie »seit alters war«: jener »Hauch« oder

54 Vf., Substanz, Un-Ding, Passage. Geschichte, Gegenwart und Zukunft der Seele
in deutsch-französischer Perspektive, in: T. Ebke, S. Hoth (Hg.), Die Philosophi‐
sche Anthropologie und ihr Verhältnis zu den Wissenschaften der Psyche, Berlin,
Boston 2018, 259–282; Psychologie und Seele als Anachronismen. Rückfragen an
Koku v. Stuckrad: ›Die Seele im 20. Jahrhundert‹; in: e-Journal Philosophie der
Psychologie (2019); www.jp.philo.at/texte/LiebschB2.pdf

55 Zit. n. W. Hess, Dokumente zum Verständnis der modernen Malerei, Reinbek
1986, 41.

Kapitel IV

140

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»imaginäre Punkt, in dem Nichts und Alles ganz dicht beieinander
liegen« – ein Hauch, der sich vielleicht nur »in der Kindheit [...]
ungetrübt auszuleben« vermag (SL, 184, 332).56

Das kann möglicherweise eine nicht-psychologische Literatur zei‐
gen; aber gewiss nicht eine Wissenschaft namens Psychologie, die
eines solchen Un-Dings methodisch nicht habhaft wird und sich
deshalb wie auch die Phänomenologie nach der Einschätzung Blu‐
menbergs »nur noch [eines] im Namen fortgeführten Subjekts ›See‐
le‹« bedient (PS, 258), mit dem sie im Grunde gar nichts mehr
anzufangen weiß.

Was sie methodisch zu fassen bekommt, ist vielmehr jenes be‐
obachtbare ›Außer-sich-sein‹, welches Musil im Mann ohne Eigen‐
schaften beschrieben hat: »Du bleibst außer dir, was immer du un‐
ternimmst, und es sind davon gerade nur jene wenigen Augenblicke
ausgenommen, wo man von dir sagen würde, du seist außer dir.
Zur Entschädigung haben wir es allerdings als Erwachsene dahin
gebracht, bei jeder Gelegenheit denken zu können ›Ich bin‹, falls
uns das Spaß macht. Du siehst einen Wagen, und irgendwie siehst
du dabei schattenhaft auch: ›ich sehe einen Wagen‹. Du liebst oder
bist traurig und siehst, daß du es bist. In vollem Sinn ist aber weder
der Wagen, noch ist deine Trauer oder deine Liebe, noch bist du
selbst ganz da. Nichts ist mehr ganz so da, wie es in der Kindheit
einmal gewesen ist. Sondern es ist alles, was du berührst, bis an dein
Innerstes verhältnismäßig erstarrt, sobald du es erreicht hast[,] eine
›Persönlichkeit‹ zu sein, und übriggeblieben ist, umhüllt von einem
durch und durch äußerlichen Sein, ein gespenstischer Nebelfaden
der Selbstgewißheit [...]« (ME, 902).

So schreibt Musil an der Schwelle zu einer neuen Zeit, wo auch
die Psychologie und die Phänomenologie kaum mehr verlässlich
anzugeben wissen, was wir sind, wenn nicht ›beseelte‹ Lebewesen,
Seelen, psychische Subjekte, leibhaftige Bewusstseine oder weitge‐
hend erstarrte ›Personen‹, denen auf rätselhafte Art und Weise eine
geradezu gespenstische, un-dingliche Spur der Gewissheit anhaftet,
dass es sich dabei, wie sie sich ›außer sich‹ vorfinden, jeweils um sie
selbst handelt.

56 Zum Verlust von Kindheit vgl. ME, 554.

4. Exkurs: Bewegt von dem, was übrig bleibt?

141

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Um die in der Philosophie jener Zeit sich gerade erst abzeichnen‐
de Verlagerung der Frage, was wir sind, hin zur Frage, wer wir sind57,
steht es kaum besser. Während noch heute zahllose Theorien narra‐
tiver Identität ins Kraut schießen, die uns glauben machen, wenn
nicht allein, so doch vorrangig durch erzählte Geschichten könnten
wir uns und Andere dessen vergewissern, wer wir sind58, kommt
Musil zu dem Befund, längst breite sich das Erzählbare »in einer
unendlich verwobenen Fläche« aus, in der sich alles »primitiv Epi‐
sche« verliere (ME, 650). Letzteres habe einst einer schlichten linea‐
ren, parataktischen oder konsekutiven Ordnung gehorcht, die wie in
einem Lebensfaden jeden Moment an nächstfolgende Momente zu
knüpfen erlaubte. Und es schien sich so zu verhalten, dass jede(r)
schon im eigenen Leben selbst im Verhältnis »zu sich Erzähler« sei,
ganz gleich, wie komplex sich ihr bzw. ihm das darstellte, was er bzw.
sie durchlebte, ob im Trubel einer Großstadt, in selbstvergessener
Wanderung bei strömendem Regen, in jener »Traumestrauer, die auf
dem Grunde eines jeden Auges wohnt«59, oder in Schmerzen sich
windend. So schien sich alles in einem grundsätzlich beruhigenden,
»ordentlichen Nacheinander« zu erzählbaren Zusammenhängen zu
fügen, deren Lücken man mit einem einfachen »und dann«, »da‐
nach«, »infolgedessen«, »weil« oder »damit« füllen oder übersprin‐
gen konnte, ohne ihnen eigens Bedeutung beizumessen. Jetzt aber
scheint »öffentlich alles schon unerzählerisch geworden« zu sein
(ebd.).60

»Unerzählerisch« bedeutet nicht zwangsläufig: ›schlechthin uner‐
zählbar‹ oder ›nur künstlich narrativierbar‹ – etwa im Zuge einer

57 M. Heidegger, Anmerkungen zu Karl Jaspersʽ ›Psychologie der Weltanschauun‐
gen‹, in: Gesamtausgabe Bd. 9, Frankfurt/M. 1975 ff., 1–44.

58 Wobei man bis heute schwankt zwischen der These, narrativ werde nur eine
Art Vor-Text zum Vorschein gebracht, den es unabhängig von seinem nachträg‐
lichen Erzähltwerden gibt (vgl. G.-A. Goldschmidt, Über die Flüsse. Autobiogra‐
fie, Frankfurt/M. 22012, 9), einerseits und der Gegenthese andererseits, zumal
die narrative Einheit eines Lebens sei nichts als fiktive Konstruktion bzw. My‐
thologisieren; vgl. C. Pavese, Das Handwerk des Lebens, München 1963, 172 f.
Durch derartiges »beständiges Mich-wieder-Zusammensetzen habe ich mich
zerstört«, schreibt Fernando Pessoa, und bin »ein gelesenes Leben«, aber kein
gelebtes Leben geworden (Das Buch der Unruhe des Hilfsbuchhalters Bernardo
Soares, Frankfurt/M. 2006, 197).

59 H. Broch, Der Tod des Vergil, Frankfurt/M. 31968, 155.
60 Vgl. Vf., Geschichte im Zeichen des Abschieds, München 1996.

Kapitel IV

142

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Sinngebung des Sinnlosen« (Theodor Lessing). Wohl aber will
Musil offenbar sagen, dass jegliche Narrativität (deren er sich selbst
bedient) fortan unter einem abgründigen Kontingenzverdacht ste‐
hen und insofern eigens zu rechtfertigen sein wird. Demnach wird
alles, was überhaupt als erzählbar in Betracht kommen kann, auch
anders erzählbar sein; anknüpfend an anderes und auf andere Art
und Weise fortsetzbar, ohne dass wir je hoffen könnten, diverse
Geschichten und Gegen-Geschichten, Mikro- und Makrogeschich‐
ten ließen sich noch in einer umfassenden Geschichte aufheben. In
seinem 1969 posthum veröffentlichten Buch Geschichte – Vor den
letzten Dingen hat u.a. Siegfried Kracauer daraus die geschichtsphi‐
losophischen Konsequenzen gezogen.

In der Zwischenzeit thematisiert die Literatur von James Joyce
über William Faulkner bis hin zu Julio Cortázar und vielen anderen
mehr die Frage, was sich ihr überhaupt noch als erzählbares Material
anbietet, ob und wie es in narrative Form zu bringen wäre und
wie diese ihre eigene Kontingenz reflektieren kann, ohne glauben
zu machen, sie bringe einfach nur zum Vorschein, wie das Leben
selbst oder jede(r) im eigenen Leben ›immer schon‹ episch verfährt.
Dabei hat es zunächst den Anschein, als sei die »Zeit des Ichs«61

endgültig vorbei oder als komme ein seelisches bzw. psychisches
Selbst immer schon zu spät gegenüber dem, wozu es sich verhalten
muss. Anscheinend gar nicht ›immer schon‹ episch verfasst, kann es
auch einfach »existieren, ohne zu leben« und nur noch geschehen
in einer »zerstörten Zeitfolge« (SeL, 247), deren zersetzte narrative
Struktur allenfalls noch auf Seiten von Lesern »ratende und ahnende
Kombinationsversuche« zulässt, wie es Blumenberg bei Faulkner
beobachtet haben will (SL, 270), der die Menschen wie »vom Ges‐
tern überwältigt« erscheinen lässt, ohne dass sie noch irgendwohin
aufbrechen oder je ankommen dürften (SeL, 39 f.). Die »Säure der
Zeit« hat scheinbar das Leben zerfressen, in dem es kein Verlieren
und keine Rettung gibt, sondern bloß noch dazusein gilt (ebd., 41 f.),
um das Leben nur noch vorübergehen zu lassen und durchzustehen,
wie es Ernest Hemingway beschrieben hat, bei dem sich die Zeit

61 W. Jens, Statt einer Literaturgeschichte, Pfullingen 71978, 21 ff. [=SeL].

4. Exkurs: Bewegt von dem, was übrig bleibt?

143

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


weitgehend im »vertane[n] Aufenthalt vor dem Ende der Dinge« zu
erschöpfen scheint.62

Der literarisch bezeugte Zerfall der epischen Selbstverständlich‐
keit eines narrativ zum Vorschein zu bringenden Lebens zeigt zu‐
gleich einen weitgehenden Weltverlust an: was bei Wilhelm Dilthey
noch »Lebenszusammenhang« hieß und zugleich auf das Sichvoll‐
ziehen menschlichen Lebens sowie auf dessen erzählbare Struktur
im Kontext einer geschichtlichen Welt bezogen war, hat nun keinen
Anhalt mehr an deren »schrecklicher Fremdheit« (SeL, 17). Diese
Welt entpuppt sich nunmehr als ein anonymes, ja grausames Sein,
an das die Worte nicht mehr heranzureichen scheinen. Und diejeni‐
gen, die gleichwohl noch ›da‹ sind, sehen sich einer Weltlosigkeit
überantwortet, wie sie von Franz Kafka über Hermann Broch und
Hannah Arendt bis hin zu Maurice Blanchot und vielen anderen zur
Sprache kommt, die sich in dem Maße mehr und mehr von der Psy‐
chologie des Ichs und vom narrativen Selbst abwenden, wie sie sich
mit einer ungeheuerlichen Übermacht der Geschichte konfrontiert
sehen.63

Mit Blick auf Kafka spricht Blumenberg von Menschen als »Pari‐
as« eines kränklichen Seins, gegen das er eine mehr oder weniger
verzweifelte Selbsterhaltung ins Feld führen wird (SL, 67 f., 244 ff.),
auf die er eine spezifisch neuzeitliche Subjektivität gründet, um de‐
ren anthropologische Basis es ihm bis zu seinem Lebensende zu tun
sein wird (PS, 478). Selbsterhaltung, lesen wir bei Blumenberg spä‐
ter, sei nicht nur eine Weise, mit Störungen aller Art fertig zu wer‐
den und sich gegen alle möglichen Widrigkeiten zu behaupten, son‐
dern die eigentliche Angelegenheit eines »denkenden Überlebens«64

umwillen der Vermeidung von Aussichtslosigkeit bzw. »Fastverloren‐
heit« (PS, 20, 87, 25). Dabei kommt auch eine Sorge um die Welt zum

62 SL, 246. So willigt man ein, zerstört zu werden, ohne aber aufzugeben, resigniert
aufs Vorletzte, um einfach ›überflüssig‹ weiterzumachen, ohne zu zerbrechen
(SeL, 139, 144, 155, 236).

63 SeL, 123, 130; vgl. M. Kundera, Die Kunst des Romans, München, Zürich 1987,
19 f. Für Kundera kann es unter dem Eindruck der Übermacht der Geschichte
(seit 1914, also seit dem Beginn des Ersten Weltkriegs) in der Romanliteratur
im Grunde nicht mehr um das individuelle psychologische Ich oder Selbst,
sondern nur noch um existenzielle Strukturen menschlichen Seins gehen. Vgl.
ebd., 35–52, sowie M. Kundera, Der Vorhang, Frankfurt/M. 2008, 88.

64 PS, 21, 23, 101 ff.

Kapitel IV

144

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Tragen, die ein solches Überleben möglich machen soll (PS, 102);
speziell als Lebenswelt, die vor der Dürre eines im Grunde weltlosen
cogito bewahrt, indem sie uns wissen lässt, in Lebensformen einge‐
bettet zu sein.65 Und dabei geht es längst nicht mehr auf den Spuren
von Descartes und Leibniz um die in Gewissheit verbürgte schiere
Existenz der Welt66 oder um ihr bloßes Weitergehen67, sondern um
vitalitas oder wirkliche Lebbarkeit eines menschlichen Lebens (PS,
289), die allerdings durch ›restlose‹ bzw. ›identitäre‹ Zugehörigkeit
zu mit Anderen geteilten Lebensformen auch wieder bedroht wer‐
den kann.

Dabei stellt sich die Frage, welchen »Weltbedarf« ein zunächst als
geradezu weltlos vorgestelltes Bewusstsein in einem kontingenten,
nicht notwendigerweise existierenden bloßem An-sich- und Außer-
sich-sein hat (PS, 39). Eine als Inbegriff von Objektivität möglicher
Gegenstände aufgefasste Welt wird ihm jedenfalls nicht genügen
(PS, 221). Wenn auch nicht mehr sinnvoll zu bezweifeln ist, dass
es in diesem Sinne »Welt gibt« (PS, 84), so kann sie als solche
doch nicht all jene befriedigen, denen daran liegt, die Wirklichkeit
zurückzugewinnen, die sie durch ihre Reduktion auf ein bloßes An-
sich- und Außer-sich-sein eingebüßt zu haben scheint. Genau das
kann eine Literatur, welche darin jeder Philosophie weit voraus ist,
die im Verhältnis zu lebensweltlicher Wirklichkeit immer zu spät
kommt und sie voraussetzen muss – vielleicht gerade dann, wenn
sie nicht umhin kann, sich dabei »furchtbaren und unabweisbaren
Erfahrungen« zu stellen (PS, 42).

In seinen Schriften zur Literatur erinnert Blumenberg in diesem
Zusammenhang an das Desaster von Lissabon, an den »Nihilismus«
(Franz v. Baader; 1826) und andere »ruinante Erfahrungen« (SL,
41–45), die er bei Kafka schließlich in einen »Zerfall des objektiven
Menschen«, in »Inobjektivität« und in eine Anonymität münden
sieht, welche allenfalls noch die »unausweichliche Dringlichkeit eines
Rufes von nicht befragbarer Herkunft« verrät (SL, 45–49). Eine
Antwort auf die Frage, wer hier wen ›ruft‹ bzw. wer sich als ›gerufen‹

65 PS, 313, 322, 464.
66 PS, 282, 285, 293 f., 364.
67 PS, 288, 298.

4. Exkurs: Bewegt von dem, was übrig bleibt?

145

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


realisiert oder genau das vermisst, findet sich indessen nicht.68 So
entsteht der Eindruck des Preisgegebenseins an eine »Verlorenheit«,
die auch ein Autor entgegengesetzten, von Blumenberg als heroisch-
realistisch eingestuften Temperaments wie Ernst Jünger durchschrei‐
ten muss.69 Das Gleiche gilt für Thomas Wolfe, der in einem »Meer
der Verlassenheit« einen anscheinend unstillbaren »Hunger nach
dem Wirklichen« zum Ausdruck bringt (SL, 127).

So hebt Blumenberg hier wie auch in anderen Schriften zur
Literatur vielfache Motive hervor, die darauf hinauslaufen, jene
Weltlosigkeit und Unwirklichkeit eines indifferenten An-sich-Seins
zu überwinden und zurückzufinden zu einer in ihrer Wirklichkeit
auch lebbaren Welt – sei es in der »Urhaltung des fassungslos Be‐
schenkten«, wie Blumenberg sie selbst in Kafkas niemals vertraut
werdenden »Bildern der Finsternis« entdeckt (SL, 119 f.), sei es in
der Thomas Mann unterstellten »Wahrhaftigkeit [d]er Rückkehr
zur Welt« (SL, 207), sei es in der »Sensibilität« Thomas S. Eliots,
der sich dem »Ausgesetzt-sein oder [...] Sich-ausgesetzt-Haben des
abendländischen Geistes an eine fragend-fremde Welt« zu stellen
sucht.70 Ob ihm das gelungen ist, zieht Blumenberg allerdings in
Zweifel, ist er doch davon überzeugt, dass sich die derart gesuchte
Wirklichkeit der Welt nicht allein auf dem Wege einer intellektu‐
ellen Konstruktion zurückgewinnen lässt, wie er sie in Eliots pro‐
grammatischem Kulturbegriff erkennt.71 Wirkliche »Gegenwart ist
nur bei den Ergriffenen« (s.o.). Aber man kann nicht gedanklich
erzwingen, ergriffen zu werden und in diesem Sinne Wirklichkeit
zu erfahren, die einem Leben Halt geben könnte, das sich in seiner
Lebbarkeit eminent gefährdet erlebt.

Genau hier zeichnet sich eine bemerkenswerte Konvergenz zwi‐
schen Blumenberg und Musil ab, hatte letzterer in seinem großen
Roman doch festgestellt, dass die Mathematisierung der Welt zu de‐
ren Erkenntnis auf eine Weise beiträgt, die es letztlich ausschließen
muss, vom Erkannten noch ergriffen zu werden. Was Andere angeht,

68 Umso lohnender könnte es sein, dem Grundmotiv des Vokativs nachzugehen,
wie es von Martin Buber über Franz Rosenzweig bis hin zu Emmanuel Levinas
bedacht worden ist. Von letzterem in Schriften, die wie diejenigen von Blumen‐
berg, die hier im Vordergrund stehen, ebenfalls in die Nachkriegszeit fallen.

69 SL, 26 f., 29, 32.
70 S. o., Anm. 10.
71 SL, 240; vgl. T. S. Eliot, Notes towards the Definition of Culture, London 1948.

Kapitel IV

146

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


so bedeutet die »Kenntnis eines Menschen soviel wie nicht mehr
von ihm bewegt werden« (ME, 556). »Wenn alles rationalisiert«
bzw. mathematisch fassbar geworden ist, »weiß [ich] nicht, was von
uns übrig bleiben wird«; »vielleicht nichts« (ME, 752). Als blanke,
negative Utopie ist das nicht einfach abzutun, bedenkt man, wie
weit inzwischen algorithmisch erfassbar geworden ist, was man auf
digitalen bzw. virtuellen Wegen über uns wissen kann – und wie
weit offenbar die Meinung verbreitet ist, über algorithmische Erfass‐
barkeit hinaus sei schlechterdings nichts über uns in Erfahrung zu
bringen bzw. zu wissen.

Unter diesen Bedingungen kann gerade die »Einzigkeit und Fer‐
ne des anderen Menschen« als ein Versprechen des Bewegt- und Er‐
griffenwerdens erscheinen, heute vielleicht mehr denn je (SL, 53),
nachdem es denkbar geworden ist, dass wir in einer epistemisch
und mathematisch erfassbaren Gegenwart ganz und gar aufgehen
könnten, weit radikaler und folgenreicher noch, als es sich Paul
Valéry ausgemalt haben mag, als er seinen Faust feststellen ließ:
»Mein Sein geht ganz auf in meiner Gegenwart ... ohne Rest. Nichts
außerdem.«72

Heute wissen wir es besser und erinnern uns deshalb an die
Dystopien von Aldous Huxley und George Orwell: Diese Gegenwart
ist kein Privileg eines gänzlich ›privaten‹ Lebens; sie kann vielmehr
bis ins Private hinein von Dritten erfasst werden, gegebenenfalls
auch ohne Kenntnis und Einwilligung der Betroffenen. Ist insofern
die Epoche jenes »Lebens ohne Geheimnisse«, das vor Jahren Milan
Kundera mit Blick auf Musils Kakanien heraufziehen sah, längst
angebrochen?73

Dagegen stößt Blumenberg in Evelyn Waughs Roman Vile Bodies
(1930) auf diese Dialog-Zeilen:

– Ich gäbe alles in der Welt für etwas anderes.
– Anders als ich oder anders als alles?
– Anders als alles .... nur weiß ich nicht, was ... (SL, 137)

72 SL, 155 (Hervorhebung BL). Bei Hermann Broch dagegen ist von einem von
der Wissenschaft unerreichbaren »Weltrest« die Rede; vgl. H. Broch, Die Idee ist
ewig. Essays und Briefe, München 1968, 84.

73 M. Kundera, Verratene Vermächtnisse. Essay, Frankfurt/M. 2014, 198, 307.

4. Exkurs: Bewegt von dem, was übrig bleibt?

147

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wie, so fragen viele noch heute, könnte man auf radikal Anderes
stoßen oder von ihm herausgefordert werden, das nicht einfach auf
beliebige Weise ›anders‹ ist und sich nicht ironischerweise unter
dem Oberbegriff einer nichts auslassenden Andersheit als mit allem
Anderen gleich oder ähnlich erweisen müsste?74 Bewegt von dieser
Frage beugt sich Hermann Broch »in der Begegnung mit dem radi‐
kal anderen« über das »Wesenlose der Tiefe« der Seele, um »zum
wahren Bleiben zu finden« (SeL, 225, 45 f.), und muss dafür den
Preis einer »fürchterlichen Übersteigerung der Fremdheit« zahlen,
in der er und seine Protagonisten als ganz und gar »Ausgestoßene«
erscheinen (ebd., 232, 227).75 Für Walter Jens fügt er sich damit ohne
Weiteres in die Zeit von Hugo v. Hofmannsthals Lord-Chandos-Brief
(SeL, 227, 240), in die Zeit Robert Musils, Franz Kafkas, Gottfried
Benns und der sog. Existenzphilosophie ein, die uns als in die Welt
»Geworfene« – und nicht etwa als Geborene, von Anderen her und
auf Andere hin Lebende – beschreibt.76

Blumenbergs frühe Schriften zur Literatur weisen indessen einen
anderen Weg – ohne Musil ausdrücklich zu nennen77 –, indem sie
immer wieder die schon von letzterem nahegelegte Frage umkreisen,
ob wir zur Wirklichkeit einer Welt, die uns im Gegensatz zu einem
indifferenten An-sich- und Außer-sich-sein bewegen und ergreifen
kann, nicht erst dort zurückfinden, wo uns radikal Anderes heraus‐
fordert und Andere als solche begegnen.

Inzwischen hat sich das allerdings als eine höchst ambivalente
Angelegenheit erwiesen. Sind wir nicht mit radikal Anderen »zum
Besten und zum Schlimmsten« auf der Erde versammelt – fragt
noch Jean-Luc Nancy in Anspielung auf die aristotelische Politik.78

74 P. Ricœur, Das Selbst als ein Anderer [1990], München 1996, 346.
75 Vgl. H. Broch, Pasenow oder die Romantik [1931], Frankfurt/M. 1969, 96, 120,

125; ders., 1903 · Die Esch oder die Anarchie [1903], in: Die Schlafwandler,
Frankfurt/M. 21980, 181–382, hier: 297.

76 Welche Konsequenzen das hat, wird noch in Peter Sloterdijks Die schrecklichen
Kinder der Neuzeit. Über das anti-genealogische Experiment der Moderne, Berlin
32014, deutlich.

77 Soweit ich sehe, streift Blumenberg Musil nur gelegentlich (so in der posthum
2006 herausgegebenen Beschreibung des Menschen) und setzt sich mit dem
Mann ohne Eigenschaften nirgends eingehend auseinander.

78 J.-L. Nancy, singulär plural sein, Berlin 2004, 65; Aristoteles, Politik, Erstes Buch,
2/7.a, Reinbek 1994, 48.

Kapitel IV

148

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Liegt darin eine Bestimmung zu menschlicher Koexistenz nach
Maßgabe einer zu bejahenden Weltzugehörigkeit oder zunächst nur
ein indifferentes »Weltdasein unter anderen« (PS, 127), das wie ge‐
wohnt zu bloßer Selbsterhaltung herausfordert, die sich auf keinerlei
Fremderhaltung bzw. Erhaltenwerden durch Andere mehr verlassen
mag?79 Handelt es sich bei den ›Anderen‹, von denen die Sozialphä‐
nomenologie und ‑Ontologie des 20. Jahrhunderts so viel Aufhebens
gemacht hat, bereits um eine »domestizierte Form des Fremden«,
die uns immerhin dazu zwingt, »die Welt mit ihm zu teilen, die man
sonst für sich alleine hätte«, fragt Blumenberg schließlich selbst (PS,
372). Diese Frage ist bezeichnend.

Tatsächlich könnte niemand je daran denken, eine Welt ›für sich
alleine zu haben‹, wäre er nicht zuvor bereits einer doppelsinnig
geteilten Welt teilhaftig gewesen, zu der wir als ursprünglich radikal
Welt-Fremde nur dank Anderer kommen80, die uns in ihr aufneh‐
men bzw. wieder aufnehmen, wenn wir wie Flüchtlinge aus ihr her‐
auszufallen drohen. So gesehen könnte in dieser elementaren Praxis
der Gastlichkeit genau das liegen, was uns wenigstens bis auf Weite‐
res einer ›wirklichen‹ Weltzugehörigkeit versichert, nach der so viele
gesucht haben, nachdem davon in einer zur res extensa und bloß
noch ›an sich‹ und indifferent vorhandenen Äußerlichkeit depoten‐
zierten Welt keine Spur mehr zu finden war. Das jedenfalls bezeugt
die zitierte Literatur mit ihren Mitteln, um der Philosophie die Frage
zurückzugeben, ob sie ihrerseits den beschriebenen schmerzlichen
Folgen begrifflich Rechnung tragen kann, ohne sie zu beschönigen –
etwa indem sie sie als dialektisch ›aufhebbare‹ auffasst oder indem
sie sie in ein ›System‹ menschlicher Existenz integriert.

Ähnlich hat auch Milan Kundera mit Blick auf Musil und Broch
speziell »die historische Aufgabe des Romans nach dem Ende des
psychologischen Realismus« beschrieben: »Wenn die europäische
Philosophie es nicht fertiggebracht hat, das Leben des Menschen,
seine ›konkrete Metaphysik‹ zu denken, ist der Roman dazu prädes‐

79 Zufolge der einschlägigen Thesen Blumenbergs, wie er sie mehrfach entfaltet
hat; u.a. in: Selbsterhaltung und Beharrung. Zur Konstitution der neuzeitlichen
Rationalität, in: Ebeling (Hg.), Subjektivität und Selbsterhaltung, 144–207; H.
Blumenberg, Säkularisierung und Selbstbehauptung, Frankfurt/M. 21983.

80 L. Irigaray, Welt teilen, Freiburg i. Br., München 2010; Vf., In der Zwischenzeit.
Spielräume menschlicher Generativität, Zug 2016.

4. Exkurs: Bewegt von dem, was übrig bleibt?

149

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tiniert, endlich dieses leere Terrain einzunehmen, auf dem er uner‐
setzbar ist (was die Existenzphilosophie durch einen Gegenbeweis
bestätigt hat; denn die Analyse der Existenz kann nicht zum System
werden; die Existenz ist nicht systematisierbar, und Heidegger [...]
hatte Unrecht, sich nicht für die Geschichte des Romans zu interes‐
sieren, in der sich der größte Schatz existenzieller Weisheit findet).«81

Dieser Weisheit kann nach der Überzeugung Kunderas in einer
»von der Philosophie verlassenen, [...] aufgesplitterten Welt« nur
noch die Kunst des Romans zur Geltung verhelfen82 – wobei dahin‐
steht, wie weit letzterer darin gehen kann, seine unvermeidlich nar‐
rative Struktur einer weitgehend »unerzählerisch« gewordenen Welt
anzupassen, ohne sich dabei selbst aufzugeben.83 Aber gewiss hat
Kundera Recht damit, wenn er im Rückblick auf die Kunst Kafkas,
Musils und Brochs feststellt, die Beziehung zwischen Literatur und
Philosophie sei de facto keine Einbahnstraße, könne und dürfe es
auch nicht sein.84

Tatsächlich entlehnt Musil der Philosophie seiner Zeit nicht bloß
gewisse Versatzstücke, um seinen Roman mit zitierfähigem, inzwi‐
schen längst zum ›abgesunkenen Kulturgut‹ zählendem Bildungsgut
auszuschmücken. Vielmehr baut er es in den narrativen Kontext des
Romans in zeitdiagnostischer Einstellung ein, um der Philosophie
als neu zu Denkendes gewissermaßen zurückzugeben, was er auf
den verschlungenen Wegen seiner literarischen Explorationen ent‐
deckt hat: Von uns und Anderen könnte, als ›restlos‹ Erfassbaren,
schließlich ›nichts‹ mehr übrig bleiben; nichts jedenfalls, was uns
noch zu ›bewegen‹ verspricht. Gibt es – wenigstens vorläufig – noch
einen ›Rest‹, nachdem inzwischen alles »genau berechnet« und »bis

81 Kundera, Verratene Vermächtnisse, 196.
82 Kundera, Der Vorhang, 115.
83 Das ist eines der Kernprobleme auch in Paul Ricœurs Zeit und Erzählung.

Bd II: Zeit und literarische Erzählung, München 1989, 25, 41–51, wo sich ein
energisches Plädoyer gegen einen Triumph des Amorphen, von Dissonanz,
anticlosure und Inkohärenz findet; und zwar im Namen eines menschlichen
»Konsonanzbedürfnisses«, dem es darum geht, Erfahrung zu teilen (ebd., 50),
wie Ricœur mit Walter Benjamin sagt, ohne dabei aber der Zweideutigkeit
dieses ›Teilens‹ eigens Rechnung zu tragen.

84 Kundera, Der Vorhang, 88. Anstelle eines einfachen Hin und Her, wie es das Bild
einer in beiden Richtungen befahrbaren Straße nahelegt, würde ich auch hier
eher von einem Chiasma sprechen.

Kapitel IV

150

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auf den letzten Rest ausgenützt« worden ist? »Aber wo ist er, dieser
letzte Rest? Er wird zurückverlangt«, schreibt dazu Ilse Aichinger
in ihrem Roman Die größere Hoffnung noch ein halbes Jahrhundert
später.85

Doch wie sollte man etwas zurückverlangen, was ›draußen‹, ›of‐
fen‹, ›unkenntlich‹ und womöglich ganz ›anders‹ bleibt?86 Und wie
soll man es sich vorstellen, gerade davon bewegt und ergriffen zu
werden? Geraten wir hier nicht auch an die Grenzen allen Beschrei‐
bens, Vorstellens und Begreifens?87 In dieser uns bis heute beunruhi‐
genden Frage88 lässt sich im Rückblick auf Musil und auf diejenigen,
die wie Kundera auf seinen Spuren unterwegs waren, eine Konver‐
genz von Literatur und Philosophie ausmachen: Ihnen scheint we‐
nigstens diese ›Problematik‹ gemeinsam zu sein; und zwar gerade in
dem Maße, wie sie weder philosophisch noch literarisch zu verein‐
nahmen ist.

85 I. Aichinger, Die größere Hoffnung [1948], Hamburg 1960, 151. In eine ähnliche
Richtung zielt auch J.-F., Lyotard, Die Beschlagnahme (la mainmise), in: ders., E.
Gruber, Ein Bindestrich − Zwischen ›Jüdischem‹ und ›Christlichem‹, Düsseldorf,
Bonn 1995, 7–25, hier: 8, wo die verlorene und dennoch auf ihre Art ›bleibende‹
– Kindheit auf diese Spur führt.

86 Vgl. R. Kühn, Was man wörtlich nimmt oder Die Grenzen der Willkür lernt
man leichter auswendig, als man denkt, in: H. Heißenbüttel, Den Blick öffnen
auf das, was offen bleibt. Lesebuch, München 1986, 103–128, hier: 125; G.-A.
Goldschmidt, Der Spiegeltag, Frankfurt/M. 1989, 100.

87 E. Levinas, Der Untergang der Vorstellung, in: ders., Die Spur des Anderen.
Untersuchungen zur Phänomenologie und Sozialphilosophie, Freiburg i. Br.,
München 21987, 120–139; P. Ricœur, Autrement. Lecture d’›Autrement qu’être ou
au-delà de l’essence‹ d’Emmanuel Levinas, Paris 1997; dt. Anders. Eine Lektüre
von ›Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht‹ von Emmanuel Levinas,
Wien, Berlin 2015.

88 Vgl. Vf., Ergriffen und davongetragen. Emmanuel Levinas zwischen Ethik, Kunst
und Musik, in: J. Bennke, D. Mersch (Hg.), Levinas und die Künste, Bielefeld
2024, 203–228.

4. Exkurs: Bewegt von dem, was übrig bleibt?

151

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel V
Aussichten einer Pathologie der Technik
Digitalisierung als anti-pathische Herausforderung

1. Jenseits des ›Analogen‹: sinnindifferente Mathematisierbarkeit? (155) | 2. Zur Be‐
deutung von ›Digitalisierung‹ (160) | 3. Menschliches Leben jenseits aller Erfassbar‐
keit? (162) | 4. Das seelische Selbst als letztes Refugium? (167)

Alles in allem verraten Metadaten […] virtuell alles […].1
 

Das Wissen bereitet seine eigene Leere vor.2
 

L’Autre dessine le nouvel horizon du monde.3

Mit Blick auf Hans Blumenbergs Anregung zu einer Pathologie
der Technik, die sich »als das im Weltmaßstab akute Desiderat
herausstellen« könnte, wie er meinte4, werden im Folgenden Pro‐
zesse der Digitalisierung daraufhin beleuchtet, ob und inwiefern
sie in hermeneutischer Perspektive als pathologische aufzufassen
sind. Dabei knüpfe ich zunächst an die aktuelle Diskussionslage
(1) sowie an drei Bedeutungen von Digitalisierung an, deren dritte
sich auf Eingriffe in ›analoges‹ Leben bezieht, wie es ›zwischen
uns‹ stattfindet (2). Was dabei mit Rücksicht auf einen nicht di‐
gitalisierbaren, von unbeirrten Apologeten digitaler Technisierung
womöglich schon für weitgehend irrelevant erachteten ›Rest‹ auf
dem Spiel steht, wird anschließend zur Diskussion gestellt; und
zwar unter Verweis auf pathische und diastatische Aspekte des sich
und Anderen Entzogenseins, deren ›positive‹, nicht aufzugebende
Bedeutung eine Forschungsfrage ersten Ranges sein sollte (3) −
zumal in einer Zeit, wo uns selbst Philosophen glauben machen,

1 E. Snowden, Permanent Record, Frankfurt/M. 2019, 232.
2 B. Strauss, Vom Aufenthalt, München 2009, 129.
3 F. Jullien, Altérités. De l’altérité personelle à l’altérité culturelle [2010], Paris 2021,

11.
4 H. Blumenberg, Lebenswelt und Technisierung unter Aspekten der Phänomenolo‐

gie, in: ders., Wirklichkeiten in denen wir leben, Stuttgart 1981, 7−54, hier: 50;
auch in: ders., Schriften zur Technik, Berlin 2015, Kap. 14, hier: 202.

153

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wir hätten es nunmehr mit einer »Digitalisierung von Allem − der
Erdoberfläche, des Nachthimmels, der Geburt und des Sterbens«5

zu tun, der sich nichts und niemand mehr entziehen könne. Diese
Behauptung ist allerdings letztlich self-defeating; denn wenn früher
oder später alles digitalisiert sein sollte, wäre über transitive Prozesse
der Digitalisierung, die allemal erst digitalisieren, was nicht von sich
aus digital ist, gar nichts mehr zu sagen. Und dann wären diese
Prozesse auch nicht länger möglicher Gegenstand einer Pathologie
der Technik, die voraussetzt, dass es Subjekte der Technisierung
gibt, die sie sowohl vorantreiben als auch unter ihnen leiden; viel‐
leicht gerade dort am meisten, wo ihnen wenn nicht durch diese
Prozesse selbst, dann doch durch deren anscheinend ›fortgeschrit‐
tenste‹ Interpretation jegliches Verständnis für ihr eigenes, pathisch
verfasstes Leben abhandenzukommen droht. Ironischerweise würde
die Pathologie der Technik insofern gerade darin liegen, uns einer
a-pathischen Zukunft zu überantworten, in der man womöglich
gar kein Verständnis dafür mehr aufbringen könnte, wie wir uns
und Andere widerfahrnishaft als unserem Zugriff entzogen erfahren.
Gerade das aber könnte wesentlich damit zusammenhängen, was
wir unter ›sozialen‹ Beziehungen verstehen. Auch deren Verständnis
dürfte von Prozessen der Digitalisierung zentral betroffen sein, wenn
diese darauf hinauslaufen, dass man sich selbst und Andere als mehr
oder weniger ›restlos‹ erfassbar vorzustellen hat.

Im Folgenden geht es mir allerdings nicht darum, im Sinne ei‐
nes überholten Typus von Kulturkritik einer Antipathie gegen ›die‹
Technik im Allgemeinen oder gegen ›die‹ Digitalisierung im Beson‐
deren das Wort zu reden oder etwa auf den Spuren Joseph Wei‐
zenbaums unsere »Ohnmacht« angesichts ihrer augenscheinlichen
Übermacht zu beschwören.6 Vielmehr liegt mir daran, gewisserma‐
ßen eine Schneise zu schlagen für ein überfälliges Bedenken des Zu‐
sammenhangs von pathisch verfasstem ›analogen‹ Leben einerseits

5 P. Schmitt, Postdigital. Medienkritik im 21. Jahrhundert, Hamburg 2021, 43.
6 So sehr ich auch Weizenbaums Kritik einer »Mystik des ›Problemelösens‹«, einer

irreführenden Begrifflichkeit im Bereich von artificial intelligence generell (wie
des »Entscheidens« von Computern, des durch sie zu gewährleistenden »Verste‐
hens« und des ihnen entgegenzubringenden »Vertrauens«) sowie sein Einklagen
verantwortlichen Handelns nachvollziehen kann. Vgl. J. Weizenbaum, Die Macht
der Computer und die Ohnmacht der Vernunft, Frankfurt/M. 1978, 294, 311, 317,
329.

Kapitel V

154

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und Techniken der Digitalisierung andererseits, die es überformen
und geradezu ›kolonialisieren‹, die ihm aber auch zugutekommen
können − vielleicht gerade deshalb, weil sie uns nun dazu zwingen,
es als elementarste Grundlage und als unentbehrliches Widerlager
jeglicher Technisierung neu verständlich zu machen.7

1. Jenseits des ›Analogen‹:
sinnindifferente Mathematisierbarkeit?

Wie schon bei anderen, in die menschlichen Lebensverhältnisse tief
eingreifenden Entwicklungen, man denke v.a. an deren fortschrei‐
tende Ökonomisierung bzw. Kommodifizierung und Vermarktung,
zeigt sich auch im Fall sogenannter Digitalisierung: Menschen brin‐
gen Neues hervor, dessen Rückwirkung auf ihr Leben sie im Vorhin‐
ein nicht abschätzen können; insofern wissen sie nicht, was sie als
Subjekte tun, die sich ihr Können, ihre Intelligenz, Kompetenz und
Rationalität außerordentlich zugutehalten, obgleich sie längst vielfäl‐
tige Gründe dafür haben, am Sinn ihrer seit langem angestrebten,
anmaßenden und ignoranten Herrschaft über die Welt, die Natur
oder die Erde zu zweifeln.

Nach wie vor, ja sogar zunehmend beschleunigt eilen sie sich mit
ihren technischen und ökonomischen Projekten gleichsam selbst
voraus und hinken sich mit ihrem eigenen Begreifen hinterher. Wie
aber und in welchen Ausmaßen, dafür ist keine wirklich befriedi‐
gende Diagnostik in Sicht, derart überfordern die Menschen auch
sich selbst durch die schiere Komplexität dessen, was sie technisch
mit unabsehbaren Konsequenzen hervorbringen. Ob deswegen in‐
zwischen bereits das »end of theory« (Chris Anderson) eingetreten
sein muss, bleibe dahingestellt.8 Allzu leicht wird man der immer

7 Wie im Übrigen auch die Corona-Pandemie; vgl. Vf., Rückbesinnung auf ›analo‐
ges‹ soziales Dasein?, in: J. Drerup, G. Schweiger (Hg.), Bildung und Erziehung im
Ausnahmezustand. Philosophische Reflexionsangebote zur COVID-19-Pandemie,
Darmstadt 2020, 14–26. Außen vor bleibt hier das bereits geforderte »Recht
auf analoge Existenz«, mit dem man sich gegen eine Übermacht von Digitali‐
sierungsprozessen wendet, die inzwischen sogar die Teilnahme an den elemen‐
tarsten Dimensionen gesellschaftlichen Lebens all jener infragestellen, die nicht
schon digital natives sind, vor allem alter Menschen, Kranker und Behinderter.

8 C. Anderson, The End of Theory; www.wired.com/2008/06/pb-theory/

1. Jenseits des ›Analogen‹: sinnindifferente Mathematisierbarkeit?

155

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


neuen Verkündung irgendeines Endes (des Staates, der Geschichte,
des Menschen usw.) überdrüssig, wenn nur eines nicht aufhört: das
Enden von allem Möglichen, in dem es aber doch ständig irgendwie
weitergeht, wenn auch auf kaum mehr theoretisierbare Art und Wei‐
se.

Die Probleme zeitgemäßer Diagnostik verschärfen sich in dem
Maße, wie man es mit Phänomenen der Beschleunigung, der Mi‐
niaturisierung und der Diffusion zu tun bekommt, wie sie nun
auch noch weltweit zusammentreffen in globalisierten Prozessen der
Digitalisierung. Allerdings nicht überall gleichermaßen. Allein die
Bereitstellung der entsprechenden technischen Grundausstattung er‐
folgt weltweit nach wie vor in höchst unterschiedlicher Art und
Weise. Das erzeugt Ungleichzeitigkeiten und kommunikative Ver‐
werfungen, denen man auch mit forciertem Wunschdenken so leicht
nicht beikommt. Erscheint es nicht als geradezu hilflos, darauf zu
setzen, das gegenwärtige »electronic nervous system« der Welt unter
»democratic, accountable control« bringen zu können, immer vor‐
ausgesetzt, jede(r) verfügt gleichermaßen über einen Anschluss an
dieses System?9

Hier haben wir es mit Entwicklungen zu tun, die sich permanent
selbst überholen – begrenzt allerdings vom in absehbarer Zeit zur
Neige gehenden Vorrat an Seltenen Erden wie Koltan und anderer
höchst kostbarer Rohstoffe. Für den Fall, dass deren Verbrauch nicht
limitiert wird, zeichnet sich ein seit langem absehbarer Kollaps der
sophistiziertesten Technologien ab, der in naher Zukunft viele auf
ein altes, allerdings selbst von offizieller Seite zur endgültigen Über‐
windung ausgeschriebenes ›analoges‹ Leben zurückwerfen könnte.
Kurz und gut, was wir »überwinden« müssen, »ist das Analoge«,
ließ im Juni 2022 einer der Minister der amtierenden Bundesregie‐
rung, unter der Überschrift Digital only auf der re:publica 2022
ungeachtet dessen verlauten.10

9 Was keineswegs der Fall ist. Zur demokratischen Kontrolle wurde Cory Docto‐
row zit. n. B. Held, Im Zeitalter des Überwachungskapitalismus?, in: ders., F. v.
Oorschot (Hg.), Digitalisierung: Neue Technik − neue Ethik?, Heidelberg 2021,
23−56, hier: 44 [=DTE]; H. Wertheimer, Digitaler Humanismus, in: IWMpost,
no. 129 (2022), 22; T. E. Schmidt, Ihr werdet schon sehen!, in: Die Zeit, Nr. 13
(2021), 50.

10 bmdv.bund.de/SharedDocs/DE/Video/Youtube/republica-2022-das-momen‐
tum-nutzen.html

Kapitel V

156

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Trotz zahlreich vorliegender Extrapolationen, Prognosen, negati‐
ver und positiver Utopien ist kaum absehbar, wohin uns diese Lage
führen wird − was auch immer Propheten wie Ray Kurzweil anderes
lehren mögen.11 Um diese Frage beantworten zu können, müsste
man schon wissen, was bzw. wer wir sind, ›wo wir stehen‹ bzw.
in welcher aktuellen Situation wir uns befinden. In dieser Situation
steht aber auch jede Art von Anthropologie, wie sie von Helmuth
Plessner und Ernst Cassirer über Michael Landmann bis hin zu Paul
Ricœur verteidigt worden ist, gleichsam mit dem Rücken zur Wand,
ausgeliefert an ihre eigene Verzeitlichung, wie sie besonders Plessner
frühzeitig bedacht hat12, heute aber unter verschärften Bedingungen
einer semantischen Drift, die zunehmend auch alle Begriffe in Mit‐
leidenschaft zieht, auf die man sich stützt, um sich selbst und Andere
in dieser Lage zu begreifen. Unsere kommunikativen Verhältnisse
sind von dieser Drift augenscheinlich am meisten betroffen, wo Di‐
gitalisierungsprozesse ins Spiel kommen.

Versierte Nutzer von Smartphones sieht man in Windeseile mit
ihren Fingern eine Tastatur bedienen, die alles Kommunizierte einer
diskreten Umsetzung in Nullen und Einsen zuführt, es anscheinend
unbegrenzt übermittelbar, speicherbar, abrufbar und auch manipu‐
lierbar macht. Dabei bleibt die Prozessierung binärer Codierung
des Kommunizierten, die in allen Verwendungen des Begriffs Di‐
gitalisierung vorausgesetzt wird, unsichtbar und erfolgt scheinbar
vollkommen »sinnindifferent« zwischen In- und Output, wie es
heißt13 − was allerdings bereits eine starke Interpretation darstellt,
wenn man bedenkt, dass es auch Streit darum gibt, inwiefern es
bei digital vermittelter Kommunikation überhaupt um Sinn − in
einem hermeneutisch anspruchsvollen Verständnis dieses Wortes −
und nicht etwa (nur) um Information geht.14 So driften gleichsam
auch Begriffe wie Sinn, Kommunikation und Interpretation in eine

11 R. Kurzweil, The Singularity is Near. When Humans transcend Biology, New
York 2005; Vf., Ansatzpunkte praktisch-negativistischer Anthropologie. Anmer‐
kungen zur Frage, ›ob der Posthumanismus ein Humanismus ist‹, in: G. Hartung,
M. Herrgen (Hg.), Interdisziplinäre Anthropologie. Jahrbuch 06/2018: Das Eige‐
ne & das Fremde, Wiesbaden 2019, 129‒156.

12 H. Plessner, Zwischen Philosophie und Gesellschaft, Frankfurt/M. 1979.
13 Vgl. P. Stoellger, Was bedeutet Digitalisierung für die Schrift als Schrift?, in: DTE,

105−142, hier: 108.
14 Vgl. M. Kettner, Die künstliche und die natürliche Intelligenz der Gesellschaft, in:

DTE, 198−217, hier: 192.

1. Jenseits des ›Analogen‹: sinnindifferente Mathematisierbarkeit?

157

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Richtung, in der sie selbst zunehmend unverständlich zu werden
drohen.

Sind und bleiben wir Menschen ganz unabhängig von techni‐
schen Innovationen der kommunikativen Mittel, deren wir uns be‐
dienen, unvermeidlich und unabänderlich sich selbst, Andere und
die Welt »interpretierende Tiere«, wie auch Ricœur unter Berufung
auf Charles Taylor behauptet hat?15 Brauchen wir eine »digitale
Hermeneutik«, wie sie Rafael Capurro im Sinne der Reflexion auf
die Frage fordert, »how the digital code is being interpreted and
implemented (or not)«?16 Oder ist es für die Nutzer der digitalisier‐
ten kommunikativen Techniken weitgehend gleichgültig, wie diese
operationalisieren und codieren, was zwischen »Usern« elektronisch
vermittelt geschieht? Es handelt sich allemal nur um Nullen und
Einsen. Und das Prozessieren ihrer Abfolgen ist Indifferenz par ex‐
cellence, wurde behauptet.17 Genau hier können allerdings diverse
Formen von E-Gouvernementalität eingreifen, die jegliche Herme‐
neutik hinter sich lassen, um sich allein auf Daten korrelierende
Algorithmen zu stützen. So werden auch neue Formen der Macht,
des Regierens und der Herrschaft möglich, die buchstäblich nichts
zu verstehen, zu deuten, auszulegen und zu interpretieren haben.18

15 C. Taylor, Philosophical Arguments, Cambridge, London 1995, 113; J. R. Searle,
Making the Social World. The Structure of Human Civilization, Oxford 2010,
ch. 6; P. Ricœur, The Human being as the Subject Matter of Philosophy, in:
Philosophy and Social Criticism 14, no. 2 (1988), 203–215, hier: 213; ders., Das
Selbst als ein Anderer [1990], München 1996, 219.

16 R. Capurro, Digital Hermeneutics, in: AI & Society 35, no. 1 (2010), 35−42. Es
würde den hier verfügbaren Rahmen sprengen, das Problem des Verhältnisses
von Hermeneutik und Digitalität umfassend aufzuwerfen. Jedenfalls sollten wir
unterscheiden, ob wir von ›Hermeneutik‹ sprechen, an die Prozesse der Digi‐
talisierung anknüpfen, ob diese Prozesse selbst jegliche Hermeneutik eliminie‐
ren oder ob ihnen, als symbolisch verfassten, Interpretationsbedürftigkeit und
-fähigkeit immanent bleibt, ob Digitalisate selbst hermeneutischer Deutung,
Auslegung und Interpretation zugänglich gemacht werden können bzw. müssen,
und schließlich, ob Digitalität als solche, so, wie sie kulturelle Lebensformen
transformiert, nach einer »Hermeneutik des Digitalen« verlangt.

17 Lt. Friedrich Kittler sind »Begriffe wie Sinn und Sinnlichkeit […] nicht mehr
von Bedeutung« in digitalen Aufschreibsystemen (zit. n. Stoellger, Was bedeutet
Digitalisierung für die Schrift als Schrift?, 112).

18 Von politischen Problematiken des Mitentscheidens einmal ganz abgesehen;
vgl. die ideologiekritischen Bemerkungen zum Begriff einer good bzw. global

Kapitel V

158

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Lebenswelten und ‑formen hermeneutischer Tiere können sie
anscheinend getrost hinter sich lassen und ignorieren.

Liegen sie damit nicht ganz auf der Linie viel weiter zurückrei‐
chender Prozesse, deren für die sogenannte Lebenswelt angeblich
bereits in der Antike prinzipiell bedrohliche Folgen der vom Arith‐
metiker zum Phänomenologen gewandelte Edmund Husserl in sei‐
ner Krisis-Abhandlung unter der Überschrift »Geometrisierung«
beschrieben hat?19 Knüpfen sie nicht an die spätestens seit Galileo
Galilei etablierte normative Vorbildlichkeit einer Mathematisierung
an, die auch Kant so viel Respekt abgenötigt hat, dass er erklären
konnte, in jeder Erkenntnis (bzw. »Naturlehre«) stecke nur so viel
wirkliche Wissenschaft, wie sie sich als mathematisierbar erweise?20

Triumphiert eine allerdings viel weiter gehende, sich gar nicht
mehr auf Wissenschaft beschränkende Mathematisierung nunmehr
in Formen einer zugleich extrem reduktiven (nämlich binären) und
extrem komplexen (nämlich algorithmischen) Form der Rationali‐
sierung, die alles, auch uns selbst und unser soziales Verhalten, zu
erfassen verspricht − mit kaum noch abzuschätzenden Folgen, da
sich diese Form für uns weitgehend intransparent in der Verfügung
anonymer Subjekte durchsetzt?

So unklar die Folgen sind, so klärungsbedürftig ist immer noch,
was unter Digitalisierung überhaupt zu verstehen ist − wenn nicht
bloß eine neue Variante viel älterer Mathematisierungsprozesse. Im‐
merhin begegnen uns digitale Techniken bzw. Techniken der Digi‐
talisierung ja auch in der Lebenswelt, in der Hand beliebiger Zeit‐
genossen, nahezu jederzeit und überall, tagsüber, des Nachts, vor
Ort und unterwegs... Auf diese Weise ist angewandte Mathematik in
unserer Lebenswelt gegenwärtig wie nie zuvor; zugleich aber eigen‐
tümlich verborgen unter zahlreichen ›Benutzeroberflächen‹...

governance bei W. Streeck, Zwischen Globalismus und Demokratie. Politische
Ökonomie im ausgehenden Neoliberalismus, Berlin 22021, 289.

19 E. Husserl, Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzendentale
Phänomenologie, Hamburg 1982.

20 I. Kant, Metaphysische Anfangsgründe der Naturwissenschaft, in: Schriften zur
Naturphilosophie. Werkausgabe Bd. IX (Hg. W. Weischedel), Frankfurt/M. 1977,
7−135, hier: 15.

1. Jenseits des ›Analogen‹: sinnindifferente Mathematisierbarkeit?

159

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Zur Bedeutung von ›Digitalisierung‹

Man unterscheidet eine Digitalisierung I als originäres, transitives
Beziffern mittels diskreter Größen von einer Digitalisierung II bzw.
Digitalität als Regime bzw. Dispositiv, das operativ wirksam ist in
Verwaltungen und Ökonomien, etwa in Formen automatisierten
Erfassens, binär codierter Datenverarbeitung und -Verwertung, wo‐
bei strittig ist, ob es sich (nur) um operationalisierte menschliche
Intelligenz handelt (Leibniz) oder ob anscheinend ›intelligente‹ Ma‐
schinen, Computer, Chips usw. selbst denken. In der Digitalisierung
III geht es um Rückwirkungen der Digitalisierungen I und II auf
die Lebenswelt21 − wie sie z. B. auffällt, wenn Kinder die Berufe
ihrer Eltern spielerisch darstellen sollen und neun von zehnen dabei
die gleichen, ›digitalen‹ Bewegungen, nämlich die von Fingern über
einer Tastatur machen. Darin unterscheiden sich selbst Sterbebeglei‐
ter, die zuhause ihre Daten eingeben, gar nicht von anderen Berufs‐
tätigen oder Spielern irgendwelcher virtueller games.

Wenn von solchen Rückwirkungen die Rede ist, stellt sich die Fra‐
ge nach dem Anderen der Digitalisierung22 bzw. danach, worauf sie
wirkt und ob das, was jeweils ›digitalisiert‹ wird, darin aufgeht. Stößt
Digitalisierung hier auf relativ nicht Digitalisierbares? Oder gar auf
absolut nicht Digitalisierbares, etwa ›analog‹ derart Widersetzliches
wie den Leib, der jede(n) nach wie vor daran hindert, ›ins Netz zu
gehen‹?

Wer im transitiven Verständnis des Wortes von Digitalisierung
redet, sollte von ihrem Anderen nicht schweigen, woran sie sich
abspielt, worauf sie wirkt, was sie restrukturiert und wie auch immer
transformiert, allerdings nicht widerstandslos − sei es im Verhältnis
zu sich selbst, sei es in Verhältnissen zu Anderen und ihrer Präsenz
vor Ort oder entfernt. Diese Verhältnisse betreffen jedenfalls uns,
die wir uns in der Welt befinden und Welt teilen und auf diese

21 Vgl. P. Ricœur, La philosophie à l'âge des sciences humaines, in: Cahiers de
philosophie 1, no. 2−3 (1966), 93−99.

22 Von diesem ›Anderen‹ spreche ich hier wie auch früher mit Blick auf das
›Andere des Technischen‹ nicht von vornherein unter der Voraussetzung, es
müsse sich dialektischen Zwängen fügen; Vf., Technologien des Selbst versus
Passivität als ›das Andere‹ des Technischen. Zu einem missverständlichen Begriff
von Technisierung, in: Divinatio. Studia Culturologica Series 36, autumn ‒ winter
(2012/3), 101‒131.

Kapitel V

160

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Weise ein von Martin Buber über Emmanuel Levinas und Bernhard
Waldenfels bis hin zu Jean-Luc Nancy und François Jullien vielfach
bedachtes »Zwischen-uns« stiften, ohne das eigentlich zu ›können‹.
Dieses Zwischen-uns ist nicht herstellbar und steht niemandem (ein‐
seitig) zur Verfügung, auch nicht sujets capables, als die uns ein
Hermeneutiker wie Ricœur beschrieben hat23 − als Subjekte, denen
scheinbar von Anfang an alles daran liegt, sich Anderen und sich
selbst ihr Können, ihre Fähigkeiten, ihre Kompetenz und Rationali‐
tät zu beweisen, nicht zuletzt hermeneutisch.

Dieses Zwischen kommt vermittels ein-, wechsel- und gegenseiti‐
ger Formen der Bezugnahme aufeinander zum Vorschein, von der
Aufnahme Anderer (von Geburt an), über das Zuhören, Reden, sich
miteinander Verständigen usw., mittels Formen also, die sämtlich
hinsichtlich ihrer Bedeutung und Deutung auch umstritten sind. Ist
Kommunikation etwa grundsätzlich eine Form des Austauschs −
noch dazu bzw. nur von Informationen oder Wissen? Wer mit An‐
deren in Formen des Austauschs tritt, um sich darüber zu verständi‐
gen, wird damit rechnen müssen, dass auch die Rede von Austausch,
Verständigung, Information und Wissen notorisch strittig ist. Ge‐
genwärtig aber erscheint zunehmend fragwürdig, ob sich überhaupt
Orte und Foren der Austragung von Konflikten in diesen Fragen
finden lassen werden24 oder ob es zu kommunikativ kaum mehr
auszutragenden kommunikativen Verwerfungen kommt25, wenn Di‐
gitalisierungsfolgen sich weltweit durchsetzen, ohne dass man sich
über ihre Bedeutung und Tragweite verständigen könnte, schon gar
nicht grenzüberschreitend, wo Regime auch ihre virtuellen Grenzen

23 P. Ricœur, Le Juste 2, Paris 1991, 88; ders., Le ›soi‹, digne d'estime et de respect, in:
Le respect. De l'estime à la déférence: une question de limite, Paris 1993, 88−99,
hier: 88, 91; ders., Morale, éthique et politique, in: Pouvoirs. Revue française
d'études constitutionnelles et politiques, no. 65 (1993), 5−17, hier: 6; J.-P. Chan‐
geux, P. Ricœur, Ce qui nous fait penser. La nature et la règle, Paris 1998, 40, 93.

24 Auf neue Aggregatzustände des Öffentlichen weist Magnus Schlette hin in sei‐
nem Beitrag Digitale Selbstwirksamkeit. Zum Entwicklungspotenzial der Neuen
Medien für die demokratische Öffentlichkeit, in: DTE, 73−104, hier: 85 f., 92.
Allerdings bestehen erhebliche Zweifel daran, ob es überhaupt eine grenzüber‐
schreitende, etwa europäische Öffentlichkeit gibt. Wolfgang Streeck etwa streitet
das rundweg ab. Vgl. seinen Beitrag in der ZEIT vom 28. März 2019, no. 14, 39.

25 Vgl. Vf., Kommunikative Verwerfungen zwischen digital natives und analogen
Aborigines, in: M. W. Schnell, L. Nehlsen (Hg.), Begegnungen mit künstlicher
Intelligenz. Intersubjektivität, Technik, Lebenswelt, Weilerswist 2022, 48–69.

2. Zur Bedeutung von ›Digitalisierung‹

161

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


abschotten, um jedwede politische Infragestellung ihrer Legitimität
von vornherein zu unterbinden.

Gegenwärtig steht unter dem Eindruck der entsprechenden Me‐
dienpolitik Chinas und Russlands, Nordkoreas und des Iran vor
allem infrage, ob es überhaupt noch zu unbehinderter Kommunika‐
tion kommen kann (ohne dass sie mit brutalsten Folgen insgeheim
überwacht wird). Viel weniger steht die Gewalt in Frage, die mögli‐
cherweise mit eben jenen Digitalisierungstechniken selbst, und von
Anfang an, einhergeht, auf deren ungehinderter Nutzung man aus
politischen Gründen (und mit Recht) besteht.

Ein Aspekt dieser Gewalt könnte sein, dass man jeden ›Rest‹
vergisst26, der in Resultaten der Digitalisierung nicht aufgeht, nicht
aufgehen kann und ev. auch nicht aufgehen sollte, so dass er −
im Gegensatz zur behaupteten Omnipräsenz und Herrschaft der
Digitalität – zugleich mit einer »Omniabsenz« eben dieses Restes
einhergehen müsste.

3. Menschliches Leben jenseits aller Erfassbarkeit?

Was aber steht dabei auf dem Spiel, wenn nicht allein die Mathe‐
matisierbarkeit, Bezifferbarkeit, Geometrisierbarkeit etc. lebenswelt‐
licher Gegenstände, ungeachtet ihrer Vagheit, sowie das angebliche
»Sinnesfundament« aller episteme in lebensweltlicher doxa, das es
mit seiner technisch bedingten Überformung und Durchdringung
zu tun bekommt?

Ohne von der kommenden Digitalisierung bereits etwas ahnen zu
können, hat Robert Musil, Zeitgenosse Husserls, auf die fortschrei‐
tende Mathematisierung seinerzeit empfindlich reagiert. Alle, »die
von der Seele etwas verstehen [...], bezeugen es, daß sie von der
Mathematik ruiniert worden sei«.27 Dabei führt Musil in seinem
Jahrhundertroman Der Mann ohne Eigenschaften auch vor Augen,
wie ungewiss inzwischen geworden war, als wer oder was wir uns
verstehen können bzw. sollen.28 War nicht längst eine »Psychologie

26 Vgl. den Exkurs dazu im Kap. IV in diesem Bd.
27 Siehe die Anm. 53 zu Kap. IV.
28 Siehe dazu auch C. J. Burckhardt, H. v. Hofmannsthal, Briefwechsel, Frank‐

furt/M. 1966, 162.

Kapitel V

162

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ohne Seele« ausgerufen worden? Was ihn bewegte, war die Frage, ob
die fortschreitende Mathematisierung der Welt zu deren Erkenntnis
auf eine Weise beiträgt, die es letztlich ausschließen muss, vom Er‐
kannten noch ergriffen zu werden.29 Tatsächlich scheint alles Wissen
über uns inzwischen weitgehend algorithmisch erfassbar geworden
zu sein, ohne dass klar wäre, ob wir etwa nach wie vor ›seelisch‹ ver‐
fasste Wesen sind, denen es womöglich gerade darauf ankommt und
vielleicht sogar ankommen müsste, einander nicht (›erschöpfend‹)
zu kennen und zu erkennen, so dass sie insofern gute Gründe dafür
haben könnten, das Wissen als solches in Grenzen halten.

Schon diese Frage mutet anachronistisch an in einer Zeit, in der
von einer weitgehenden Datafizierung der Welt die Rede ist, von der
man sich Berechenbarkeit aufgrund einer »rechnerischen Konstruk‐
tion der Wirklichkeit« verspricht30 − nicht zuletzt in der Annahme,
das, was sich berechnen lässt, rechne sich am Ende auch, und letztlich
gehe es genau darum − sei es nur zu Zwecken der Sicherheit, sei es
der Kapitalgewinnung oder im Sinne einer Fusion von beidem im
Rahmen eines sogenannten Überwachungskapitalismus31, der nun‐
mehr über die Warenfiktionen Boden, Arbeit und Geld hinausgeht
und sich die »menschliche Erfahrung« als vierte Warenfiktion im
Zuge einer umfassenden Kommodifikation des menschlichen Ver‐
haltens immer mehr zu eigen zu machen beginnt.

So wird anscheinend der Mensch zu einer schier unerschöpfli‐
chen Rohstoffquelle und Goldgrube, ohne dass aber die Einzelnen
für die über sie gesammelten Daten entlohnt würden. Manche sehen
darin nicht nur eine neue Form der Ausbeutung, sondern (wieder
einmal) das Ende jeglicher Individualität sich ankündigen.32 Zu
leicht macht man es sich aber, wenn man wieder nur das Ende
von diesem oder jenem − von menschlicher Individualität bis hin
zur leibhaftig mit Anderen in Verbindung stehenden ›analogen‹
Existenzweise − ausruft und sich auf diese Weise von vornherein
der Schwierigkeit entledigt, Übergänge zu denken, durch die sich

29 Siehe dazu Musil, Der Mann ohne Eigenschaften, Bd. 1/2, 556, 752, sowie den
Exkurs (Abschnitt 4) zum vorangegangenen Kap. IV.

30 R. Seyfert, J. Roberge (Hg.), Algorithmuskulturen. Über die rechnerische Kon‐
struktion der Wirklichkeit, Bielefeld 2017; vgl. Weizenbaum, Die Macht der Com‐
puter und die Ohnmacht der Vernunft, 266.

31 S. Zuboff, The Age of Surveillance Capitalism, London 2019.
32 Ebd., 440.

3. Menschliches Leben jenseits aller Erfassbarkeit?

163

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wege von einer mehr oder weniger schnell ›überholten‹ Zeit in
eine womöglich tiefgreifend veränderte eröffnen, ob man das nun
begrüßt oder nicht.

Dabei ist die philosophisch erhebliche Frage doch nicht nur,
was unter Digitalisierung zu verstehen ist und gegebenenfalls ent‐
sprechend definiert werden kann, sondern darüber hinaus, was auf
diese Weise durch uns und mit uns selbst geschieht. Und das ist
offensichtlich keine einfache »Mutation der Menschheit« im Ganzen
(wie sie etwa Pierre Bertaux schon vor Jahrzehnten mit Blick auf
die Zukunft von »Denkmaschinen« hatte kommen sehen33), wenn es
denn stimmt, dass das, worauf sich Digitalisierung im Fall unseres
eigenen Lebens bezieht und worauf sie wirkt, nach wie vor anschei‐
nend untilgbar ›analogen‹ Charakters ist.

Erst seit wenigen Jahren setzt es sich durch, unser leibhaftiges
Leben auch als ›analoges‹ zu bezeichnen; und zwar in dem Maße,
wie man sich gezwungen sieht, im Widerspruch zu bereits erfolgter
Digitalisierung, deren ›Anderes‹ und Grenzen man zu bestimmen
versucht, nicht digitalisierbares, insofern ›analoges‹ Leben neu zu
verstehen.34 So, in die Defensive gedrängt, fragte schon Musil, was
in Zeiten einer anscheinend übermächtig werdenden Mathematisie‐
rung von uns »übrig bleibt« − »vielleicht nichts« eben35, wenn die
Idee und Praxis unserer ›restlosen‹ Erfassbarkeit – sei es durch
einen Big Other (Shoshana Zuboff36) oder viele Andere – die Ober‐
hand gewinnt. Dann könnte es tatsächlich genügen, mit hoher Si‐
cherheit von bereits bekannten Daten auf kontingente andere Daten
zu schließen, wie es schon jetzt vielfach geschieht, ohne dass man
sagen könnte, wo, wie und durch wen oder was genau. Was auch
immer jemand vor/mit einer digitalen Maschine macht im Hinblick
auf virtuelle Objekte, dazwischen werden sich anonyme fremde In‐
stanzen befinden, die das zwischenzeitliche Digitalisat registrieren
und auswerten, um ihre Schlüsse daraus zu ziehen, denen dann

33 P. Bertaux, Mutation der Menschheit. Zukunft und Lebenssinn, Frankfurt/M.
1979, 129−152.

34 Wie mangelhaft, wird sofort augenfällig, wenn man Abgrenzungen wie diese
bedenkt: als ›analog‹ sei »stufenlos, kontinuierlich, nicht digital« Variierbares
zu verstehen; oder als »physisch (dinglich) vorhanden statt virtuell oder elektro‐
nisch dargestellt«; www.wortbedeutung.info/analog/

35 Siehe dazu wiederum Kap. IV in diesem Bd.
36 Zuboff, The Age of Surveillance Capitalism, 378.

Kapitel V

164

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ein eigenständiges, praktisch unkontrollierbares Gewicht zukommen
wird. Auf diese Weise sind bzw. werden wir mit dem identisch bzw.
identifiziert, was digital von uns erfasst worden ist bzw. erfasst wor‐
den sein wird.

Aber: wer ist ›wir‹? Was all dies bedeutet, trifft nicht auf ein
gesichertes menschliches Selbstverständnis. Es gibt ›uns‹ höchstens
als strittige und temporäre Einheit, die sich kommunikativ in unab‐
sehbare Auseinandersetzungen um die Frage verstrickt, was etwa die
physische, leibhaftige Präsenz Anderer für uns bedeutet. (Man den‐
ke nur an die vorübergehende, aber weitgehende Suspendierung von
Präsenzveranstaltungen während der Corona-Pandemie.) Bedeutet
›präsent sein‹ nur, sichtbar da zu sein, vorhanden und erkennbar zu
sein, oder auch, gegebenenfalls für jemanden da zu sein − in einer
Welt, in der es zu geben und zu helfen gilt (wie Emmanuel Levinas
sagt37), in der man eine Bleibe und notfalls eine Zuflucht finden
könnte und die es insofern auch als bewohnbare gastlich zu gestalten
gilt (wie nicht nur Luce Irigaray und Shoshana Zuboff meinen38).
Dagegen wurde über jenen Big Other, der für manche das Internet
repräsentiert, gesagt, er verschlinge geradezu jegliches Refugium39 –

37 E. Levinas, Totalität und Unendlichkeit. Versuch über die Exteriorität [1961],
Freiburg i. Br. München 1987, 313.

38 Zuboff, Surveillance Capitalism, 7; L. Irigaray, Welt teilen, Freiburg i. Br., Mün‐
chen 2010; Vf., Dasein, Bleibe und (kollektive) Identität. Zur Kritik identitärer
Revisionen des Politischen ‒ mit Blick auf Hannah Arendts ›Denktagebuch‹, in:
Allgemeine Zeitschrift für Philosophie 46, Nr. 2 (2021), 159–182. Dass dabei die
neuen Medien auch eine tragende Rolle spielen können, betont Magnus Schlette
mit Kwame A. Appiah, Angel Parham und Danielle Allen, die schreiben: »We
need to develop habits of coexistence: conversation, in its older meaning, of
living together, association.« Und »paradoxically, it is the power of new media
to support the discovery of alliances and solidarities across great spacial dis‐
tances that makes it an instrument that can help us learn how to be rooted«.
Das normative Ideal, das sich hier mit der Gestaltung der neuen digitalen
Kommunikationstechnologien verbindet, ist Sensibilisierung für die »soziale
Verbundenheit« in einer Gemeinschaft von Menschen, die in reziproker Aner‐
kennung ihrer rechtverstandenen Eigeninteressen aufeinander angewiesen sind;
vgl. Schlette, Digitale Selbstwirksamkeit, 98 f.

39 Zuboff, Surveillance Capitalism, 520 ff.

3. Menschliches Leben jenseits aller Erfassbarkeit?

165

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auch das Refugium einer geschützten Abwesenheit, wie sie gerade
die Gegenwart des Anderen verbürgen kann.40

Die hier ansetzenden Deutungskonflikte betreffen letztlich das,
was wir uns unter der ›Welt‹ vorzustellen haben, in der wir leben,
wie man gewöhnlich gedankenlos sagt, die wir aber vielmehr leben
bzw. existieren und ko-existieren, wenn diese transitive Redeweise
erlaubt ist. Darüber besteht auch und gerade unter Philosophen
jedoch keinerlei Einigkeit.

Für Michel Serres, um nur ein Beispiel zu nennen, ist die Welt
eher ein Rahmen, der bereits (demografisch gesehen) weitgehend
ausgefüllt zu sein scheint und in dem nur mehr weitgehend durch
Medien und Werbung »Formatierte« leben41, deren Konsumverhal‐
ten dazu geführt habe, dass sie sich »im Virtuellen einrichten« (ebd.,
14). Das hat seines Erachtens immerhin den großen Vorteil, dass ih‐
nen mehr oder weniger »alles Wissen« zugänglich geworden zu sein
scheint (ebd., 19, 35), so dass sie sich auch über dessen traditionel‐
le, autoritative Formen von Vermittlung und Lernen hinwegsetzen
können. Alles Wissen ist demnach bereits da, verfügbar, objektiviert.
Was gibt es überhaupt noch außerdem, wenn letztlich »alles« Ge‐
genstand von Wissen sein kann und wenn man vom ganzen Rest
ohnehin schweigen muss?

Nachteil der derart »vernetzten Generationen«: Sie existieren
nicht mehr im selben Raum, in derselben Zeit und in derselben Welt
(ebd., 15). Zwar befindet man sich − folgt man Serres − vielfach in
»unmittelbarer Nachbarschaft«, lebt aber nicht mehr zusammen.42

Zwar sind anscheinend die Körper aus den Zwängen eines fremdbe‐
stimmten Wissenserwerbs befreit worden (ebd., 38), doch haben sie
keine direkte Verbindung mehr zueinander, wo die raffiniertesten

40 Vgl. Jullien, Altérités, 45. Jullien spricht von einer »présence intime, discrète«
(60) und geht so weit, zu behaupten: »seul la présence de l‘Autre fait vivre« –
aber eben nur unter der Bedingung der Wahrung dieser Diskretion (74).

41 M. Serres, Erfindet euch neu! Eine Liebeserklärung an die vernetzte Generation,
Berlin 2013, 9, 13.

42 Ebd., 14, 19, 35. Hier liegt eine allzu schlichte Kulturkritik nahe, die »unmittelba‐
re Nachbarschaft« und wirkliches Zusammenleben gewissermaßen kurzschließt
und sich auf diese Weise sowohl jeglicher Möglichkeit beraubt, digital vermit‐
telte Nachbarschaft positiv zu deuten, als auch dagegen sich sperrt, derartige
Nachbarschaft als Gefahr, Repression und Quelle von Gewalt zu begreifen. In
beiden Hinsichten ist Serres‘ Rhetorik gegenüber Vorsicht geboten.

Kapitel V

166

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Medien dazwischentreten. Zugleich werden sie ›im Netz‹ einem
Stimmengewirr ausgeliefert, in dem sie Gefahr laufen, völlig unter‐
zugehen, wenn sie sich nicht immerfort selbst Gehör verschaffen
(vgl. ebd., 34). Wer könnte sonst überhaupt von ihrer im Sinne Paul
Virilios »terminalen« Existenz wissen?43 Infolgedessen ›sendet‹ man
unaufhörlich und gibt sich der Illusion hin, sich auf diese Weise
seine Existenz sichern zu können, immer angetrieben von der fear
of missing out.44 Schweigen dagegen riskiert den kommunikativen
Tod. Und Zuhören ist nicht mehr erforderlich; so wenig wie ›ein
eigener Kopf‹, nachdem eine akephale, externalisierte Intelligenz
triumphiert zu haben scheint, an die alle angeschlossen sind.

Doch wie soll man all das verstehen, ohne Distanz dazu? So fragte
Serres selbst: Was sind wir im Unterschied dazu? Was bzw. wer
sind wir im Gegensatz zum Netz, dieser anonymen kollektiven Intel‐
ligenz? Seine Antwort: ich bin dieses nicht erkennbare, epistemisch
und algorithmisch nicht fassbare Nichts, von dem seit langem die
Rede war: »jene Leere«, jener »ungreifbare Hauch, die Seele, deren
Name nur eine Übersetzung dieses Hauchs ist«.45

4. Das seelische Selbst als letztes Refugium?

Seelisches Leben aber leidet, sofern es existiert; es handelt sich nicht
um bloße Intelligenz, die man auch simulieren bzw. maschinell er‐
setzen könnte. Digitalisate dagegen leiden nicht und erleiden nichts.
Sie können zwar ›kaputtgehen‹, werden dabei aber nichts empfin‐
den, weder Freude noch auch Trauer, und sind überhaupt keine
pathischen Wesen, die Erfahrungen durchmachen, durchleiden und
durcharbeiten können. Wenn zwischen algorithmisch operationali‐
sierbarer Intelligenz und Denken ein Unterschied besteht, dann liegt
er zumindest genau darin, dass es lógos nur aufgrund von páthos
gibt, zu Denkendes und am Ende auch Gedachtes aus pathischer

43 P. Virilio, Fluchtgeschwindigkeit. Essay, Frankfurt/M. 1999, 21 f.
44 Schmitt, Postdigital, 27.
45 Serres, Erfindet euch neu!, 33. So äußert sich, was Botho Strauss »altexistenziel‐

len Widerstand« nennt und einer residualen »Gegenwelt« zuschreibt, die sich
nur noch mit Mühe gegen den Cyberspace mit seinen »elektronischen Raubzü‐
gen« zu behaupten scheint (B. Strauss, Der Fehler des Kopisten, München, Wien
1997, 86, 166).

4. Das seelische Selbst als letztes Refugium?

167

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Erfahrung, die man selbst machen muss, auch wenn man sie lernend
von Anderen übernimmt, so dass sie nur nachvollzieht, was sie nicht
aus erster Hand hat. Dabei verhält sich die Seele oder das Selbst, wie
wir zeitgemäßer sagen, zum Widerfahrenden als zu Erfahrendem.
(Kein Widerfahrnis ist bereits von sich aus, ohne jegliches weiteres
Zutun unsererseits, Erfahrung, schon gar nicht angemessen inter‐
pretierte.)

Zu diesem ›sich‹46 gibt es maschinell und digital bislang gerade
insofern kein Pendant, als es sich nicht um ein bloß rekursives
Selbstverhältnis handelt, das man in Rückkoppelungsschleifen abbil‐
den könnte. Vielmehr erweisen wir uns auch im intimsten Verhältnis
zu uns selbst und zu Anderen als uns selbst diastatisch entzogen47

− was allerdings nicht ausschließt, dass sich ein Selbstverständnis
durchsetzt, in dem es zu einem weitgehenden Verlust jeglichen Ent‐
zugs und jeglichen Verständnisses für ein- und gegenseitiges Sichent‐
zogensein kommen könnte.48 Wie sollte auch eine Informationen
verarbeitende Maschine in dem, wie sie sich verhält, zugleich sich
selbst oder auch einer anderen Maschine entzogen sein? Wurde
nicht der Vorschlag, uns als solche Maschinen bzw. geradezu als In‐
formationen zu verstehen, die intelligent prozessiert werden können,
längst gemacht (u.a. vom Kybernetiker Norbert Wiener49)? Würden
sich solche Deutungen durchsetzen, käme es zu einem regelrechten
Entzugsverlust insofern, als man sich nicht länger als sich selbst

46 Vgl. I. Rahwan et al., Machine behaviour, in: Nature 568 (2019), 477−486;
doi.org/10.1038/s41586–019–1138-y

47 Vgl. B. Waldenfels, Bruchlinien der Erfahrung. Phänomenologie, Psychoanalyse,
Phänomenotechnik, Frankfurt/M. 2002, 442 [=BdE]; F. Jullien, De l’intime. Loin
du bruyant Amour, Paris 2013. »L’intime va de pair avec le discrèt«, »touche à
l’inouï d’exister« und »donne accès« zum Anderen, heißt es hier (18, 21 f.). Da‐
bei aber erfährt man, »ou le moi ne s’approfondit que pour sortir de soi« (42).
Keine Rede kann insofern davon sein, in der noch ganz und gar ›analogen‹,
vorerst keiner Digitalisierung zugänglichen intimen Präsenz des Anderen werde
jegliche eigene und fremde Nicht-Gegenwärtigkeit getilgt. Im Gegenteil: hier
wird sie, wie anscheinend nirgends sonst, gewahrt und geachtet, folgen wir
Julliens Beschreibung.

48 Vgl. BdE, 456, wo Fremdheit als Entzugsphänomen beschrieben wird und die
Macht der Technik im Verhältnis dazu in Betracht kommt.

49 N. Wiener, Mensch und Menschmaschine. Kybernetik und Gesellschaft, Bonn
31966, Kap. VI.

Kapitel V

168

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


unvermeidlich und unabdingbar entzogen auffassen würde.50 Und in
diesem Verlust würde man keinen Verlust mehr sehen, im Gegenteil
einen Gewinn an Selbstpräsenz, ‑transparenz und Verständlichkeit.

Artifizielle Systeme können sich m. E. nicht verhalten, jedenfalls
nicht aus sich heraus (autos) und zugleich so, dass sie sich dabei als
sich selbst auch diastatisch entzogen zu gewärtigen hätten. Man sagt
zwar: sie könnten sich so oder so entscheiden. Aber diese Redeweise
täuscht über eine weit radikalere Bedeutung dieses ›sich‹ hinweg,
denn sie können dabei, indem sie ›entscheiden‹, nicht sich befinden
in Leid oder Trauer, in Begehren oder Enthusiasmus. Sie können
sich selbst repräsentieren, symbolisch darstellen, modellieren, aber
sich nicht diastatisch, im Rückbezug auf sich selbst zeitlich versetzt,
erfahren − wie es immer dann unumgänglich ist, wenn uns Wider‐
fahrnisse als erst zu Erfahrendes vorausgehen und affizieren.

Wird so das menschliche Selbst zum letzten Refugium aller Be‐
sinnungen darauf, was sich in seiner ›analogen‹ Existenzweise der
Digitalisierung in allen ihren (drei) Bedeutungen widersetzt? Die
Rede von einem ›Selbst‹ ist allerdings nicht eingespielt in der nor‐
malen bzw. normalisierten Sprache. Wir verfügen nicht über ein eta‐
bliertes Selbstverständnis bzw. Verständnis des menschlichen Selbst,
wie allein schon die vor allem von John Locke angestoßene Begriffs‐
geschichte des personalen Selbstseins bis hin zu Peter Strawson
beweist. Strawson hat ja zeigen wollen, dass man sich eine Person
auch als eine Art Ding vorstellen kann, als etwas Selbiges mit Ei‐
genschaften bzw. als eine Art Vorkommnis, dem das eine oder ande‐
re zustößt.51 Ein Selbst befindet sich aber nach der Überzeugung
anderer Autoren (wie Paul Ricœur, Hans Jonas oder auch Robert
Spaemann) nicht in der Welt im Sinne des bloßen (bezifferbaren)
Vorkommens. Auch Anderen gegenüber kommt es nicht bloß vor,
als Beobachtbares oder Ereignis in der Welt, wie es etwa bei Niklas
Luhmann den Anschein hat.52 Es tritt als jemand auf, indem es sich
als in sich selbst verandertes zugleich unvermeidlich seiner ›Präsenz‹
entzieht − auch im Verhältnis zu sich selbst und von Angesicht zu

50 Siehe dazu auch das nachfolgende Kap. VI in diesem Bd.
51 P. F. Strawson, Einzelding und logisches Subjekt (Individuals), Stuttgart 1995.
52 N. Luhmann, Soziale Systeme. Grundriß einer allgemeinen Theorie, Frank‐

furt/M. 21985; W. Stegmaier, Orientierung im Nihilismus − Luhmann meets
Nietzsche, Berlin, Boston 2016.

4. Das seelische Selbst als letztes Refugium?

169

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Angesicht.53 Genau so ist auch der einschlägige Buchtitel Ricœurs
zu verstehen: Soi-même comme un autre/Das Selbst als ein Anderer.
Unter diesem Titel zeigt der Autor, wie das menschliche Selbst als im
Verhältnis zu Anderen und zu sich selbst auf unaufhebbare Art und
Weise ›entzogen‹ zu denken ist.

Aber was soll man buchstäblich ›damit anfangen‹ in einer Zeit,
wo die Technik wie zuletzt in mannigfaltigen Formen der Digitalisie‐
rung die »modalité dominante de notre rapport à la réalité« gewor‐
den ist, der nach der Einschätzung Ricœurs in einer bereits weitge‐
hend ›technologisierten‹ Gesellschaft geradezu kanzerogen um sich
greift?54

Erfahrungsgemäß ruinieren derartige Prozesse den Wirtsorganis‐
mus, in dem sie sich abspielen, und damit früher oder später auch
sich selbst. Das ist allerdings eine wenig tröstliche Aussicht. Anders
wird es sich nur verhalten, wenn gerade aus dem ›analogen‹ Leben,
auf das sich Technologien der Digitalisierung beziehen, Potenziale
des Widerstands dagegen bemerkbar machen, auf Informationen
und Wissen, auf algorithmisch Erfassbares und letztlich Mathemati‐
sierbares reduziert zu werden.55 Am radikalsten zeichnen sich solche
Potenziale dort ab, wo es Anzeichen dafür gibt, dass wir in gar
nichts Identifizierbarem und Repräsentierbarem aufgehen können −
als uns selbst, Anderen und der Welt Entzogene. Es käme allerdings
ganz darauf an, dies nicht etwa als Mangel an Präsenz, sei es analog,
sei es digital vermittelt, an Wissen und Rationalität zu deuten.56

53 BdE, 398; zum ›sich‹ vgl. ebd., 400 ff.
54 P. Ricœur, Introduction, in: Au Carrefour des cultures. Les Cultures et le temps,

Paris 1975, 19–41, hier: 39; Entretien avec P. Ricœur, in: La philosophie d’au‐
jourd’hui, Paris, Lausanne 1976, 8–23, hier: 18.

55 Vgl. mit Verweis auf Aldous Huxleys Kritik eines »Denkens des ›nichts als‹«
Weizenbaum, Die Macht der Computer und die Ohnmacht der Vernunft, 176 f.

56 Vorausgesetzt, man statuiert nicht schon eine gar nichts mehr auslassende »Di‐
gitalisierung von Allem« und gibt damit von vornherein alle Möglichkeiten
des Einspruchs preis (s. o. Anm. 1). Ähnlich problematisch erweist sich bei
näherem Hinsehen ein elitäres Verwerfen jeglicher Digitalisierung, das sich
aus der Furcht speist, in der »Ausgesprochenheit« einer »telekratischen Öffent‐
lichkeit« geradezu zu verschwinden, die anscheinend nur noch Mitwirkende,
aber kein Zuhören und nichts »Unverwobenes« mehr kennt, wie Botho Strauss
meint (Allein mit allen. Gedankenbuch, München 2014, 191). Wo eine durchgrei‐
fend digitalisierte Kommunikation alles erfasst, müssten die »alte Einsamkeit
und alte Geselligkeit gleichermaßen verloren« gehen, glaubt Strauss (95). An

Kapitel V

170

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das wäre m. E. eine Forschungsfrage ersten Ranges in der Per‐
spektive einer Pathologie der Technik, die inzwischen weiter denn
je unseren eigenen Einsichtsmöglichkeiten vorauseilt und uns uns
selbst nachhinken lässt. In unserer geschichtlichen Gegenwart zeich‐
net sich jetzt eine noch radikalere Pathologie als jene ab, die vermut‐
lich von Anfang an mit menschlicher Technizität einhergegangen ist.
Nie wohl wussten die Menschen ganz, nie konnten sie völlig in sei‐
nen Konsequenzen absehen, was sie taten. Und darunter mussten sie
vielfach leiden, um gegebenenfalls daraus zu lernen: páthei mathos,
wie es in Aischylos’ Agamemnon heißt.

Jetzt aber sind sie dabei, sich in gewisser Weise als derart tech‐
nisch fortgeschritten und nach dem Vorbild der von ihnen geschaf‐
fenen intelligent devices auch sich selbst zu begreifen, dass sie sich
als pathische und diastatisch verfasste Wesen geradezu unverständ‐
lich zu werden drohen, wenn sie Phänomenen des Entzugs, des Ent‐
zogenseins und des Sichentziehens keinerlei ›positive‹ Bedeutung
mehr beilegen können. Die Forschungsfrage nach einer solchen Be‐
deutung wäre vollkommen gegenstands- und sinnlos, würde gelin‐
gen, was man sich sogar regierungsamtlich auf die Fahnen geschrie‐
ben hat: Kurz und gut, was wir »überwinden« müssen, »ist das
Analoge«, hieß es wie gesagt unter der Überschrift Digital only auf
der re:publica 2022.57 Man täte gut daran, diese radikale Program‐
matik genau zu nehmen und sie nicht als bloße Rhetorik abzutun.

deren Stelle trete eine »totalitäre Unverborgenheit«, in der keine Verbindung
mehr zum Nichterlangbaren bestehen könne (157). Dagegen bietet dieser Autor
allerdings nur eine »Restauration der menschlichen Unwissenheit« auf, die
in der Unauffindbarkeit eines gänzlich privatisierten Lebens ihr Refugium ha‐
ben soll. So will ein unzeitgemäß und explizit zeitwidrig Vereinzelter in der
Anachoresis seines Privatlebens »das letzte Sagen haben« (112, 132). Obgleich
er hier mit einer idealen Geselligkeit Gleichgesinnter liebäugelt (64), läuft er
als erklärter »Stubenhocker«, der »aus der Sackgasse des Weltweiten« einen
Ausweg gefunden zu haben meint (193 f.), Gefahr, sich nur noch wenig von
jenen internet-nerds zu unterscheiden, die in ihrer terminalen, dem eigenen
Bildschirm verhafteten Existenz kaum mehr ein soziales Leben führen können.
Der Rückzug in eine »Rekluse« (64) allein, der jegliche Auseinandersetzung
mit den neuen digitalen Techniken verweigern würde, wäre auch zu einem
›engagierten Anachronismus‹ (vgl. ebd. 109) nicht mehr in der Lage. Gänzlich
allen Blicken und Einblicken entzogen, bliebe er nicht nur Anderen verborgen,
sondern auch »unbesucht«, wie Strauss selbst anmerkt, der gerade darin das
Schicksal des nur noch als Zufluchtsort bewohnten Hauses erkennt (321).

57 Siehe oben, Anm. 10.

4. Das seelische Selbst als letztes Refugium?

171

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wer ›das Analoge‹ für überwindbar hält, wird auch an eine
fortschreitende, am Ende nichts mehr verschonende Digitalisierung
glauben, die außerhalb des algorithmisch Fassbaren nichts mehr
kennen würde, was uns ausmachen könnte; schon gar keinen uner‐
kennbaren, epistemisch und algorithmisch nicht erfassbaren ›Rest‹
oder eine Nicht-Gegenwärtigkeit, in der wir uns als uns selbst und
Anderen derart entzogen erfahren, dass kein Versuch der Vergegen‐
wärtigung uneingeschränkt Erfolg haben kann. Gerade daraus, leh‐
ren phänomenologische Analysen, geht wesentlich der unaufhebbare
Widerstand der Alterität Anderer hervor58 − ein Widerstand, der uns
nicht dazu auffordert, ihn zu überwinden nach Maßgabe unseres
Könnens; ein Widerstand vielmehr, dessen Quelle uns diastatisch
entzogen bleibt und uns gerade deshalb auch ergreifen kann, ohne
sich darin aufzulösen, was wir er- und begreifen, wissen und digitali‐
sieren können.

58 Vgl. Vf., Das leibliche Selbst und der Widerstand des Anderen, Kapitel X in: Ein‐
ander ausgesetzt. Der Andere und das Soziale. Bd. I: Umrisse einer historisierten
Sozialphilosophie im Zeichen des Anderen; Freiburg i. Br., München 2018.

Kapitel V

172

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel VI
Entzugsverlust
Zu einem kritischen Grundgedanken einer
Phänomenologie des radikal Fremden

1. Entzug und Sichentziehendes (173) | 2. In pathischer Perspektive (175) | 3. Vom
Nicht-Philosophischen her: ›ausgesetztes‹ Leben auf der Suche nach seiner
Lebbarkeit (179) | 4. Entmachtete Erfahrung? (181) | 5. Immer noch ›seelischer‹
Art? (184) | 6. Antwortschicksale (187)

Es gibt »kein Außerhalb mehr«.1
 

Das Gute ist:
Neue Arkanbereiche entstehen im Zuge des forschenden Wissens.2

 

1. Entzug und Sichentziehendes

Zur Freiheit mögen wir, einem bekannten Diktum Jean-Paul Sartres
zufolge, »verurteilt« sein, doch bestimmte Freiheiten kann man uns
sehr wohl entziehen, sei es teilweise und vorübergehend zu unserem
Schutz unter Quarantäne, sei es ganz, auf Dauer und endgültig zu
lebenslanger Strafe. Und man kann »auf Entzug« sein, wenn es
darum geht, eine pathologische Sucht zu heilen. In diesen gängigsten
Fällen der Rede von Entzug ist wie auch in vielen anderen auf
den ersten Blick der Erfahrung des Entzugs selbst kein positiver
Sinn beizulegen, denn das jeweils Entzogene (wie Freiheiten oder
Drogen) fehlt und lässt dadurch leiden. Ganz anders verhält es sich
in der Phänomenologie von Bernhard Waldenfels, die einen drohen‐
den, wenn nicht gar bereits weitgehend eingetretenen Entzugsver‐
lust diagnostiziert und daran erinnern will, wie unverzichtbar für
jegliche Erfahrung, die ihren Namen verdient, insofern sie sich zu
Widerfahrendem responsiv verhält, gerade das ist, was sich ihr derart

1 F. Ewald, Der Vorsorgestaat, Frankfurt/M. 1993, 484, 489.
2 B. Strauss, Der Fortführer, Reinbek 2018, 182.

173

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


radikal entzieht, dass das Sichentziehende nicht einmal als ›etwas‹
zu identifizieren ist. So wird Phänomenen des Entzugs anscheinend
eine eminent ›positive‹ Bedeutung zugewiesen; und zwar gerade in‐
sofern, als sie jegliche Positivität und auch das gesamte okzidentale,
seit der Antike auf die kategoriale Bestimmung, Unterscheidung und
Begreifbarkeit von Seiendem fixierte Denken unterlaufen, wie zuletzt
François Jullien argumentiert hat.3

Könnten nun aber gerade diese Phänomene selbst verloren ge‐
hen? Sei es auch nur insofern, als man ihnen keinerlei Beachtung
mehr schenkt? Dann geriete der zur Diskussion stehende Entzug
womöglich in Vergessenheit, wäre uns insofern selbst ironischerwei‐
se entzogen – und nicht einmal das wäre am Ende noch nachweis‐
bar. Nichts scheint Waldenfels kritischer zu beargwöhnen als genau
dies – ohne allerdings schon eine explizit normative Gegenposition
zu beziehen. Ich greife diese Überlegungen auf und führe sie zu
bis zu einem Punkt, wo deutlich werden mag, wie das, was wir
als Erfahrung begreifen, gegenwärtig radikal auf dem Spiel steht.
Entsprechende geschichtsphilosophische Thesen liegen Waldenfels
offenbar fern. Er schreibt sich in keinen endism4 ein, weder optimis‐
tisch noch pessimistisch. Und doch sind seine Überlegungen nicht
nur sozial-, sondern auch geschichtstheoretisch brisant, wie im ver‐
fügbaren Rahmen allerdings nur in Ansätzen zu zeigen ist.

Mit seinem Buch Erfahrung, die zur Sprache drängt setzt sich
Waldenfels nicht zum ersten Mal mit einem klinischen, psychoanaly‐
tischen Diskursbereich auseinander, mit dem die Phänomenologie,
so wie sie von ihm selbst als Phänomenologie aus und von der
Erfahrung vertreten wird, eine grundsätzliche Prämisse gemeinsam

3 Vgl. F. Jullien, Existierend leben. Eine neue Ethik [2016], Berlin 2022, 174 ff. Hier
ist von einer Phänomenalität die Rede, die im Sichentziehen hervortritt oder
»überbordet« (182); s.a. ders., Altérités. De l’altérité personelle à l’altérité culturelle
[2010], Paris 2021. Wenn das allerdings das »Leben« ausmacht, so wie es Jullien
versteht, muss man sich fragen, wie man im Verhältnis dazu auch soll »existie‐
ren« können. Letzteres verlangt auch nach einem aktiven Sichverhalten zu den
Möglichkeiten, die das »Leben« bietet, aber keineswegs einfach geschehen lässt,
wie es sich sonst mit der »Phänomenalität der Welt« verhält (Existierend leben,
122). So markiert Jullien selbst den Übergang zu »ethischen« Fragen, die mit den
Spielräumen dieses Sichverhaltens einhergehen.

4 Vgl. Vf., Kritische Kulturphilosophie als restaurierte Geschichtsphilosophie? An‐
merkungen zur aktuellen kultur- und geschichtsphilosophischen Diskussion mit
Blick auf Kant und Derrida, in: Kantstudien 98 (2007), Heft 2, 183–217.

Kapitel VI

174

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zu haben scheint: die auch von bio-medizinischer Seite5 mehrfach
ins Spiel gebrachte Prämisse, dass wir uns von dem her, was uns
widerfährt, Phänomenen der Erfahrung und dem Erfahrenen als
solchem nähern sollten. Diese Gemeinsamkeit fungiert zunächst
als eine Art Leitfaden, der dem Pathischen und Pathologischen me‐
thodisch Vorrang einräumt, ohne dass von vornherein ausgemacht
wäre, ob das, was uns widerfährt, auch schon (und nur) als Störung,
Beeinträchtigung oder Gefährdung einer bereits gegebenen Norma‐
lität einzustufen ist. Normalisiert und normiert wird allemal nur
das, was nicht von sich aus einfach normal ist, sondern allenfalls
als normal aufgefasst, verstanden, gewertet wird. Und dabei ist das
Widerfahrende nicht eindeutig als Negatives zu charakterisieren6,
sofern das nahelegt, das Negative sei entweder nur als Kehrseite
eines Positiven zu verstehen oder es dränge – gemäß dialektischem
Vorbild – von sich aus zur Selbstaufhebung hin. Mit Recht wird
auch in dieser Hinsicht immer wieder auf dem allzu oft übersehenen
kleinen ›als‹ insistiert, das bereits in Der Spielraum des Verhaltens7

als signifikative Differenz diskutiert wurde.

2. In pathischer Perspektive

Unter diesen Voraussetzungen knüpft Waldenfels an einen der
Grundbegriffe der aristotelischen Kategorienschrift, nämlich an das
páthos, an, ohne es allerdings noch von vornherein der Schirmherr‐
schaft des Guten oder des Einen unterstellen zu wollen – wie es
noch beim Neuplatoniker Plotin der Fall war, der behauptete, die

5 Bes. von Georges Canguilhem mit Bezug auf Kurt Goldstein, in: Das Normale
und das Pathologische, München 1974 [1943/21966]; vgl. H. Schipperges, Homo
patiens, München, Zürich 1985; Vf., Vom Logos zum Pathos des Lebendigen,
Antrittsvorlesung am Humboldt-Studienzentrum der Universität Ulm (1996),
in: Zu denken geben: Identität und Geschichte, Ulm 1997, 13–38. Inzwischen
hat der aus der Antike überlieferte Begriff des páthos vielfältig Aufmerksamkeit
gefunden. Vgl. u.a. K. Busch, I. Därmann (Hg.), »Pathos«. Konturen eines kultur‐
wissenschaftlichen Grundbegriffs, Bielefeld 2007.

6 A. Green, Le travail du négatif, Paris 2011; E. Angehrn, J. Küchenhoff (Hg.), Die
Arbeit des Negativen. Negativität als philosophisch-psychoanalytisches Problem,
Weilerswist 2014.

7 B. Waldenfels, Der Spielraum des Verhaltens, Frankfurt/M. 1980.

2. In pathischer Perspektive

175

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


menschliche Seele habe sich ihre »Unverletzlichkeit« verscherzt und
sie habe das auch selbst zu verantworten. Sie finde sich aufgrund
eigener Schuld »in die Bande des Leibes« verstrickt und »dem
Druck und Stoß aller andern Dinge ausgesetzt«, auf die Gefahr
hin, jeglichem Übel und jeder denkbaren Strafe in einer endlosen
Irrfahrt ausgeliefert zu werden.8 Im gleichen, ebenfalls noch plato‐
nisch geprägten Verständnis wird Boethius seinen das ganze Mittel‐
alter hindurch gelesenen Trost der Philosophie schreiben und noch
Marsilius von Padua behaupten, nackt werde jeder geboren »und
schwach, affizierbar und zerstörbar«.9 Beide lassen ihre Leserschaft
glauben und hoffen, dass ihr unausweichliches Ausgesetztsein in der
Welt, in der sie auf alle erdenklichen Weisen verletzt, verwundet und
vernichtet werden können, nicht ›das letzte Wort‹ haben wird und
dass die Philosophie einem innerweltlich nicht mehr anfechtbaren
Heil auf der Spur ist, das jegliches páthos zu überwinden verspricht.

Diese Philosophen wissen offenbar seit langem um das Ausge‐
setztsein der Seele in der Welt, ihre Affizierbarkeit und Verletzbar‐
keit, bauen aber darauf, dass alles Üble (malum), das ihr wider‐
fährt10, nur privativ zu verstehen ist und dass es auf Wegen erinnern‐
der Hinwendung zum Guten überwindbar sein wird, wenn nicht
diesseits, dann doch jenseits des Todes, der insofern zu einer Heim‐
kehr einlädt – zumindest diejenigen, die daran glauben.

Eine in diesem Sinne alles umgreifende und in sich bergende,
universale Ordnung ist aber Waldenfels’ früheren Befunden zufolge
längst zerfallen.11 Er wiederholt zwar das aristotelische Diktum, die
Seele sei »auf gewisse Weise alles«, und sympathisiert offenbar mit
dem Gedanken, dass sie »unter die Dinge gemischt« existiert12, da er

8 Plotin, Enneaden IV 8 [6]; zit. n. Ausgewählte Schriften (übers. v. R. Harder,
überarb. v. W. Theiler; Hg. W. Marg), Stuttgart 1986, 29.

9 Zit. n. T. Leinkauf, Grundriss. Philosophie des Humanismus und der Renaissance
(1350‒1600), Bd. 1, 2, Hamburg 2017, 830; Boethius, Trost der Philosophie, Stutt‐
gart 1986.

10 Canguilhem, Das Normale und das Pathologische, 151.
11 Siehe dazu B. Waldenfels, Ordnung im Zwielicht, Frankfurt/M. 1987.
12 Wie ein Zitat von Marcel Mauss nahelegt; vgl. B. Waldenfels, Erfahrung, die

zur Sprache drängt. Studien zur Psychoanalyse aus phänomenologischer Sicht,
Berlin 2019, 137 [=ES]. Auf der gleichen Seite ist ausdrücklich vom »Entzug« die
Rede, »ohne den Alterität in der Tat nicht zu denken ist«, wie sich an vielen
Stellen des umfangreichen Werkes von Waldenfels bestätigt findet. Immer, wo
der Begriff der Alterität verhandelt wird, steht somit auch der Gedanke des

Kapitel VI

176

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zu dem Schluss kommt, auch der Bezug zum Anderen gehe »immer
auch durch die Dinge« (ES, 152). Wenn auch die Seele selbst kein
Ding ist, das wie Kants »Ich« auch ein »Es« sein könnte, das denkt,
oder ein »Un-Ding« (Friedrich Schlegel13), so kann sie doch nur
vermittels der Dinge zu Anderen, zur Welt und auch sich selbst
in Beziehung stehen. Aber das will Waldenfels ohne platonische
Rückversicherung beim Einen und Guten denken; und er bestreitet,
dass wir je in einer alles umfassenden Ordnung aufgehen können
(ob wir es wollen oder nicht). Sollten Psychoanalytiker oder Philo‐
sophinnen noch eine Art »Seelsorge« offerieren wollen, so müssten
sie insofern »ohne Zusatzangebote«14 auskommen, die Linderung
seelischen Schmerzes oder Leidens, Therapie, Heilung oder gar ein
finales Heil mit Blick auf eine solche Ordnung in Aussicht stellen.

Statt das affizierbare, verletzbare, leidende Leben in der Welt im
Rekurs auf eine solche Ordnung sofort zu überspringen, verlangt
Waldenfels, es endlich in dem, wie es sich zeigt, ernst zu nehmen
und von ihm auszugehen, ohne es bloß als Beraubung (steresis, pri‐
vatio) von etwas Anderen, also privativ zu werten. So öffnet sich im

Entzugs mit auf dem Spiel, so dass dessen ›Verlust‹ überall auch dort droht, wo
man auf Alterität keinen Gedanken mehr verschwenden will. In einer Replik
schreibt Waldenfels an meine Adresse, den Begriff des Entzugsverlusts nirgends
gefunden zu haben (Das Fremde, interdisziplinär betrachtet, in: B. Schellham‐
mer [Hg.], Zwischen Phänomenologie und Psychoanalyse. Im interdisziplinären
Gespräch mit Bernhard Waldenfels, Baden-Baden 2021, 195–207, hier: 199 f.);
doch der Sache nach scheint er für ihn durchaus zentral zu sein, verteidigt er
doch die gerade durch ›Entzugsweisen‹ sich auszeichnende Alterität unentwegt.
Dagegen haben es andere offenbar satt, sich mit dergleichen Komplikationen
noch länger auseinanderzusetzen. So plädiert Michaela Ott explizit dafür, »die
Begriffe des A/anderen, der Alterität und eines erhabenen Außen abzuschaffen«.
Mit François Jullien wäre dagegen zu halten, dass jede Art der Begegnung, die
ihren Namen verdient, »selbstverständlich mit Alterität behaftet bleiben [muss],
sonst gibt es nichts mehr, dem man begegnen könnte«; vgl. M. Ott, Welches
Außen des Denkens? Französische Theorien in (post)kolonialer Kritik, Wien,
Berlin 2018, 11; Jullien, Existierend leben, 187.

13 Vf., Substanz, Un-Ding, Passage. Geschichte, Gegenwart und Zukunft der Seele in
deutsch-französischer Perspektive, in: T. Ebke, S. Hoth (Hg.), Die Philosophische
Anthropologie und ihr Verhältnis zu den Wissenschaften der Psyche, Berlin, Bos‐
ton 2018, 259–282.

14 Dergleichen ist reichlich verfügbar. Vgl. die aktuellen Beiträge in G. Gödde,
J. Zirfas, E. Brock (Hg.), Leiden und Lebenskunst. Biographisch-philosophische
Studien zu Krisen, Therapien und Wandlungen, Berlin 2023.

2. In pathischer Perspektive

177

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rückgang auf das Pathische ein weites Feld der Forschung – wieder,
möchte man sagen, denn vom Buch Hiob über die Psalmen, Vergils
Aeneis und Dantes Göttliche Komödie bis hin zur consolatorischen
Literatur des Mittelalters und der Gewaltkritik eines Bartolomé de
Las Casas hatte man es doch in der Vergangenheit keineswegs nur
mit beschönigenden Beschreibungen dessen zu tun, wie wir Men‐
schen dem Pathischen, Schmerzen und Leiden vielfältigster Gestalt
ausgesetzt sind.15 Selbst Hegel wusste darum, wie seine Vorlesungen
zur Vernunft in der Geschichte beweisen, die allerdings jegliches
Mitleiden und jegliche subjektive Heil- und Trostbedürftigkeit an‐
gesichts des Nichtwiedergutzumachenden in der Aussicht auf ein
buchstäblich trostloses Ende der Geschichte im Unendlichen relati‐
vieren. Trost sei ohnehin nur »im Endlichen zu Hause«, wo für die
Philosophie letztlich nichts ultimativ Befriedigendes zu gewinnen
ist, wie er offenbar meinte.16

Man weiß ungeachtet dessen jedoch seit langem vom ›unaufheb‐
bar‹ Üblen, vom Schmerz und vom Leiden – und auch darum, dass
Menschen aus ihm leben. Verlangt man nicht seit jeher aufgrund
der ›Negativität‹ am eigenen Leib erlittener Ungerechtigkeit nach
Gerechtigkeit (nicht zuletzt für Andere)? Ruft nicht die Gewalt
nicht-enden-wollender polemogener Antagonismen seit langem das
Verlangen nach Befriedung der politischen Lebensverhältnisse auf
den Plan? Fragt man sich nicht seit langem auch, ob nicht alle ästhe‐

15 E. Schockenhoff, Kein Ende der Gewalt?, Freiburg i. Br. 2018, 22–41; Vf., ›Ural‐
ter‹ Krieg und Neue Kriege. Fordert die neuere Gewaltgeschichte zur Revision
der menschlichen conditio historica heraus?, in: Allgemeine Zeitschrift für Philo‐
sophie 43 (2018), 193–216.

16 G. W. F. Hegel, Vorlesungen über die Philosophie der Weltgeschichte. Bd. I, Ham‐
burg 1994, 78; vgl. M. Ignatieff, Wir Menschen sind über Raum und Zeit hinweg
Geschwister, in: DIE ZEIT, Nr. 3 (2020), 51; ders., Über den Trost in dunklen
Zeiten, Berlin 2021; Vf., B. H. F. Taureck, Trostlose Vernunft? Vier Kommentare
zu Habermas’ Konfiguration von Philosophie und Geschichte, Glauben und Wis‐
sen, Hamburg 2021; Vf. , ›Trostlose‹ Philosophie – sensibilisiert durch Trauer und
Melancholie, Abschied und Vergänglichkeit? Zum Respekt vor dem, was Andere
leben lässt [Rez. v. R. Comay, Die Geburt der Trauer. Hegel und die Französische
Revolution, Konstanz 2018; B. Dober, Ethik des Trostes: Hans Blumenbergs Kri‐
tik des Unbegrifflichen, Weilerswist 2019; L. F. Földényi, Lob der Melancholie.
Rätselhafte Botschaften, Berlin 2019; J. Georg, Philosophie des Abschieds. Die
Differenz denken, Paderborn 2021; I. Schmidt, Über die Vergänglichkeit. Eine
Philosophie des Abschieds, Hamburg 2019], in: Philosophische Rundschau 69,
Heft 2 (2022), 138–163.

Kapitel VI

178

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tische Vitalität aus einem Leiden sich ableitet, welches das Leben
geradezu ›unlebbar‹ zu machen droht?

3. Vom Nicht-Philosophischen her:
›ausgesetztes‹ Leben auf der Suche nach seiner
Lebbarkeit

Dennoch drängt sich nicht zuletzt bei der Lektüre philosophischer
Curricula der Eindruck auf, der Prozess der entsprechenden ›Er‐
dung‹ menschlichen Lebens im Ausgang von einer Phänomenologie
seiner pathischen Verfasstheit habe allenfalls sporadisch begonnen
bzw. als habe er sogar weniger denn je einen Ort freier Auseinan‐
dersetzung, wo man in weitgehend verschulten, erfahrungsarmen
Instituten Credit Points und Drittmittel bewirtschaftet. So sind es,
wie so oft, vor allem philosophische Dissidenten, die die Erinnerung
an gerade das wachhalten, woraus auch nach Waldenfels’, Maurice
Merleau-Ponty und Paul Ricœur nahekommender Überzeugung al‐
le Philosophie hervorgeht: aus der prä-disziplinären Nicht-Philoso‐
phie eines Lebens, das von Geburt an rückhaltlos den Anderen, der
Welt, aber auch sich selbst ausgesetzt ist – auf der vielleicht nie
endenden Suche nach einem lebbaren Leben, von dem Christa Wolf
mit Blick auf Karoline v. Günderrode und Heinrich v. Kleist sagte,
es habe womöglich »keinen Ort« und es sei »nirgends« zu finden.17
In der Tat muss man bezweifeln, ob uns Philosoph:innen, die davon
rein gar nichts ahnen lassen, etwas lehren können – so provisorisch,
wie im Dunklen tastend und anfechtbar sich auch alles ausnehmen
mag, was in der Forschung nach einem zugleich ausgesetzten und
an seiner Lebbarkeit ›interessierten‹ Leben bislang zu Tage geför‐
dert wurde. Man denke an Judith Butlers Konzept der livability,
an Jean-Luc Nancys Rekonstruktion des menschlichen corpus als
eines prekär exponierten oder an François Julliens Verlangen nach
einem »existierenden Leben«, das sich jeglicher sozialen Integration
und Inklusion ebenso widersetzt wie jeglicher Aufhebung in der

17 C. Wolf, Kein Ort. Nirgends, Frankfurt/M. 1979, 108.

3. Vom Nicht-Philosophischen her

179

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gegenwart eines Seins, dem scheinbar gar nichts radikal fremd und
insofern entzogen sein kann.18

Während Nancy seine Überlegungen dazu quasi in der Form
eines Selbstgesprächs entfaltet, öffnet sich Waldenfels weitgehend
für das, was in benachbarten Diskursen dazu gesagt wurde, und
verpflichtet sie alle darauf, von dem Rechenschaft abzulegen, was
sich zunächst auf vor-diskursiven Ebenen abspielt: als das eigent‐
liche Wunder, das darin liegt, dass überhaupt etwas zur Sprache
kommt. Eine Philosophie, die nicht in Anbetracht dieses Wunders
entwickelt wird, hat das Staunen (thaumazein), das sie seit alters
für sich in Anspruch nimmt, längst verlernt oder vielleicht nie ge‐
kannt. Es sei denn als bloßen Ausgangspunkt, den man mittels einer
Wittgenstein‘schen Leiter hinter und unter sich lässt, um sich fortan
nur noch mit strittigen Geltungsansprüchen zu befassen. Aber kennt
sie es noch als unverzichtbares Medium, dessen man sich immer
wieder vergewissern muss, wenn auch in vielfältigem Schmerz, wie
es bereits Georges Canguilhem nahegelegt hat?19

Ob etwas überhaupt zur Sprache kommen kann, um welchen
Preis und wie das möglicherweise nicht geschieht, nicht geschehen
kann oder darf, all das sind Fragen, die sich einem rückhaltlos
ausgesetzten Leben stellen werden, das spätestens von Geburt an (in
gewisser Weise allerdings auch schon von der Empfängnis an) Ande‐
ren auch ausgeliefert ist. Auch das nicht ausgesetzte Kind, das nicht
einfach sich selbst überlassen wird, wie es besonders neugeborenen
Mädchen vielerorts noch heute widerfährt, bleibt ein ausgesetztes,
das heißt allem ihm möglicherweise Widerfahrenden ausgesetzt –
von elementarer Vernachlässigung über notorisches Nicht-gesehen-
und Nicht-gehört-werden, stille Ächtung, unumwundene Diskrimi‐
nierung und gezielte Verachtung bis hin zu Kriegen und anderen
Desastern, denen man sich nur auf die Gefahr hin nähern kann,
dass man selbst ›Sinn und Verstand verliert‹, ohne jemals zurückzu‐
kehren in eine Welt, in der es »heller [wird], wenn jemand spricht«,

18 J. Butler, Precarious Life, London, New York 2006; J.-L. Nancy, Corpus, New
York 2008; F. Jullien, Altérités. De l’altérité personelle a l’altérité culturelle [2010],
Paris 2021, 28 ff., 82 ff.; Il n’y a pas d‘identité culturelle, Paris 2016, 60 f.

19 Canguilhem, Das Normale und das Pathologische, 65.

Kapitel VI

180

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wie Sigmund Freud in Anspielung auf eine einschlägige Bibel-Stelle
(Joh. 1,9) sagte.20

Was auch immer ›Philosophie‹ in dieser Lage in Aussicht stel‐
len kann, um Leidensfreiheit, wie sie Plotin noch vorschwebte,
wird es sich nicht mehr handeln können. (Wäre damit nicht auch
das menschliche Leben selbst verloren, das sich mangels jeglichen
Widerstands geradezu aufzulösen droht, wie Friedrich Hölderlin
behauptete?) Es wird sich allenfalls ausnahmsweise um wirkliche
Heilung, viel öfter aber höchstens um eine Art Beihilfe zum Leben
mit dem Pathischen und Pathologischen handeln, das zu einem
Leben aus Leiden und insofern zu mehr als nur leben beitragen
kann – stets an einer Grenze, wo sich entscheidet, ob wir Anderem
und Fremdem nur ausgesetzt ober bereits wehrlos ausgeliefert sind.
Letzteres sollte zunächst die Fürsorge Anderer im Rahmen familialer
(wie auch immer inzwischen entkonventionalisierter) Lebensformen
verhindern – im Kontext politisch-rechtlicher Strukturen bis hin zur
gegenwärtig sich formierenden Welt-Bürger-Gesellschaft, die sich
Waldenfels gewiss ebenfalls nicht als eine alle vereinnahmende Ord‐
nung vorstellen möchte, ob als globales Dorf, als Weltstaat, als real
existierenden Funktionalismus oder exzessiven Finanzkapitalismus.
Auch so sind wir ja einander ausgesetzt: als uns selbst und Ande‐
re in gedanklichen »Ordnungskäfigen« gefangen Nehmende, die
sich merkwürdigerweise von sich aus Auswege ins Nicht-Identische
(Theodor W. Adorno), in ein Draußen (Michel Foucault), in eine
Exteriorität (Emmanuel Levinas), ins Reale (Jacques Lacan), ins
Neutrale (Maurice Blanchot) oder ins radikal Fremde (Bernhard
Waldenfels) verbauen.

4. Entmachtete Erfahrung?

Tatsächlich wurde der Verdacht, wir würden uns mit diesen Konse‐
quenzen im eigenen Leben und Denken gleichsam selbst einmauern,
seit langem immer wieder geäußert, nicht zuletzt auch in sozialer
Hinsicht.21 Leicht ist er phänomenologisch allerdings nicht zu er‐

20 S. Freud, Gesammelte Werke, Bd. XI, London, Frankfurt/M. 1940 ff., 422.
21 Verwiesen sei nur auf François Ewald; vgl. Vf., Einander ausgesetzt. Der Andere

und das Soziale. Bd. I, Freiburg i. Br., München 2018, Einleitung und Kap. I.

4. Entmachtete Erfahrung?

181

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


härten, wenn es denn stimmt, dass es hierbei um »Phänomene«
geht, die erst aufzuweisen sind, da sie sich »zunächst nicht zeigen«
und keineswegs einfach als ›Fakten‹ begegnen. Darin sieht Walden‐
fels eine Stärke der Psychoanalyse, die ihm weit entgegenkommt:
dass sie sich weder in empiristischer Manier auf bloße Fakten beruft,
die scheinbar gar keiner Interpretation bedürfen, noch auch in ratio‐
nalistischer Manier sich über die Erfahrung erhebt. Mit Verve wen‐
det er sich gegen eine regelrechte »Entmachtung der Erfahrung«,
die als überall von jener signifikativen Differenz unterwanderte
allerdings niemals wie eine schlichte Berufungsinstanz fungieren
kann, da sie von sich aus der Deutung, der Interpretation und Aus‐
legung bedarf und insofern ohnehin nicht als besonders ›mächtig‹
erscheint. So geht es scheinbar darum, aufs Neue zu fragen, was Er‐
fahrung bedeuten kann, wenn sie nicht dem »Bann der natürlichen
Einstellung« unterworfen ist – die im Übrigen so natürlich gar nicht
ist. Nicht unbedingt muss es zu ihren Geburtsfehlern gehören, regel‐
mäßig »die grundlegende Frage« verkennen zu lassen, die da lauten
soll: »wovon sind wir leibhaftig getroffen und worauf antworten
wir« infolgedessen?

Waldenfels sieht nun eine besondere Verwandtschaft seiner Art,
Phänomenologie zu betreiben, zur eher hermeneutisch orientier‐
ten Psychoanalyse – von der sich manche fragen werden, ob es
sie überhaupt noch gibt, ob sie ihre vielfachen Häresien und Zer‐
splitterungen, Schulenbildungen und ‑spaltungen überstanden hat,
ob sie die rigorose Kritik ihrer ehemaligen Deutungsmacht22 und
wiederholte Angriffe aus der Richtung eines positivistischen Wis‐
senschaftsverständnisses oder zuletzt ihre versuchte Reduktion auf
neuroscience überlebt hat oder überleben wird. Zu den möglicher‐
weise für sie tödlichen Gefahren zählt gewiss auch ihre restlose
Überführung in einen weitgehend atheoretischen, soften klinischen
Diskurs oder in eine eklektische Theoriesprache, in der von den bei‐
den Freud’schen Topiken über das Lacan’sche Reale bis hin zu Jean-
Luc Marions Begriff des Erotischen alles Eingang findet, was gerade
passt, und alles ignoriert wird, was gerade nicht passt. Waldenfels

22 Vgl. M. Pohlen, M. Bautz-Holzherr, Psychoanalyse – das Ende einer Deutungs‐
macht, Reinbek 1995.

Kapitel VI

182

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


knüpft zwar lose an die uralte Rede von der Seele an23, von der
man inzwischen technischer als Psyche handelt. (Schon dieser se‐
mantische Übergang ist nicht unverfänglich, denn seine Seele kann
man verkaufen, die eigene Psyche offenbar nicht.24) Er tendiert aber
deutlich dazu, die oft nur noch in Anführungszeichen auftauchende
Psyche als dasjenige, »womit wir eigentlich leben« (ES, 294)25, im
Lichte phänomenologisch beschreibbarer Spielräume des Verhaltens
zu rekonstruieren, die einem leiblichen Selbst offenstehen. Genau
darauf hatte Merleau-Ponty früher seinen Begriff der Existenz ge‐
münzt – nahe bei Autoren wie Karl Jaspers, Martin Heidegger und
Paul Ricœur, der zeit seines Lebens von der Überzeugung ausging,
die Frage, was es bedeutet zu existieren, könne »nicht von dieser
anderen Frage losgelöst werden«, was es bedeute zu denken. Denn
»Philosophie lebt aus der Einheit dieser beiden Fragen und stirbt an
ihrer Trennung«.26

Vielleicht sollte man statt von »Einheit« an dieser Stelle eher von
Verbindung, Verflechtung oder Interferenz sprechen. Wie dem auch
sei, folgt man Ricœur, so müsste man ›die‹ Philosophie schon als
weitgehend ›gestorben‹ betrachten. Ob man ›die‹ Philosophie in
diesem Sinne bereits für eine erledigte Angelegenheit halten muss
(nachdem ja auch schon die Geschichte und der Mensch ›am Ende‹
zu sein scheint, wenn man dem amerikanischen Propheten Fran‐
cis Fukuyama in dieser Hinsicht glauben darf ), kann dahingestellt
bleiben, solange man noch mit Waldenfels daran festhält, dass es
eine Phänomenologie von menschlicher Erfahrung geben können
müsste, die auch aus ihr entspringt und von ihr inspiriert bleibt. Ihr

23 So überlebt ein Konzept, das spätestens Mitte des 19. Jahrhunderts für obsolet
erklärt worden war. Man denke nur an die entsprechende Bilanz in Friedrich A.
Langes Geschichte des Materialismus (1866); vgl. G. Knauss, Anfang und Ende
des Denkens von Karl Jaspers, in: A. Cesana, G. J. Walters (Hg.), Karl Jaspers:
Geschichtliche Wirklichkeit mit Blick auf die Grundfragen der Menschheit, Würz‐
burg 2008, 21–32; sowie die Anm. 54 zu Kap. IV in diesem Bd.

24 Vor diesem Hintergrund wohl bemerkte Hans Carossa: »Eine Psyche hat heut‐
zutage jeder, Seelen aber gibt es weniger denn je.« Zit. n. H. Blumenberg,
Schriften zur Literatur 1945–1958, Berlin 2017, 337.

25 Platon, Politeia IV, 445 a; Sämtliche Werke Bd. 2, Reinbek 322008, 347. In der
Übersetzung Schleiermachers heißt es: »wodurch wir doch eigentlich leben«.

26 P. Ricœur, Philosophieren nach Kierkegaard, in: M. Theunissen, W. Greve (Hg.),
Materialien zur Philosophie Søren Kierkegaards, Frankfurt/M. 1979, 579–596,
hier: 596.

4. Entmachtete Erfahrung?

183

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Begründer Edmund Husserl hatte dabei vor allem die Psychologie
im Sinn, die aber nach einigen psychologisch-phänomenologischen
Intermezzi ihrerseits ihren ursprünglichen Titelbegriff, unter dem
sie vor Ernst H. Weber, Gustav T. Fechner und Wilhelm Wundt
etwa bei Karl P. Moritz noch als Erfahrungsseelenkunde firmierte,
längst hat aufgeben müssen, nachdem sie sich bereits von einer
Wissenschaft des Bewusstseins (Wundt) zu einer Wissenschaft des
Verhaltens (John Watson, Burrhus F. Skinner) gewandelt hatte, die
schließlich in eine Kognitionswissenschaft transformiert wurde, wel‐
che sich wiederum längst in mental science, artificial intelligence und
neuroscience aufzulösen droht27, bei der man Philosophen jedenfalls
nicht mehr zu vermissen scheint.

5. Immer noch ›seelischer‹ Art?

Auch Henri Bergson hatte festgestellt, dass uns die Seele ungeach‐
tet einer zweieinhalbtausendjährigen Begriffs- und Ideengeschichte
»kein Stück weitergebracht« habe und dass, »wenn es wirklich ein
Problem der Seele gibt«, man es »in Ausdrücken der Erfahrung«
neu aufwerfen müsse.28 »Was man früher Seele nannte«29, scheint
sich aber derart weitgehend verflüchtigt zu haben, dass sie (wie bei
Cornelius Castoriadis) nur noch als verlorenes Objekt infrage kommt
– das sich, wie manche vermuten, seinerseits von Anfang an gegen
eine ursprüngliche Alterität zu behaupten versucht hat (ES, 78).

Ob wir nun dennoch weiterhin von ›seelischem‹ oder ›psychi‐
schem‹ Leben oder stattdessen von einem leiblichen Selbst reden, ist
am Ende vielleicht nicht so wichtig, vorausgesetzt, es wird deutlich,
welchen Erfahrungen man mit Hilfe solcher Begriffe beizukommen
versucht. Darunter Erfahrungen des Verlusts, der Abwesenheit, des

27 C. F. Graumann, Bewußtsein und Verhalten. Gedanken zu Sprachspielen in der
Psychologie, in: H. Lenk (Hg.), Handlungstheorien interdisziplinär. Bd. 3, 2.
Halbbd., München 1984, 547–573.

28 H. Bergson, Die beiden Quellen der Moral und der Religion [1932], Hamburg
2019, 276.

29 A. Alvarez, Der grausame Gott. Eine Studie über den Selbstmord, Frankfurt/M.
1981, 233.

Kapitel VI

184

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Fehlens und Vermissens Anderer, der Trauer30, die sich wohl nach
wie vor nicht auf Informationen reduzieren lassen31, deren man sich
heute algorithmisch zu bemächtigen versucht. Die entsprechende
digitale Vernetzung habe inzwischen auch die Seele erreicht, so
Waldenfels (ES, 195). Dass ein leibliches Selbst niemals wirklich
›ins Netz gehen‹ kann, wie es eine gedankenlose Redeweise besagt,
leuchtet ohne Weiteres ein. Aber ist nicht alles, was sich nicht per
Information über es ›in Erfahrung bringen‹ lässt, schlicht irrelevant,
vernachlässigenswert und für ökonomische Zwecke unbrauchbar?
Die Frage, was man heute von einem Menschen wissen kann, stand
am Eingang von Sartres monumentaler Flaubert-Studie, die mit
ihrer progressiv-regressiven Methode immensen hermeneutischen
Aufwand betrieb, der heute obsolet zu werden scheint.32 Die ein‐
schlägigen Firmen wissen angeblich längst alles über uns, jedenfalls
viel mehr als wir selbst und nächste Angehörige, Freunde usw. Und
was sie noch nicht wissen, können sie algorithmisch mit höchster
Wahrscheinlichkeit aus dem ableiten, was bereits bekannt ist. Was
oder wer wir darüber hinaus noch sind, wofür sollte das noch Be‐
deutung haben, zumal man sein Privatleben bedenkenlos preisgibt,
da man angeblich »nichts zu verbergen« hat, wie es regelmäßig
heißt?

Das sind dringende Fragen in Zeiten eines massiven »Alteritäts‐
verlusts« (ES, 19), der einzutreten scheint, obgleich sich der Schlei‐
er einer langanhaltenden »Alteritätsvergessenheit« (Marcel Hénaff)
bzw. eins »oubli de l’autre« (Paul Ricœur33) gerade erst zu lüften
begann. Nicht aber, um zu offenbaren, was ›dahinter‹ verborgen
sein mag in einer ontologischen Hinterwelt, sondern, im Gegenteil,
um deutlich zu machen, was uns in dieser, unserer Welt so oder
so entzogen bleibt. Waldenfels spricht, wie eingangs erwähnt, von

30 Vf., Revisionen der Trauer. In philosophischen, geschichtlichen, psychoanalyti‐
schen und ästhetischen Perspektiven, Weilerswist 2006.

31 R. Shattuck, Tabu. Eine Kulturgeschichte des verbotenen Wissens, München 2003;
P. Wehling (Hg.), Vom Nutzen des Nicht-Wissens, Bielefeld 2015; E. P. Fischer,
Verbotenes Wissen. Geschichte einer Unterdrückung, Berlin 2019.

32 J.-P. Sartre, Der Idiot der Familie. Gustave Flaubert 1821 bis 1857, Reinbek 1980, 7.
33 P. Ricœur, Emmanuel Levinas: penseur du temoignage, in: J.-C. Aeschlimann

(éd.), Répondre d’autrui, Neuchâtel 1989, 17–40, hier: 31; auch in: Lectures 3. Aux
frontières de la philosophie [1994], Paris 2006, 81−104.

5. Immer noch ›seelischer‹ Art?

185

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einem regelrechten Entzugsverlust34, dem es entgegenzuwirken gelte,
so als drohe uns paradoxerweise jeglicher radikale Entzug abhan‐
denzukommen, um schließlich selbst zu fehlen. Es gehe deshalb
darum, »Fremdes zu provozieren«. Warum aber, wenn es sich doch
radikal entzieht, auch wenn es sich in leibhaftiger Präsenz abzu‐
zeichnen scheint, in der es allerdings »niemals völlig« aufgeht, da es
sie »immer« überschreitet, da es sich »nie ganz« bewusst machen,
identifizieren und normalisieren lässt, so dass wir insofern so wenig
wie die Künstler mit ihren Kompositionen je »zur Ruhe kommen«
(ES, 227) – nicht einmal in einer paradiesischen Gegenwart als »ret‐
tende[r] Insel, ungetrübt von Erinnerungen und Erwartungen« (ES,
231)? Wenn wirklich »jede Erfahrung über sich selbst hinausweist,
anderes mit sich führt« (ES, 206), besteht dann überhaupt Grund
zur Sorge, die in der Rede von einem befürchteten Entzugsverlust
zum Ausdruck kommt?

In die gleiche Richtung weist aus Waldenfels’ Sicht, was von psy‐
choanalytischer Seite über das Unbewusste gelehrt wird, das nach
wie vor als ihr Schibboleth, ihr Losungswort, gelten soll, ohne das
man ihr »Reich« angeblich nicht betreten kann. So ist gewisserma‐
ßen jede(r) sich selbst entzogen und kann Anderen nur als ihrer‐
seits sich selbst Entzogenen begegnen. Infolgedessen ist man ist nie
(ganz) da, wo man wahrgenommen wird – was möglicherweise auch
zu bedauern ist. Droht uns nicht auch das Ganz-da-sein für Andere
abhanden zu kommen? Auch dieses steht allerdings vor der Frage,
wie man sich mit dem eigenen Unbewussten und mit der Fremdheit
des Anderen ›vertragen‹ kann. Wie das gelingen kann, steht dahin,
zumal nichts daran zu ändern sein wird, dass wir einander fremd
sind und bleiben, was auch immer man dagegen unternehmen will.

An dieser Stelle von Therapie oder Heilung zu sprechen, wäre
gänzlich verfehlt. Weder wird man die Fremdheit des eigenen Unbe‐
wussten noch auch die des Anderen überwinden. Und dabei wird es
niemals zu einer wenigstens vorübergehend durchgängigen Verstän‐
digung oder gar zu ›restloser‹ Vergemeinschaftung kommen. Viel‐
mehr werden sich auf allen diesen Ebenen des leiblichen Selbstseins,
der Kommunikation und der Etablierung sozialer und politischer

34 Dieses Wort hat Waldenfels nach eigenem Bekunden in seinen Schriften nicht
gefunden. S.o., Anm. 12. Es trifft, scheint mir, jedoch die Sache. Denn der Sache
nach hat er das Fremde vielfach unter Hinweis auf Phänomene des Entzugs bzw.
eines retrait, wie es bei Jullien heißt, erläutert.

Kapitel VI

186

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Lebensformen mannigfaltige Fremdheiten gleichsam überlagern und
uns immer wieder mit der »gelebten Unmöglichkeit« konfrontieren,
dem jeweils Fremden als solchem gerecht zu werden – was gewiss
nicht dadurch gelingen wird, dass sich nun jede(r) – wie alle Ande‐
ren – als Fremde(r), als Exilierte(r) oder zu einem diasporischen
Dasein Verurteilte(r) versteht. So würde sich doch wieder nur der
Schleier einer höchst fragwürdigen, fremdheitsvergessenen Einheit
über das Soziale legen und dessen befremdende »Ränder«, »Ris‐
se«, »dunkle Reste«, »Spalten« und sonstige Unergründlichkeiten
kaschieren, von denen immer wieder die Rede ist.

6. Antwortschicksale

Die beklagte Fremdheits- oder Alteritätsvergessenheit lässt sich auch
als Natalitäts- und Generativitätsvergessenheit verstehen, wenn es
denn stimmt, dass die Fremdheit unserer selbst in der Vorzeitigkeit
unseres leiblichen Daseins gründet.35 Denn wir sind überhaupt nur
dank Anderer ›da‹36 – und zwar auf eine leibhaftige Art und Wei‐
se, die nur verspätet und in gewissen Grenzen ›zu sich‹ kommen
kann.37 Von ihnen her sind wir ›zur Welt gekommen‹, wo wir
scheinbar nie ganz ankommen als ursprünglich und unüberwind‐
lich Welt-Fremde, die nur vorübergehend, als Vorübergehende und
im Aneinander-Vorübergehen gegebenenfalls auch füreinander ›da‹
sein können. Nur unter dieser sozialen Voraussetzung ist auch das
unaufhebbare Einander-Ausgesetztsein zu denken, das Waldenfels

35 Beim Begriff der Natalität ist nicht allein an Hannah Arendt zu denken, auf
die man ihn immer wieder zurückführt, obgleich sie weder die Leiblichkeit
noch auch die Generativität besonders in Betracht gezogen hat; vgl. Vf., In der
Zwischenzeit. Spielräume menschlicher Generativität, Zug 2016.

36 Was sich nicht sogleich in eine Apologie positiver Dankbarkeit transformieren
lässt. Das ›dank Anderer‹ ließe sich ja auch im Sinne bloßer Verursachung
deuten; und so, dass letztere auf ein Im-Stich-gelassen-werden hinausläuft, wie
es bspw. bei Thomas Bernhard als »Geworfensein« wie ein Tier in die Welt
beschrieben wird (ohne dass hier auf das entsprechende Existenzial Heideggers
verwiesen würde); vgl. T. Bernhard, Die Ursache. Der Keller. Der Atem, Salz‐
burg, Wien 1978, 71.

37 Beide elementare Befunde spielen in Heideggers Lehrbuch der Existenzialonto‐
logie, Sein und Zeit, das bis heute die philosophische Rede vom Dasein domi‐
niert, so gut wie gar keine Rolle.

6. Antwortschicksale

187

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


u.a. mit Levinas und Didier Anzieu in Betracht zieht. Wir sind uns
leibhaftig selbst, der Welt und Anderen jedoch so ausgesetzt, dass
damit unvermeidlich die kritische Frage einhergeht, wie es möglich
ist, dass es nicht in wehrlose Auslieferung umschlägt, die jeder Er‐
wachsene Freud zufolge abzuwehren sucht und doch »anerkennen
muß«, wie er in Die Zukunft einer Illusion schreibt. Diese Abwehr
wird umso mehr das spätere Leben als eine Form bloßen Überlebens
bestimmen, wie Andere ihren Aufgaben nicht entgegenkommen und
die Nachkommenden nicht vor traumatogenen Erfahrungen des
Ausgeliefertseins bewahren – von früher Vernichtungsangst über die
infantile Sprachlosigkeit bis hin zur späteren Nichteinbeziehung und
Ächtung, die noch jeden, der im Vollbesitz bürgerlicher Rechte ist,
um sein soziales Leben bringen und einen politischen Tod nach sich
ziehen kann, der an die frühe Angst erinnern mag.

Vor einem social death38 sollen Praktiken der Fürsorge, des Für-
Andere-Daseins und der Befähigung39 bewahren, deren frühen Aus‐
fall oder Mangelhaftigkeit ein in der Regel viel zu spät kommendes
therapeutisches, helfendes Tun allerdings kaum zu kompensieren
vermag. Es wird allenfalls dazu verhelfen, mit den Folgen zu leben,
ohne deren mehr oder weniger weit zurückliegende Ursachen aber
noch beheben zu können. Die Rede von Therapie und Heilung
sollte nicht darüber hinwegtäuschen, dass ein Anderen radikal aus‐
gesetztes und ausgeliefertes Leben wie das des Neugeborenen, des
Kindes und Heranwachsenden nach Antworten verlangt, die von
der lobenswerten Achtung der Fremdheit des Anderen allein gewiss
nicht eingelöst werden.40 Mit einem solchen Leben geht unvermeid‐
lich eine besonders von Levinas wieder in Erinnerung gerufene
(uralte) Frage einher: Wo bist du? Das heißt hier: Bist du für mich
da? Auf diese Frage ist in generativen Lebensformen zu allererst mit
dem eigenen Leben zu antworten, das das Für-den-Anderen-da-sein
praktisch bezeugt. Erstaunlich ist, wie weitgehend das in Theorien
der Identität übersehen werden konnte, die die Frage, wer jemand
(im Verhältnis zu Anderen und für Andere) ist, unter Rückgriff auf

38 Ein ursprünglich von Orlando Patterson auf die Sklaverei gemünzter Begriff.
39 A. Sen, The Standard of Living, in: The Tanner Lectures on Human Values,

March, 11/2 1985.
40 Vgl. A. Schäfer (Hg.), Kindliche Fremdheit und pädagogische Gerechtigkeit, Pa‐

derborn 2007.

Kapitel VI

188

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wilhelm Diltheys Begriff des hermeneutischen »Lebenszusammen‐
hangs« glauben allein in narrativer Hinsicht beantworten zu kön‐
nen. Dieser Zusammenhang konnte sich schon zu Robert Musils
Zeiten nicht mehr zu einem Ganzen runden, in dem alle Selbst‐
fremdheit aufgehoben wäre.41 Einem sich selbst fremdem Selbst,
das einem Anderen als Fremdem gerecht zu werden sucht, stehen
allerdings noch andere, nicht nur narrative Möglichkeiten dafür zur
Verfügung, die bislang zu wenig Beachtung gefunden haben: prakti‐
sche Formen der Selbst-Bezeugung, in denen sich zeigt, wer man im
Verhältnis zu Anderen als Anderen gegenwärtig ist – und nicht nur
in einer später erzählbaren Vergangenheit gewesen sein wird.42

Auch dieses ›Sich-Zeigen‹ lässt sich als solches allenfalls ›aufwei‐
sen‹, nicht beweisen, und verlangt insofern nach einer phänomeno‐
logisch-hermeneutischen Explikationsarbeit, die das Ergriffenwer‐
den von der Herausforderung der Bezeugung so wenig wie das
páthos, um das es Waldenfels geht, in flagranti wird erfassen kön‐
nen. Zumal dann nicht, wenn es möglicherweise ein ganzes Leben
erfordert, herauszufinden, wie und ›zu welchem Ende‹ wir derart
ergriffen und herausgefordert wurden – einmal vorausgesetzt, dass
uns dergleichen überhaupt widerfahren ist.43 Letzteres kann keines‐
wegs als gesichert gelten. So könnte es sein, dass wir es auch mit
»Antwortschicksalen«44 zu tun haben, die paradoxerweise darin lie‐
gen, erst gar nicht einer Responsivität auf die Spur zu kommen, die
»zur Sprache drängt«.45 Das betrifft nicht nur das Leben des Einzel‐

41 Vgl. Boethius, Trost der Philosophie, 87. Das Grundmotiv des Sich-zum-Kreis-
rundens bleibt über Hegel hinaus bis hin zu Jacques Derridas Falschgeld. Zeit
geben I, München 1993, bestimmend.

42 Vf., Prekäre Selbst-Bezeugung. Die erschütterte Wer-Frage im Horizont der Mo‐
derne, Weilerswist 2012.

43 Vgl. Vf., Ergriffen und davongetragen. Emmanuel Levinas zwischen Ethik, Kunst
und Musik, in: J. Bennke, D. Mersch (Hg.), Levinas und die Künste, Bielefeld
2024, 203–228.

44 In Anlehnung an Triebschicksale; vgl. J. N. Howe, K. Wiegandt (Hg.), Trieb.
Poetiken und Politiken einer modernen Letztbegründung, Berlin 2014.

45 Genau das droht, scheint mir, wenn man wie Hartmut Rosa den spezifischeren
Begriff der Responsivität (den er irreführenderweise wie einen Beleg für sich
in Anspruch nimmt) durch den der Resonanz ersetzt, so als könne dieser viel
weitere, bezeichnenderweise an die Physik angelehnte Begriff die Leistungen
des spezifischeren übernehmen, noch dazu in einer für die (Post-) Moderne
geradezu wegweisenden Art und Weise. Man erwartet allerdings von Anderen

6. Antwortschicksale

189

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nen, sondern auch jede Philosophie, die ihm zur Sprache verhelfen
will. Als pathisch uninspirierte wüsste sie am Ende gar nichts von
befremdlichen Herausforderungen und von womöglich verzweifel‐
ten, schließlich scheiternden Versuchen, jemanden auf Erwiderung
hin in Anspruch zu nehmen, wer auch immer dieser ›Jemand‹ sein
wird46, von dem wir letztlich, wenn es sich um einen Anderen im
starken Sinne des Wortes handelt, niemals werden wissen können,
um wen es sich ›wirklich‹ handelt oder gehandelt hat, wie Ricœur
halb resigniert, halb hoffnungsvoll eingestand.47

nicht bloß irgendwelche Resonanz bzw. ein Echo und in diesem Sinne ein
»Responsorium […], sondern eine Antwort«, noch dazu eine ›passende‹, wenn
auch keineswegs unbedingt bestätigende Antwort. Schließlich steht die Moder‐
ne von Kant bis Habermas, Derrida und Ricœur für eine Reihe von Versprechen
bestimmter Antworten, deren Spezifität mit einer überall und nirgends anzutref‐
fenden Resonanz verfehlt werden muss. Vgl. P. Virilio, Dialektische Variationen,
Ostfildern-Ruit 1996, 68; H. Rosa, Resonanz. Eine Soziologie der Weltbeziehung,
Berlin 42020, 285, zum unvermittelten Übergang von der Physik zum Antwor‐
ten. Bezeichnenderweise wird an anderer Stelle (326) einer durch (zuviel?)
Resonanz bedingten »Verflüssigung von Weltverhältnissen« das Wort geredet,
die Autoren wie Zygmunt Bauman (Liquid Modernity [2000]; dt.: Flüchtige
Moderne, Frankfurt/M. 72016) nur als (post-) moderne Pathologie deuten konn‐
ten. Zu uneingelösten »Resonanzversprechen« im Gegensatz zu konkreten poli‐
tisch-praktischen, verbindlichen Versprechen vgl. ebd., 628, sowie Vf., Die (ge‐
brochenen) Versprechen der Moderne. Zur geschichtsphilosophischen Dimension
des Politischen. Paul Ricœur, Emmanuel Levinas, Jacques Derrida, in: Unaufheb‐
bare Gewalt. Umrisse einer Anti-Geschichte des Politischen. Leipziger Vorlesungen
zur Politischen Theorie und Sozialphilosophie, Weilerswist 2015, Kap. XIV. Eine
unspezifische Resonanz drängt jedenfalls nicht zur Sprache; sie bedeutet dage‐
gen einen erheblichen Differenzierungsverlust, gerade weil das Konzept einer
kaum begrenzten Übergeneralisierung ausgeliefert wird. So nimmt es nicht
Wunder, dass man in einer desorientierenden Überresonanz am Ende bei den
Taylor’schen (explizit katholischen) »starken Wertungen« Zuflucht sucht, die
von einer »responsiven Ethik«, wie sie Waldenfels (auf den sich Rosa en passant
beruft) vorschwebt, jedenfalls kaum etwas verraten.

46 Bezeichnenderweise geht sogar in religionsphilosophischen Diskussionen die
Reduktion von sozialen Lebensformen auf bloßes ›Problemelösen‹ unwider‐
sprochen durch; vgl. Vf., Religiöse Lebensformen und deren Kritiker*innen in
der Kritik, in: K. Eberlein-Braun, D. Schotte (Hg.), Gelingen und Misslingen
religiöser Praxis, Berlin 2020, 139–170.

47 P. Ricœur, Das Selbst als ein Anderer [1990], München 1996, 426. Hier heißt
es, dass der Philosoph zugeben müsse, »daß er nicht weiß und nicht sagen
kann«, ob es sich auf der »Spur des Anderen« um einen Anderen handelt,
»dem ich ins Angesicht sehen oder der mich anstarren kann, oder [um] meine

Kapitel VI

190

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


So gesehen ist es aber vielleicht doch ein Gewinn radikalen Fra‐
gens nach dem/r Anderen als solchem/r, dass wir ihn/sie eingedenk
solcher Skrupel davor bewahren, unserem Wissen rückhaltlos aus‐
geliefert zu werden, das im Zeichen von massiven staatlichen Über‐
wachungspraktiken (wie in China) und algorithmischer Erfassung
jeder virtuellen Kommunikation zur nahezu allgegenwärtigen Be‐
drohung geworden ist. Sie zwingt uns über jene phänomenologisch-
hermeneutische Explikationsarbeit hinaus zu normativen und kriti‐
schen Stellungnahmen in dissensueller Verständigung darüber, ob
wir es wollen können, derart erfassbar zu sein, und ob wir Anderen
– die als solche wiederum nur dank Anderer ›zur Welt kommen‹,
›da‹ sein und vorübergehend ›bleiben‹ können – überhaupt ein
Leben unter der Bedingung seiner durchgängigen Beobachtbarkeit,
epistemischen Erfassbarkeit, restloser Verwertbarkeit etc. zumuten
dürften. In diesem Sinne gewinnt die angeschnittene Frage nach
dem Verhältnis zwischen von Geburt an unvermeidlichem Ausge‐
setzt-sein einerseits und unzumutbarer Auslieferung an Andere an‐
dererseits gegenwärtig welt-geschichtliche Konturen. Hat diese Fra‐
ge keinen Ort mehr zwischen prä-disziplinärem Leben, inter- und
transdisziplinären Diskursen, dann steht zumindest eine Antwort
scheinbar bereits fest: nämlich die, dass wir als Andere und Fremde
in einer Welt, die kein ›Draußen‹, keine Exteriorität und keine radi‐
kale Fremdheit mehr kennt, auch keine Bleibe haben, nicht einmal
vorübergehend, als Vorübergehende(r) und im Vorübergehen – wie
es schon Hölderlin zu wissen glaubte, als er schrieb: »Ich habe bei
den Menschen / Kein friedlich Bleiben nicht«, und wie es noch
Maurice Blanchot bestätigte, indem er Rainer Maria Rilke mit den
Worten zitierte: »Bleiben ist nirgends.«48

Ahnen, von denen es keinerlei Vorstellung gibt«, oder um »Gott [...] – oder eine
Leerstelle«. Bei dieser »Aporie des Anderen« bleibe der philosophische Diskurs
nolens volens stehen.

48 Vf., Zeit-Gewalt und Gewalt-Zeit. Dimensionen verfehlter Gegenwart in phäno‐
menologischen, politischen und historischen Perspektiven, Zug 2017, 129–152.

6. Antwortschicksale

191

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel VII
Fremdheit auf den Spuren einer zu rehabilitierenden
Romantik?

1. Zur neuzeitlichen Vorgeschichte der Auseinandersetzung mit Alterität und Fremd‐
heit  (193) | 2. Bis heute umstrittene Potenziale romantischer Sensibilität (199) |
3. Romantik, Alterität und Fremdheit bei Ricœur (210) | 4. Anhang zur Fremdheit im
Gegenwartsbezug (216)

Und sprichst du noch und ahndest nicht,
du hast mit uns nichts mehr gemein,

ein Fremdling [bist] du geworden,
und unerkannt bei allen Lebenden.1

 
Abgeschieden von allem,

auch von seiner Abgeschiedenheit.2

1. Zur neuzeitlichen Vorgeschichte der
Auseinandersetzung mit Alterität und Fremdheit

Ist eine Ontologie wie die aristotelische erst einmal zerstört, die eine
Unzahl unmöglicher Sachverhalte vorsah, also solcher, deren Falsch‐
heit von vornherein feststand, so gibt es »kein Kriterium mehr, das
es erlaubt, über die Wahrheit oder Falschheit eines Berichtes zu ent‐
scheiden, den man von dieser oder jener ›Tatsache‹ erhält«. Am Be‐
ginn der Neuzeit, die diese Ontologie wenn nicht einfach abschaffen,
so doch ganz und gar in Frage stellen wird, glaubte man leicht auch
Berichten über Unvermutetes, Unwahrscheinliches, Wunderbares,
zuvor für unmöglich Gehaltenes, wenn es nur glaubwürdig bezeugt
schien. Kritische Geister bestanden zwar auf vorurteilsfreier Prüfung
des Bezeugten. Aber sie waren, wie Alexandre Koyré in seinem Ga‐

1 F. Hölderlin, Der Tod des Empedokles. Erste Fassung, in: Werke, Tübingen, Reut‐
lingen, Stuttgart o. J., 809–886, hier: 831 [=W I]; Empedokles. Erster Entwurf, in:
Sämtliche Werke und Briefe [3 Bände], Darmstadt 1998, 767–837, hier: 789 [=W
II; alle Textstellen stammen aus Band 1].

2 M. Blanchot, Die Schrift des Desasters, München 2005, 22.

193

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lilei-Buch schreibt, in epistemischer Hinsicht »nicht fixiert« bzgl.
des Wirklichen, des Möglichen und des nicht Unmöglichen, das sie
nur mit Mühe deutlich zu unterscheiden vermochten. Infolge der
Destruktion der aristotelisch-mittelalterlichen Ontologie sei die Re‐
naissance sogar auf eine magische Weltanschauung zurückgeworfen
worden. »Alles ist möglich«: so ließe sich demnach »die Mentalität
der Renaissance auf den Begriff bringen«.3

Dass ›alles‹ für möglich zu halten ist (für sich genommen nur
eine Redensart), schien durch Reiseberichte der Frühen Neuzeit
bestätigt zu werden. Mehr und mehr waren viele bereit, Kurioses,
Erstaunliches und Fremdartiges zu glauben und gelten zu lassen.
Ein überwältigender Fundus spricht dafür, dass in der Neuzeit ein‐
dringlich das Bewusstsein einer sogar den Menschen selbst und die
menschliche Gattung unterwandernden Alterität Verbreitung fand –
aber eben auch dafür, dass man ihrer kategorial und systematisch
Herr zu werden versuchte, um sie auf diese Weise gewissermaßen
kognitiv zu entschärfen.4 Nach der Beobachtung Wolfgang Neubers
ist »qualitative Alterität« aus der apodemischen Literatur mehr und
mehr verschwunden.5 Und das Beunruhigendste der Fremden, die
Anthropophagie, sei seit 1537 vom damaligen Papst höchstpersönlich
einerseits als zur Menschheit gehörig affirmiert, von der eigenen
Identität der Europäer andererseits aber per negationem abgegrenzt
worden. Anthropophagie musste fortan als ›menschlich‹ erscheinen,
durfte aber nicht als ›europäisch‹ gelten.6

3 A. Koyré, Galilei. Die Anfänge der neuzeitlichen Wissenschaft, Berlin 1988, 85 f.
4 Vgl. W. Neuber, Fremde Welt im europäischen Horizont. Zur Topik der deutschen

Amerika-Reiseberichte der Frühen Neuzeit, Berlin 1991. Dieses materialreiche
Buch untersucht den Begriff der Alterität allerdings nicht eigens. Und das Frem‐
de wird zur bloßen Setzung erklärt, die Unvertrautes durch »beliebige Kombi‐
nationen« von kategorial Verschiedenem zum Vorschein bringe (307). Nur en
passant kommt, so weit ich sehe, ausdrücklich die »Erfahrung von Alterität«
als solche zur Sprache (11, 156); allerdings so, dass sie lediglich in kategorialer
Aufbereitung überhaupt »zugelassen« wird.

5 Ich verweise nur nebenher auf die einschlägigen Veröffentlichungen von Tzvetan
Todorov, Karl-Heinz Kohl, Stephen Greenblatt und Marshall Sahlins.

6 So gerät das alte, vielfach zitierte Diktum homo sum, humani ni[hi]l a me ali‐
enum puto (»Nichts Menschliches ist mir fremd«) ins Zwielicht. Den Europäern
sollte die Anthropophagie seinerzeit ganz und gar fremd sein. Aber muss sich
dieses Diktum nicht bestätigen, wenn es bedeutet, dass man sich allem Mensch‐
lichen gegenüber »offen« erweist, erweisen muss oder soll? Vgl. P. Ricœur, Die

Kapitel VII

194

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sehr bald standen der verständnislos-verblüfften oder auch skan‐
dalisiert-moralistischen Aufnahme befremdlicher Neuigkeiten aus
fremden Ländern energische Versuche ihrer nüchternen systema‐
tischen und enzyklopädischen Einordnung entgegen, die im 17.
und 18. Jahrhundert dann die monumentalen Projekte von Pierre
Bayle, Carl von Linné, Denis Diderot/Jean d’Alembert u. a. zeitigten.
Man überlegte, wie alles, wovon man empirisches Wissen erlangt
hatte, in einem – sei es wie die Kette der Wesen noch statisch
gedachten, sei es bereits ansatzweise verzeitlichten – System der
Natur (Paul Thiry d’Holbach) und in einer universalen Anthropo‐
logie Platz finden könnte, die zahllosen »Verschiedenheiten« auch
der menschlichen Gattung Rechnung tragen sollte.7 Darüber hinaus
mündet diese Anthropologie in eine Geschichtsphilosophie, die, mit
Voltaire (1756) einsetzend, von Isaak Iselin (1764), Johann Christoph
Gatterer (1771) und August Ludwig Schlözer (1772/3) über Johann
Gottfried Herder (1774), Kant (1784), Friedrich Schiller (1789)8 und
dann vor allem mit Hegel diese Verschiedenheiten in universalge‐
schichtlicher Perspektive zu deuten und schließlich zu finalisieren
versuchte.9

In seiner berühmten Jenaer akademischen Antrittsrede von 1789
Was heißt und zu welchem Ende studiert man Universalgeschichte?
stellt Friedrich Schiller eine historische Disziplin in Aussicht, die
»von alle[n] Zustände[n], die der Mensch erlebte«, Rechenschaft ab‐

Fehlbarkeit des Menschen. Phänomenologie der Schuld I [1960], Freiburg i. Br.,
München 21989, 88.

7 Vgl. I. Kant, Von den verschiedenen Rassen der Menschen [1775], in: Werkausgabe
Bd. XI (Hg. W. Weischedel), Frankfurt/M. 1977, 9–30.

8 F. Schiller, Universalhistorische Schriften, Frankfurt/M. 1999 [=US].
9 Damit reißt die Moderne einen offenen, unbestimmten Horizont künftiger prak‐

tischer Möglichkeiten jenseits des in der Gegenwart bereits Möglichen auf. Das
Mögliche musste demzufolge über sich hinausweisen in ein allenfalls imaginär
vorwegzunehmendes Reich des Möglichen jenseits des jetzt schon Möglichen,
dem aufgegeben war, das noch nicht Mögliche zu ermöglichen. Vollends hat die
Moderne dabei den Rahmen einer wesentlichen Welt-Ordnung gesprengt, in
dem die bis in die frühe Neuzeit hinein weitgehend ungebrochene aristotelische
Tradition das instabile Verhältnis zwischen Möglichkeit und Wirklichkeit ontolo‐
gisch und poetisch gebändigt hatte. – Dass sich diese Anthropologie bereits mit
einem heute sog. Kontingenzbewusstsein und zukünftig unabsehbarer Alterität
auseinanderzusetzen hat, sei nur nebenbei vermerkt. Vgl. I.-M. D’Aprile, W.
Siebers, Das 18. Jahrhundert. Zeitalter der Aufklärung, Berlin 2008, 77.

1. Zur neuzeitlichen Vorgeschichte

195

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zulegen hätte − angefangen bei seinen »verächtlichsten« Anfängen,
die zeigen, »was er selbst vormals gewesen« ist (US, 18). Dabei
geht die Universalgeschichte regressiv vor. Unter der Voraussetzung
der Bestimmung des Menschen, sich erst »als Mensch auszubilden«
(US, 12), rekonstruiert sie die Vergangenheit der Gattung im Zu‐
ge einer logificatio post festum (Theodor Lessing), die scheinbar
beweist, warum und wie Vergangenes einen bestimmten geschichtli‐
chen Verlauf nehmen musste, der die Gegenwart zeitigte, von der der
Historiker ausgeht.10

Schonungslos beschreibt Schiller diese Anfänge: »[...] selbst da,
wo sich der Mensch von einer feindseligen Einsamkeit zur Gesell‐
schaft, von der Not zum Wohlleben [...] erhebt − wie abenteuerlich
und ungeheuer zeigt er sich unsern Augen! Sein roher Geschmack
sucht Fröhlichkeit in der Betäubung, Schönheit in der Verzerrung,
Ruhm in der Übertreibung; Entsetzen erweckt uns selbst seine Tu‐
gend, und das was er seine Glückseligkeit nennt, kann uns nur Ekel
oder Mitleid erregen« (US, 19). »Nicht viel besser fanden uns Caesar
und Tacitus« (der in seiner Germania-Schrift die Menschen östlich
des Rheins immerhin schon als das gastlichste Volk beschrieb, das
ihm je begegnet sei). So weit von der Bestimmung des Menschen
entfernt »waren wir«, stellt Schiller fest, um sogleich die erinnerte
Vergangenheit als überwindbare hinzustellen. Offenbar  beginne die
Gegenwart endlich die Bestimmung des Menschen zu realisieren; al‐
le Schranken seien nunmehr durchbrochen, die die Menschen zuvor
durch abgründige Feindschaft voneinander trennte; alle seien nun
durch ein weltbürgerliches Band verknüpft (US, 21) und bewohnten
eine gemeinsame Welt. Als definitiv überwindbar stellt sich Schiller
eine Vergangenheit dar, in der den Menschen alles, was neu war,
als feindlich erschien und kein Fremdling anderswo mit gastlicher
Aufnahme rechnen konnte (US, 19).

»Die europäische Staatengesellschaft« nimmt er als »eine große
Familie« wahr, in der »die Hausgenossen […] einander anfeinden,
aber nicht mehr zerfleischen« können (US, 20, 22) – wie sie es
früher in souveräner »Selbstherrschaft« getan haben, so dass der
»ursprüngliche Frieden« zwischen ihnen »aufgehoben« schien (US,

10 Der Gedanke der Universalgeschichte bei Schiller verdrängt, was schon Montes‐
quieu nahegelegt hatte: dass die gleiche Geschichte aus der (zunächst fiktiven)
Sicht eines Fremden eine ganz andere narrative Gestalt annehmen könnte (vgl.
D'Aprile, Siebers, Das 18. Jahrhundert, 176).

Kapitel VII

196

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


39). So musste »der Mensch in Kollision mit dem Menschen« (US,
48) geraten und sein eigener, sich selbst und den Anderen fremder
Feind werden. Doch erblickt Schiller darin keine fortdauernde, un‐
überwindliche Erbschaft der Gattung.

Im Kampf gegen Seinesgleichen musste der Mensch »um sein
Dasein kämpfen, einen [...] noch jetzt nicht geendigten Kampf, aber
in diesem Kampfe allein konnte er seine Vernunft und Sittlichkeit
ausbilden« (US, 40). »Mit heiterem Blick auf die blutige Arbeit
des Krieges«, die zum rechtlich gehegten Status des europäischen
Gleichgewichts staatlicher Mächte geführt hat, stellt Schiller unge‐
achtet eines in seiner Gegenwart noch festzustellenden »raschen
Wechsels von Finsternis und Licht, von Anarchie und Ordnung, von
Glückseligkeit und Elend« eine kosmopolitische Finalität in Aus‐
sicht, die sich notwendig durchsetzen werde (US, 33). Das scheint
eine kausale Rekonstruktion der Geschichte beweisen zu können,
die das Aggregat der historischen Befunde in ein vernünftiges Sys‐
tem integriert11, indem sie sich auf die »unveränderliche Einheit der
Naturgesetze und des menschlichen Gemüts« beruft (US, 30), um zu
zeigen, wie sich die Gattung notwendig, wenn auch auf Umwegen,
ihrer Bestimmung nähern und ihre »barbarische« Vorgeschichte
hinter sich lassen wird. Wie befremdlich auch immer der Mensch
sich selbst im Lichte dieser Vorgeschichte der Gattung erscheinen
mag, deren progressiv zu realisierende Identität muss am Ende
scheinbar jegliche Alterität tilgen, die über die bloße Verschiedenheit
der Menschen in Gegenwart und Vergangenheit hinaus auf die Spur
einer unaufhebbaren Fremdheit führen könnte. So verspricht die
Zukunft universaler Brüderlichkeit jegliche Feindschaft und Fremd‐
heit zwischen den Menschen aufzuheben.12

11 Vgl. U. Muhlack, Geschichtswissenschaft im Humanismus und in der Aufklärung,
München 1991, 134 f. zur Geschichtstheorie Schlözers, die diese Forderung wört‐
lich erhebt.

12 So gesehen wird man dieser universalgeschichtlichen Perspektive, die auch die
Vorgeschichte extremster Verfeindung bedenkt, in der die Menschen einander
fremd geworden sind, kaum vorwerfen können, gänzlich alteritätsvergessen
vorzugehen. Aber man muss sich doch fragen, ob nicht jene Einheit der Natur
und des Gemüts, auf die sich Schiller beruft, der Würdigung der Fremdheit im
Wege steht, die die Frühromantik eindringlich zu Bewusstsein gebracht hat. Wie
aktuell diese Problematik bis heute ist, zeigt u. a. A. Finkielkraut, Die Undank‐
barkeit, Berlin 2001, 37, wo es heißt, der Kosmopolitismus sehe im Fremden nur

1. Zur neuzeitlichen Vorgeschichte

197

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ohne im Geringsten zu beabsichtigen, die Geschichte auf Schil‐
lers Spuren im Ganzen auf diese Weise zu pazifizieren13, traute Hegel
der Philosophie zu, zeigen zu können, wie es möglich ist, dass das
Bewusstsein, das sich durch die Vernunft der Geschichte zum abso‐
luten Wissen sollte steigern können, endlich den »Schein ablegt, mit
Fremdartigem behaftet« zu sein.14 Auf diesem Weg kann und muss
es, in Gadamers Worten, in allem »Fremden, Anderen sich selbst er‐
kennen«; und zwar so, dass es schließlich »überhaupt kein Anderes,
Fremdes mehr außer sich hat«.15 Bezeichnend ist hier, wie Fremdes
und Anderes praktisch gleichgesetzt und dem Wissen unterworfen
wird. Radikale Alterität bzw. Fremdheit, die sich bewusstem Wis‐
sen entzieht, kann es für eine solche Philosophie offenbar insofern
überhaupt nicht geben. Dabei lässt sich die Geschichte, deren angeb‐
lich immanente Vernunft Hegel bedachte, durchaus so verstehen,
dass sie immer stärker den Verdacht einer weit zurückreichenden
Fremdheits- und Alteritätsvergessenheit nährte, die allerdings erst in
unserer eigenen Gegenwart als solche direkt oder indirekt benannt
und kritisiert wird; vor allem von Autoren wie Emmanuel Levinas,
Paul Ricœur, Marcel Hénaff und Bernhard Waldenfels.16

eine heilsame Herausforderung, jede (radikale) »Andersartigkeit« verschwinde
aber aus seinem Blickfeld. Infolgedessen könne es für ihn »kein Außen mehr«
geben (37). Bezeichnenderweise wird das oder der Fremde auch hier mit bloßer
Verschiedenheit vermengt. – Zum strategischen (letztlich ästhetischen) Denken
der Brüderlichkeit bei Schiller in dieser Perspektive, vgl. A. Koschorke, S. Lüde‐
mann, T. Frank, E. Matala de Mazza, Der fiktive Staat, Frankfurt/M. 2007, 295 f.,
302–312.

13 Vgl. G. W. F. Hegel, Vorlesungen über die Philosophie der Weltgeschichte. Bd.
I. Die Vernunft in der Geschichte, Hamburg 1994, 76, zur Anknüpfung an
Schiller sowie zur geschichtsphilosophischen Rechtfertigung selbst »absoluten
Unglücks, der Verrücktheit dessen, was geschehen ist«, mörderische Gewalt und
Kriege inklusive (ebd. 78).

14 G. W. F. Hegel, Phänomenologie des Geistes [1808], Frankfurt/M. 1973, 81.
15 H.-G. Gadamer, Wahrheit und Methode [1960], Tübingen 41975, 337 f.
16 So ist bei M. Hénaff (Die Gabe der Philosophen. Gegenseitigkeit neu denken,

Bielefeld 2014, 179) unter Verweis auf Levinas‘ erstes Hauptwerk, Totalität und
Unendlichkeit (1961), und auf Ricœurs Insistieren auf einer nicht-komparativen,
dem Selbst innewohnenden Andersheit vom Durchbrechen einer »Mauer des
Vergessens« die Rede. Vgl. P. Ricœur, Das Selbst als ein Anderer, München 1996,
12 [=SaA]. Ricœur stellt fest (und Hénaff greift das auf ), dass es bei Aristoteles
»keinen Platz für einen ausdrücklichen Begriff der Andersheit gibt« (SaA, 227).
Das müsste im Grunde auch für alle zutreffen, die ihm bis heute folgen. –

Kapitel VII

198

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Bis heute umstrittene Potenziale romantischer
Sensibilität

Kommt aber nicht schon in der frühen Romantik eine radikale,
unaufhebbare Alterität und Fremdheit begrifflich zur Geltung, die
auch dem gegenwärtigen Denken aufgegeben bleibt – als Rätsel,
als Wunde einer unheilbaren Zerrissenheit oder als Quelle der Inspi‐
ration? Ist darin geradezu die Krönung einer weit zurückreichenden
Vorgeschichte zunehmenden Bewusstseins unaufhebbarer Alterität
und Fremdheit17 zu erkennen, die anerkannt werden sollte, oder

Waldenfels (Erfahrung, die zur Sprache drängt, Berlin 2019, 19, 137) handelt eher
von einem Verlust oder Entzug von Alterität, nicht geradewegs wie Hénaff (174)
von einem solchen »Vergessen«. Allerdings ist auch in diesem Falle von Alterität
so die Rede, dass es den Anschein hat, als man sich zuvor (d.h. bis hin zur mit
Husserl einsetzenden Phänomenologie des 20. Jahrhunderts) gar nicht, bzw. gar
nicht mehr, an sie erinnert.

17 Bereits Rousseau, die Literatur der sog. Empfindsamkeit und des Sturm und
Drang setzt sich mit der Idee einer menschlichen Sensibilität angesichts Ande‐
rer, die uns fremd sind, auseinander. Gewiss wird man jedoch nicht sagen
können, in diesen Kontexten verfüge man über einen angemessenen Begriff von
Alterität oder Fremdheit. Aber sucht man nicht nach einem solchen Begriff,
wenn man sich immer wieder mit dem Einwand konfrontiert, in der fragli‐
chen Sensibilität bzw. in deren hysterischen, affektierten, übersteigerten und ge‐
künstelten Formen drehe sich das empfindliche Selbst womöglich bloß um sich
und erweise sich gerade nicht für den Anderen als solchen aufgeschlossen? Vgl.
J. G. Heinzmann, Über die falsche Empfindsamkeit, in: G. Sauder (Hg.), Theorie
der Empfindsamkeit und des Sturm und Drang, Stuttgart 2003, 71–74, hier: 73. In
diesem Sinne wäre es eine lohnende Forschungsaufgabe, näher zu untersuchen,
ob die bei Novalis für die individuelle »eigenthümliche Natur« Anderer aufge‐
schlossene Sensibilität auch auf die Spur ihrer unaufhebbaren Fremdheit stößt
(vgl. Novalis, Schriften, Bd. 2, Stuttgart 31983, 440, Fr. 72; Bd. 3, 662, Fr. 599).
Ruft diese Problemstellung nicht schon die radikale Frage auf den Plan, was
den Anderen als Anderen eigentlich ausmacht (über »himmelweiten Abstand«
im Vergleich hinaus, den gewisse Anthropologen der Aufklärung bereits für
unüberwindlich gehalten haben)? Vgl. J. J. Hottinger, J. R. Sulzer, Brelocken an’s
Allerley der Groß- und Kleinmänner, in: Sauder (Hg.), Theorie der Empfindsam‐
keit und des Sturm und Drang, 61–70, hier: 65. Im anthropologischen Diskurs
der besagten Zeit wird implizit eine Antwort auf diese Frage nicht bloß in
Erkundungen dessen, was der Mensch ist bzw. was zu seiner physiologischen
und pragmatischen Ausstattung gehört, sondern darin gesucht, wie Menschen
einander in Anspruch nehmen und begegnen. Die moralische Sensibilität, die
man vielfach unter Rückgriff auf den moral sense der schottischen Moralisten,
auf Hutcheson, Shaftesbury u. a. zu begründen versucht hat, liefert bereits

2. Bis heute umstrittene Potenziale romantischer Sensibilität

199

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


im Gegenteil das sichere Anzeichen einer in Fremdheit, Andersheit
und Zerrissenheit verliebten Dekadenz, die mitsamt der Romantiker
›beigesetzt‹ gehört, wie es seit Hegel immer wieder, allerdings erfolg‐
los, versucht worden ist?18 Gegen Hegel richtet sich seit langem
der Einwand, er habe wesentliche Einsichten speziell der Frühro‐
mantik wieder aus dem Auge verloren bzw. verdrängt. Etwa die
unverfügbare, reflexiv nicht einholbare Abhängigkeit des Denkens
vom »Seyn«19, das sich nur in seiner Undarstellbarkeit ästhetisch
darstellen, niemals aber begrifflich adäquat repräsentieren und als
Ganzes begreifen lasse (FÄ, 244, 246). Wenn es sich so verhält, wis‐
sen wir um das Ganze, das Hegel zu denken versuchte, ob als wahres
oder als unwahres, jeweils allenfalls in detotalisierten, fragmentari‐
schen, mit unaufhebbarer Alterität gesättigten Hinsichten.20 Und
wenn dies wiederum zutrifft, kommt bis heute die viel zitierte, aber
nach wie vor umstrittene romantische Ironie und Apologie des Frag‐
ments21 unserer Gegenwart näher als ein Geschichtsmodell, das im

einen ersten Hinweis. Sie lässt sich ohne ein gewisses Angesprochenwerden vom
Anderen nicht denken. Wo aber hat dieses seinen Ursprung? Hier kommt man
am zunächst naturgeschichtlich einsetzenden Diskurs über den Ursprung der
Sprache und an der Rezeption der Schriften von Maupertuis, Condillac u. a. bei
Herder und Humboldt nicht vorbei. Vgl. W. Franzen, Einleitung, in: P. L. M. de
Maupertuis, Sprachphilosophische Schriften, Hamburg 1988, VII–LXIV.

18 Emmanuel Hirschs bekannte Diagnose einer »Beisetzung der Romantiker in
Hegels Phänomenologie« in dem gleichnamigen Aufsatz aus dem Jahre 1924
konzentriert sich nicht auf den Begriff des Fremden, sondern auf die »Zerris‐
senheit« des romantischen Bewusstseins. Es wäre eine eigene Untersuchung
wert, ob die Zerrissenheit nicht auf die Spur einer unaufhebbaren Fremdheit
führt, die nicht nur negativ, als Verhinderung eines versöhnten Ganzen etwa in
Betracht kommt. Hirsch selbst deutet sie von einer unheilbaren Verwundung
durch das Böse her. Siehe den Text in: H. F. Fulda, D. Henrich (Hg.), Materiali‐
en zu Hegels ›Phänomenologie des Geistes‹, Frankfurt/M. 1973, 245–275, hier:
271.

19 Vgl. M. Frank, Einführung in die frühromantische Ästhetik, Frankfurt/M. 1989,
202, 233, 243, 260 [=FÄ].

20 Vgl. FÄ, 234, 238, 247.
21 Vgl. L Dällenbach, C. L. Hart Nibbrig (Hg.), Fragment und Totalität, Frank‐

furt/M. 1984. Hier versammelte Beiträge sprechen freilich gerade gegen die
Deutung einer »fragmentarischen Universalität« (Friedrich Schlegel), die noch
immer auf den Gedanken einer (stets scheiternden) Darstellung einer zur regu‐
lativen Idee depotenzierten Totalität bezogen bliebe (vgl. FÄ, 246 f.). Dagegen
geht Maurice Blanchot mit einer genau dieser Logik sich widersetzenden »kryp‐
tischen« Rede vor. Es ist ein Desiderat, die Revision der Romantik auf dieser

Kapitel VII

200

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Weg von der Neuzeit über die Aufklärung und die Frühromantik bis
zum deutschen Idealismus nur eine bis heute im Wesentlichen un‐
anfechtbare, fortschrittliche Bewahrheitung dessen erkennen kann,
was sich letztlich, vor allem bei Hegel, als wahr erwiesen habe.

Gegen Aburteilungen der Romantik, wie sie von Hegel über Ge‐
org Lukács bis hin zu Carl Schmitt22 reichen, haben sich energische

Linie mit der von Derrida zwischen Hegel und Levinas diagnostizierten Dislo‐
kation des griechischen Logos zu verknüpfen. Siehe dazu bes. Blanchot, Die
Schrift des Desasters, 37, 64, 78 f., 110.

22 Schmitt, der nach Hegel wohl schärfste Kritiker der Romantik, hat in ihr nur
einen fatalen Irrweg erkennen können. Das Prinzip der Romantik glaubte
Schmitt in ihrer spezifischen Beziehung zur Welt erkannt zu haben, speziell
darin, dass letztere nicht mehr in ihrer Sachlichkeit, sondern nur mehr als
zufälliger Anlass eines freien, sich an keine Wirklichkeit mehr bindenden Spiels
der Imagination anerkannt werde. So gesehen ist die Romantik eine Form des
Occasionalismus, in dem sich ein jeglichen substanziellen Anhalts verlustiges,
freies Selbst der Ausmalung imaginärer Möglichkeiten hingibt, ohne aus deren
»interessanter Vieldeutigkeit« je wieder verbindliche Wirklichkeit gewinnen zu
können (C. Schmitt, Politische Romantik [1919], Berlin 31968, 119 [=PR]). Alles,
was dem Leben Ordnung und damit normativen Halt gebe, habe die Romantik
geradezu verachtet. Und tatsächlich sei nichts so unromantisch wie die Norm
und das Normale. Denn das Normale, d. h. das der Norm Entsprechende
(nicht das Durchschnittliche) zerstöre »die occasionelle Ungebundenheit des
Romantischen«, das sich Novalis zufolge beliebiger Anlässe bediene, um aus
ihnen zu machen, was es wolle (PR, 226). (Immerhin kann sich Schmitt hier
auf Novalis’ Apologie des Spiels als eines Experiments mit dem Zufälligen und
auf dessen Begriff eines Romantisierens berufen, durch das eine »Philosophie
der Ferne« das allzu Vertraute und Bekannte künstlich fremd erscheinen lässt.
Vgl. Novalis, Briefe und Werke, Bd. 3, Hg. P. Kluckhohn, Berlin 1943, Nr. 1140;
Werke [Hg. G. Schulz], 493.) Statt sich normativ klar geschnittenen Entschei‐
dungen zu stellen, ergehe das Romantische sich in ästhetisierten Kontrasten
und weiche ihrer Zuspitzung zum logischen oder moralischen Widerspruch
immerzu in Richtung eines Dritten aus, »das occasionalistisch notwendig etwas
Entferntes, Fremdes, Anderes enthält« und schließlich ins »Andere oder Fremde
schlechthin« entweiche. Wird darüber hinaus »das Andere und Fremde mit
dem Wahren und Höhern Eins«, so sei damit »die Romantik vollendet« (PR,
131). – Sollte die Romantik tatsächlich in diesem Sinne als eine Apologie der
Fremdheit zu verstehen sein, so wäre das in dieser Perspektive nur der stärkste
Grund, sie zu verachten. Genau davon überzeugt, spricht Schmitt ihr schließlich
sogar jegliche Authentizität hinsichtlich ihrer bevorzugten Sujets ab. Weder
am Fremden, noch am Fernen, Orientalischen, Wunderbaren, Unheimlichen,
Primitiven, Archaischen oder an der Naivität des Kindes selbst sei sie wirklich
interessiert. All das diene dem Romantiker nur als Stimulans seiner haltlosen
Imaginationen, um deren Realitätsgehalt oder Realisierung es ihm ernsthaft gar

2. Bis heute umstrittene Potenziale romantischer Sensibilität

201

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Versuche ihrer Rehabilitierung Geltung verschafft. Diese Versuche
gehen gelegentlich so weit, nun gerade in der Romantik den Vor‐
schein einer anderen, vor allem poetisch-ästhetischen Wahrheit zu
erkennen, die in keinem reflexiven Wissen aufgeht. Dem entspre‐
chend beansprucht eine revidierte Frühromantik den Rang einer bis
heute aktuellen Avantgarde. Zu diesem Ansehen ist sie erst durch
Rückgriffe von einer späteren Gegenwart aus gelangt, als deren
ursprüngliches Aufbrechen sie fortan erschien.23 So konnte eine
Neo-Romantik nachträglich auch gegen unsere eigene Gegenwart
in Stellung gebracht werden: und zwar auch als ein keineswegs in
Gänze zu verurteilendes, vielmehr zu begrüßendes Bewusstwerden
radikaler Fremdheit und als eine moderne Bewegung, der es in
Wahrheit um die Würdigung einer dialektisch unaufhebbaren Alteri‐
tät zu tun sei.

Auf letzteres sollte offenbar Karl Heinz Bohrers, energisch vor
allem gegen Carl Schmitt gewendete Rehabilitierung der Romantik
unter Berufung auf den Surrealismus des 20. Jahrhunderts und
Walter Benjamin hinauslaufen. Bohrer rekonstruierte die Romantik
als originär modern24, indem er gleichsam rückwärts den Diskurs
durcharbeitete, der sich vor allem auf den Versuch ihrer Verhinde‐
rung konzentrierte (KR, 311). Rehabilitiert wird dabei nicht weniger
als die »Phantasie der Moderne«, speziell Friedrich Schlegel als Er‐

nicht zu tun sei. Statt dessen verharre er in einer Passivität, die ihn politisch
unter allen Umständen zum willfährigen Opportunisten prädestiniere. Keines‐
wegs wollte Schmitt mit dieser vernichtenden Kritik das Erfordernis einer poli‐
tisch autonomen Urteilsfähigkeit unterstreichen, die sich von keiner gegebenen
Normativität einfach bevormunden lassen dürfte. Und es lag ihm völlig fern,
etwa mit Schiller oder Kant an eine progressive Selbstnormierung der Gattung
im Sinne einer solchen Urteilsfähigkeit zu glauben. Im Gegenteil gedachte er
Menschheit und Geschichte (PR, 86) als verfehlte Surrogate der einzig substan‐
ziellen, »höchsten Realität« namens Gott zu entlarven.

23 Vgl. die entsprechend gegensätzlichen Positionen von J. Hörisch, Herrscherwort,
Geld und geltende Sätze. Adornos Aktualisierung der Frühromantik und ihre Affi‐
nität zur poststrukturalistischen Kritik des Subjekts, in: B. Lindner, W. M. Lüdke
(Hg.), Materialien zur ästhetischen Theorie. Theodor W. Adornos Konstruktion
der Moderne, Frankfurt/M. 1980, 397–414, einerseits und K. Peter, Friedrich
Schlegel und Adorno. Die Dialektik der Aufklärung in der Romantik und heute,
in: E. Behler, J. Hörisch (Hg.), Die Aktualität der Frühromantik, Paderborn 1987,
219–235, andererseits.

24 K. H. Bohrer, Die Kritik der Romantik. Der Verdacht der Philosophie gegen die
literarische Moderne, Frankfurt/M. 1989, 11, 24, 214 [=KR].

Kapitel VII

202

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


finder einer imaginativen Poetisierung der Welt25 im Modus äußers‐
ter ästhetischer Sensibilität, die sich über das angeblich ontologisch
fixierte Mögliche und Un-Mögliche hinwegsetzt.26

Statt den romantischen Ästhetiker zur (politischen) Ordnung zu
rufen, wie man es von Hegel über die Hallischen Jahrbücher bis
hin zu Carl Schmitt (mit unterschiedlichen Beweggründen) getan
hat, affirmiert Bohrer die romantische Apologie des Unbewussten,
des Zufalls und einer autonomen Sprachlichkeit als Quelle einer
poetischen Produktivität, die jegliche Normalisierung der Relation
zwischen Vorstellung und Wirklichkeit aufhebe (KR, 55), auch um
den Preis, sich nicht nur dem Wunderbaren in »angenehmem Be‐
fremden« (Novalis; KR, 267), sondern (ironisch) auch dem Unver‐
ständlichen (Friedrich Schlegel), dem »im Sein« Widersprüchlichen
bzw. Widerstreitenden27, dem Fremdartigen, dem Unheimlichen28, ja
sogar einer verfremdeten Auflösung der Person auszuliefern29, der
fortan scheinbar kaum mehr verlässliches Sosein zuzuerkennen sein
wird (KR, 58 f., 69, 155).

Mit Nietzsche wird die Romantik gleichwohl gegen alle Vorwürfe,
sich bloß in einer occasionalistischen, womöglich krankhaft über‐

25 KR, 8, 23. Im Grunde geht es um eine Re-Poetisierung, insofern das Poetische
(von August Wilhelm Schlegel) als Modus der originären Entstehung einer
Welt begriffen wird, zu dem ein allzu aufgeklärtes Denken kein einsichtiges
Verhältnis mehr hat; vgl. A. W. Schlegel, Allgemeine Übersicht des gegenwärtigen
Zustandes der deutschen Literatur [1802], in: Über Literatur, Kunst und Geist des
Zeitalters, Stuttgart 1964, 3–95, hier: 82.

26 Mit Alexandre Koyré kann man sich allerdings fragen, ob die Welt der Neuzeit
nicht schon seit der Renaissance gewissermaßen ontologisch brüchig geworden
ist (s. o.).

27 Vgl. P. Bürger, ›Liberales‹ Ich und fragmentarische Form: Friedrich Schlegel, in:
Prosa der Moderne, Frankfurt/M. 1992, Kap. II, 1, bes. 63, 69, 76.

28 Vgl. KR, 67 zu Tiecks unheimlichen Menschengestalten, die kein Vertrauen
mehr einflößen, weil sie seltsamen Naturerzeugnissen gleichen.

29 Die – offene, erst zu klärende – Frage ist allerdings, ob das Unheimliche,
das Fremdartig-Phantastische usw. nur Produkte einer künstlichen »Romantisie‐
rung« sind (wie sie Novalis vor allem verlangte) oder ob diese Begriffe einen
pathologischen Widerfahrnischarakter anzeigen, der auf die Spur einer das Sub‐
jekt befremdenden Affizierbarkeit führen. Während die heutige Philosophie des
Fremden dessen occasionellen Charakter genau darin entdeckt, hält sich Carl
Schmitt mit dieser Frage gar nicht erst auf. Für ihn steht fest, dass sich der
Occasionalismus der Romantik nur einer experimentellen und willkürlichen,
insofern nichtigen Phantasie verdankt.

2. Bis heute umstrittene Potenziale romantischer Sensibilität

203

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


steigerten, von aller Sachlichkeit abgewandten, frivolen Subjektivität
zu ergehen30, in Schutz genommen. Gerade in der Abweichung
vom Normalen, im Pathologischen, wird »Geist« vermutet (KR,
87, 93).31 Dagegen birgt die Naivität einer unbefragten Normalität
Unbewusstes, Unheimliches und ein Grauen, das die romantische
Phantasie »besonnen« bearbeiten muss, um sich einer allzu recht‐
schaffenen Berufung auf normale bzw. normalisierte Wirklichkeit in
den Weg zu stellen, die man in der Kritik der Romantik als Maß
allen Lebens und Handelns ausgegeben hat, ohne zu fragen, ob ein
freies Verhältnis zur Wirklichkeit nicht seinerseits der Imagination
und einer Funktion der Irrealisierung bedarf.32

30 Vgl. N. Bolz, Der aufgegebene Gott, in: Behler, Hörisch (Hg.), Die Aktualität der
Frühromantik, 75–84.

31 Vgl. R. Huch, Die Romantik. Erster Teil: Blütezeit der Romantik [1902], Leipzig
1924, 101 f.; K. Röttgers, Romantische Psychologie, in: Psychologie und Geschichte
3 (1991), 24–64, hier: 27 f.

32 Vgl. J. Starobinski, Grundlinien für eine Geschichte des Begriffs der Einbil‐
dungskraft, in: Psychoanalyse und Literatur, Frankfurt/M. 1990, 3–23, im An‐
schluss an Gaston Bachelard (21),  den Starobinski allerdings dafür kritisiert,
»nur die glückhaften Bilder« der Einbildungskraft berücksichtigt zu haben,
ohne den »Bereich der Ethik und der Beziehung zum anderen« betreten zu
wollen, wie sie in »Mythen der Schuld« und in »Symbolen des Kampfes der
Menschen untereinander« deutlich werden (ebd., 22). Genau diese Mythen hat
allerdings Ricœur aufgegriffen und wie kein anderer seine Auffassung der Rolle
der Einbildungskraft unter Verweis auf Bachelards Poetiken untermauert. Dabei
besteht er auf der Unterscheidung von Einbildung und Bild (sofern man letzte‐
res lediglich als Gegenwärtigung von Abwesendem versteht). Es geht ihm, ganz
im Sinne Bachelards, vielmehr um »das poetische Symbol« als Manifestation
einer originären »Expressivität« in statu nascendi, die keineswegs nur anderswo
schon Gegebenes ›wiedergibt‹. Vgl. P. Ricœur, Philosophie de la volonté. Finitude
et Culpabilite. T. II: La symbolique du mal, Paris 1960, 21; dt.: Symbolik des Bö‐
sen. Phänomenologie der Schuld II [1960], Freiburg i. Br., München 21988, 20 f.;
Le symbole donne à penser, in: Esprit 27, no. 275 (7/8) (1959), 60–76, hier: 64;
Die Interpretation. Ein Versuch über Freud [1965], Frankfurt/M. 1974, 28 f./De
l’interprétation. Essai sur Freud, Paris 2001, 24 ff. Vgl. G. Bachelard, Poétique de
l’espace [1957], Paris 41964, 7; dt.: Poetik des Raumes, Frankfurt/M., Berlin, Wien
1975, 16. Für Ricœur ist die Prosa der Welt mytho-poetisch fundiert; doch dies
lässt ihn weder mit einer romantischen Nostalgie noch auch auf den Spuren
Mallarmés mit einer von jeglicher Referenz entkoppelten Poetik »intransitiver«
Sprachlichkeit liebäugeln, die zu nichts mehr dienen sollte. Vgl. T. Todorov, Kri‐
tik und Ethik. Zu Maurice Blanchot, in: M. Gutjahr, J. Hock (Hg.), Im Raum der
Kritik. Maurice Blanchot und die Literatur, Würzburg 2023, 141–152, hier: 145.
Todorov führt genau das auf die Romantiker zurück (ebd., 142). An dieser Stelle

Kapitel VII

204

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wo sich Hegel kategorisch gegen ein leeres, angeblich von der
Wirklichkeit bloß abgekehrtes Interesse an einem »fremdartigen Jen‐
seits« im Innern des Subjekts wandte, bewahrheitet sich da nicht
seit der Romantik die Macht des Unbewussten (vgl. KR, 166, 279)?
Weit entfernt, in ihr nur eine zwielichtige Subjektivität zu erkennen,
die ihre innere Verrücktheit als Gegenstand allgemeinen Interesses
vorzuzeigen wagt, ist ihr eine Selbst-Fremdheit zu entnehmen, aus
der heraus und gegen die wir unvermeidlich existieren und auf
Wirkliches Bezug nehmen. Und die romantische Irrealisierung des
Wirklichen, ihr Kampf um das Recht einer von aller ›Sachlichkeit‹
entfesselten Macht der Imagination ist nicht als perverse Abkehr von
religiöser, sittlicher oder politischer Wirklichkeit zur Ordnung zu
rufen, sondern macht diese erst in ihrer radikalen Kontingenz als
einer in Ordnung gebrachten und eigens normalisierten, nicht ein‐
fach als normal gegebenen Ordnung verständlich.33 Die poetischen
Verfahren der Romantik haben deutlich gemacht, dass wir nicht in
einer fertigen, sondern in einer »unvollendeten Welt« (Friedrich

müsste man in kritischer Absicht neu ansetzen, was Ricœur und das Verhältnis
von Poetik und Prosa angeht. So sehr sich Ricœur anti-romantisch gibt, so
sehr hat er mit Bachelard doch einerseits an eine »poetische« Fundierung aller
menschlichen Weltverhältnisse gedacht und andererseits der in ihnen sich ori‐
ginär manifestierenden Imagination zugetraut, auch die prosaisch-politischen
Verhältnisse im Namen eines utopischen Möglichkeitssinns herauszufordern.
Steht das Prosaische »für die eingespielte und eingewöhnte Ordnung dessen,
was schon gesagt, gesehen, gewußt ist und sich als Welt der Objekte vor uns
ausbreitet, so bedeutet Poesie ein Durchbrechen dieser Ordnung«, formuliert
Waldenfels mit Blick auf Merleau-Pontys La prose du monde. Aber in politischer
Hinsicht dürfte sich solches Durchbrechen gewiss nicht in einem »Brandopfer
aus Gegenständen« erschöpfen, »so wie die Poesie die normale Sprache in
Brand steckt« – eine Parallele, die Merleau-Ponty zur Malerei zog. (Vgl. B.
Waldenfels, Einleitung zur deutschen Ausgabe, in: M. Merleau-Ponty, Die Prosa
der Welt [1969], München 1984, 7–14, hier: 11).

33 Zur fragwürdigen Berufung auf die angeblich eo ipso »unromantische« Norma‐
lität einer Ordnung, die eines imaginär fruchtbaren Möglichkeitssinns (Robert
Musil) und einer durch ihn angeleiteten Realisierung scheinbar gar nicht bedarf,
vgl. Schmitt, PR, 226, sowie H.-J. Schmidt (Hg.), Die deutsche Literatur. Ein
Abriß in Text und Darstellung, Bd. 9: Romantik II, Stuttgart 2008, 22–24, zur
Romantik als einer Zeit, die dem Normalen und Normierten den Kampf ansagt
und beides sogar zu verwerfen scheint, sei es im Namen einer inneren, »dämo‐
nischen«, nicht normalisierbaren Wahrheit, sei es im Zeichen des Wunderbaren
oder des Phantastischen, das das Verhältnis von realer und geträumter Welt zu
revidieren verlangt.

2. Bis heute umstrittene Potenziale romantischer Sensibilität

205

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schlegel34) leben, die in ihrem Werden selbst und zu ihrer Gestaltung
der Realisierung und der Irrealisierung bedarf. Beide Funktionen
sind allerdings keineswegs nur einer für autonom zu erklärenden
Kunst vorbehalten.

Jede menschliche Lebensform zehrt von einem Sinn für das
Mögliche und Un-Mögliche, der nicht bedingungslos einer ›gegebe‐
nen‹ Wirklichkeit unterworfen sein muss, sondern an ihrer imagina‐
tiv anzuregenden Umgestaltung wenigstens mitwirken kann (KR,
254).35 Eine Re-Romantisierung unseres Lebens im Sinne einer
durchgängigen Poetisierung oder Ästhetisierung kann freilich heute
kaum mehr überzeugen. Vielmehr stellt sich die Frage, wie eine
dank der Romantik von rationalistischer und moralistischer Bevor‐
mundung befreite Imagination indirekt etwa auch politisch fruchtbar
werden kann, ohne die Differenz von Ästhetischem und Politischem
im Namen einer vermeintlich souveränen Lebens-Kunst einzuzie‐
hen.36

In diesem Sinne, scheint mir, lässt sich Bohrers, gegen Carl
Schmitt gerichtete Rehabilitierung der Romantik verstehen, wo sie
sich auf Karl Mannheims Lob romantischer Sensibilität als eines
neuen Denkstils beruft, der sich gerade nicht in »privatistischen
Stimmungen« oder occasionalistischer Willkür erschöpft (KR, 306),
sondern im »Herausspüren qualitativer Feinheiten« und in »einfüh‐
lender Virtuosität« der Signatur einer Zeit auf der Spur ist, in der
sich die Menschen wie nie zuvor sozial unverwurzelt und bindungs‐
los zu fühlen begannen.37

34 F. Schlegel, Neue philosophische Schriften, Frankfurt/M. 1935, 156.
35 Und nicht derart unterworfen sein darf, wenn es darum geht, eine andere, künf‐

tige Gestalt unseres Daseins zu entwerfen (vgl. KR, 253). Ganz auf dieser Linie
liegen die späteren Aufsätze Ricœurs zur politischen Bedeutung des Imaginären
und der Imagination; vgl. bspw. Ideology and utopia as cultural imagination,
in: Philosophic Exchange 7, no. 1 (1976), 17–28; L’idéologie et l’utopie: deux
expressions de l’imaginaire social, in: Du texte à l’action. Essais d’herméneutique,
Paris 1986, 379–302; L’imagination dans le discours et dans l’action, in: H. van
Camp (éd.), Savoir, faire, espérer. Les limites de la raison. T. 1, Bruxelles 1976,
207–228.

36 Vgl. zum fraglichen Kunstbegriff Hegels: Bürger, Prosa der Moderne, 443–447.
37 Es ist ein Desiderat, die Schlegel‘sche Rechtfertigung des Sentimentalischen (als

Ausdruck »geistigen Gefühls« in individueller Originalität) in dem hier nur
anzudeutenden Sinne als Beitrag zu einer noch heute aktuellen Philosophie der
Sensibilität zu reinterpretieren.

Kapitel VII

206

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Mündet nicht schon bei Hölderlin die als befremdlich erfahrene
Zugehörigkeit zum ungastlichen Leben seiner Landsleute schließlich
in eine Selbst-Fremdheit ›wahnsinniger‹ Sensibilität? Nicht einmal
im »Asyl« des eigenen Selbst findet er am Ende noch Zuflucht.38

Gerade diese Selbst- und Welt-Fremdheit wird in seinem Werk als
Quelle einer Hypersensibilität fruchtbar, die ihrerseits Fremdheit
kenntlich macht. Darunter namentlich (1.) die Fremdheit der eigenen
Sprache, deren Sinn sich verfinstert und »begraben in [...] armen
vergänglichen«, wesenlosen Worten, »armseligen Mitteldingen von
Etwas und Nichts«, zeigt;39 (2.) die Fremdheit der abschiedlichen
Zeit, die das Gegenwärtige bereits im Augenblick verschwinden
lässt;40 (3.) die Fremdheit des eigenen Selbst, dessen Frühling ver‐
flogen schien, noch ehe es da war41 – fortan dazu verurteilt, »ein
andrer« zu sein und, nachdem das »Selbst verloren«, sich »aus
fremder Hand zu erwarten«;42 schließlich (4.) die Welt-Fremdheit43

unter den Anderen44, aber auch die Welt-Fremdheit aller Anderen.
Kein Bleiben sei nämlich unter den Menschen.45 Immer in die Ferne
gehe ihr »wohnend Leben«.46 »Wir Heimatlosen«, heißt es deshalb,
wechseln »wie Nomaden den Wohnort«.47 Wo man uns die Tür
öffne, verschließe man doch das Herz, und Krieg herrsche »unter
der Larve des Friedens«.48

38 Vgl. Hölderlin, W I, 664, 796 ff./W II, 615, 754 ff.; P. Bertaux, Hölderlin, Frank‐
furt/M. 1981, 642.

39 W I, 573, 646/W II, 490, 568; vgl. W I, 700, 793/W II, 652, 752.
40 W I, 607, 668/W II, 527, 620. Vgl. zu einer »abschiedlichen« Zeit, die Bohrer

primär erst im Werk des italienischen Dichters Leopardi artikuliert findet, K.
H. Bohrer, Ästhetische Negativität, München 2002; Vf., Leben und Überleben −
zwischen Hypervitalität und ästhetischer Negativität (Elias Canetti − Fernando
Pessoa − Karl Heinz Bohrer), in: Zeit-Gewalt und Gewalt-Zeit. Dimensionen
verfehlter Gegenwart in phänomenologischen, politischen und historischen Per‐
spektiven, Zug 2017, Kap. I.

41 W I, 648/W II, 560.
42 W I, 209, 616/W II, 225, 536; vgl. W I, 250, 356, 588/W II, 195, 287, 505.
43 Vgl. W I, 19, 574/W II, 24, 490.
44 »Wehe dem Fremdling, der zu solchem Volke [den Deutschen] kommt«; »sie

leben in der Welt, wie Fremdlinge im eigenen Hause« (W I, 796 ff./W II, 754 ff.).
45 W I, 262/W II, 203.
46 W I, 568/W II, 938.
47 Nicht nur »mein Leben«, wie es an dieser Stelle heißt (W I, 223/W II, 170).
48 W I, 625, 710/W II, 545, 664.

2. Bis heute umstrittene Potenziale romantischer Sensibilität

207

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gilt Hölderlin aber nicht gerade als der Dichter par excellence
in der äußersten Zerrissenheit und Fremdheit noch gesuchter Ver‐
söhnung? Begegnet ihm im Zeichen einer nunmehr anscheinend
alle und alles heimsuchenden Fremdheit insofern nicht bloß Negati‐
vität im Vorschein ihrer Aufhebung und insofern letztlich durchweg
»freundlich verwandter Geist«?49 Redet er nicht einer »Gewalt der
Verklärung«50, einer großen Vereinigung alles Getrennten oder we‐
nigstens einer unendlichen Annäherung an sie das Wort? Spekuliert
er nicht erklärtermaßen auf eine finale Versöhnung, die »allen Wi‐
derstreit endigt«51 und alle Verschiedenheit aufzuheben verspricht?52

Diese versöhnungsphilosophischen Schemata mögen geläufig sein,
aber werden sie nicht von den Phänomenen vielfältiger Fremdheit,
die Hölderlin zur Sprache bringt, geradezu konterkariert?

Der ›Prozess‹ um diese Fragen dauert bis heute an. Man denke
nur an die von Blanchot angeregte Rehabilitierung der Romantik,
die in ihr die Spur einer von Hegel geleugneten Exteriorität zu er‐
kennen meint, welche nur in einer ihre Darstellung unterlaufenden
Kunst zum Vorschein komme53, oder an von Levinas ausgehende
Relektüren Hegels, die in seinem Werk Spuren einer Fremdheit
entdecken, die es zu inspirieren scheint, ohne im Geringsten begriff‐
liche Aufhebbarkeit in Aussicht zu stellen – wie jene »Nacht« im
Angesicht des Anderen, von der in den Jenaer Systementwürfen die
Rede ist.54 Radikal zweifelhaft erscheint nun das Versprechen dieser

49 W I, 604/W II, 525.
50 W I, 1275; C. U. Boehlendorff, Werke in drei Bänden, Bd. 1, Frankfurt/M. 2000,

27.
51 Vgl. C. Jamme, Isaac von Sinclair. Politiker, Philosoph und Dichter zwischen

Revolution und Restauration, Bonn 1988, 71.
52 W I, 650, 731, 802, 1276/W II, 558, 685, 760.
53 M. Blanchot, Das Unzerstörbare, München, Wien 1991, 36 ff.
54 Vgl. G. W. F. Hegel, Jenaer Systementwürfe III. Naturphilosophie und Philosophie

des Geistes, Hamburg 1987,  172; B. Keintzel, B. Liebsch (Hg.), Hegel und Le‐
vinas. Kreuzungen – Brüche – Überschreitungen, Freiburg i. Br., München 2010.
Dabei ist Levinas keineswegs der Gegenkritik entgangen, in der Aburteilung
eines der angeblichen »Herrschaft« des Selben (bzw. eines darauf reduzierten
Seins) verhafteten Denkens seinerseits eine Alterität verkannt zu haben, die, wie
schon Derrida meinte, bereits der logos-Begriff in sich aufgenommen habe. Und
Ricœur schlägt scheinbar in die gleiche Kerbe, wenn er feststellt, eine solche
Herrschaft, die die radikale Alterität des Anderen unterdrücke, sei ihm auch
bei Platon niemals auch nur begegnet. Vgl. J. Derrida, Gewalt und Metaphysik

Kapitel VII

208

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Philosophie, endlich jeglichen »Schein ab[zulegen], mit Fremdarti‐
gem behaftet« zu sein, wie es Hegel in Aussicht stellte (s.o.). Und von
einem generellen, ihr von Anfang an vorgezeichneten und angeblich
bereits nach wenigen Jahren besiegelten »Verfall« der Romantik, so
wie er von Hegel über Ricarda Huch, René Welleck, Otto Pöggeler
und Karl Heinz Bohrer bis hin zu Rüdiger Safranski beschrieben
worden ist, sind wir nicht mehr überzeugt. Genauso wenig aber
auch von einer künstlichen »Romantisierung«, die das Romantische
subjektiver Verfügungsmacht unterwerfen sollte, um »fremdes Da‐
sein in eigenem aufzulösen« (Novalis55). So sehr man die Ferne,
das Unendliche und im eigenen Unbewussten Fremde beschwor, so
sehr konterkarierte man es doch als poetisch-technischer Willkür
Unterworfenes. Liegt darin nicht bloß Ironie, auf die Romantiker
wie Friedrich Schlegel erklärtermaßen selbst hinauswollten, sondern
ein ihnen von Anfang an zur Last zu legender »Mangel an innerer
Wahrheit«, von dem bei E. T. A. Hoffmann die Rede ist?56 Abge‐
sehen davon sind diverse romantische ›Motive‹, allen voran das
Pittoreske und Idyllische, längst einer weitgehenden Trivialisierung
zum Opfer gefallen, in der man sie um jegliche Ferne und Fremd‐
heit gebracht hat. Nichts lassen sie so sehr vermissen wie gerade
das wirkmächtigste Element des Romantischen selbst: Sensibilität
für das Fehlen des wirklich Fehlenden, wirklicher Ferne und Fremd‐
heit.57 Aber würde die Romantik deshalb eine veritable Renaissance
verdienen? Oder handelt es sich bei ihr, speziell bei der Erschei‐
nungsform, in der sie seinerzeit im deutschsprachigen Raum zur
Geltung gekommen ist, um eine ganz und gar überholte, keinesfalls
mehr zu reaktualisierende, also anachronistische Angelegenheit, die
bestenfalls noch von historischem Interesse sein dürfte?

[1964], in: Die Schrift und die Differenz, Frankfurt/M. 1976, 212–235, hier: 234;
Ricœur, SaA, 403.

55 Vgl. H.-J. Schmitt (Hg.), Die deutsche Literatur. Ein Abriß in Text und Darstel‐
lung, Bd. 8: Romantik I, Stuttgart 2003, 57, 255.

56 Vgl. Schmitt (Hg.), Romantik I, 284.
57 Ich knüpfe hier an eine frühere kurze Skizze an, die den Titel trägt: Residuale

›Romantik‹ – im Vermissen des Fehlenden selbst; www.praefaktisch.de/roman‐
tik/residuale-romantik-im-vermissen-des-fehlenden-selbst/ (20. 1. 2022).

2. Bis heute umstrittene Potenziale romantischer Sensibilität

209

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Romantik, Alterität und Fremdheit bei Ricœur

Letzteres legt Ricœur mehrfach nahe. Frühzeitig wendet er sich
gegen einen »nouveau romantisme, abîmé dans le sentiment de
l’ineffable«58, gegen einen »Romantizismus des Scheiterns«, wie er
ihn bei Karl Jaspers anzutreffen meint59, und der Zerbrochenheit
(»cassure«).60 Sympathie bringt er dagegen auf für eine Auffassung
vom Kampf gegen das Fremde (»lutte contre l’étranger ou l’étrange‐
té«), die im Falle Gadamers »consiste à rendre ›propre‹ ce qui était
›étranger‹«.61 In diesem Sinne sei der »rapport du même à l’autre
[…] tout-à-fait fondamental« (H, 50); und es gelte, die Intuition der
Singularität des zu Verstehenden bzw. des zu Interpretierenden mit
Regeln und Begriffen zu verknüpfen, ohne die keine Hermeneutik
auskomme (H, 56). Nur so könne sie sich gegen das behaupten,
was Ricœur sehr allgemein als »obscurité romantique« einstuft
(H, 59), von der er sich auch dann noch distanziert, als er vom
Verhältnis zwischen dem Selben und dem Anderen zum Verhältnis
zwischen dem Selbst und einer Alterität übergegangen war, in deren
Erscheinungsformen er schließlich auch auf Spuren einer offenbar
unaufhebbaren Fremdheit stoßen musste.62 Nachdem er für »nostal‐

58 P. Ricœur, Gabriel Marcel et Karl Jaspers. Philosophie du mystère et philosophie
du paradoxe, Paris 1947, 86.

59 P. Ricœur, G. Marcel, Entretiens, Paris 1968, 85.
60 Ricœur, Gabriel Marcel et Karl Jaspers, 153.
61 »Aneignen« dt. i. Orig.; vgl. P. Ricœur, Herméneutique. Cours professé à l’Insti‐

tut Supérieur de Philosophie de l’Université Catholique de Louvain 1971/2 Éd.
electron. établie par D. Frey, M.-A. Vallée, 129 [=H].

62 Wie, das müsste eine weit ausholende Untersuchung eigens zeigen. Nur soviel:
Im Freud-Buch gilt auch das innere »Andere« und (terminologisch nicht davon
abgesetzte) »Fremde« als zu Entschlüsselndes (Die Interpretation, 458). Genau‐
so die Erfahrung von Schmerz, in dem man sich fremd wird, ohne dass daran
eine hegelianisch vorgestellte Bildung scheitern müsste (vgl. P. Ricœur, Objekti‐
vierung und Entfremdung in der geschichtlichen Erfahrung, in: Philosophisches
Jahrbuch 84 [1977], 1–12, hier: 9). Generell wird »Sinnfremdes« primär als He‐
rausforderung eines komprehensiven Verstehens begriffen (vgl. bspw. P. Ricœur,
Hegel und Husserl on Intersubjectivity, in: H. Kohlenburger [ed.], Reason, Action
and Experience. Essays in Honor of Raymond Klibansky, Hamburg 1979, 13–29,
hier: 25). Dieses scheitert jedoch ggf. an gewissen Verbrechen, die man sich in
Anbetracht ihrer »wesentlichen Fremdheit« nicht zu eigen machen sollte (wie es
manche offenbar doch tun; P. Ricœur, Gedächtnis, Geschichte, Vergessen [2000],
München 2004, 495). Andererseits sollen außer-ordentliche Zeugnisse »so weit

Kapitel VII

210

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gia and romanticism« nie viel übrig gehabt hatte63, nähert er sich am
Ende wenigstens in Seitenblicken auf Jean-Luc Nancys und Philippe
Lacoue-Labarthes Auseinandersetzung mit den deutschen Romanti‐
kern und mit deren Verzicht auf den »absoluten Text«64 wieder
jener Zeit, die wohl wie keine andere je zuvor für das Fehlen des
wirklich Fehlenden, wirklicher Ferne und Fremdheit sensibilisiert
hatte. Doch muss man sich fragen, ob nicht sowohl das, was er
unter Alterität versteht, der sich vor allem sein Spätwerk geradezu
verpflichtet erweist, als auch seine (wenn auch keineswegs vorbe‐
haltlose) Anlehnung an die Hermeneutik Gadamers der Würdigung
dessen im Wege steht, was uns in all dem radikal fremd bleibt.

Gadamers Wahrheit und Methode scheint uns zu lehren, dass wir
dort, wo wir uns verstehend tatsächlich einer befremdlichen Vergan‐
genheit ausgesetzt haben, in der Tat »Andere« werden und nicht
nur ›verändert‹ daraus hervorgehen. Auch die (eher ironisch) so ge‐
nannte Hermeneutik Michel Foucaults scheint dem beizupflichten.
Nicht das Bei-sich-bleiben oder ›unvermitteltes‹ Zu-sich-zurückfin‐

wie möglich von der absoluten [!] Fremdheit, die der Schrecken erzeugt, befreit
werden«. Nur dann seien sie auch zu überliefern (ebd., 271). Gegen eine abso‐
lute bzw. verabsolutierte, im Grunde nicht mehr mit Alterität zu verbindende
Fremdheit, wie er sie in Levinas‘ »Exteriorität« vermutet, hat sich Ricœur mehr‐
fach gewandt, neigt im Übrigen aber dazu, weiterhin Platons Sophistes zu folgen
und Fremdheit allenfalls als modifizierte bzw. gesteigerte Alterität aufzufassen.
Vgl. P. Ricœur, Emmanuel Levinas: penseur du témoignage, in: J.-C. Aeschli‐
mann (éd.), Répondre d’autrui, Neuchâtel 1989, 17–40, hier: 17, 19; Les paradoxes
de l'identité, in: L'information psychiatrique. Revue mensuelle par les psychiatres
des hôpitaux, no. 3, mars (1996), 201−206, hier: 204; Vielfältige Fremdheit, in:
R. Breuninger (Hg.),Andersheit − Fremdheit – Toleranz, Ulm 1999, 11−30, hier:
12, 25. Weitgehend unausgetragen bleibt aber das von der phänomenologischen
Egologie geerbte Problem, ob man von ihr aus überhaupt dem Fremden als
solchem gerecht werden kann (Gedächtnis, Geschichte, Vergessen, 177, 181); ein
Problem, das dann tatsächlich auch praktisch bedeutsam wird, wo es um eine
singulare Gerechtigkeit angesichts des Fremden geht (Wege der Anerkennung.
Erkennen, Wiedererkennen, Anerkanntsein, Frankfurt/M. 2006, 321 ff.).

63 P. Ricœur, Ethics and Culture. Habermas and Gadamer in Dialogue, in: Philoso‐
phy Today 17, no. 2−4 (1973), 153−165, hier: 165. Es finden sich nur ganz wenige
positive Würdigungen der Romantik, u.a. wo Ricœur von einer »mutation fon‐
damentale« im Verhältnis zu Kant spricht, nach der gelten soll: »l’esprit est
l’inconscient créateur au travail dans des individualités géniales« (H, 49).

64 P. Ricœur, Vom Übersetzen. Herausforderung und Glück des Übersetzens, Berlin
2016, 14; vgl. P. Lacoue-Labarthe, J.-L. Nancy, Das Literarisch-Absolute. Texte
und Theorie der Jenaer Frühromantik, Wien, Berlin 2016.

3. Romantik, Alterität und Fremdheit bei Ricœur

211

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den, wie es Novalis anscheinend im Heinrich von Ofterdingen vor‐
schwebte, wäre demnach der Sinn einer hermeneutischen Ausein‐
andersetzung mit geschichtlicher Vergangenheit, sondern gerade die
Auskehr aus sich selbst;65 zumindest zwischenzeitlich, ohne dass
aber ein ›anderes‹, be- oder verfremdetes Zurückkommen auf sich
selbst, auf das eigene Selbst, dadurch völlig ausgeschlossen wäre.
Im Gegenteil sollte eine dialektisch belehrte Hermeneutik, deren
Gadamer‘scher Version sich auch Ricœur zeitweise angeschlossen
hat66, zeigen können, wie es zu verstehen ist, als Selbst den Prozess
zu durchlaufen, in dem man angeblich ›ein Anderer wird‹, ohne
das Selbst gänzlich preisgeben zu müssen. Schließlich wird Ricœur
vom Selbst geradezu als einem Anderen (»comme un autre«) spre‐
chen67, dabei allerdings die Alterität des Anderen derart radikalisie‐
ren, dass erhebliche Zweifel daran geweckt werden, ob ihr noch eine
hermeneutische Dialektik gerecht werden kann. Ungeachtet dessen
ist Ricœur sogar so weit gegangen, die durch Foucault dezidiert anti-
dialektisch vorangetriebene »Dezentrierung« des Subjekts genau so
zu verstehen, dass sie im Grunde die gleiche »Zielrichtung« hat wie
die Hermeneutik des »wirkungsgeschichtlichen Bewußtseins« bei

65 Während es sich für Gadamer hier um eine quasi-dialogische Dialektik (bzw.
um einen in unvermittelter Form falschen Gegensatz) von Aus-sich-herausgehen
und Zu-sich-zurückfinden handelt, hat Foucault die hermeneutischen Aspira‐
tionen eines homo dialecticus längst preisgegeben. Vgl. M. Foucault, Schriften
zur Literatur, Frankfurt/M. 1988.

66 Ricœur, H, 24, 50, 130; Ethics and Culture, 160; Phénoménologie et herméneu‐
tique, in: Phänomenologische Forschungen 1 (1975), 31–75, hier: 47; Le ›lieu‹ de la
dialectique, in: C. Perelman (ed.), Dialectics, The Hague 1975, 92–108, hier: 105;
P. Ricœur, La fonction narrative et l’expérience humain du temps, in: Archivio
di Filosofia 50, no. 1 (1980), 345−367; hier: 365; [mit H.-G. Gadamer] The
Conflict of Interpretations, in: R. Bruzina, B. Wilshire (eds.), Phenomenology.
Dialogues and Bridges, New York 1982, 299–320; P. Ricœur, Zeit und Erzählung
III, München 1991, 70, 356 f. [=ZEIII], 279, 359; La marque du passé, in: Revue
de Métaphysique et de Morale, no. 1 (1998), 7–31, hier: 11.

67 Demzufolge ist das Selbst in gewisser Weise bereits ›ein Anderer‹, bevor es zu
einer spezifisch geschichtlichen Alteration kommt. Dass diese tatsächlich dahin
führen kann, ein Anderer zu werden, ist bestritten worden. So von Helmuth
Plessner in unübertroffener Kürze, wo er sagt, »jeder könnte der andere sein.
Aber er kann es nicht« (H. Plessner, Die Frage nach der Conditio humana.
Aufsätze zur philosophischen Anthropologie, Frankfurt/M. 1976, 103).

Kapitel VII

212

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gadamer.68 Wird etwa in beiden Fällen eine Fremdheit im Gegen‐
wartsbezug auf eine Vergangenheit herausgearbeitet, die sich nicht
als erinnerte in eigener Gegenwart ›aufheben‹ lässt? Oder beseitigt
die Gadamer‘sche »Horizontverschmelzung« die (temporale) Alte‐
rität der Vergangenheit?69 Wird das sich geschichtlich erinnernde
Selbst nicht von einer unaufhebbaren Alterität heimgesucht, die ihm
ursprünglich widerfährt, wo es vom Anderen in Anspruch genom‐
men wird (IA, 77 f.), aber so, dass die befremdliche Differenz zum
Anderen nicht zu tilgen ist?70

Ricœur verhält sich schwankend zu diesen Fragen. So denkt er
das Verhältnis zum Vergangenen unter Rückgriff auf Heideggers und
Gadamers Begriff geschichtlicher »Wiederholung« und will deren
narratives Vorbild immer wieder in der Odyssee erkennen, die para‐
digmatisch gezeigt haben soll, wie es möglich ist, dem Labyrinth
der Welt »zu entkommen und sein Heim wiederzufinden«, dabei
zugleich aber auch »ein anderer« zu werden.71 Zu einer derartigen
»Wiederholung« soll allerdings nur ein in sich selbst schon dezen‐
triertes Subjekt in der Lage sein, wie es Ricœur in seiner großen
Studie zu Freud (De l’interprétation [1965]) beschrieben hatte. An‐

68 ZEIII, 355. Vgl. Vf., Menschen: Reste, Zeugnisse und Spuren. Ricœur mit und
gegen Foucault gelesen, in: Renaissance des Menschen? Zum polemologisch-an‐
thropologischen Diskurs der Gegenwart, Weilerswist 2010, Kap. VIII.

69 M. Frank, Das individuelle Allgemeine. Textstrukturierung und Textinterpretati‐
on nach Schleiermacher, Frankfurt/M. 1985, 27, 33 [=IA].

70 Muss an einer derartigen, im Selbstsein angelegten Dezentrierung nicht auch
jegliches geschichtliches Verstehen scheitern, das, mit Wilhelm von Humboldt
zu reden, nicht zugleich auch ein Nicht-Verstehen wäre? Vgl. IA, 35, 38, 91,
115, sowie M. Theunissen, Philosophische Hermeneutik als Phänomenologie der
Traditionsaneignung, in: ›Sein, das verstanden werden kann, ist Sprache‹. Hom‐
mage an Hans-Georg Gadamer, Frankfurt/M. 2001, 61–88, hier: 70 f., und zur
Aktualität dieser Fragestellung P. Ricœur, Zeit und Erzählung I, München 1988,
143 ff. Hier ist von einer unaufhebbaren Andersheit im Hinblick auf die »Fremd‐
heit des Fremden« die Rede, sowohl in kommunikativer Hinsicht als auch
im Hinblick auf die Vergangenheit. Die begriffliche Verwirrung ist allerdings
vollkommen, wenn die Andersheit (etwa mit Husserl) wiederum als von einer
vorgängigen Einheit umgriffen vorgestellt wird (gerade dagegen wendet sich
Waldenfels); vgl. ZEIII, 70, 356 f.

71 P. Ricœur, Narrative Funktion und menschliche Zeiterfahrung, in: V. Bohn (Hg.),
Romantik. Literatur und Philosophie. Internationale Beiträge zur Poetik, Frank‐
furt/M. 1987, 45–79, hier: 72. In diesem Text geht Ricœur auf die Romantik,
unter deren Titel er hier gestellt ist, allerdings überhaupt nicht ein.

3. Romantik, Alterität und Fremdheit bei Ricœur

213

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schließend geht Ricœur von der nachgewiesenen inneren Dezentrie‐
rung des Subjekts72 zur Frage nach einem geschichtlich affizierbaren
Selbst über, das sich unaufhebbarer Fremdheit im Gegenwartsbezug
ausgesetzt sieht. So wurde eine dem Selbst innewohnende, es in sich
selbst dezentrierende Alterität73 als Basis seiner geschichtlichen Af‐
fizierbarkeit beschreibbar, die es selbst zu unvordenklicher Vergan‐
genheit ins Verhältnis setzt. Aber hat diese Alterität ohne Weiteres
auch die Bedeutung radikaler Fremdheit, die das Selbst im Verhältnis
zu sich und zum Vergangenen unterwandert?74

Vor allem Bernhard Waldenfels hat sich gegen eine Reduktion von
Fremdheit auf eine dem Selbst ›eigene‹ Alterität und gegen deren
Verkürzung zu bloßer Verschiedenheit gewandt.75 Fremdes ist dem‐
nach nicht einfach ein Anderes (heteron, aliud), das – wie in Platons
Dialog Sophistes, auf den sich auch Ricœur immer wieder beruft
− »durch Abgrenzung vom Selbst (tauton, idem) entsteht«. Was in
diesem Sinne bloß verschieden ist oder unterschieden wird, braucht
in keiner Weise fremd zu sein. »Fremdes, das nicht dem Selben
[als Verschiedenes], sondern dem Selbst (autos, ipse) und dem ihm
Eigenen entgegensteht, geht dagegen hervor aus einer gleichzeitigen

72 Vgl. M. Steinmetz, Die Nicht-Koinzidenz des Ich mit sich selbst. Zur Dialektik von
Selbstheit und Andersheit in Paul Ricœurs früher Dezentrierung des Subjekts, in:
B. Liebsch (Hg.), Grundfragen hermeneutischer Anthropologie. Das Werk Paul
Ricœurs im historischen Kontext: Existenz, Interpretation, Praxis, Geschichte. Bd.
II: Interpretation, Baden-Baden 2024, 1159–1194.

73 Mehrfach insistiert Ricœur auf der Polysemie der Alterität und richtet sich
dagegen, die »Metakategorie« der Alterität auf die Alterität des Anderen zu re‐
duzieren (P. Ricœur, De la métaphysique à la morale, in: Revue de Métaphysique
et de Morale 4 [1993], 455–477, hier: 469 f.). Er zeigt dann aber auch auf, wie
der Ansprechbarkeit des Selbst durch diese Alterität geschichtliche Bedeutung
zukommt, wenn sie auf die Spur einer Vergangenheits-Alterität führt, die durch
die Spuren Anderer signifikant wird, die wir überlebt haben. Ricœur betont
zudem, dass die von ihm zunächst unterschiedenen Bedeutungen von Alterität
in diesem Fall unvermeidlich interferieren (SaA, Kap. 10). Zur dreifachen, dem
Selbst innewohnenden Andersheit, die ihm nicht bloß nachträglich widerfährt,
vgl. SaA, 334, 382 ff., 425.

74 Zur Frage, ob Fremdheit das Selbst von Anfang an unterwandert, äußert sich
Ricœur unentschieden; vgl. SaA, 389, zieht aber mit Didier Franck eine leiblich
bedingte, ursprüngliche »altération du propre« in Betracht.

75 Zumindest die Stoßrichtung dieses Ansatzes scheint die gleiche zu sein, die
auch Ricœur im Sinn hat, wo er sich gegen eine Reduktion von Andersheit auf
Vergleichbares wendet (SaA, 12).

Kapitel VII

214

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ein- und Ausgrenzung«, durch die eine Schwelle entsteht, auf deren
beiden Seiten nichts und niemand zugleich stehen kann.76 Abgewie‐
sen wird insofern die Frage danach, was das Fremde ist und wie es
um sein Wesen bestellt ist. Vielmehr geht es darum, wie sich Fremdes
(occasionell) vom jeweils Eigenen abhebt als ihm Entzogenes bzw.
Unzugängliches, das sich nicht dialektisch aufheben lässt, da es nicht
wie eine Negation aus einer vorgängigen Position entspringt (TF,
25 f.).

Gleichfalls zurückgewiesen wird die klassische hermeneutische
Denkfigur, der zufolge, in den Worten Gadamers, das Fremde als
»das Andere des Eigenen« zu gelten hätte, in dem wir (als wie
auch immer veränderte oder veranderte) wiederum zu uns selbst
kommen würden (TF, 82). Anders steht es, wenn das Selbst im
(unvermeidlich einseitigen) Verhältnis zum Fremden »aus der Ant‐
wort auf eine Herausforderung, deren die Antwort nicht Herr ist«,
erwächst (TF, 82).77 Das Vorbild einer solchen Herausforderung
sieht Waldenfels nun gerade im Verhältnis zum »Vergangenen, das
nirgends anders zu finden ist als in seinen Nachwirkungen oder
in der Erinnerung« (TF, 26).78 So gesehen würden uns gerade
Phänomene der Fremdheit im Gegenwartsbezug lehren, wie uns
Vergangenes weit über dessen bloße Verschiedenheit hinaus entrückt
und entzogen ist und uns dennoch (oder vielmehr gerade deshalb)
inspiriert.

76 B. Waldenfels, Topografie des Fremden, Frankfurt/M. 1997, 20 f. [=TF]; vgl.
Platon, Sophistes, 254e ff., in: Sämtliche Werke, Bd. 3 (Übers. F. Schleiermacher
u. H. u. F. Müller), Reinbek 352007, 253–335.

77 Dies scheint etwa Schelling im Blick gehabt zu haben, wo er eine pathologische
Dimension ästhetischer Produktivität bedachte – unter Hinweis auf das griechi‐
sche pathi, das er als »Begeisterung durch fremden Anhauch« übersetzte (F. W.
J. Schelling, System des transzendentalen Idealismus, Hamburg 1962, 281–288).
Entscheidend aber ist, wie diese Inspiration gedacht wird. Das Fremde oder
pathologisch Befremdende verschwindet jedenfalls, wenn »fremdes Dasein in
eigenem [aufgelöst]« gedacht wird, wie es Novalis nahelegte (Werke, Hg. G.
Schulz, München 1969, 381).

78 Zu beachten sind hier auch die Argumente gegen die verbreitete Rede vom
»Anderen als des Anderen unserer selbst« bzw. des Eigenen, sowie gegen die
Identifikation des Fremden mit bestimmten »Rollen« oder »Figuren« (TF, 111).
Zur Verschiedenheit vgl. ebd., 191.

3. Romantik, Alterität und Fremdheit bei Ricœur

215

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Anhang zur Fremdheit im Gegenwartsbezug

Was die Romantik angeht, so haben wir es nun allerdings mit
dem besonderen Fall zu tun, dass die besagte Alterität und Fremd‐
heit nicht allein im geschichtlichen Rück- und Gegenwartsbezug
selbst, sondern als ihr eigenes Anliegen aufzutreten scheint, sei es
im Zeichen einer Rehabilitierung des Sentimentalischen (Friedrich
Schlegel), einer »Philosophie der Ferne« (Novalis) oder einer nicht
normalisierbaren Abweichung, die ins Wunderbare, Unheimliche
und Phantastische ausschert.79 Diese und andere Autoren der Ro‐

79 Ein Blick in die einschlägigen wissens- und wissenschaftsgeschichtlichen For‐
schungen Georges Canguilhems und Michel Foucaults etwa zeigt, dass diese
und benachbarte Thematiken keineswegs nur in literarisch-philosophischen
Milieus tangiert wurden. Beteiligt waren nicht zuletzt auch Maler (wie Francis‐
co de Goya, Johann Heinrich Füssli und William Hogarth), die aufkommende
Kriminalistik und »Polizeywissenschaft«, sowie der aufkommende psychiatri‐
sche Diskurs, der mannigfaltige Phänomene der Anormalität, des Abnormen,
des Monströsen, des Gewaltsamen und Infamen in marginalen gesellschaftli‐
chen Zonen, dann aber auch im Herzen jedes Einzelnen ausgemacht hat, und
schließlich die ab 1800 von der älteren Naturgeschichte sich lösende Biologie,
die in den Keimen ontogenetischer Entwicklung ein nicht teleologisch gebän‐
digtes Potenzial ggf. verwildernder Bildungsprozesse ausmacht. Wird diese
weit verzweigte Geschichte der Entdeckung von Alterität und Fremdheit im
Menschen indessen so beschrieben, als handle es sich um die Entdeckung
des »Anderen der Vernunft«, nach der ›uns‹ tatsächlich nichts Menschliches
mehr fremd sein dürfte, so zeigt sich darin schlaglichtartig die hier betonte
Schwierigkeit. (Vgl. exemplarisch dazu A. Košenina, Literarische Anthropologie.
Die Neuentdeckung des Menschen, Berlin 2008, 20, 217.) So wird nämlich offen‐
kundig die auf der Inhaltsseite der Forschung vielfältig aufgedeckte Alterität
und Fremdheit durch die Methode einer rigorosen Aneignung der fraglichen
Zeit konterkariert, die die Aufhebung jeglicher Fremdheit in Aussicht stellt. An
dieser Stelle ist unschwer zu erkennen, wie virulent noch immer die zwischen
Foucault und Derrida diskutierte Frage ist, ob und wie sich eine Geschichte
forcierter Bewusstwerdung von Alterität und Fremdheit (im Zeichen von Wahn‐
sinn [folie] und Unvernunft [déraison] etwa) schreiben und denken lässt, die
radikal auf die Begriffe selbst zurückzuschlagen droht, in denen wir sie als
solche zur Sprache bringen. Die nach Hartmut und Gernot Böhme gängige
Rede vom »Anderen der Vernunft«, das scheinbar entweder gar nicht oder doch
wiederum nur in der Sprache der Vernunft (oder in einem ihrer vielen Idiome)
zu thematisieren wäre, löst diese Schwierigkeit nicht, sondern kaschiert sie nur.
Dieser Begriff suggeriert eine fragwürdige Eindeutigkeit des Alteritätsbegriffs, zu
der es bei Ricœur nicht kommt, insofern er ihn – nachdem er drei Modalitäten
der Andersheit unterschieden hatte – ausdrücklich einer Zerstreuung überlässt,

Kapitel VII

216

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mantik schreiben sich einerseits in eine viel weiter zurückreichende
Vorgeschichte der Auseinandersetzung mit Alterität und Fremdheit
ein, deren bis heute brisante Radikalisierung sie einleiten, ohne
sie aber wie aus dem Nichts auf den Plan treten zu lassen. Ander‐
seits lässt sich der Rede von Ferne oder Fremdheit keineswegs
ohne Weiteres entnehmen, wie diese Begriffe jeweils zu verstehen
sind. In der Geschichtsphilosophie Schillers und Kants wird eine
schier unübersehbare Verschiedenheit empirischer Erscheinungswei‐
sen menschlichen Lebens vergegenwärtigt – »Rassen«, »Spielarten«
und »Varietäten« eingeschlossen. Demzufolge kann auch Fremdes
nur (vergleichsweise) ›verschieden‹ Erscheinendes sein, das sich,
wenn es nach Hegel geht, einer spekulativ konzipierten Aufhebung
jeglicher Differenz in einer finalen Identität keinesfalls sollte entzie‐
hen können. In diesem Sinne wird man von Novalis bis hin zu Ga‐
damer auch von »Aneignung« alles Anderen sprechen und den Ver‐
dacht nähren, zu radikaler Fremdheit tatsächlich gar kein Verhältnis
zu haben. Dieser Verdacht macht auch vor den Romantikern nicht
halt, die gleichsam die Türen zum radikal Fremden aufstoßen, aber
nicht klären, inwiefern es überhaupt als solches zu verstehen ist.80 In‐
sofern sind sie nicht einfach zitierfähig auf eine Weise, die dies ohne
Weiteres beweisen könnte. Vielleicht muss uns gerade deshalb die
Romantik selbst erst wieder fremd werden – anders aber, als es ihre
Trivialisierung und Popularisierung schon besorgt hat. Im histori‐
schen Zeitenabstand selbst, der uns speziell von der Frühromantik
trennt, muss sich eine Fremdheit des Gegenwartsbezugs selbst und
in ihm bemerkbar machen, die sich nicht einfach überbrücken lässt.
Nur unter dieser Voraussetzung ist im Rückblick auf die Romantik

die bedingt, dass die Andersheit paradoxerweise auch anders sie selbst ist.
»Andernfalls hebt die Andersheit sich auf, indem sie das Selbst wie sie selbst
wird…« (SaA, 426).

80 Nicht ganz unberechtigt scheinen selbst C. Schmitts Einwände, die der Ro‐
mantik keinerlei echte Einsicht in das Fremde zubilligen und in ihr keine He‐
rausforderung dazu erkennen, das angeblich »an sich unromantische« Normale
bzw. Normative zu revidieren. Romantik war für ihn letztlich nur ein patho‐
logischer Kult der Abweichung vom Normalen um der Abweichung willen.
Allerdings wird man Schmitt gewiss nicht für eine weiter führende Philosophie
der Fremdheit oder auch des Normalen in Anspruch nehmen können. Man
denke nur an seine einschlägige Politisierung beider Begriffe und an deren
anschließende opportunistische Instrumentalisierung im Zusammenhang mit
der NS-Zeit.

4. Anhang zur Fremdheit im Gegenwartsbezug

217

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


noch heute etwas zum Verständnis jener Fremdheit zu gewinnen,
der sie als Fehlendem und Fernem auf die Spur gekommen zu sein
schien. Nur so wären auch Potenziale romantischer Sensibilität zu
retten, die Kritiker des Romantischen nur mit Verachtung gestraft
haben.

Eine ausdrückliche Philosophie der Fremdheit ist in der fraglichen
Zeit selbst jedenfalls nicht anzutreffen. Vielmehr müssen wir sie
von unserer Gegenwart her auf diese Zeit applizieren, so aber, dass
letztere dabei nicht wiederum ihren eigentümlich befremdlichen
Charakter einbüßt, durch den sie uns im besten Falle aufs Neue her‐
ausfordert. Wer diese Herausforderung ernst nimmt, wird sich we‐
der mit einer pauschalen Aburteilung einer verfehlten Apologie des
Fremden (Carl Schmitt) noch mit einer präsentistischen Aneignung
jener Zeit als Ursprung unserer heutigen Fragen begnügen können
und mit einer vielfältigen Überkreuzung von philosophischen und
literarischen Idiomen rechnen müssen, die bezeugen, unaufhebbarer
Fremdheit sei Rechnung zu tragen. In Abwandlung einer Äußerung
Kants könnte man sagen, als Antwort auf diese Herausforderung
wird die Vernunft auf ein »ihr fremdes Angebot« eingehen müssen,
»das nicht auf ihrem Boden erwachsen, aber doch hinreichend be‐
glaubigt ist«.81 Insofern gibt es zu denken, wie Kant treffend gesagt
hat.82 Allerdings nur einer Philosophie der Geduld83, die beharrlich
Antwort gibt auf das, was sie herausfordert und sich als solches
niemals allein ihr selbst verdanken kann.84

81 I. Kant, Kritik der praktischen Vernunft, Hamburg 1974, 139; vgl. zur Deutung
der zit. Stelle W. Oelmüller, Die unbefriedigte Aufklärung. Beiträge zu einer
Theorie der Moderne von Lessing, Kant und Hegel, Frankfurt/M. 1979, 218 f.

82 In einer von Ricœur mehrfach wieder aufgegriffenen, allerdings nicht auf
Fremdheit bezogenen Formulierung.

83 Vgl. E. Levinas, Stunde der Nationen, München 1994, 87. Die fragliche Geduld
beschreibt der Autor an dieser Stelle allerdings als wertvollstes griechisch-pro‐
saisches Erbe.

84 Vgl. in diesem Sinne T. Rentsch, Die Konstitution der Moralität. Transzendentale
Anthropologie und praktische Philosophie, Frankfurt/M. 1999, XLIV f. Hier wird
eine »xenologische Differenz«  nicht erst an der Alterität fremder Kulturen,
sondern in der »Nähe« des Selbstseins erkannt. Jedoch warnt der Autor vor
einer »Mystifizierung« des Anderen und lässt die von ihm gelobte Pluralität
menschlicher Lebensformen, in der er die Erfahrung des Anderen zunächst ne‐
gativistisch bedenkt, am Ende wieder in die universale Menschheit einmünden
(der genau eine Lebensform entsprechen soll).

Kapitel VII

218

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Solche Geduld wird nur aufbringen können, wer auch sich selbst
fremd und sich nach Maßgabe dieser Selbst-Fremdheit ansprechbar
erweist durch die befremdliche Alterität einer entrückten Zeit, die
weder seinerzeit dazu da war noch heute dazu da ist, in ihrem
Spiegel uns selbst wiederfinden zu lassen.85 Wenn das literarisch-
philosophische Milieu der Zeit um 1800 bis heute immer wieder
hartnäckiges Interesse auf sich zieht, dann offenbar vor allem des‐
halb, weil es die von dieser Erwartung geprägten Alternativen selbst,
in denen wir noch immer allzu sehr gefangen sind, nachhaltig zu
unterminieren begonnen hat.

Gemeint sind die Alternativen zwischen Seins- und Ordnungs-
Verlust einerseits und Rettung bzw. Heimkehr aus einer ontologisch
instabilen, fragmentarischen, occasionellen Welt andererseits; zwi‐
schen dem Exil einer heillosen Verzeitlichung einerseits und ver‐
zweifeltem Begehren nach Aufhebung der Zeit (wenigstens in der
Kunst) andererseits; zwischen pathologischer Zerrissenheit einer‐
seits und versöhnter Rückkehr aus deren Fremdheit andererseits;
zwischen schlechter Endlichkeit, die nur einen unendlichen Mangel
an Sein anzeigt, einerseits und unendlicher Annäherung an eine
regulative, aber niemals realisierbare Idee andererseits86, die auf den
Advent einer wiederhergestellten Totalität jenseits der Zeit hoffen
lassen soll.87

Gibt es nicht noch dritte Wege zu denken? Ist eine »aus den
Fugen« geratene Zeit nur als Mangel an Sein zu erfahren?88 Schließt
sie nicht auch für die Inspiration auf, die gerade aus unaufhebbarem
Verlust hervorgeht? Eröffnet ein womöglich unaufhebbar befrem‐
detes Selbst nicht noch andere Perspektiven als die einer finalen

85 Würden wir in der Vergangenheit je suchen und zu finden hoffen, was wir
nicht uns selbst und unserer allzu selbstbewussten Erinnerung verdanken, wenn
nicht eine Befremdung des Selbst uns immer schon unterwandert, heimgesucht,
affiziert hätte? Ein ganz und gar auf sich zentriertes Selbst könnte jedenfalls
bei sich bleiben. Schon Friedrich Schlegel gab zu bedenken: »Wer nirgends
fremd ist, kann auch nirgends ganz angesiedelt sein«, nicht einmal im Oikos
des eigenen Selbst. F. Schlegel, Georg Forster, in: ›Athenäums‹-Fragmente und
andere Schriften, Stuttgart 2005, 21–45, hier: 40.

86 M. Frank‚ ›Unendliche Annäherung‹. Die philosophischen Anfänge der Frühro‐
mantik, Frankfurt/M. 1997, 40, 767, 861.

87 Ebd., 18, 861, 935, 943 f.
88 Vgl. M. Frank, Die unendliche Fahrt, Frankfurt/M. 1979, 136 ff.

4. Anhang zur Fremdheit im Gegenwartsbezug

219

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Heimkehr aus der Fremde, um die man sich vor allem zu sorgen
scheint?89 Kann sich nicht nur ein solches, in sich befremdetes
Selbst auch dem Anderen als einem Fremden gegenüber gastlich
erweisen? Bahnt nicht die Umdeutung des Nicht-Ich (Fichte) zum
Du bei Novalis90 dem Denken einer Ansprechbarkeit durch den
Anderen als Fremden den Weg – ebenso wie die mit Herder und
Wilhelm von Humboldt einsetzende expressivistische und dialogisti‐
sche Sprachphilosophie der Moderne? Eröffnet nicht erst ein derart
ansprechbares Selbst die Möglichkeit einer Ankunft des Anderen
als eines Fremden in der zwischen Geburt und Tod verrinnenden,
befristeten Zeit? (Appelliert nicht genau daran auch die von Höl‐
derlin keineswegs nur beklagte, sondern als unabdingbares Korre‐
lat menschlicher Gastlichkeit beschriebene Welt- und Selbst-Fremd‐
heit?91)

Sollten sich um 1800 Anhaltspunkte für diesen Zusammen‐
hang finden lassen, so wäre möglicherweise das gesamte Koor‐
dinatensystem unseres eigenen, bisherigen Verständnisses der fragli‐
chen Zeit davon betroffen, hat man sie philosophisch doch bislang
als die Zeit eines Denkens aufgefasst, dem es allein darum zu gehen
schien, was wir als rationale, selbstbewusste und strengsten Wissens‐
ansprüchen unterworfene Wesen sind, die unaufhörlich auf der Su‐

89 Diese Frage wäre auch ein Ansatzpunkt zur Revision einschlägiger Deutungen
der Musik der fraglichen Zeit, wie sie von E. T. A. Hoffmann bis hin zu Vladimir
Jankélévitch und Manfred Frank dargelegt worden sind. Vgl. Vf., Revisionen der
Trauer. In philosophischen, geschichtlichen, psychoanalytischen und ästhetischen
Perspektiven, Weilerswist 2006, Kap. I/II, wo auch Umdeutungen des Orpheus-
Mythos zur Sprache kommen, von dem her bereits E. T. A. Hoffmann »Beetho‐
vens Instrumentalmusik« als eine genuin romantische interpretiert hatte, der
»das Unendliche [zum] Vorwurf« werde, wie es zweideutig in dem gleichnami‐
gen Aufsatz heißt; in: H. Uerlings (Hg.), Theorie der Romantik, Stuttgart 2000,
285–294, hier: 285.

90 Novalis, Schriften, 430, Nr. 820.
91 In dieser Perspektive wäre auch Georg Lukács‘ Begriff der (transzendentalen)

Obdachlosigkeit neu zu deuten (Theorie des Romans, Frankfurt/M. 121989, 32).
Sie muss nicht in den Versuch einer metaphysischen Wiedereinhausung ins Sein
münden. In den Gedichten Wilhelm Müllers, die Franz Schubert im Liederzy‐
klus Die Winterreise vertonte, erscheint die Obdachlosigkeit bzw. Welt-Fremd‐
heit geradezu als ein unüberwindliches Existenzial. Die Frage ist, ob darum die
Gastlichkeit wie das »warme Haus« zur »Täuschung« werden muss, aus der der
Einsame nur den zweifelhaften Gewinn einer Illusion zieht (s. das Gedicht Die
Täuschung).

Kapitel VII

220

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


che nach (möglichst ›letzten‹) Gründen sind. Dieses Denken mag
jegliche Differenz als in einer nichts auslassenden Identität aufheb‐
bar erscheinen lassen, so, dass eine Vernunft, die diese Perspektive
eröffnet, endlich den »Schein ablegt, mit Fremdartigem behaftet«
zu sein, wie es Hegel forderte (s. o.).92 Anders verhält es sich, wenn
nicht Selbiges und Verschiedenes (und in diesem eingeschränkten
Sinne Alterität), sondern ein Selbst und ihm in sich selbst und im Ver‐
hältnis zum Vergangenen fremdartig Innewohnendes auf dem Spiel
steht, das sich nicht einfach als ›Schein‹ abtun lässt.

In diesem Sinne hätte künftige Forschung weniger die Frage
aufzuwerfen, was wir in unterscheidbarer Selbigkeit sind, sondern
vielmehr wer wir sind in einer von Fremdheit unterwanderten
Selbstheit. Und zwar als vom Anderen ansprechbare Wesen, die
nicht etwa »fremdes Dasein« geradewegs »in eigenes« verwandeln
müssen (Novalis; s.o.), sondern sensibel aufgeschlossen sein können
für das, was am Anderen anders und fremd bleibt – nicht nur in
einem pathologischen bzw. krankhaften Leiden, das man möglichst
umgehend zu überwinden versuchen müsste, sondern in einer au‐
ßer-ordentlichen ästhetischen, aber auch politischen Sensibilität, die
als solche niemals restlos normalisierbar zu werden verspricht.

Gerade das mag Romantiker, die dies radikal zu realisieren be‐
gannen, am Ende dazu bewogen haben, mit der fragwürdigen Ge‐
borgenheit in einer verstaatlichten »Normalwelt« (Wilhelm Hein‐
rich Wackenroder93) zu liebäugeln, außerhalb derer angeblich kein
Mensch existieren kann (wie Adam Müller behauptete94) und die
eindeutig vorgibt, was oder wer wovon abweicht oder abweichen
darf. Wo das unwidersprochen blieb, ist schließlich die Lektion einer
Fremdheit im Selbstverhältnis, in Relation zu den Anderen und zur
Welt ganz in Vergessenheit geraten, die uns jegliche ungebrochene
Normalisierung verwehrt. So gesehen stellt sich die Romantik als
eine zwar vorübergegangene, aber keineswegs ganz abgeschlossene
Phase im lang anhaltenden Prozess des Aufbrechens der Infrage‐

92 Hegel, Phänomenologie des Geistes, 81.
93 W. H. Wackenroder, Ein Brief Joseph Berglingers [1799], in: Theorie der Roman‐

tik, 109–113, hier: 112. Mir ist keine frühere Verwendung dieses Begriffs bekannt.
Hier ist er gegen eine verselbständigte Ästhetik gerichtet, die ihr Leben für das
echte, das ›wirkliche‹ aber für dessen schlechte Nachahmung hält.

94 A. H. Müller, Elemente der Staatskunst, Berlin 1809, 26–31.

4. Anhang zur Fremdheit im Gegenwartsbezug

221

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


stellung durch unaufhebbare Fremdheit dar.95 Eine lehrbuchmäßige
›Lektion‹ hat sie allerdings so wenig zu erteilen, wie wir uns heu‐
te anmaßen dürfen, ihr nachträglich vorzuschreiben, was sie hät‐
te (besser) zum Ausdruck bringen und denken sollen. So würde
der befremdliche Zeitenabstand, der uns vom literarisch-philoso‐
phischen Milieu um 1800 trennt, in einem selbstgerechten Urteil
geradezu zum Verschwinden gebracht. Die Hermeneutik, die uns an
unaufhebbare Fremdheit im Gegenwartsbezug erinnert, schärft uns
ein, dass dagegen auch eine Apologie der Fremdheit oder der Alteri‐
tät nicht immun ist, die im Vergangenen ihre eigenen Ursprünge zu
erkennen meint.

Jede Gegenwart kommt auf vergangene Zeiten zurück, um sie
von neuem als Teil ihrer Geschichte zu verstehen; sei es bloß um
ihrer selbst willen, sei es, um sich nachträglich gerade diejenige Ge‐
schichte zu geben, die man gehabt haben möchte (wie es Nietzsche
empfohlen hat). In Folge dessen können sich Neo-Vergangenheiten
retrograd abzeichnen96, die nachträglich in die Vorgeschichte derer
einrücken, die scheinbar nur auf sie zurückgegriffen, tatsächlich aber
ihren Sinn tiefgreifend transformiert haben.97 Das mag bereits Nova‐
lis im Sinn gehabt haben, als er gegen Goethe gerichtet behauptete:
»erst jetzt fängt die Antike an zu entstehen«, und der klassischen
Literatur gehe es wie dieser: sie sei »uns eigentlich nicht gegeben
[...], sondern sie soll von uns erst hervorgebracht werden« – auch

95 Tatsächlich hält dieser Prozess bis heute an, wie nicht zuletzt die aktuellen
Diskussionen um die Frage zeigen, ob die Fremdheit des Anderen anders denn
als Grund des Versagens eigener Aneignung oder der Überwindung des Wider‐
stands zu denken ist, den sie jeglicher Aneignung entgegensetzt.

96 Ein Begriff, den auch Ricœur kennt; als néo-passé (in der Symbolik des Bösen,
30; La symbolique du mal, 28).

97 Aus dieser Zirkularität kommt auch kein geschichtliches Denken heraus, das
sich der emphatischen Rede von Ursprüngen gänzlich entledigt und es nur
noch mit kontingenten Anfängen zu tun zu haben glaubt. Das Frühere kommt
allemal nur im es modifizierenden Rückblick der Späteren zur Geltung. Dabei
ist nicht ausgeschlossen, dass es seinerseits die Gegenwart transformiert, als
deren Vergangenheit es sich zunächst darstellt. Nicht nur erfährt letztere eine
nachträgliche Umdeutung im Lichte der Gegenwart; diese muss sich vielmehr
ihrerseits auf eine unabsehbare Umgestaltung durch eine rekonstruierte Vergan‐
genheit einstellen. Man geht aus geschichtlicher Erinnerung nicht unverändert
hervor. Das Erinnerte schlägt auf diejenigen zurück, die sich erinnert haben und
sich infolge dessen geradezu mit einer Neo-Vergangenheit konfrontiert sehen,
durch die wiederum die Gegenwart befremdet wird.

Kapitel VII

222

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auf die Gefahr hin, dass man sich dabei in einen unaufhebbaren
Widerstreit verschiedener »Antiken«98 verstrickt, die man historisch
wie ein »rückwärts gekehrter Prophet«99 als Vorläufer der eigenen
Gegenwart deutet. Genau so haben sich nicht wenige Romantiker
des Mittelalters bemächtigt.

Im Sinne solcher Nachträglichkeit deckt sich auch das, was heute
als frühe Neuzeit gilt, nur noch teilweise mit der Neuzeit des 18., 19.
und 20. Jahrhunderts.100 Das Gleiche gilt für die (nicht nur von links
und rechts gegensätzlich beurteilte) Aufklärung, für die Frühroman‐
tik und selbst noch für den Idealismus in der Gestalt der Philosophie
Hegels, die zeitweise den unüberbietbaren Triumph einer Theorie
des Geistes darzustellen schien, der im reflexiven Sichwissen die
transparente begriffliche Aufhebung jeglicher Vergangenheit scheint
leisten zu können, die er hinter sich hat. Auch diese Theorie steht
jedoch nicht souverän derart über der Geschichte, dass sie deren Fi‐
nalität vorweg adäquat repräsentieren könnte101; vielmehr erfährt sie

98 Vgl. W. Benjamin, Der Begriff der Kunstkritik in der deutschen Romantik,
Frankfurt/M. 1973, 110.

99 Vgl. Schlegel, ›Athenäums‹-Fragmente und andere Schriften, 85, 192.
100 Als Epoche wird die Neuzeit ihres eigentümlich ›neuen‹ Charakters einer

ständig Neues zeitigenden Zeit erst bewusst in der Aufklärung, die den Beginn
dieser Zeit nachträglich bis zu dreihundert Jahre zurückdatiert. (In diesem
Sinne spricht H. Blumenberg von der »Verwandlung des Mittelalters in eine
sich ständig nach rückwärts ausdehnende ›Renaissance‹«, in: Der Prozess der
theoretischen Neugierde, Frankfurt/M. 1973, 185.) Ebenso wie der Begriff der
Moderne ist der Begriff der Neuzeit im Wesentlichen eine Prägung der zweiten
Hälfte des 19. Jahrhunderts. Zur weiter zurückreichenden Etymologie sowie
zur hier ausgeblendeten Differenz von Neuzeit und Moderne vgl. R. Koselleck,
Vergangene Zukunft, Frankfurt/M. 1989, 300 ff.; F. Jaeger, Neuzeit als kulturelles
Sinnkonzept, in: ders., B. Liebsch (Hg.), Handbuch der Kulturwissenschaften,
Bd. 1: Grundlagen und Schlüsselbegriffe, Stuttgart 2004, 506–531; A. Keller,
Frühe Neuzeit. Das rhetorische Zeitalter, Berlin 2008, Kap. 14; sowie D’Apri‐
le, Siebers, Das 18. Jahrhundert. Zeitalter der Aufklärung, zu nachträglichen,
konträren Umdeutungen der Aufklärung durch Hugo Ball, Stefan Zweig und
Thomas Mann.

101 Vgl. O. Pöggeler, Die Komposition der Phänomenologie des Geistes, in: Fulda,
Henrich (Hg.), Materialien zu Hegels ›Phänomenologie des Geistes‹, 329–390,
hier: 377 f., 384.

4. Anhang zur Fremdheit im Gegenwartsbezug

223

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ihrerseits eine Historisierung – nicht zuletzt im Lichte heterogener
Überlieferungen, die ihren Sinn durchkreuzen.102

Auch in einer nachträglichen Umdeutung der Romantik liegt die
Gefahr ihrer präsentistischen Aneignung für gegenwärtige Zwecke
nahe. Zwischen den schlechten Alternativen von Historismus und
Präsentismus haben sich allerdings dritte Wege abgezeichnet, auf
denen man zu vermeiden versuchen kann, der rekonstruierten Ge‐
schichte durch nachträgliche Bemächtigung Gewalt anzutun, ohne
die Fragen zu vergessen oder zu verleugnen, in deren Licht sie uns
retrograd auf ganz neue Weise fraglich, unvertraut, ja sogar fremd
geworden ist, um auf diese Weise wieder echtes historisches Interesse
zu wecken.103

Ein entsprechend belehrter, behutsamerer Rückgriff auf das litera‐
risch-philosophische Milieu um 1800 muss sich heute sowohl gegen
eine auf unsere Gegenwart dem Anschein nach unbezügliche Hi‐
storisierung dieser Zeit verwahren, als auch gegen deren präsentisti‐
sche Inanspruchnahme für ein gegenwärtiges Selbstverständnis, das
sich in der erinnerten Zeit nur seiner selbst zu vergewissern sucht
und insofern Gefahr läuft, die Differenz zu ihr geradezu zu tilgen.
(Ironischerweise gerade auch dort, wo man sich zu einer »postmo‐
dernen«, angeblich bereits in der Frühromantik verwurzelten Apo‐
logie der Differenz, der Alterität oder der Fremdheit bekennt.104)

102 Man denke nur an François Julliens sinologische Perspektive der Subversion
hegelianischer Dialektik (F. Jullien, Schattenseiten. Vom Bösen oder Negativen,
Berlin 2005, 133–138).

103 Vgl. zu den genannten methodologischen Positionen Vf., Erinnerung an die
Zukunft der Geschichte, in: Selbstorganisation. Jahrbuch für Komplexität in den
Natur-, Sozial- und Geisteswissenschaften 10 (1999), 73–98. »Die ›Relevanz‹
der von uns rekonstruierten Überzeugungen«, steht bei Quentin Skinner zu
lesen, »besteht gerade in ihrer Fremdheit«. Dieses statement entspringt einer
methodologischen Position jenseits von Präsentismus und Historismus (vgl. Q.
Skinner, Visionen des Politischen, Frankfurt/M. 2009, 90).

104 Wenn wir dieser Apologie nun sogar Wahrheit oder wenigstens das zubilligen,
der Fremdheit auf authentische Art und Weise auf der Spur gewesen zu sein,
eignen wir uns die Romantik dann unsererseits dadurch an? Wird sie uns
am Ende gerade als solche allzu vertraut erscheinen? Kann die Eigen- oder
Fremdartigkeit der Romantik im Gegenwartsbezug gewahrt bleiben, wenn man
sie als eine Apologie der Fremdheit rehabilitiert, statt sie zu verwerfen? So zu
fragen heißt, für den Rückbezug auf eine vergangene Zeit selbst zu sensibilisie‐
ren, durch den sie auf neue, andere, aber eventuell auch befremdliche Art und
Weise erinnert wird.

Kapitel VII

224

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Aus dem Gegenwartsbezug können wir indessen überhaupt nicht
gleichsam herausspringen. Nicht ob, sondern wie wir uns (beispiels‐
weise) der Romantik ›in ihrem eigenen Recht‹ und in der ihr
eigenen Vielfalt, aber unter Verzicht auf jegliche Vereinnahmung
erinnern, lautet jetzt die Frage. Dabei geht es nicht bloß um einen
Gegenstand der Erinnerung, sondern auch um eine in der Erinne‐
rung virulente und auszutragende befremdliche Differenz im Gegen‐
wartsbezug selbst, der uns die fragliche Vergangenheit entrückt und,
vielleicht gerade deshalb, in dem Maße neu sehen lässt, wie sie uns
zuvor unvertraut und fremd geworden ist.105 Die Romantik muss uns
auch dort, wo sie manchen Interpreten geradezu als eine Apologie
der Fremdheit, irreduzibler Ferne und unaufhebbarer Unendlichkeit
begegnet, ihrerseits erst (wieder) fremd werden, um uns herauszu‐
fordern und vor fragwürdigen Wiedererkennungseffekten zu bewah‐
ren.106

Es mag sein, dass man auf diese Weise Gefahr läuft, auf Abwege
zu geraten und das Selbstverständnis einer Philosophie zur Dispo‐
sition zu stellen, die mit Friedrich W. J. Schelling aus der Sorge
heraus, »vor lauter Philosophien die Philosophie gänzlich [zu] ver‐
lieren« (FÄ, 197), auf die Identität von Wissen und Gewusstem
sowie auf dessen Selbstnormierung baute, die durch fortschreitende
Vernichtung von Irrtum die Wahrheit wie von selbst entstehen lassen

105 Und zwar, paradoxerweise, obwohl heute an der Romantik so vieles als selbst‐
verständlich anerkannt scheint – wie etwa die von ihr zur Geltung gebrachte
befremdliche Macht des Unbewussten oder das Recht jedes Einzelnen, »sich
abzusondern, über einen imaginären Umkreis zu herrschen«, in dem sich seine
Kreativität entfalten »und der Ursprünglichkeit der individuellen Träumerei
nichts entgegenstehen soll«. Vgl. Starobinski, Grundlinien für eine Geschichte
des Begriffs der Einbildungskraft, 17.

106 Vgl. Bürger, Prosa der Moderne, wo es mit Blick auf die Romantik genau darum
geht, »das Vertraute wieder[zu]finden als ein Fremdes«, das allerdings nur
»aus dem Schatten treten« müsse, um als solches zur Geltung zu kommen
(143 f.). In diesem Falle ist das romantisch vorgedachte »Selbst als Abgrund«
gemeint (146), das sich angeblich nur in eine unaufhörliche Bewegung soll
retten können. Inzwischen herrscht aber eine Temporalisierung, die genau
das radikal in Zweifel zu ziehen zwingt. Eine rückhaltlose Auslieferung eines
identitätslosen Selbst an eine beschleunigte Zeiterfahrung, die nur noch vom
Interesse an Intensität geprägt scheint, kann in sozialer oder politischer Hin‐
sicht gewiss nicht überzeugen (vgl. ebd., 153).

4. Anhang zur Fremdheit im Gegenwartsbezug

225

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sollte.107 Hätte sich ein solches Modell als bis heute überzeugend
erwiesen, so würde uns freilich die erinnerte Vergangenheit nur eine
Vorgeschichte inzwischen überwundener, also im Grunde erledigter
Irrtümer vor Augen führen (die man nicht wiederholen sollte). Sie
wäre in diesem Sinne nur noch von ›historischem‹ Interesse. Davon
nicht überzeugt zu sein, hieße, sich womöglich auf Abwege einzulas‐
sen.

Von einem solchen Fortschrittsmodell der Philosophiegeschichte,
die in der jeweils avanciertesten Gegenwart dieser Disziplin nur
die gültige Aufhebung der Wahrheit ihrer Vorgeschichte erkennt,
der sie sich vor allem als überwundener erinnern würde, sind wir
heute freilich weiter entfernt denn je. ›Nach vorn‹ führen nicht nur
Fortschritte; und in die Vergangenheit führen nicht nur regressive,
mittels epochaler oder anderer grober Markierungen abgesteckte
Wege. Vielmehr führen vielfach neue, verschlungene Denkwege, die
in der Auseinandersetzung mit erinnerter Vergangenheit überhaupt
erst gebahnt werden, im besten Falle zur Wiederbegegnung mit dem
vielfach befremdlichen, schriftlich sedimentierten Denken Anderer
an unvorhergesehenen Kreuzungen, wo Konvergenz und Divergenz
zusammentreffen, ohne sich aufheben zu lassen in einem Dritten.
Vor jeder Beurteilung fremden Denkens liegt allemal die gesuchte
Begegnung mit ihm, die niemals im Vorhinein wissen lässt, ob man
sich auf Umwege, Abwege oder Querwege anderswohin, in ungeahn‐
te Richtungen, begibt. Das Wagnis der Devianz, der diakritischen
Abweichung, der Digression liegt in jedem unvoreingenommenen
Sicheinlassen auf das befremdliche Denken Anderer, wenn es ihm
nur ohne Berufung auf jegliches Vor-Urteil zu begegnen sucht. Das
bedeutet nicht, wie Gadamer gezeigt hat, dass man leichthin auf
jegliches Vor-Urteil verzichten könnte, wohl aber, dass man auch
in einer hermeneutisch niemals voraussetzungslosen bzw. unver‐
mittelten Auseinandersetzung mit der fraglichen Vergangenheit doch
einem fremden Denken als solchem wieder zu begegnen hofft, auch
auf die Gefahr hin, ein Anderer zu werden oder geradezu in sich
selbst radikale Befremdung zu erfahren.

107 Vgl. FÄ, 197, 204, 228; U. J. Schneider, Die Vergangenheit des Geistes. Eine
Archäologie der Philosophiegeschichte, Frankfurt/M. 1990.

Kapitel VII

226

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17 - am 25.01.2026, 00:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Kapitel I Anfängliche, verlorene und wiederzugewinnende Naivität – zwischen Verachtung und Disziplinierung
	1. Was ist (oder wozu) Phänomenologie?
	2. Neuartiges, geschichtlich affiziertes Fragen: Was oder wer wir sind in sozialphilosophischer Perspektive
	3. Zur Rückbesinnung auf ›naive‹ Ursprünge des Fragens
	4. An den Grenzen der Phänomenologie
	5. Exkurs zu Zeugnis und (Selbst-) Bezeugung
	6. Disziplinierte statt überwundene Naivität?

	Kapitel II Das Gegebene in seiner Zweideutigkeit Begründung, Beschreibung und Bezeugung an den Grenzen der Erfahrung
	1. Rekurs auf das, was zu denken gibt: ›Gegebenes‹
	2. »Zurück zu den Sachen selbst« – eine verbrauchte Devise?
	3. Auf kommunikative Bewährung angewiesen
	4. Zwischen Gegebenheit und Gabe, Bezug und Entzug
	5. Von der Geschichte eingeholt
	6. Anfechtbare Erfahrung: Zwischen Beschreibung und Bezeugung

	Kapitel III Das Gegebene, die Gabe, der Dank und die Weitergabe Zwischen Ökonomie und Anökonomie
	1. Im Ausgang von einer radikalen Phänomenologie der Gegebenheit: Sich- Zeigen vs. Sich-Geben
	2. Das ›Sich‹
	3. Zur fragwürdigen Phänomenalität der ›rückkehrlosen‹ Gabe
	4. Zum Dank, der die Gabe nicht annulliert
	5. Zur Zeitlichkeit der Fürsorge

	Kapitel IV Am Ende des »Jahrhunderts der Phänomenologie«? Hans Blumenbergs Schriften zur Literatur und zur Technik
	1. Im Zeichen »ruinanter« Erfahrungen: Phänomenologie nach ihrem ›Ende‹?
	2. Selbstbehauptung als Ausweg? Probleme »weltbedürftiger« Subjektivität
	3. Der Mensch im Zeichen des Anderen: Andeutungen eines ›sozialen‹ Weltbegriffs
	4. Exkurs: Bewegt von dem, was übrig bleibt? Robert Musils Roman Der Mann ohne Eigenschaften mit Blick auf Hans Blumenbergs und Milan Kunderas Schriften zur Literatur

	Kapitel V Aussichten einer Pathologie der Technik Digitalisierung als anti-pathische Herausforderung
	1. Jenseits des ›Analogen‹: sinnindifferente Mathematisierbarkeit?
	2. Zur Bedeutung von ›Digitalisierung‹
	3. Menschliches Leben jenseits aller Erfassbarkeit?
	4. Das seelische Selbst als letztes Refugium?

	Kapitel VI Entzugsverlust Zu einem kritischen Grundgedanken einer Phänomenologie des radikal Fremden
	1. Entzug und Sichentziehendes
	2. In pathischer Perspektive
	3. Vom Nicht-Philosophischen her: ›ausgesetztes‹ Leben auf der Suche nach seiner Lebbarkeit
	4. Entmachtete Erfahrung?
	5. Immer noch ›seelischer‹ Art?
	6. Antwortschicksale

	Kapitel VII Fremdheit auf den Spuren einer zu rehabilitierenden Romantik?
	1. Zur neuzeitlichen Vorgeschichte der Auseinandersetzung mit Alterität und Fremdheit
	2. Bis heute umstrittene Potenziale romantischer Sensibilität
	3. Romantik, Alterität und Fremdheit bei Ricoeur
	4. Anhang zur Fremdheit im Gegenwartsbezug


