Teil A
Ausgange der Phanomenologie

Die Naivitat und das Gegebene,
die Technik und der Entzug



https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 25.01.2026, 00:95:31,


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel |

Anfangliche, verlorene und wiederzugewinnende Naivitat
— zwischen Verachtung und Disziplinierung

1. Was ist (oder wozu) Phanomenologie? (22) | 2. Neuartiges, geschichtlich affiziertes
Fragen: Was oder wer wir sind in sozialphilosophischer Perspektive (28) | 3.Zur
Riickbesinnung auf >naive< Urspriinge des Fragens (34) | 4.An den Grenzen der
Phanomenologie (39) | 5. Exkurs zu Zeugnis und (Selbst-) Bezeugung (42) | 6. Dis-
ziplinierte statt iiberwundene Naivitit? (47)

Jede Philosophie hat ihren Begriff der Naivitit [... ],
mit dem sie anfingt.!

Stets ist auf eine zweite Naivitdt zuriickzukommen [... ]2

Das Natiirliche, die Naivitit, das Nichtwissen wiederfinden heifst,
die Gnade der ersten GewifSheiten wiederfinden,
im Zweifel, der sie einkreist und sichtbar macht

Lange ist es her, dass menschlicher Naivitdt philosophische Auf-
merksambkeit zuteil wurde; und wenn das der Fall war, dann fast im-
mer in auflerordentlich abwertender Art und Weise, in der man ihr
so wenig abgewinnen konnte wie jeglichem anscheinend durchgin-
gig »naiven, inauthentischen oder unreflektierten Umgang mit der
Welt«, »dessen Uberwindung« angeblich »die Philosophie méglich
macht«?, die ihrerseits verspricht, mit einem derartigen »Zustand
totaler Tauschung tiber sich und die Welt« Schluss zu machen.” Das

1 E. Fink, Nihe und Distanz. Phidnomenologische Vortrige und Aufsdtze, Freiburg i.
Br., Miinchen 1976, 108 [=ND].

2 P.Ricceur, Das Willentliche und das Unwillentliche [1950], Paderborn 2016, 105.

3 M. Merleau-Ponty, Signes, Paris 1960, 261; vgl. J. Starobinski, Montaigne. Denken
und Existenz, Frankfurt/M. 1989, 373.

4 Wie man (freilich in kritischer Absicht) noch lesen kann bei N. Zambon, Zwi-
schen Husserl und Heidegger: Der Weg zu einer Beschreibung des Menschen, in:
A. Fragio, M. Philppi, J. Ros Velasco (Hg.), Metaphorologie, Anthropologie, Phd-
nomenologie. Neuere Forschungen zum Nachlass Hans Blumenbergs, Freiburg,
Miinchen 2019, 73-90, hier: 87.

5 B. Merker, Selbsttduschung und Selbsterkenntnis. Zu Heideggers Transformation
der Phanomenologie Husserls, Frankfurt/M. 1988, 8.

19

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel |

stellen, mit wenigen Ausnahmen, auch Phdnomenologen in Aus-
sicht, die kategorisch dafiir pladieren, jegliche, vielfach als >kindlich«
oder gar als >kindisch«< abgetane, Naivitit zu »iiberwinden« und
die bis in die >doxische« Verfassung allen Meinens und Fiirwahrhal-
tens hinein sich auswirkende Befangenheit in ihr hinter sich zu
lassen.® Keine Spur verrit das mehr von jenem esprit denfance, des-
sen sich noch Fénelon und Rousseau glaubten versichern zu miis-
sen, insofern ihrer Meinung nach in diesem urspriinglichen Geist
»unmittelbarer Hingegebenheit« (Robert Spaemann) iiberhaupt erst
alles Andere zugénglich wird. Dagegen verlangte schon Descartes
eine »conversion a 'humain [...] dirigée contre cette sous-humanité
usuelle qu’est une enfance prolongée et déguisée«.”

In dieser Sicht wird also eine regelrechte Bekehrung zur Vernunft
erforderlich, die mit allem »kindlichen« und auch »mondéanen Ge-
miit« bricht, wie es der franzosische Epistemologe Gaston Bachelard
unter dem Titel La formation de lesprit scientifique (1938) beschrie-
ben hat: »Es ist von naiver Neugier beherrscht, steht mit dem
grofiten Erstaunen vor der geringsten instrumentierten Erscheinung,
spielt mit der Physik zu seiner Zerstreuung [und] nimmt die Gele-
genheit wie ein Sammler, ist passiv bis ins Gliick seines Daseins«?,
nach dem man sich heimlich noch sehnen mag, wenn es bereits
verloren ist.”

Zwar gilt seit alters gerade das Erstaunen als die wichtigste Quelle
der Philosophie, doch kann nicht diese vollkommen >hingegebene«
Weise des Erstaunens gemeint sein, wenn man Phédnomenologen
folgt, die in ihm gerade ein volliges Verkennen des Erstaunlichen
als solchen sehen, das fiir sie das Erscheinen des Gegebenen selbst
darstellt. Letzteres erfordert nach ihrer Uberzeugung eine phinome-
nologisch disziplinierte Besinnung auf den Begrift der Gegebenheit

6 Zur entsprechenden radikalen Kritik der Doxa vgl. G. Chernavin, Die flimmern-
de Natur der Doxa. Zwischen Gefangenschaft und Durchbruch der Befangenheit,
in: C. Nielsen, H. R. Sepp (Hg.), Wohnen als Weltverhiltnis. Eugen Fink iiber den
Menschen und die Physis, Freiburg, Miinchen 2019, 90-101, hier: 94 ff.

7 In den Worten von Henri Gouhier; zit. n. R. Spaemann, Reflexion und Sponta-
neitdt. Studien tiber Fénelon, Stuttgart 1963, 141.

8 G. Bachelard, Die Bildung des wissenschaftlichen Geistes. Beitrag zur Psychoanaly-
se der objektiven Erkenntnis, Frankfurt/M. 1987, 42.

9 V. Jankélévitch, Das Verzeihen. Essays zur Moral und Kulturphilosophie, Frank-
furt/M. 2004, 209.

20

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel |

als solcher - ganz im Gegensatz zu jenen Epistemologen, die aus
der anscheinend unrettbar naiven Hingegebenheit an alles mogliche
»Gegebenes, selbst an das »Ungefahr und das Horen-Sagen«!?, den
Schluss ziehen, rationale Erkenntnis sei nur erreichbar, wenn man
akzeptiert, das »nichts gegeben« ist, vielmehr »alles [...] konstru-
iert« werden muss.! Wer vom Gegenteil uiberzeugt ist, verzaubert
sich am Ende nur im Glauben an jenen »Mythos des Gegebenen«
selbst, gegen den anti-phdnomenologisch gegenwirtig oft Position
bezogen wird. Dabei tritt gerade die Phdnomenologie HusserlI'scher
Provenienz wie keine andere fiir einen kritischen Umgang mit die-
sem Begriff ein, muss ihr zufolge das wahre Verstdndnis des wirklich
»Gegebenen< doch tiberhaupt erst gegen den ersten Augenschein, ge-
gen das Erstaunliche, gegen eine bornierte Auffassung >empirischer«
Erfahrung etc. gewonnen werden; jedoch nicht, indem man den
Begriff des Gegebenen durch den der Konstruktion ersetzt, wie es
Bachelard nahezulegen scheint'?, sondern indem man ihm auf den
Grund geht. Kénnte das - bis heute - die Antwort auf die Frage sein,
wozu es >Phdnomenologie« geben sollte und was man sich von ihr
immer noch erwarten darf ?!3

10 Vgl. L. Febvre, Zwischen Ungefihr und strengem Wissen liegt das Horen-Sagen
[1950], in: Das Gewissen des Historikers, Berlin 1988, 199-206.

11 Bachelard, Die Bildung des wissenschaftlichen Geistes, 47; vgl. E. Levinas, Parole
et silence et autres conférences inédits, Euvres 2, Paris 2009, 18, wo es mit Blick
auf Jean Wahl heifit: »Le réel n’est pas le donné, mais le poursuivi, et [...] aussi
bien ce qui refuse absolument de se donner.«

12 >Scheint¢, muss es hier heiflen, weil gerade Bachelard in seinen poetischen
Schriften als der philosophische Autor par excellence gelten kann, der einer
nicht epistemologisch zu vereinnahmenden, vielfach traumerischen Naivitat zu
ihrem Recht verhelfen wollte, zumindest komplementar zu den Wissenschaften,
wie er in seiner Psychoanalyse des Feuers im Jahre 1949 schreibt (Miinchen,
Wien 1985, 6). Zu den wenigen, die von phdnomenologisch-hermeneutischer
Seite Bachelard gebiihrend ernstgenommen haben, zhlt im Ubrigen Paul Ri-
ceeur. Vgl. VL., Mytho-poetisches Leben. Zwischen mythischer Erbschaft, Narrati-
vitdt und Entmythologisierung, in: ders. (Hg.), Grundfragen hermeneutischer
Anthropologie. Das Werk Paul Ricceurs im historischen Kontext, Bd. II: Interpre-
tation, Baden-Baden 2024, 997-1066.

13 An dieser Stelle wiirde ein Autor wie Jean-Luc Marion wahrscheinlich ohne
Umschweife mit Ja antworten. Seine »Phdnomenologie der Gegebenheit, in
der auch das Hingegebensein (eines Hingegebenen [»adonné«]) an das Gege-
bene eine zentrale Rolle spielt, wird in den Kapiteln IT und III zur Sprache
kommen.

21

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel |
1. Was ist (oder wozu) Phanomenologie?

Die Frage >Was ist Phanomenologie?< hat die Phanomenologen
nach der Einschitzung Karl Schuhmanns erst relativ spat beschf-
tigt. Erste, auf die Jahre 1906-7 zuriickgehende Antworten fin-
den sich zwar schon in anfangs schwer zuginglichen Manuskrip-
ten, die zunéchst nicht zur Veréffentlichung gelangten.* Aber die
phanomenologische Forschungspraxis eilte Bemithungen um termi-
nologische und programmatische Vereinheitlichung immer wieder
voraus. »Phenomenology was not founded: it grew« (Walter Bie-
mel®). Als man daran ging, sie als womdglich »letzte Grundlage der
Philosophie und aller Wissenschaften« nachtrdglich zu begriinden!,
war man bereits mit dem verwirrenden Befund konfrontiert: es gibt
diverse Phanomenologien. Daran hat bis heute kein Versuch einer
normativen Rekonstruktion der Geschichte der Phinomenologie(n)
etwas dndern kénnen. Und hat nicht schon die defensive Bemiihung
des spateren Husserl gezeigt, dass der Versuch, der Disparatheit und
Heterogenitét der Phdinomenologien eine einzige, wahre, nicht-aqui-
voke Phinomenologie entgegenzusetzen, der keineswegs beliebigen,
sondern sachbezogenen Vielfalt phédnomenologischer Denkwege
nicht gerecht werden konnte? So wurde Husserl zum philosophi-
schen Eremiten, urteilt Schuhmann. Uberwiegend wurde seitdem
die Chance, einen orthodoxen phianomenologischen Lehrgehalt als
einen gemeinsamen Nenner der Phdnomenologien auszuzeichnen,
als aussichtslos beurteilt. Umso mehr besann man sich auf einen
in keiner >Doxie< zu bandigenden, vor-phdnomenologischen Sach-
bezug zuriick, der die Fragen >Was ist Phinomenologie?< und >Wozu
Phinomenologie?<” durch das allein von der Sache her zu beant-
wortende Problem zu ersetzen nahelegte, von woher sie gegebenen-

14 K. Schuhmann, >Phdnomenologie«. Eine begriffsgeschichtliche Reflexion, in: Hus-
serl Studies 1 (1984), 31-68.

15 Zit. n. W. Biemel, Origin and development of Husserls phenomenology.
Basic principles, www.britannica.com/topic/phenomenology/Dissemination-of-
phenomenology.

16 Vgl. A. Pfander, Philosophie auf phdnomenologischer Grundlage, Minchen 1973,
146.

17 Ich beziehe mich auf die Leitfrage einer Vorlesungsreihe zu diesem Thema, die
im Sommersemester 1998 zum Abschluss des seinerzeit an den Universititen
Bochum und Wuppertal angesiedelten Graduiertenkollegs »Phdnomenologie

22

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Was ist (oder wozu) Phdnomenologie?

falls erforderlich wird. Dies miisste phdnomenologischem Denken
eigentlich eine weitlaufige interdisziplindre Beachtung sichern. Doch
das ist dem Anschein nach nicht der Fall.!®

Obgleich man die Phianomenologie Husserls als Philosophie der
Sinnbildung und -konstitution par excellence verstehen kénnte, fin-
det sie in neueren Verdffentlichungen zur Problematik des Sinns
bestenfalls beildufig Erwdhnung.!” Speziell im Hinblick auf das
Verhiltnis zur Geschichtswissenschaft und -philosophie, die diese
Problematik offenbar nicht loswird?’, sind Phéanomenologen an
einer gewissen Ignoranz gegeniiber ihrem Metier ihrerseits vielleicht
nicht ganz unschuldig, insofern sie nicht dafiir bekannt sind, stindig
mit Wissenschaften ins Gesprich zu treten, in denen sich phdnome-
nologische Probleme vielfach geradezu aufdringen - die als solche
jedoch haufig verkannt werden.?! Im Bereich des Geschichtsdenkens
hat an dieser Situation die phdnomenologische und hermeneutische

und Hermeneutik« veranstaltet worden ist. Daran war ich mit mit den hier
entfalteten Uberlegungen beteiligt.

18 Moglicherweise liegt das daran, dass man die beschworende Rede vom phino-
menologischen Sachbezug mit dem Sachbezug selber, der in bezug auf nicht-
phidnomenologische Ansatzpunkte und Herausforderungen zu phanomenologi-
schem Vorgehen immer wieder neu erkampft werden muss, verwechselt hat.

19 Vgl. VL., Wissenschaft des Sinns? Phidnomenologie versus >galileische< Psychologie
oder Uber die vergangene Zukunft einer nicht eingelésten Programmatik, in: R.
Giuliani (Hg.), Merleau-Ponty und die Kulturwissenschaften, Miinchen 2000,
143-177, sowie die Hinweise in G. Jittemann (Hg.), Wie der Mensch sich selbst
entdeckte. Zur Psychologie des Erkennens von Sinn, GiefSen 2023.

20 K. E. Miller, J. Risen (Hg.), Historische Sinnbildung, Reinbek 1997; R. Langtha-
ler, M. Hofer (Hg.), Existenzerhellung — Grenzbewusstsein — Sinn der Geschichte.
Dem Andenken an Karl Jaspers (1883-1969). Wiener Jahrbuch fiir Philosophie 51
(2019), sowie speziell zu Ricceur das Kapitel XIX in diesem Band. Prozesse der
Sinnbildung (um beim gegebenen Beispiel zu bleiben) kann man als solche erst
dann zur Sprache bringen, wenn man nicht mehr ausschliesslich auf konstituier-
ten, thematischen Sinn als Resultante dieser Prozesse fixiert bleibt. Fiir deren
angemessenes Verstandnis ist die Frage von entscheidender Bedeutung, ob und
wie geschichtliche bzw. im engeren Sinne historische Sinnbildungsprozesse als
solche auf Identitat im Sinne eines »narrativen In-der-Welt-seins« (Ricceur)
bezogen zu denken sind. Ein solcher Identitits-Bezug wird héufig unbefragt
vorausgesetzt und das Spannungsverhaltnis zwischen einer Phdnomenologie der
Sinnbildung und einer Hermeneutik der narrativen Identitit oder der Selbstheit
folglich unterschlagen.

21 Vgl. J.-P. Changeux, P. Ricceur, Ce qui nous fait penser. La nature et la régle, Paris
1998.

23

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel |

Kritik an einer einseitig erkenntnis- und wissenschaftstheoretischen
Ausrichtung des Geschichtsdenkens gewiss ihren Anteil. Diese Kritik
miindete seinerzeit in eine Ontologie der Geschichtlichkeit, die sich
bis heute mit einem kritischen Geschichtsdenken (im Sinne einer
Theorie der Geschichte oder Historik) nicht mehr hat vermitteln
lassen - ungeachtet der bereits von Gadamer ausgesprochenen, zu-
letzt von Ricceur wiederholten Forderung, am Anfang einer Philo-
sophie der Geschichtlichkeit miisse die Auflosung des abstrakten
Gegensatzes zwischen Geschichte als Geschehen einerseits und Ge-
schichte als Wissen und Erkenntnis andererseits stehen.?? Fiir eine
Theorie der Geschichte oder Historik wiirde diese Forderung u.a.
bedeuten, dass sie sich, statt Geschichte umstandslos auf einen er-
kennbaren, kategorial fassbaren Gegenstand zu reduzieren, zunichst
einer in phianomenologischer Einstellung erfolgenden Bestandsauf-
nahme des Geschehens geschichtlicher Sinnbildungsprozesse zu ver-
sichern hitte, so wie sie gelebte Geschichtlichkeit strukturieren. Ist
es nicht gerade diese Geschichtlichkeit, die »erkannt< werden soll?
Und sollte nicht umwillen der Auflgsung eines abstrakten Gegensat-
zes von Geschichte als Geschehen und Geschichte als Wissen der
Sinn der historischen Erkenntnis gerade in einer Befruchtung geleb-
ter Geschichtlichkeit liegen? So wiirde sich eine Arbeitsteilung zwi-
schen einer Phanomenologie der Geschichtlichkeit, der Erkenntnis
des Historischen und kultureller Reflexion des gegenseitigen Aufein-
anderverwiesenseins von Geschichte als Geschehen einerseits und
Geschichte als Erzdhlung und Wissen andererseits abzeichnen. Das
Interesse an einer solchen Arbeitsteilung bestirkt mich in der Uber-
zeugung, dass die Frage, was es bedeutet, geschichtlich zu existieren,
nicht von der anderen Frage abgeldst werden sollte, was es bedeutet,
geschichtlich zu denken bzw. Geschichte zu denken. Mit Ricceur
mochte ich sagen: Die Philosophie »lebt« — zumindest soweit sie das
angesprochene thematische Feld berithrt - »aus der Einheit dieser
beiden Fragen und stirbt an ihrer Trennung«.?

22 H.-G. Gadamer, Wahrheit und Methode, Ttibingen 41975, 267; vgl. Ricoeurs Vor-
wort zu Jeffrey Barashs Buch Heidegger et le probleme de Ihistoire, Dordrecht
1988, in: Lectures 2. La contrée des philosophes [1992], Paris 1999, 294-303.

23 Vgl. P. Ricceur, Philosophieren nach Kierkegaard, in: M. Theunissen u. W. Greve
(Hg.), Materialien zur Philosophie Soren Kierkegaards, Frankfurt/M. 1979, 579-
596.

24

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Was ist (oder wozu) Phdnomenologie?

Vor diesem Hintergrund werde ich im Folgenden das Problem,
>wozu< Phénomenologie heute erforderlich sein miisste, auf eine
Kontingenz des Fragens beziehen, das phanomenologische Antwor-
ten auf den Plan ruft und sie auch mit ihren Grenzen konfrontiert.
Diese Problematik werde ich im Blick auf den Begriff des Zeugnis-
ses mit einem Beispiel erlautern, das speziell das angedeutete Span-
nungsverhaltnis zwischen geschichtlicher Existenz und Geschichts-
denken tangiert, um im Anschluss an diesen Exkurs zur dann kon-
kret motivierten Frage sWozu Phanomenologie?« zuriickzukehren.

Dass sich die Frage >Wozu Phanomenologie?<, in der ein skep-
tisches »noch«< mit anklingt, nach wie vor stellt, bezeugt dem An-
schein nach ein mehr oder weniger weit gehendes Scheitern oder
Ungeniigen fortgesetzter Rekurse auf Antworten, die uns vor allem
Husserl auf diese Frage gegeben hat. Kniipft man weiterhin an
seine phianomenologische Vorgaben an, obgleich sie sich nicht als
tiberzeugend erwiesen haben? Bringt die in Wahrheit langst plura-
lisierte Phdnomenologie, die man in dieser Perspektive mit der Re-
zeptionsgeschichte der Werke ihres Begriinders identifizieren wiirde,
insofern das Kunststiick fertig, sich selbst zu iiberleben? - Man
kann die aufgeworfene Frage allerdings auch anders, namlich als
Ausdruck des Willens verstehen, phdnomenologisches Denken auf
die Herausforderungen hin, die es auf den Plan rufen, zu befragen,
um es moglicherweise auf diesem Wege zu erneuern. So gesehen
wire die Frage >Wozu Phanomenologie?« weniger im Riickgang auf
die Quellen und Traditionen phdnomenologischen Denkens als viel-
mehr von den sachlichen Anlassen her aufzuwerfen, denen dieses
Denken jeweils antwortet. Diese Frage wire also nicht blofl auf
die Zukunft einer schon vorhandenen (etwa von Husserl autorisier-
ten oder von ihm abweichenden, >héretischen<) Phdnomenologie
zu beziehen, nach deren Anwendung, Nutzen oder Relevanz man
fragen konnte — womdglich, um statt der Phanomene nun die je-
weilige Phanomenologie zu »retten«. Dessen bediirfte es allerdings
gar nicht, konnte man Husserls Versuch, einen wirklich radikalen
Anfang »einer absolut gegriindeten Philosophie« zu machen, als
erfolgreich beurteilen. Husserls Meditationen iiber die Erste Philo-
sophie (1923/4), die diesen Anfang selbst hatten »schaffen« sollen,
wiren dann nicht radikalisierbar. Und sie hatten ein Philosophie-
ren im Geist eines »Radikalismus der Endgiiltigkeit« in die Wege
geleitet, das in uniiberbietbarer Weise unsere Fragen letztlich so zu

25

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel |

beantworten verspriche, dass schliefSlich »alles verniinftige Fragen
sein Ende« hitte.?* Wire wenigstens der Anfang der Philosophie in
diesem Sinne einmal gemacht, diirfte es Neu-Anfanger nur mehr in
dem »gemeiniiblichen, [...] Wortsinne geben, namlich als Lehrlinge,
die die von anderen vorgedachten Wahrheiten im eigenen einsichti-
gen Denken nacherzeugen und damit in sich selbst einen Anfénger
der Ersten Philosophie nachgestalten« (Hua VII, 5). So wire die
Phanomenologie unwiderruflich ins Zeitalter ihrer Epigonalitit ein-
getreten.

Die Frage Wozu Phidnomenologie?« stellt sich indessen nicht blof$
von einem bereits als verbindlich etablierten, woméglich nur fortzu-
schreibenden Bestand phanomenologischen Denkens aus, sondern
nach wie vor von den vielzitierten »Sachen und Problemen« aus, die
kein eigenstindiger Kompetenzbereich und erst recht nicht geistiges
Eigentum einer Phanomenologie sind.?> Man versucht sie lediglich
als solche in einer phdanomenologischen Perspektive zur Sprache
zu bringen. So gesehen ist eine solche Perspektive allerdings von
Anfang an auf nicht-phdnomenologische Sach- und Problembezii-
ge verwiesen. Und in diesem Sinne miisste offenbar auch fiir die
verschiedenen Zweige phdnomenologischen Denkens gelten: »Nicht
von den Philosophien, sondern von den Sachen und Problemen
[die nicht eo ipso >phdnomenologische« sind] muss der Antrieb zur
Forschung ausgehen«, wie es Husserl bekanntlich verlangte.? Nun
liegt es ironischerweise gerade »in der Natur< der Sachen und Pro-
bleme, sich nicht unvermittelt als solche zu erkennen zu geben. Und
es erscheint zweifelhaft, ob die Phdnomenologie inzwischen iiber
verlissliche und nachvollziehbare Methoden verfiigt, die es gestatten

24 Auf Platon bezogen findet sich diese Formulierung in: Husserliana VII, Den
Haag 1956, 37 [=Hua]. Aber als Vorbild einer entsprechenden Ausrichtung der
Phidnomenologie selbst, wie die Vorlesung iiber »Platons Dialektik und die Idee
der philosophischen Wissenschaft« (ebd., 11ff.) zeigt.

25 Mit welchem Recht etwa sollte man eine mit der Phianomenologie und Here-
meneutik speziell Heideggers so vertraute Autorin wie Donatella di Cesare dafiir
kritisieren, dass sie von einer »Phadnomenologie der Folter« spricht, ohne dabei
im Geringsten auf Husserl und seine Schiiler Bezug zu nehmen? (Vgl. D. Di
Cesare, Torture, Cambridge, Medford 2018, ch. 2.) Kénnte man letzteren nicht
auch vorwerfen, in ihrem >klassischen< Verstindnis von Phanomenologie zu
solchen »Sachen und Problemen« gar nichts zu sagen zu haben?

26 Hua XXV, 61 [Hervorhebung BL]; vgl. B. Waldenfels, Phdnomenologie in
Deutschland: Geschichte und Aktualitdt, in: Husserl Studies 5 (1988), 143-167.

26

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Was ist (oder wozu) Phdnomenologie?

miussten, >die Sache selbst< oder >das wahre Problem« zu identifi-
zieren.”’ Deshalb steht seit langem die Frage im Raum, ob man
nicht die Anstrengung einer »Phdnomenologie der Phdnomenolo-
gie« (s.u.) gegen sie selbst aufbieten muss, um beurteilen zu konnen,
ob sie ihrem Anspruch, die Sachen »selbst< und Probleme »>selbst«
zur Sprache zu bringen, wirklich gerecht werden kann. Verspricht
in dieser Lage nur eine derartige Selbstiiberbietung der Phdnomeno-
logie weiterzuhelfen? Oder muss sie sich vielmehr darauf zuriickbe-
sinnen, was iiberhaupt dazu herausfordert, eine phdnomenologische
>Perspektive« einzunehmen - eine Perspektive auf Anderes, das an-
dere >Perspektiven« zuldsst und sogar erforderlich machen kann und
die Phdnomenologie méoglicherweise davor zu bewahren vermdchte,
von ihrer eigenen Geschichte bzw. von der Rezeption der Werke
ihres Begriinders verschlungen zu werden, wenn sie die »Sachen
und Probleme«, von denen sie ihren Ausgang nehmen musste, ganz
aus den Augen zu verlieren droht?

In dieser Sicht steht nicht allein die phinomenologische »Tra-
dition«, sondern ein vorgingiger Gegenstandsbezug auf dem Spiel,
in dem allererst die Herausforderung dazu zu vermuten ist, ihm
speziell auf phanomenologische Art und Weise gerecht zu werden.?®
So gesehen wiirde gar nicht so sehr die Phdanomenologie selbst
zur Diskussion stehen, sondern zunichst das, »wovon sie handelt«
— oder vielmehr handeln miusste.? Und insofern wire die Frage
>Wozu Phidnomenologie?< keine teleologische, die einen gewissen
Stand der Forschung »als endgiiltige Wirklichkeit fixieren und sie
verhirten« zu lassen droht.3° Vielmehr wendet sich phanomenologi-
sche Forschung ihrem Selbstverstindnis nach ausdriicklich gegen
eine derartige endgiltige Fixierung, wie immer wieder betont wird.
Und das soll sich nicht nur auf die Antworten beziehen, die sie zu

27 Vgl. E. Fink, Studien zur Phdnomenologie 1930-1939, Den Haag 1966, 198 ff.

28 Um nur ein aktuelles Beispiel aus der sozialphilosophischen Forschung zu
nennen: Im Rekurs auf Emile Durkheim u.a. rekurriert Stephan Zimmermann
mehrfach auf die Gegebenheit »sozialer Phinomene, die »als Gegenstinde ge-
geben sein« sollen (Vorgingige Gemeinschaft. Studie zur Ontologie des Sozialen,
Freiburg, Miinchen 2021, 16, 32, 161, 452). Dabei verlangt phanomenologisches
Vorgehen allerdings genau umgekehrt die Auffassung von Gegenstinden hin-
sichtlich ihrer Gegebenheit.

29 M. Heidegger, Die Grundprobleme der Phinomenologie, Frankfurt/M. 21989, 1.

30 Vgl. W. Biemel, Heideggers Stellung zur Phanomenologie in der Marburger Zeit,
in: Phinomenologische Forschungen 6/7 (1978), 141-223, hier: 181.

27

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel |

geben sucht, sondern auch auf die Fragen, von denen sie sich her-
ausgefordert sieht. Spricht man nicht genau deshalb immer wieder
von einer »phédnomenologischen Bewegung«, weil sie sich derartiger
Fixierung vielfach (wenn auch keineswegs immer und tiberall) wi-
dersetzt hat? Oder verharmlost eine solche Selbstbeschreibung nur
die anhaltende Krise, in der sie sich lingst befindet und aus der
es moglichweise gar keinen Ausweg gibt, wenn es zutreffen sollte,
dass das Projekt einer phédnomenologischen Ersten Philosophie als
gescheitert zu betrachten ist?

Ein blof$ reproduktiver Rekurs auf erste Antworten auf die Frage
»Wozu Phinomenologie?<, die zunidchst Husserl gegeben hat, kann
schon deshalb nicht geniigen, weil ein solcher Rekurs voraussetzen
wiirde, dass die Phanomenologie in der Gestalt, die ihr Husserl
gegeben hat, auf ein vorgingiges Fragen Antwort gibt, das uns nach
wie vor und unverindert bewegt. Die phinomenologische Arbeit
selber hat aber gerade diese Voraussetzung nachhaltig unterminiert.
Das zeigt sich besonders deutlich in der Auseinandersetzung mit den
cartesianischen Pramissen Husserls, am Problem der »Ausschaltung
der Faktizitit« und in der Ausrichtung der Phinomenologie auf die
»Seinsfrage« bzw. nach dem »Sinn von Sein«.

2. Neuartiges, geschichtlich affiziertes Fragen:
Was oder wer wir sind in sozialphilosophischer
Perspektive

Zunachst zu den cartesianischen Pramissen, wie sie etwa in den
Ideen I zum Ausdruck kommen, die uns als letztes Ziel zweifelsfreie,
apodiktische Evidenz vorgeben, die Husserl zu dieser Zeit noch mit
addquater Erkenntnis gleichsetzt.?' Schon in Descartes’ Meditationen
iiber die Erste Philosophie fiihrte die Apodiktizitit des cogito nicht
auch auf die Spur einer Antwort auf die Frage, wer denkt? Dass ich
ein »denkendes Etwas« bzw. »denkendes Ding« (Descartes) bin -
ein »Es, das denkt« (Kant) -, sagt weder mir noch dem Anderen,

31 Zum jeweils verschiedenen Sinn des Zweifels bei Husserl und bei Descartes
vgl. E. Stroker, Einleitung, in: E. Husserl, Cartesianische Meditationen, Hamburg
1977, XI-XXIX, hier: XXIIL. Zum Verhaltnis von »apodiktisch« und »adaquat«
L. Landgrebe, Der Weg der Phanomenologie, Giitersloh 1963, 171; Hua VIII, 35.

28

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Neuartiges, geschichtlich affiziertes Fragen

wer ich bin. Die Frage nach dem Wer ist gar nicht sinnvoll so zu
stellen, dass sie auf Apodiktizitat zielt, die jeglichen Zweifel ausrau-
men konnte. Sie stellt sich uns selbst und von Anderen her nur in
einem sozialen Leben, inmitten von praktischer Unzuverlissigkeit,
Unverbindlichkeit, Instabilitit der Verhltnisse, briichigem oder be-
reits erschiittertem Vertrauen und um sich greifendem Misstrauen.>
Es handelt sich unter solchen Umstinden nicht um die >theoreti-
sche« Frage, wer wir sind, sondern um eine eminent praktische Pro-
blematik, in der sich Antworten niemals auf ginzlich zweifelsfreie
Art und Weise bewédhren konnen, wie es sich Husserl im Fall des
»Bewidhrtseins« von Wahrheit vorgestellt hat.3* Wer man jeweils
ist, ist, wie Hannah Arendt gezeigt hat, nicht positiv aussagbar.3*
Aber es kann sich praktisch zeigen. Antwort auf die Frage nach dem
Wer muss man in der Weise des Tuns geben, das auf seine Weise
authentisch, wahrhaftig oder glaubwiirdig erscheinen mag, aber in
dem ihm eigenen Wahrheitsmodus niemals unbezweifelbares bzw.
nicht mehr mit Misstrauen zu betrachtendes, insofern endgiiltiges
Bewihrtsein versprechen kann.3> Bewidhrte Wahrheit, der man ge-
gebenenfalls vertrauen kann, kann es praktisch nur im Zwielicht des
Verdachts und des Misstrauens geben, nicht jenseits dessen, was sie
in Frage stellt.

32 Vgl. V, Einander ausgesetzt. Der Andere und das Soziale. Bd. I: Umrisse einer
historisierten Sozialphilosophie im Zeichen des Anderen; Bd. II: Elemente einer
Topografie des Zusammenlebens, Freiburg i. Br., Miinchen 2018, Teil F.

33 Hua VII, 117. Im Lichte des cartesianischen Zweifels halt Husserl daran fest:
»jeder tragt die Biirgschaft seines absoluten Daseins [...] in sich selbst« (Ideen I,
106 f.).

34 Zumindest gilt dies aus Hannah Arendts Sicht solange, wie das Leben nicht
abgeschlossen ist. Demgegeniiber wiirde ich auch einer nachtriglichen, post-
mortalen Erzéhlung ein >Aussagen< des Wer nicht zutrauen. Vgl. Vita Activa
oder Vom titigen Leben, Miinchen *1985, bes. 172-178. Dessen ungeachtet ist die
Wer-Frage aber nicht obsolet; sie bleibt, wie Ricceur mit Recht betont, vielmehr
gerade durch das Ausbleiben einer definitiven Antwort virulent; vgl. Das Selbst
als ein Anderer [1990], Minchen 1996, 34.

35 Vgl. die neueren Bestandsaufnahmen beider Probleme bei M. Hofer, C. R68ner
(Hg.), Zwischen Illusion und Ideal: Authentizitdt als Anspruch und Versprechen.
Interdisziplindre Anndherungen an Wirkmacht und Deutungskraft eines strittigen
Begriffs, Regensburg 2019; G. Maio (Hg.), Vertrauen in der Medizin. Annéherun-
gen an ein Grundphdnomen menschlicher Existenz, Freiburg, Basel, Wien 2023.

29

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel |

Fiir das Projekt einer phdnomenologischen Ersten Philosophie®®
miissten sich einschneidende Folgen ergeben, wenn unsere Leitfrage
nicht darauf abzielte, wie zweifelsfrei denkbar ist, was radikalem
stheoretischem« Zweifel standhalt, sondern darauf, welchen Begriff
von Wahrheit bzw. Wahrsein wir uns im Lichte der Frage nach
dem Wer machen miissen.¥” Auch hier stellt sich zwar, angesichts
gegenwirtig zahlreicher Versuche, die Wer-Frage im Rahmen einer
realistischen Ontologie auf Was-ist-Fragen zu reduzieren, das Prob-
lem einer Kritik am »Universum der Objektivitat«, die Husserl fiir
dringlich hielt, weil »blofle Sachen«, wie er meinte, »nichts in sich
von Sinn [tragen]«. Ein (nur praktisch zu bewéhrendes) Selbst ob-
jektiv »in Sachen oder als sachliche Eigenschaft finden zu wollen,
wire ihm als widersinnig vorgekommen.?® Wenn die Wahrheit des
Selbst als die Wahrheit dessen, wer jemand ist, gegenwirtig oder
kiinftig wird, nur zu bezeugen ist, wie in Sein und Zeit gezeigt wird,
muss sie dann nicht angesichts Anderer gedacht werden? Kann ein
Selbst, das sich in seinem praktischen Verhalten bezeugt, wie es auch
Ricceur (mit Heidegger und Levinas) annimmt, dabei je selbst genii-
gen? Ist nicht nach allem, was wir dariiber inzwischen wissen, auch
praktische Selbst-Bezeugung riickhaltlos auf Verhdltnisse zu Anderen
angewiesen?

Jedenfalls kann von >Wahrheit< in diesem Sinne nicht mehr auf
der Basis eines transzendentalen Ichs die Rede sein, das auch im
Rahmen einer transzendentalen Intersubjektivitat nicht in der Bezie-
hung zu Anderen situiert zu denken ist. Wenn das Ich im Lichte
der Wer-Frage nicht blof3 empirisch-zufallig der Existenz Anderer
begegnet und wenn der Andere, in bezug auf den die Wer-Frage sich

36 Vgl. Aristoteles, Metaphysik, 1003a.

37 Bereits Heidegger hat in Die Zeit des Weltbildes die philosophische Leitfrage
nach absoluter Gewissheit entschieden relativiert, indem er sie auf die »Be-
freiung aus der offenbarungsmafligen HeilsgewifSheit« zuriickfiihrte. Diese Be-
freiung musste »in sich eine Befreiung zu einer GewifSheit sein, in der sich der
Mensch das Wahre als das Gewuf3te seines eigenen Wissens sichert«. Sie »war
so nur moglich, dafi der sich befreiende Mensch die Gewifheit des WifSbaren
selbst verbiirgte«. Wird aber nicht diese Ersatzgewissheit in dem Mafle selber
bedeutungslos, wie ihre geschichtlichen Priamissen verblassen? Vgl. Holzwege,
Frankfurt/M. 61980, 105, 109, 234.

38 Hua VIIIL, 714f, 163. Wir koénnen dieses Argument, das Husserl zunéchst auf das
»Selbst« der Sache bezieht, durchaus parallel auf das Selbst im Sinne des Wer
bezogen denken.

30

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Neuartiges, geschichtlich affiziertes Fragen

stellt, transzendental nicht als eine sekundidre Abwandlung des Eige-
nen rekonstruiert werden kann, muss dann nicht Husserls Projekt
einer Ersten Philosophie sozialphilosophisch revidiert werden - statt
blof} durch eine Zweite Philosophie eine duflerliche Ergdnzung zu
erfahren?3® Wie aber lief3e sich ein >zwischen uns< sich abspielendes
Geschehen der Bewahrheitung von Antworten auf die Wer-Frage
denken, die sich nur praktisch »zeigen¢, ohne sich je in Aussagbarem
und zu Wissendem erschopfen zu konnen?40

Husserls Phanomenologie der Intersubjektivitit scheitert wesent-
lich daran, dass sie auf der Basis einer phdnomenologischen Reduk-
tion entfaltet wird, die das Transzendentale dadurch zur Geltung
kommen lassen sollte, dass erklartermafien jegliche Faktizitdt und
jegliche »natiirliche Wahrheit« ausgeschaltet wird.*! Dieser Ansatz
hat - abgesehen von der Frage der Vereinbarkeit von transzen-
dentaler Egologie und Intersubjektivitit — eine der bis heute fol-
genreichsten Héresien nach sich gezogen. Setzt nicht die Reduktion
auf das Bewusstsein als den Ort des Erscheinens der Welt ihrerseits
bereits die Faktizitit des »Zwischen« voraus, »das urspriinglich die
Dimension des intentionalen Erscheinens erdffnet, worin sich Be-
wufStsein und Welt schon vor aller Subjekt-Objekt-Spaltung getrof-
fen haben?«*?

Bis heute ist zwar umstritten, ob Sein und Zeit in diesem Sinne
als eine konsequente Fortfithrung des transzendental-phdnomeno-

39 Vgl. im Sinne einer Gegenprobe, M. Riedel, Fiir eine zweite Philosophie, Frank-
furt/M. 1988, 7, 89 f.

40 Offenbar kann doch weder der verinnerlichte noch der von auflen auf uns
fallende Blick der Anderen ohne Wenn und Aber die tiber unser Jemand-Sein,
unsere »Identitit« richtende Instanz sein. Aus der angedeuteten Verlagerung
der Wahrheitsfrage auf einen Wahrheitsmodus (Bezeugung), der fiir geschicht-
lich-praktisches Leben mafigeblich zu sein scheint, folgt nicht ohne Weiteres,
wem die »Feststellung« der Wahrheit zusteht und wem nicht. Uberdies entzieht
sich Leben in diesem Wahrheitsmodus in gewisser Weise dem apophantischen
Logos iiberhaupt.

41 Hua VII, 139; Hua VIII, 169.

42 Vgl. K. Held, Einleitung, in: E. Husserl, Die phdnomenologische Methode, Stutt-
gart 1985, 5-51, hier: 46 f. Hier kann Faktizitat natiirlich nicht dasselbe meinen
wie »mundane« Faktizitit im Sinne Husserls; vgl. Landgrebe, Der Weg der
Phénomenologie, 37f.; H.-G. Gadamer, Hegel, Husserl, Heidegger, Tibingen 1987,
109, 140, 154, 163; J. Patocka, Die Bewegung der menschlichen Existenz, Stuttgart
1991, 153, 171, 177.

31

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel |

logischen Fragens verstanden werden kann; doch herrscht die Ten-
denz vor, den durch Heidegger beschrittenen Weg einer existenzia-
len Ontologie der Faktizitat als eine Radikalisierung der Phdnome-
nologie Husserls so zu verstehen, dass riickblickend auch diese durch
dieselbe Leitfrage bestimmt erscheint: durch die Frage nach dem
»Sinn von Sein« namlich. Fiir Ludwig Landgrebe etwa ist phanome-
nologische Philosophie im Grunde Riickbesinnung auf den Grund
dieser Frage; insofern sei sie zutiefst europiisch. Die Phdnomenolo-
gie habe die kardinale Bedeutung eines »Riickgangs auf den Boden
[...], der das Abendland trigt«. So gesehen konne sie als die »europa-
ischste« aller Philosophien gelten.> Denn sie sei die »denkende
Erinnerung« an unsere im Staunen realisierte Einfigung ins Sein.**
Die Phidnomenologie tritt insofern aber zugleich als Kritik des Schei-
terns einer »europdischen« Vernunft auf, die sich als »seinsverges-
sen« erwiesen haben soll.#> Diese Diagnose wird kurzgeschlossen
mit den »geschichtlichen Erfahrungen der dreifliger Jahre [...], in
denen Husserl sozusagen demonstriert wurde«, dass seinerzeit mehr
auf dem Spiel stand als eine Grundlagenkrisis der Wissenschaften,
dass es vielmehr um einen »geschichtlichen Zusammenbruch des
europdischen Menschentums«« ging, gegen den man nun offen-
bar eine auf ihre angeblich nur phdnomenologisch aufzukldrenden
europdischen Urspriinge sich besinnende Philosophie aufbieten will.
»Wo gibe es einen grofien Denker, der nicht aus solchen geschichtli-
chen Erfahrungen seine letzten und verborgenen Antriebe erhalten
hatte?«*0

Scheinbar sprengen aber diese gar nicht néher spezifizierten »Er-
fahrungen« in keiner Weise den Fragehorizont, der durch die »grie-
chische« Seinsfrage erdffnet worden sein soll. Insofern bieten sie
nichts Neues, allenfalls Anlass zu Riickfragen nach dem Sinn einer
»Urfrage« (Husserl), auf die die Phanomenologie die Antwort sein
will, ohne sich dabei auf real-historische Diagnosen jenes Zusam-

43 Landgrebe, Der Weg der Phinomenologie, 76 £.,170.

44 Ebd., 80. Zum Motiv der Erinnerung vgl. auch K. Held, Heidegger und das Prin-
zip der Phdnomenologie, in: A. Gethmann-Siefert, O. Poggeler (Hg.), Heidegger
und die praktische Philosophie, Frankfurt/M. 1988, 111-139, hier: 118 ff.

45 Vgl. Landgrebe, Der Weg der Phinomenologie, 129.

46 Ebd., 189.

32

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Neuartiges, geschichtlich affiziertes Fragen

menbruchs angewiesen zu wissen.*” (Selbstkritisch hatte {ibrigens
Husserl selbst im Blick auf seine Praxis des »Riickfragens« von einer
»Mar« und »Dichtung der Philosophiegeschichte« gesprochen.*8)

So geht man zwar von einer gewissen Kontingenz der Anldsse

phidnomenologischen Fragens, nicht aber davon aus, dass geschicht-
liche Kontingenz noch den Sinn dieses Fragens selbst affiziert, auf
den man scheinbar nur in wiederholender Weise zuriickkommen
kann, indem man von neuem die Quellen und die Sachen befragt.*

47

48
49

Klaus Held (Husserls These von der Europdisierung der Menschheit, in: C. Jam-
me, O. Poggeler [Hg.], Phinomenologie im Widerstreit, Frankfurt/M. 1989, 13-
39, hier: 20) scheint dies bestdtigen zu wollen, wenn er schreibt: »[...] selbst
Anomalien und Briiche im Zusammenleben halten sich [..] im Rahmen von
Vorzeichnungen aus der [von Husserl beschriebenen] urzeitlichen Herkunftsdi-
mension« Europas. Doch weist er an anderer Stelle auf eine Verkiirzung der
Husserl schen Weise des Riickfragens nach einer »griechischen Urstiftung« der
Philosophie um die politische Dimension hin. Kénnen wir diese Dimension
aber heute noch im Lichte des von Held in Anspruch genommenen Begrifts der
Verantwortung (logon didonai) deuten? Vgl. K. Held, Husserl und die Griechen,
in: Phdanomenologische Forschungen 22 (1989), 137-176, bes. 153-5. Auf jene Fra-
ge werfen die Schlusspassagen in Dolf Sternbergers, sonst eng an die Arbeit des
Althistorikers C. Meier (Die Entstehung des Politischen bei den Griechen, Frank-
furt/M. 1983) und an Hannah Arendt sich anschliessender Schrift Drei Wurzeln
der Politik ein Schlaglicht (Frankfurt/M. 1984, 422ff). Kann ein auf das grie-
chische Erbe zuriickgefiihrter Verantwortungsbegrift einer damonologischen
und eschatologischen Politik gerecht werden? Und hat diese nicht zu einem
Erschrecken beigetragen, das fiir Autoren wie Leon (auch: Lew) Schestow am
Beginn allen Philosophierens stehen musste? (Vgl. L. [S]Chestow, Kierkegaard
et la philosophie de l'existence, Paris 1936, 37.) Im Rekurs auf die griechischen
Urspriinge der Philosophie werden entsprechende Riickfragen unterdriickt.

Hua VI, 513; vgl. Landgrebe, Der Weg der Phdanomenologie, 189.

Ob die »Wiederholung« des Urspriinglichen zugleich »Riickgang zu seiner
Quelle, zu seinem wahrhaften Anfang« bedeuten muss (Hegel) oder ob der
Anfang als noch weitgend bestimmungsloser nur von dort her zum Ursprung
werden kann, wo die Riickfrage nach ihm ausgeht, wird im Hinblick auf die
»Seinsfrage« haufig so diskutiert, als ob dabei keinerlei kontingente historische
Ereignishaftigkeit, die den geschichtlichen Ort des Riickfragens bestimmt, maf3-
geblich sein konne; Vgl. M. Riedel, Erster und anderer Anfang. Hegel und das
Problem des Ursprungs der griechischen Philosophie, in: Horen auf die Sprache.
Die akroamatische Dimension der Hermeneutik, Frankfurt/M. 1990, 303-329. In
diesem Buch ist gleichwohl ausdriicklich von einer irreduziblen Historizitdt des
Riickfragens die Rede, das einen eigentlich noch »unangefangenen Anfang wie-
der anfangen« miisse (362). Was nun, wenn jeder Riickgang auf vermeintliche
Urspriinge durch ein »Ende vermittelt [ist], von dem er sich abstof3t«, und wenn
dieses Ende noch den Sinn des Fragens und damit selbst den »umfassenden

33

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel |

Dass man damit der Geschichtlichkeit des Fragens und einer Sinn-
stiftung durch unvorhergesehene Ereignisse nicht gerecht wird, die
uns nachtréiglich die Tradition radikal in Frage zu stellen zwingen,
lasst sich anhand der Phdnomenologie Jan Patockas zeigen, dessen
Ketzerische Essays zur Philosophie der Geschichte diese Probleme
bereits weit vorangetrieben haben.® Anldsse und kontingente Moti-
ve mogen in der skizzierten Sicht dafiir sorgen, dass man wieder
Anschluss findet an einen bis in die Anfinge der europiischen
Geschichte zuriickweisenden Sinn phénomenologischen Fragens.
Scheinbar wird dieser Sinn aber nicht selber auf unvorhergesehene
Weise durch ein In-Frage-gestellt-werden geschichtlich affiziert, das
seinerseits ein fragendes Denken auf den Plan rufen konnte.! Hus-
serl hielt es dem entsprechend auch fiir ausgeschlossen, dass man
in die eigentliche (phdnomenologische) Philosophie in diesem Sinne
»hineingerat«.

3. Zur Riickbesinnung auf »naive« Urspriinge des Fragens

Bricht nicht Husserl, indem er eine »gewisse Naivitdt der Erkennt-
nisliebe und Erkenntnisschopfung« bestenfalls als ein »notwendig
Erstes« gelten ldsst, das man auf dem Weg zu einer radikalen Phéno-

Horizont« der urspriinglichen Seinsfrage transformieren kénnte? (Vgl. ebd.,
368, 375.)

50 Vgl. das Kap. III in: V£, Geschichte als Antwort und Versprechen, Freiburg
i. Br., Miinchen 1999. Ein solches >sinnstiftendes< Ereignis war fiir Kant die
Franzosische Revolution; ein Ereignis, das »sich nicht mehr vergifit«, wie er
glaubte. Hat nicht auch dieses Ereignis von der Idee der Freiheit her zu einer
radikalen nachtréglichen Infragestellung der >europdischen< Tradition gefiithrt?
Infragestellung bedeutete allerdings schon hier weder blof3 umstandslose >Ver-
abschiedung« oder >Vergessen< noch einfach >Wiederaneignung, sondern nach-
tragliche Transformation des Sinns der europdischen Uberlieferung im Lichte
der unvorhergesehenen, ihrerseits retrograden Mafsgeblichkeit des die Geschich-
te zdsurierenden Ereignisses.

51 Hua VIII, 19. Und wenn man infolge der phinomenologischen Reduktion »in«
der Phidnomenologie »ist«, »haben wir kein weltlich vorgegebenes Problem
[mehr], das uns motiviert«, wie Fink betont; Studien zur Phidnomenologie 1930
1939, 108. Derselbe Autor spricht aber auch vom Entsetzen, das zur Philosophie
fithre (182f.). Die Vielfalt der in diesem Sinne anfénglichen »philosophischen
Erfahrungen« hat die Phanomenologie bislang gleichwohl nicht angemessen
beriicksichtigt.

34

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Zur Riickbesinnung auf »naive« Urspriinge des Fragens

menologie weltkonstituierenden Lebens schliefllich hinter sich las-
sen muss, leichtfertig die Verbindungen zu Urspriingen des Fragens
ab, die ihrerseits phdnomenologisches Denken erst als auf sie Ant-
wort gebendes verstindlich werden lassen? Kann die vor-phdnome-
nologische »natiirliche Einstellung« wirklich nur als Verfangensein
in der Welt und in diesem Sinne als Verschlossenheit gegen Philoso-
phie gelten, wie Fink im Blick auf Platons Hohlengleichnis sagt?>?
Gibt es nicht auch ein fragendes Leiden, ein vor-philosophisches
Leiden, das - nicht nur wie Hiob - iiberhaupt erst fragen lasst?>3

In diesem Sinne, scheint mir, erdffnet auch die Philosophie von
Levinas einen pathologischen Weg in die Philosophie. In historisch-
er Perspektive setzt sein Denken mit dem Leiden am Leiden der
Anderen ein®, deren »Gesicht« man hat vernichten wollen. Das

52 Vgl. Fink, Studien zur Phianomenologie 1930-1939, 182-4.

53 Wihrend der Kranke Schmerz empfindet, an Schmerzen leidet und sich in eine
Schmerzhaftigkeit des Schmerzes, in ein Leiden am Leiden selbst verstrickt,
fahndet der Arzt nach Ursachen. Doch im Kranken arbeitet, nagt und wiitet der
Schmerz nicht nur. Er verlangt auch nach Deutung, die schliesslich in der Frage
nach dem >Sinn< des Schmerzes selbst ihren wunden Punkt hat. So kann man
gewissermaflen auf >pathologischem« Wege in die Philosophie hineingeraten. In
diesem Sinne hat der Wissenschaftshistoriker Georges Canguilhem von einem
»vitalen Staunen« gesprochen, das in der >pathologischen«< Befindlichkeit, im
Schmerz oder in der Angst, aufkeime. Vgl. G. Canguilhem, Das Normale und
das Pathologische, Miinchen 1974, 65, 166, sowie die phianomenologisch inspi-
rierte Studie von E. J. J. Buytendijk, Uber den Schmerz, Bern 1948, und V£,
Vom Logos und Pathos des Lebendigen, in: Zu denken geben, Ulm 1997, 13-38.
Dringt sich nicht gerade von der Erfahrung des Schmerzes, des Verletztseins
und der Verwundbarkeit eine Krise des »Seinsglaubens« auf, den die Phimome-
nologie allzu sehr als ein bloff doxisches Problem nimmt, ohne dem Aspekt
des Vertrauens nachzugehen, das man in eine nur im Horizont des Mitseins
als verldsslich erfahrbare Welt setzt? Lésst sich aber eine Eidetik des Schmerzes
denken, in der sich das Umfingieren als das Lebenselixier der Phdnomenolo-
gie bewihrte? Die Phinomenologie hat ihren Anspruch, als die eigentliche
Philosophie der Erfahrung zu gelten, bislang keineswegs in der ganzen Breite
der Erfahrung gerechtfertigt. Gerade das Desiderat einer Phdnomenologie des
Schmerzes macht sich hier bemerkbar. Es gibt Schmerzen, in denen sich ein
weitgehender Zusammenbruch des Objektbezugs der Erfahrung ereignet. Folgt
man etwa Jan Patockas Beschreibung der prinzipiellen philosophischen Brisanz
der Erfahrung eines solchen Zusammenbruchs, so dringt sich dieses Desiderat
unmittelbar auf; vgl. Die Bewegung der menschlichen Existenz, 390.

54 Dass es >mitc dem Leiden am Leiden Anderer einsetzt, bedeutet keineswegs,
dass darin das einzige oder auch nur vorherrschende Motiv von Levinas‘ philo-
sophischen Anfangen gelegen hitte. Die inzwischen veréffentlichten Euvres 1-3

35

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel |

wird man kaum einfach als >naiv< abqualifizieren wollen. Doch
wer sind wir angesichts dessen? Nicht die Frage nach Gewissheit,
sondern als wer wir uns vor dem Hintergrund dieser historischen
Erfahrung verstehen miissen, steht nun im Vordergrund. Zur Ant-
wort auf diese Frage® fordert Levinas indirekt heraus, indem er uns
face a lextréme (Tzvetan Todorov) mit uns selbst konfrontiert. Er
fragt: Ist das Gesicht des Anderen >vernichtbar< — so wie jegliches
innerweltlich Seiende annihiliert werden kann? Wire die Macht des
Morders nicht tatsichlich unbegrenzt, sollte sie unzweifelhaft Zugriff
haben auf das Gesicht als etwas >Sicht-bares<? Um es diesem Zugrift
zu entziehen, um denken zu kdnnen, dass diese Macht begrenzt ist,
denkt Levinas ein Jenseits des Seins. Gewiss ist der Andere >sichtbars,
begegnet als >etwas<, das gesehen werden kann und erweist sich in
diesem Sinne auf irreduzible Weise als mit raumlicher AufSerlichkeit
verstrickt.>® Aber als Rede und Blick, der selbst sieht, sei das Gesicht
nicht in der Welt. Mehr noch: vom Jenseits des Seins her gebiete es,
nicht zu toten. Die Frage nach dem Wer stellt sich fiir Levinas von
daher.

Unabhingig davon, wie man das Ansinnen beurteilt, unvermit-
telt in einem Jenseits des Seins - sei es des eleatischen, sei es
des spinozistischen, des hegelianischen oder des Seins des Daseins,
wie es Heidegger beschrieben hat”” — Fufl zu fassen,’® setzt Le-

erlauben eine genauere Einschitzung in diesem Punkt. Leiden (souffrance), und
Gewalt (violence) und speziell Krieg (guerre) spielen in den frithen Schriften
eine eher beildufige Rolle. Doch sind bereits alle Grundmotive erkennbar, die
dann in den spiteren Hauptwerken in die Kritik an jeglicher dem Anderen
angetanen Gewalt miinden werden. Vgl. E. Levinas, Carnets de captivité et autres
inédits. Euvres 1, Paris 2009, III, 21, 50, 156, 189 zur Shoah, zum Hitlerismus, zu
den Stalags, zum Holocaust und zu den Konzentrationslagern; Eros, littérature
et philosophie. (Euvres 3, Paris 2013, 53 ff. zu den Krematorien. Im Vergleich zu
all dem kommt etwa der Sexualitdt als unvermitteltem »origine du social« ein
groflerer Stellenwert zu (Euvres 1, 66; Euvres 3, 25). Zum Leiden vgl. Euvres
1, 158, sowie Parole et silence et autres conférences inédits, (Euvres 2, Paris 2009,
249; (Euvres 3, 214.

55 Die schlieSlich auf den Gedanken einer »desipséisation du moi« fithrt (Euvres
3,198).

56 . Derrida, Die Schrift und die Differenz, Frankfurt/M. 1976, 175, 177 [=SD]. Zum
Jenseits des Gesichts vgl. bes. 166, 154, 159.

57 Vgl. SD, 35, 165.

58 Derrida beméangelte u.a. eine Konfusion von Ipseitit und Identitit, eine Ver-
wechselung des »Seins« mit »Seiendem« und dass Levinas es vernachldssigt

36

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Zur Riickbesinnung auf »naive« Urspriinge des Fragens

vinas’ philosophisches Fragen >Phdnomenologie« voraus, eben weil
es einer Nicht-Phinomenalitit des Gesichts auf der Spur ist. Dies
kann jedoch wiederum nur vor dem Hintergrund einer historischen
Kontingenz dieser Problemstellung selber verstanden werden, die
hier weit mehr ist als nur ein Anlass, die Seins-Frage von neuem
zu stellen. Der Sinn dieser Frage ist nun selbst ein anderer; und
zwar ein scheinbar so radikal anderer, dass sich fiir Levinas das
Problem eines >Austritts< aus einem Denken stellen musste, das
seinen Ursprung in Griechenland hatte und das sich seither als
im Grunde nach wie vor >griechisches< behauptet hat.>® Deshalb
muss man, sagt Levinas bereits in einer seiner frithen Schriften,
»auf das Medium allen Begreifens und allen Verstehens, in dem jede
Wabhrheit sich reflektiert«, auf das ndmlich, was »griechisches Erbe«
ist, zurlickgreifen, »auf den Logos, auf den kohidrenten Diskurs der
Vernunft, auf das Leben in einem verniinftigen Staat. Hier liegt die
wahre Ebene jeden Verstehens.« Aber Levinas halt es eben nicht fiir

habe, wie sich gerade die modernen Theoretiker der Subjektivitit um das Den-
ken des Anderen und des Fremden bemiiht hitten. (Beweise bleibt freilich auch
Derrida hier schuldig.) Vgl. SD, 167.

59 Vgl. die Kritik am »universalisme grec« ((Euvres 1, 51, 148), der Levinas jedoch
als unverzichtbar erscheint (ebd., 236, 337, 340; (Euvres 2, 74, 382). — Die unsere
gegenwirtige Kultur bis heute durchdringenden Folgen >griechischen Denkenss,
wenn man so sagen darf, im Bereich »differenzierenden« Verstandes beleuchtet
Katrin Wille in ihrem Buch Die Praxis des Unterscheidens. Historische und syste-
matische Perspektiven, Freiburg, Miinchen 2018. In der Nachfolge griechischer
Philosophie orientiert sich dieser Verstand vorzugsweise an begrifflich scharf
Abgrenzbarem und Definierbarem, auf dieser Grundlage an kontradiktorischen
Gegensitzen, die Gegebenes scheinbar »ohne Rest« zerteilen (423, 435), und
differenziert sodann alle denkbaren »Verschiedenheiten« (440). Mit unaufheb-
baren Andersheiten (464) hat es dabei ebenso grofle Schwierigkeiten wie mit
nicht weiter differenzierbaren Mannigfaltigkeiten (465), Ubergingen, Passagen
und allem Transitorischen. Darauf macht immer wieder v.a. Frangois Jullien
aufmerksam; u.a. in: Les transformations silencieuses. Chantiers 1, Paris 2009,
26, 30, 130, vielfach unter Hinweis auf die >naive< Erfahrung von Ubergéngen
(etwa vom Hellen ins Dunkle), die kategorial sortierendes Denken geradezu un-
denkbar zu machen droht. Es ist bis heute ein Desiderat, diese differenzierungs-
theoretisch und kulturvergleichend ansetzenden Positionen an Levinas® ethisch
motivierte Kritik jenes Universalismus anzuschliefSen, die den Anderen gerade
nicht als >vergleichsweise« Verschiedenen und Unterscheidbaren, sondern als
Fremden begreifen will. Vgl. die mit Werner Stegmaier gefithrte Diskussion
in Orientierung und Ander(s)heit. Spielrdume und Grenzen des Unterscheidens,
Hamburg 2022.

37

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel |

ausgemacht, dass es mit diesem Erbe sein Bewenden haben kann
(SD, 233).

Hier geht es ersichtlich nicht um blof3e Besitztitel, wie es gelegent-
lich den Anschein haben kann, wo man das Erbe mitsamt seiner
Vorgeschichte, in dem dieses Leben sich soll artikulieren konnen,
wahlweise mit den Attributen sgriechisch¢, >christlich¢, sjudisch«
oder — wegen einer unvermeidlichen »Sekundaritit« Europas (Rémi
Brague) - mit dem Attribut >rémisch« versieht.®0 Es geht vielmehr
darum, einem historischen Widerfahrnis gerecht zu werden, das uns,
so Levinas, dazu zwingt, einer unbedingten Nicht-Phanomenalitit
des Gesichts Rechnung zu tragen. Wenn in ihr die Anderheit des An-
deren liegt, so bedarf es paradoxerweise einer »Unangemessenheit
der Kategorien, in denen wir diese Nicht-Phdnomenalitit beschrei-
ben, damit der Andere als Anderer nicht verfehlt wird. Er seinerseits
muss sich als Abwesenheit darstellen und in seiner Nicht-Phidnome-
nalitit erscheinen (vgl. SD, 187) — aber so, dass das Erscheinen die
Anderheit nicht tilgt, eliminiert oder vernichtet. Gerade an ihren au-
Bersten Grenzen erfahrt die Phdnomenologie hier entschiedene Be-
statigung ihrer Unumginglichkeit: Von einem Jenseits des Erschei-
nens oder des Seins, das erscheinen ldsst, kann nicht sozusagen in
»direkter Rede« gesprochen werden.®' Aber war nicht auch Levinas

60 R.Brague, Europa. Eine exzentrische Identitit, Frankfurt/M. 1993.

61 Aber was heisst hier »Rede<? Bis an eine Grenze, wo das »Monopol des thema-
tisierenden Denkens« aufgegeben werden miisste, wenn man die Ausdriicke
»seiend« und »Phanomen« auf all das ausgedehnt denkt, was uns affiziert,
fihrt Adriaan Peperzak dieses Fragen fort in: »Daf§ ein Gesprich wir sind«,
in: B. Waldenfels, I. Darmann (Hg.), Der Anspruch des Anderen. Perspektiven
phidnomenologischer Ethik, Miinchen 1998, 17-34, hier: 30-32. Inzwischen ist
auch Frangois Jullien auf diese Fragen eingegangen. Ebenfalls unter Hinweis auf
Levinas spricht er von einer Nichtintegrierbarkeit des Anderen als solchen, der
»verfehlt« werden miisse. Aber gerade davon verrate »das Soziale«, in dem man
nach Mafigabe irgendwelcher »Beziehungen« immerzu >Anderen< zu begegnen
meint, nichts. So deutet Jullien das Verfehlen des Anderen als des Anderen
aber gerade als wesentlich fiir jede wirkliche Begegnung mit ihm. Beziehung
und Begegnung geraten so in einen nahezu unverséhnlichen Gegensatz. Nur in
letzterer konne es gelingen, das Verfehlen des Anderen, das im Namen wirklicher
Begegnung unbedingt zu beachten ist, nicht zu verfehlen. Vgl. F. Jullien, Existie-
rend leben. Eine neue Ethik [2016], Berlin 2022, 180-188. Genau darin scheitert
demnach alles »Soziale« — zumindest in dem Mafie, wie es alle Beziehungen zu
Anderen skrupellos einem kategorial strukturierten Wahrnehmen und Denken
unterwirft. Aber ist das unvermeidlich? Die Achtung der radikalen Alteritt des

38

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. An den Grenzen der Phdnomenologie

im Ausgang von >naiver< und >direkt« zum Ausdruck gebrachter
Erfahrung, in seinem Fall: von der Erfahrung der Schlaflosigkeit her,
auf das Verlangen nach einem solchen >Jenseits«< gestofien, das ihn
dann zu den Grenzen jeglicher Vorstellung und jedes intentionalen
Bezugs auf das fiihrte, was >jenseits liegt<?%2

4. An den Grenzen der Phanomenologie

Mit Fragen nach Grenzen der Phidnomenologie hat sich die pha-
nomenologische Forschung in den letzten Jahren selber besonders
befasst. Die Grenzen werden unter dem Titel einer Nicht-Phdno-
menalitit im Erscheinen, die es von innen unterhohlt, im Sinne
einer Transphdnomenalitit des Seins oder einer Hyperphdnomena-
litdt thematisiert.®* Der integrale Zusammenhang von Erscheinen
und Sagbarkeit®* wurde ebenso in Zweifel gezogen wie die Referenz
der Sprache auf eine extra-linguistische Realitdt. Vor allem Ricceur
hat zwar den Begrift des Sagens wie auch den Begriff der Referenz
nachdriicklich auf ein In-der-Welt-sein bezogen, das gesagt zu wer-

Anderen gewissermafien extra-sozialen Begegnungen exklusiv vorzubehalten,
wiirde Levinas® Philosophie jedenfalls jegliche konkrete soziale und politische
Spitze brechen.

62 E. Levinas, De [évasion. Ausweg aus dem Sein [1935], Freiburg i. Br., Miinchen
2005; Der Untergang der Vorstellung, in: Die Spur des Anderen. Untersuchungen
zur Phinomenologie und Sozialphilosophie, Freiburg i. Br., Miinchen 21987, Kap.
4 [=SdA]. Im verfiigbaren Rahmen muss ich es dabei bewenden lassen, die o.g.
Frage aufzuwerfen. Um die fraglichen genealogischen Zusammenhinge (was
das Werk von Levinas angeht) genau zu verstehen, miisste man viel weiter
ausholen, als es an dieser Stelle moglich ist.

63 Vgl. R. Bernet, Differenz und Anwesenheit. Derridas und Husserls Phianomenolo-
gie der Sprache, der Zeit, der Geschichte, der wissenschaftlichen Rationalitdt, in:
Phéinomenologische Forschungen 18 (1986), 51-112; M. Richir, Der Sinn der Phi-
nomenologie in >Das Sichtbare und das Unsichtbare, in: A. Métraux, B. Walden-
fels (Hg.), Leibhaftige Vernunft. Spuren von Merleau-Pontys Denken, Miinchen
1986, 86-110, hier: 95 f.; B. Waldenfels, Einfiihrung in die Phdnomenologie, Miin-
chen 1992, 191, 58, 63, 73; Patocka, Die Bewegung der menschlichen Existenz,
2771, sowie zum Bewusstsein als »transphdnomenaler Seinsdimension des Sub-
jekts« — im Unterschied zum »transphédnomenalen Sein der Phianomenex, J.-P.
Sartre, Das Sein und das Nichts, Reinbek 1993, 19.

64 Vgl. P. Ricoeur, Phénoménologie et herméneutique, in: Phidnomenologische For-
schungen 1 (1975), 31-75, hier: 52, 5711.

39

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel |

den verlange.®> Aber dass das >Sagen< in diesem Sinne gelingen
kann, bleibt lediglich die »Hoftnung« eines »ontologischen Engage-
ments«.°® Einen Beweis dafiir kann es nicht geben - lediglich eine
»attestation ontologique«.”” Diese Bezeugung legt, so Ricceur, von
einem »étre affecté« Zeugnis ab, das sich in seinem Sein riickhaltlos
dem Anderen®® exponiert weifS und dieses Ausgesetztsein zur Spra-
che zu bringen sucht. Ob die Phinomenologie diesem Exponiertsein
wirklich Rechnung tragen kann, hat Ricceur bereits in seinen ers-
ten Standortbestimmungen der Phdnomenologie in Zweifel gezogen
und im Blick auf Kant auf das Desiderat einer Kritik des Erscheinens
hingewiesen.®®

Ohne sich auf Kant zu berufen, hat dagegen Levinas der Erfah-
rung selbst zugetraut, auf die Spur eines Jenseits des Erscheinens
zu fithren, von dem her gerade die ethische Bedeutung der Exis-
tenz des Anderen einleuchten sollte. Deshalb spricht Levinas von
der »Erfahrung des Anderen« als der »Erfahrung par excellence«
(SD, 232). Wenn diese am Ende einen »Bruch mit der Phanomeno-
logie« nach sich ziehen muss (SD, 169), so miisste sich selbst das
noch zeigen lassen. Insofern bleibt die ethisch motivierte Kritik der
Phanomenologie bis zuletzt dem Erscheinen treu — paradoxerweise
also gerade bis zu dem Punkt, wo das Erscheinen sich gewisserma-
Ben durchstreicht, um auf das zu verweisen, was nicht erscheint.”®
Wenn eine »indirekte Phinomenologie« dessen moglich sein soll-
te, was als Nicht-Phdnomenales das Erscheinen selbst affiziert, so
diirfte sie doch niemals >unvermittelt< dieses »>Andere« zur Sprache

65 Vgl. P. Ricceur, Narrativité, phénoménologie et herméneutique, in: Encyclopédie
philosophique universelle, Ed. A. Jacob, Paris 1989, 6371, hier: 71.

66 P. Ricceur, Ontologie, in: Encyclopédia Universalis XII, Paris 1972, 94-102, hier:
99f1.

67 Dieser Begriff bezieht sich in jiingsten Arbeiten Ricceurs auf die Ontologie
eines »étre comme acte«, als das das »Selbst« existiert. Das Selbst wird aber
seinerseits als sein In-der-Welt-sein bezeugendes beschrieben. Vgl. P. Ricceur,
De la métaphysique a la morale, in: Revue de Métaphysique et de Morale, no. 4
(1993), 455-477, hier: 465; La marque du passé, in: Revue de Métaphysique et de
Morale, no. 1(1998).

68 Ricceur, De la métaphysique a la morale, 471, sowie P. Ricceur, Lattestation: entre
phénoménologie et herméneutique, in: J. Greisch, R. Kearney (éd.), Paul Ricceur.
Les métamorphoses de la raison herméneutique, Paris 1991, 381-403, hier: 398.

69 P Ricceur, Sur la phénoménologie, in: Esprit 21 (1953), 821-839.

70 Vgl. B. Waldenfels, Erfahrung des Fremden in Husserls Phanomenologie, in:
Phinomenologische Forschungen 22 (1989), 39-62, hier: 49.

40

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. An den Grenzen der Phdanomenologie

bringen konnen. Insofern irritiert die scheinbare Direktheit der Re-
de Uber die Anderheit des Anderen, die sich in den letzten Jahren
unter dem nachhaltigen Eindruck der Philosophie von Levinas in
der Sekundarliteratur haufig bemerkbar gemacht hat. Levinas insis-
tiert zwar auf einer Nicht-Phdnomenalitit des Anderen, doch dem
ethischen Sinn des Dem-Anderen-ausgesetzt-seins, dem sein ganzes
Denken gilt, kommt auch er eingestandenermaflen nur von den der
Erfahrung zu verdankenden Antworten auf den Anderen her auf die
Spur. Sollte im Gesicht des Anderen wirklich ein »Befehl« liegen, der
Befehl ndmlich, der Verantwortung angesichts des Anderen gerecht
zu werden, so konnen wir dem konkreten Sinn dieses Befehls doch
nur iber seine effektive Befolgung nidher kommen. Und nur von
der erfolgten oder versagten Ubernahme der Verantwortung fiir den
Anderen her kann man kldren, was zu ihr aufgerufen hat.

Von Anfang an ist Levinas’ Philosophie eine hartndckige Ausein-
andersetzung mit dieser noch in Autrement quétre immer wieder
thematisierten Nachtriglichkeit. Gerade die Nachtréglichkeit der
ethischen Antwort, die wir dem Anderen geben, soll zwar ein
vorgangiges Aufgerufensein zur Antwort bestatigen. Doch erschliefSt
sich dieses Aufgerufensein nur von unseren Antworten her. Insofern
kommt auch die Bedeutung des vom Anderen ausgehenden Befehls,
der zur Verantwortung aufruft, »durch denjenigen zustande |[...], der
ihm gehorcht«.”! Die gleiche Schwierigkeit bringt Bernhard Walden-
fels zur Sprache, indem er schreibt: Der Anspruch des Anderen
»wird [...] erst zum Anspruch in der Antwort, die er hervorruft und
der er uneinholbar vorausgeht«.”? Diese Paradoxie der Nachtraglich-
keit biirdet der Phdnomenologie einerseits das Bedenken ihrer eige-
nen Grenzen auf, was uns hier auf eine in der phdnomenologischen
Gegenwart nicht einholbare »Exterioritit« des Anderen verweist;
andererseits aber verlangt sie uns gerade einen disziplinierten Re-
kurs auf die konkreten Antworten ab, die wir geben oder zu geben

71 E. Levinas, Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht [1974], Freiburg i. Br.,
Miinchen 1992, 328 [=]S].

72 B. Waldenfels, Antwort auf das Fremde. Grundziige einer responsiven Phinome-
nologie, in: ders., Darmann (Hg.), Der Anspruch des Anderen, 35-49, hier: 49;
ahnlich: J.-L. Marion, Gegeben sei. Entwurf einer Phdnomenologie der Gegeben-
heit, Freiburg, Miinchen 2015, §28 f.

41

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel |

versaumen.”? Das mochte ich am Beispiel des Zeugnis-Begriffs erldu-
tern, den Levinas, in ausdriicklichem Gegensatz zu juridischen und
historischen Konzepten, aber auch im Gegensatz zu Heideggers Be-
griff der Selbst-Bezeugung, ganz von der Unendlichkeit des Anderen
her versteht.

5. Exkurs zu Zeugnis und (Selbst-) Bezeugung

Der Begrift des Zeugnisses bezieht sich in der Geschichtswissen-
schaft einerseits auf »Uberreste« und andererseits auf iiberlieferte
»Quellen« (Johann G. Droysen). Vermittels der iiberlieferten Zeug-
nisse haben Spitere indirekt Zugang zur historischen Wahrheit,
die zundchst durch die Zeugen, durch ihre Glaubwiirdigkeit und
Verlasslichkeit vor allem, verbiirgt wird. Insofern erscheint uns das
Zeugnis als verbiirgte Wahrheit, die auch dann noch Bestand hat,
wenn der Zeuge tot ist. So kann sich das Zeugnis zwar vom Zeugen
ablésen. Doch als Gesagtes und Geschriebenes verweist es auf die
Zeugen und auf ihr vorgingiges Zeugnis-geben, dessen Resultat es
ist. Neben den Begrift des Zeugnisses tritt also der Zeuge und das

73 Fiir eine Phinomenologie des Antwortens kann offenbar das ethische Moment
einer verantwortlichen Antwort nur ein Moment des Antwortgeschehens sein,
in dem viele andere Modi und Momente des Antwortens jeweils dominant sein
konnen. So wird auch der ethische Anspruch des Anderen ganz und gar einem
eventuell nicht-ethischen Antworten {iberantwortet, das die Spur des Ethischen
tilgen kénnte. Kann man aus einer bloffen Unvermeidlichkeit des Antwortens ein
(pra-)ethisches Moment gewinnen? Wiirde von einer Unvermeidlichkeit zu re-
den nicht lediglich bedeuten, dass man nur im weitesten Sinne zu antworten hat,
was uns aber die Freiheit liele, gegebenenfalls das Antworten im engeren, ver-
antwortlich/antwortend >Bezug nehmenden« Sinne zu unterlassen? Kann man
zugleich darauf bestehen, dass man nicht nicht antworten kann, und annehmen,
der schieren Unvermeidlichkeit des Antwortens sei eine (pra-)ethische Qualitat
eigen? — Uber ein gewisses »pri-ethisches« Moment des Antwortens kommt
die Phdnomenologie nicht hinaus. Sie kann nicht aus eigener Kraft etwa ein
normatives Sollen eines bestimmten Antwortgebens auszeichnen. Parallel zu
einer Kritik des Erscheinens stellt sich auch hier das Problem einer Kritik des
Antwortens. Eine solche Kritik scheint Levinas vorwegnehmen zu wollen, indem
er im Widerspruch zur oben zitierten Textstelle (s. Anm. 71) jenen »Befehl«, der
vom Anderen ausgeht, so versteht, dass er sich scheinbar »nicht von Antworten
nahrt«. Damit wird Levinas aber jener Paradoxie der Nachtréglichkeit nicht
gerecht.

42

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Exkurs zu Zeugnis und (Selbst-) Bezeugung

Zeugnis-geben oder Bezeugen als der Akt oder Prozess, als dessen
Resultat das Zeugnis zu verstehen ist. In der juridischen Sicht, die
sowohl in der Historiographie wie auch in der klassischen Herme-
neutik lange Zeit vorherrschte, interessiert dariiber hinaus vor allem
das Bezeugte selbst. Bei der Wahrheit, an der ein Gericht oder ein
Historiker interessiert ist, handelt es sich vor allem um die wahre,
d.h. zutreffende Beschreibung eines Sachverhalts, die die - nicht
»verifizierbare« — subjektive Wahrhaftigkeit des Zeugen voraussetzt.
Diese Voraussetzung selbst wird aber in der Historik oder Epistemo-
logie der Geschichte gar nicht eigens als solche befragt. Erst die
existenziale Hermeneutik der Geschichtlichkeit hat den Begriff der
Bezeugung bedacht, ohne den wir das Bezeugte im Grunde nicht
denken konnen.

Wihrend nun aber die Geschichtswissenschaft in der Regel vor-
aussetzt, das Zeugnis ersetze das selbst Gesehene oder Gehorte
durch den Bericht so, dass dieser als Aufhebung der Bezeugung im
Zeugnis gelten kann, 16st die im Anschluss an Wilhelm Dilthey und
Yorck v. Wartenburg durch Heidegger in die Wege geleitete ontolo-
gische Wendung der Hermeneutik den Begrift der Bezeugung vom
historischen und juridischen Sinn des Zeugnisbegrifts weitestgehend
ab. Der Begrift der Bezeugung steht infolgedessen in Sein und Zeit
nicht fiir den Akt eines mehr oder weniger glaubwiirdigen oder
wahrhaftigen Zeugen, der die Wahrheit sagt, sondern bezeichnet ein
Existenzial, das einen Modus des Geschehens menschlichen Lebens
zur Sprache bringt. Dieser Begriff der Bezeugung betriftt nicht die
Zeugenschaft, zu der man im juridischen oder historischen Sinne,
d.h. im Interesse Dritter aufgerufen werden kann, sondern das je-
meinige Sein der geschichtlich Lebenden selbst. Gemeint ist die Zeit-
lichkeit des In-der-Welt-seins, nicht ein datierbares Ereignis in der
historischen Zeit, die vielmehr so wirkungsvoll aus der Hermeneutik
der Bezeugung herausgehalten wird, dass jegliche Verbindung zum
geschichtlichen Begriff des Zeugnisses abgerissen scheint. Hier wird
die Bezeugung ohne Zeugnis d.h. ohne Riicksicht auf Gesagtes ge-
dacht, in dem, folgen wir dem juridischen Modell, eigentlich der
Sinn der Bezeugung als des Sagens der Wahrheit liegt.

Als das Bezeugte sollte in der Sicht dieser Hermeneutik das Selbst
gelten. Daher der Begriff der Selbst-Bezeugung, den Ricceur von
Heidegger ibernimmt. Doch insistiert Ricceur auf einer unumgéng-
lichen EntdufSerung der Bezeugung in die historische Zeit, die sie nur

43



https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel |

auf Umwegen iiber die geschichtliche Welt des Verstehens zu ihrer
Wahrheit kommen ldsst. Diese Entduflerung betrifft den Sinn der
Bezeugung selbst, die sich in Ricceurs Sicht mit einer geschichtlich
nicht sichtbar werdenden Jemeinigkeit nicht begniigen darf. Wenn
im Modus der Bezeugung - wie Heidegger glaubt — Wahrheit er-
schlossen ist, die nicht im apophantischen Logos des Ausgesagten
aufgeht, so muss doch auch diese >andere< Wahrheit den Umweg
tiber die Welt nehmen, um die Bewahrheitung erfahren zu kénnen,
deren sie bedarf. Infolge dieser hermeneutischen Uberzeugung Ri-
coeurs riickt der Begriff der Bezeugung (attestation) wieder an den
Begriff des Zeugnisses (témoignage) heran, wie es von der Sache
des Zeugnisgebens her ohnehin naheliegt: Nur ein Selbst, das im
Wahrheitsmodus der Bezeugung existiert, kann Zeugnisse zeitigen,
so aber, dass das Selbst dabei - als glaubwiirdiges oder wahrhaftiges
- selber mit auf dem Spiel steht. Zeugnisse als Manifestationen von
Akten der Bezeugung verweisen so gesehen zumindest implizit stets
auf das (gegenwirtige oder vergangene) Leben derer zuriick, die
etwas bezeugen konnten. Bezeugt man, indem man etwas bezeugt,
nicht stets auch die eigene Verpflichtung auf Wahrheit? Aber kann
an dieser Stelle im Blick auf das Ausgesagte/Bezeugte einerseits und
im Blick auf das Selbst derer, die bezeugen, andererseits in demsel-
ben Sinne von Wahrheit die Rede sein? Offenbar beriihrt sich hier
die Frage der Wahrheit des Gesagten (des Bezeugten) unmittelbar
mit der Frage nach der Wahrheit eines Selbst, das seinerseits der
Bezeugung bedarf, denn es gewinnt seine Wahrheit nur als bezeugte.
Die Bereiche der Ontologie der Bezeugung einerseits und der Episte-
mologie des Zeugnisses, die es als Aussage nimmt, andererseits iiber-
schneiden sich demnach; doch zur Deckung kommen sie nicht.”
Ricceur erdffnet eine dritte, zwischen den kurz skizzierten juridi-
schen und ontologischen Optionen vermittelnde Moglichkeit, den
Zusammenhang von Zeugnis und Bezeugung zu denken. Wo die
Wahrheit des Zeugnisses als einer Aussage allein zahlt, die in einem
juridischen, hermeneutischen oder historischen Diskurs verwertet
werden kann, droht das Phdnomen der Bezeugung vollig in Verges-
senheit zu fallen. Wo hingegen dieses Phdanomen ontologisiert wird

74 Diese hier nur summarisch zu rekapitulierenden Zusammenhinge werden mit
Bezug auf Ricceur und Heidegger ausfiihrlich dargelegt v. V1. in: Prekdre Selbst-
Bezeugung. Die erschiitterte Wer-Frage im Horizont der Moderne, Weilerswist
2012, Kap. VI.

44

5.01.2026, 00:35:31. A



https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Exkurs zu Zeugnis und (Selbst-) Bezeugung

im Sinne eines Wahrheitsmodus des Geschehens >jemeiniger< Exis-
tenz, wird die Bezeugung selbst kaum mehr als ein im Zeugnis zu
manifestierendes Zeugnis-geben verstdndlich. Im einen Fall 16st sich
die ausgesagte Wahrheit vom Wahrsein derer ab, die sie bezeugten;
im anderen Fall scheint sich das Geschehen jemeiniger Existenz mit
einem Wahrsein ohne Wahrheit zu begniigen. Statt das Zeugnis als
von der Bezeugung abgel6st und die Bezeugung als nicht auf sichtba-
re Zeugnisse bezogen zu verstehen, legt Ricceur es nahe, ein solches
zweifaches Auseinanderdividieren des Zusammenhangs von Zeugnis
und Bezeugung von beiden Seiten her zu unterlaufen: Zeugnisse,
deren juridischer Begriff die Bezeugung vergessen lasst, obgleich sie
deren Sedimente sind, verweisen uns auf ein vorgingiges Zeugnis-
geben. Zeugnis ablegen konnen aber nur Wesen, die in der Weise
eines Selbst geschichtlich existieren und denen es im Modus der Be-
zeugung um ihr Wahrsein geht. Insofern wird im Zeugnis nicht blof§
die Wahrheit eines Sachverhaltes bezeugt, sondern indirekt auch das
Wahrsein des Zeugen mitbezeugt.

Erneut setzt aber an dieser Stelle die Kritik von Levinas an, der
den Begriff des Zeugnisses ganz und gar von der Unendlichkeit des
Anderen her versteht und immer wieder bestreitet, dass >Geschichte<
(als Bericht und Geschehen) vom Anderen Zeugnis ablegen konne.
Ist Geschichte nicht blof§ der Nekrolog der Uberlebenden, die indif-
ferent von den Toten oder Da-gewesenen berichten?”> Kann in der
Geschichte als Diskurs iiberhaupt vom Anderen als Anderem die
Rede sein, der sich seinem geschichtlichen Erscheinen entzieht?”¢
(Wenn nicht, wie sollten wir dann Levinas® eigenes, zweifellos sei-
nerseits »>in die Geschichte eingehendes< Werk verstehen?) Levinas
spricht von einer »indiskreten« Philosophie’” des Anderen, die ihn
zur Sprache bringt, ohne aber seine Unendlichkeit der Positivitat
der Schrift vollig auszuliefern. Will diese Philosophie insofern nicht
selbst als indirektes Zeugnis gelten? Der Spur des Anderen kénnen
wir aber nur ausgehend vom Gesagten folgen. Und nur einer pha-

75 Vgl. VL., Vom Anderen her. Erinnern und Uberleben, Freiburg i. Br., Miinchen
1997, Kap. VII zu Levinas‘ Kritik der Geschichte.

76 Vgl. Levinas, GEuvres 1, 59 (zur Ausflucht [évasion] aus der Geschichte) und 392
(zu deren Uberwindung); Euvres 2, 148 (zur Geschichte »comme rapport avec
une Altérité non-assumable«) und 297 (zur Unendlichkeit des Anderen, in der
ein geschichtlich nicht fassbarer Widerstand liege).

77 Vgl.Js, 33.

45

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel |

nomenologischen Hermeneutik des Zeugnisses ist zuzutrauen, dass
sie gegeniiber einer juridischen Perspektive, die das Zeugnis auf
das Gesagte reduziert, das Zeugnis angemessen auf ein vorgéngiges
Zeugnis-geben von Zeugen und damit auf deren Selbst-Bezeugung
bezieht. Das bewahrt zwar diese phdnomenologische Hermeneutik’®
nicht vor der Frage, ob das Bezeugte, wenn es der eigentlichen
Anderheit des Anderen gilt, wirklich im Noema des Zeugnisses
aufgehen kann.”® Dieser Frage muss aber der Rekurs auf das Pha-
nomen des Zeugnis-gebens und dessen Niederschlag im Zeugnis
das Gegengewicht halten, soll die Rede vom Bezeugten nicht um-
standslos in Richtung auf ein Jenseits-des-Erscheinens, das doch
nicht unvermittelt zur Sprache gebracht werden kann, aus jeglicher
Sagbarkeit und Geschichtlichkeit ausscheren.

An dieser Stelle kénnen nicht die systematischen Konsequenzen
dieser Problemstellung hinsichtlich des eingangs ins Spiel gebrach-
ten Missverhiltnisses zwischen gelebter Geschichtlichkeit einerseits
und Geschichte als >historischem« Wissen andererseits entwickelt
werden. Im Sinne einer méglichen Uberwindung dieses Missverhilt-
nisses sollte aber deutlich geworden sein, dass (a) der >historische«
Begriff des Zeugnisses nicht ohne Rekurs auf das Phanomen der
Bezeugung gedacht werden kann und dass (b) Zeugnis und Bezeu-
gung die Frage nach dem Bezeugten (Noema) selbst aufwerfen -
eine Frage, die uns in phdnomenologischer Perspektive zugleich (c)
mit deren Grenzen konfrontiert. Von hier aus bietet es sich an, zum
Problem >Wozu Phdnomenologie?« zuriickzukehren.

78 Ich beziehe mich hier auf die Zuordnung von Phdanomenologie und Hermeneu-
tik bei Ricceur, ohne aber im Einzelnen seiner allzu schroffen Entgegensetzung
von Lebenswelt und Text einerseits und Reflexionsphilosophie und Hermeneu-
tik andererseits zu folgen; vgl. P. Ricceur, Narrativité, phénoménologie et her-
méneutique, in: Encyclopédie philosophique universelle. Lunivers philosophique,
68f.

79 Fir Levinas kann sich das Bezeugte keinesfalls in einem Noema des Zeugnisses
erschopfen. (Vgl. JS, 323; sowie Gott, der Tod und die Zeit, Wien 1993, 207 f1.)
Erneut ist hier auf die kritischen Uberlegungen Derridas zu verweisen; vgl. SD,
185.

46

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Disziplinierte statt liberwundene Naivitat?
6. Disziplinierte statt iberwundene Naivitat?

Phidnomenologie kann zunéchst als Ausdruck einer >methodischen
Moral« des Philosophierens gelten, die uns - um beim gegebenen
Beispiel zu bleiben - zur Ankniipfung an ein alltdgliches, zundchst
normalsprachlich artikuliertes Verstindnis von >Zeugnissen« als Er-
gebnissen von Akten des Zeugnisablegens einerseits und »>Zeugenc
andererseits verpflichtet. Jedoch darf philosophisches Denken nach
der Uberzeugung phinomenologischer Kritiker menschlicher Naivi-
tat bei einem solchen Rekurs nicht stehen bleiben. Zwar kann es nur
mit einer »disziplinierten« bzw. erst zu »disziplinierenden« Naivitat
(Robert Mac Leod) beginnen, die von unserer zunichst vor-phéno-
menologischen Erfahrung Rechenschaft ablegt.3® Doch auch diese
Naivitat droht offenbar der »natiirlichen Einstellung« verhaftet zu
bleiben, die tiberhaupt kein kritisches Verhdltnis zu sich selbst, als
Erfahrung, hat. Verfehlt ein solches Bekenntnis zu einem allgemei-
nen Ethos phdnomenologischer Methode nicht gerade das Spezifi-
sche der Phidnomenologie selbst? Pritendiert eine transzendentale
Phinomenologie nicht eine radikale »Uberwindung der >Naivitit««
(Eugen Fink)? Lésst uns diese Naivitat nicht in einer Weise im Sein
bei den Dingen aufgehen, die sich geradezu als »ontologische Indif-
ferenz« beschreiben ldsst, als Ignoranz gegeniiber dem Unterschied
von Seiendem und Sein, und das heif3t als Verschlossenheit gegen-
tiber jeglicher Philosophie, die ihren Sinn in erster Linie gerade mit
der Relevanz dieses Unterschieds begriindet?® In dieser Naivitit,
schreibt Fink, sei man »nur offen fiir Seiendes, [...] aber blind fur die
Unterschiede der Seinsweisen«. Man nehme gar »einen Stein und
einen Menschen im gleichen ununterschiedenen Sinne als seiend«
(ND, 101, 117).

80 Vgl. R. B. Mac Leod, The phenomenological approach to social psychology, in:
Psychological Review 54 (1947), 191-210, sowie zu diesem Autor C. F. Graumann,
A. Métraux, Die phdnomenologische Orientierung in der Psychologie, in: K. A.
Schneewind (Hg.), Wissenschaftstheoretische Grundlagen der Psychologie, Miin-
chen 1977, 27-54.

81 Jedenfalls im Verstindnis Heideggers und all derer, die ihm bis heute folgen; vgl.
Heidegger, Die Grundprobleme der Phinomenologie, 22.

47

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel |

Ist aber diese offenkundige und eklatante Fehleinschatzung®?
nicht ein deutlicher Hinweis darauf, dass Phdnomenologen allen
Grund dazu haben, ihre nicht selten pauschale und unterschiedslo-
se Abwertung aller menschlichen Naivitdt zu {iberpriifen und sich
dabei auf jene Nicht-Philosophie zuriickzubesinnen, an die schon
Merleau-Ponty und Ricceur sie glaubten erinnern zu miissen? Sie
taten das offenbar in der Uberzeugung, dass die Philosophie generell
nur auf diesem Wege davor zu bewahren ist, an sich selbst genau
dann zu scheitern®, wenn sie nur noch sich selbst geniigende Philo-
sophie zu sein versucht, um jeglichen vorgingigen Bezug auf >ihr
Anderes« auszuschalten, das ihrer pritendierten Autonomie im Wege
stehen konnte.

Den Weg in die transzendentale Phanomenologie nicht als Be-
trachtung zunachst >naiver« Erfahrung unter eidetischen und trans-
zendentalen Gesichtspunkten, sondern als Uberwindung jeglicher
Naivitdt selbst zu deuten, hat sich als undurchfiihrbar und als un-
fruchtbar erwiesen.®* Nicht nur muss sich - worauf gerade Eugen
Fink mehrfach hingewiesen hat® - die transzendentale Perspektive
der Sprache bedienen, die sie der Beschreibung artikulierter >naiver<
Erfahrung unvermeidlich entlehnt und die sie auf dem Weg zu an-

82 Die ebenso revisionsbediirftig ist wie der Befund, »vor der Philosophie be-
herrsch[e]« uns eine scheinbar nichts auslassende »Fraglosigkeit« (ND, 101)
und im >naiven«< Leben sei man geradezu »blind fiir den Reichtum« des subjek-
tiven Lebens (ND, 104), so wie es die phanomenologische Reduktion iiberhaupt
erst sichtbar machen konne. Das mag sein, aber erkauft sie das - statt uns nur
von solcher Herrschaft und Blindheit zu befreien — nicht mit einer weitgehend
inhaltlich verarmten Thematisierung ihrer Grundbegriffe als solcher? Und wird
deren Notwendigkeit nicht mit einer ihrerseits ausserordentlich reduzierten
Vorstellung vom >normalen Dahinleben< in der »natiirlichen Einstellung« be-
griindet?

83 M. Merleau-Ponty, Vorlesungen I, Berlin, New York 1973, 110; ders., Philosophie et
non-philosophie depuis Hegel (I), in: Notes de cours 1959-61, Paris 1996, 296-352;
P. Ricceur, Lectures 3. Aux frontiéres de la philosophie [1994], Paris 2006, prém.
partie.

84 Vgl. die Hinweise auf verschiedene Aspekte einer nicht zu tilgenden transzen-
dentalen Naivitdt bei B. Waldenfels, Das Zwischenreich des Dialogs, Berlin
1971, 18, 75, 83. Zur >Gesichtspunkthaftigkeit« der Phanomenologie selbst vgl.
ders., Phdnomenologie unter eidetischen, transzendentalen und strukturalen Ge-
sichtspunkten, in: M. Herzog, C. F. Graumann (Hg.), Sinn und Erfahrung,
Heidelberg 1991, 65-85.

85 Vgl. Fink, Studien zur Phanomenologie 1930-1939, 154, 169.

48

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Disziplinierte statt liberwundene Naivitat?

geblich nur noch sich von sich aus prasentierenden Gegebenheiten
der Erfahrung auch nicht einfach hinter sich lassen kann. Naive
Erfahrung selbst wird von programmatischen Uberwindern der Nai-
vitdt auch hinsichtlich ihrer philosophischen Tragweite unterschatzt.
Das scheint mir eine Kernaussage der Phanomenologie Merleau-
Pontys zu sein, insofern sie als der Vorschlag verstanden werden
kann, den Weg in die Phanomenologie als den Weg einer >Phédnome-
nologisierung« zu verstehen, der zu fragen nahelegt, was der Ertrag
eines solchen Prozesses sein kann und inwiefern er gegebenenfalls
reduktiv oder gewaltsam zur Sprache bringt, woran er ankniipft.8
In ghnlicher Weise hatte Husserl bereits kritisch die Geometrie als
Resultat einer >Geometrisierung« und >Arithmetisierung« befragt,
um ihre Geschichte gleichsam gegen den Strich lesen zu kdnnen
(Hua VI, 44 fF).

Merleau-Ponty wendet ein solches Verfahren nun aber gegen die
Phinomenologie selbst. Er bestreitet energisch, dass wir es in der
»natiirlichen Einstellung« in Wahrheit nur mit einem schlichten
Naturalismus oder Realismus zu tun haben, der angeblich eine nai-
ve und undifferenzierte Ontologie des »Vorhandenen« impliziert.%”
Vor allem Befunde der Ethnologie und der den Phdnomenologen

86 Man denke etwa an das Verhiltnis von phanomenologischer und historischer
Zeit, die durch das Verfahren der Reduktion gewisse Verkiirzungen zu erleiden
droht, wie Ricceur gezeigt hat (Zeit und Erzihlung. Bd. I/I1I [1983-5], Miinchen
1988-1991). — >Phanomenologisierung« bedeutet, dass etwas als Phdnomen erst
zur Sprache gebracht werden muss und nicht bereits als solches fertig vorliegt.
Wenn Erfahrung phanomenologisch als eine endliche Hinnahme des Sichge-
benden zu verstehen ist, so muss dem Gedanken einer Destruktion der Vorgriffe
auf das Verstindnis des Sichgebenden Rechnung getragen werden, die den
Zugang zum Phénomen gerade verstellen. Vgl. M. Heidegger, Anmerkungen zu
Karl Jaspers‘ >Psychologie der Weltanschauungenc, in: Wegmarken, Frankfurt/M.
1976, 1-45, hier: 5, sowie Kant und das Problem der Metaphysik, Frankfurt/M.
1991, 25, 147.

87 Zwar kritisiert Merleau-Ponty die Beschrdnkung vor allem der Humanwissen-
schaften auf die »natiirliche Einstellung« grundsatzlich als eine »déformation de
la conscience«, die menschliches Leben und alles, was an ihm sich abspielt, als
»Bestandteil der Welt« so vorstellt, dass etwa das Psychische »nicht radikal ver-
schieden von der Seinsweise der Dinge« zu sein scheint (Vorlesungen I, Berlin,
New York 1973, 147). Tatsachlich aber richtet sich seine Kritik in diesem Zusam-
menhang gegen eine bereits vom wissenschaftlichen >Realismus« tiberformte,
um nicht zu sagen: kolonialisierte, insofern langst nicht mehr ganz >natiirliche«
bzw. >naive« Einstellung.

49

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel |

hdufig nur noch unter dem veréchtlichen Titel »Psychologismus«
bekannten Psychologie werden in den an der Sorbonne gehaltenen
Vorlesungen gegen dieses Vorurteil aufgeboten.®® »Was an der Onto-
logie der >blofen Sachen« falsch ist, ist, daf3 sie eine rein theoretische
Einstellung (oder Idealisierung) verabsolutiert und dafd sie eine Be-
ziehung zum Sein nicht kennt [...], in der dieses griindet [...]. In be-
zug auf diesen Naturalismus enthalt die natiirliche Einstellung eine
hohere Wahrheit, die es wiederzuentdecken gilt.«3° Unser natiirlich-
naives Leben bewege sich nicht im »Ansich« des Vorhandenen, Vor-
findlichen und in diesem Sinne Gegebenen oder im Rahmen einer
Natur, von der sich noch Husserl einen Begriff gemacht hat, der
der cartesianischen res extensa fatal dhnelt. Wird der sprachlichen
Verfasstheit der Erfahrung wirklich angemessen Rechnung getragen,
wenn Husserl bis hin zu seiner Spatschrift Erfahrung und Urteil da-
von ausgeht, kulturell imprégnierte Bedeutungen iiberformten eine
zunéchst dinglich gegebene Welt?°? Geht Husserl so nicht seinerseits
von einer auflerordentlich verarmten Auffassung natiirlichen bzw.
naiven Bezogenseins auf Erfahrbares aus? Hat er iiberhaupt eine
differenzierte Vorstellung von der Vielfalt der Dinge und ihrer na-
turlich-naiven Erfahrbarkeit, an die Autoren wie Gaston Bachelard,
Francis Ponge oder auch Erhart Kastner erinnert haben?”!

Einen latenten ontologischen Cartesianismus vermutet Merleau-
Ponty bei Husserl, wenn er eine »ontologische Rehabilitierung der
Sinnesempfindung« einklagt, die in seinem Spatwerk in den Ver-
such einer Neubestimmung des »Ursprungs der Wahrheit« miindet,
bei dessen Auslotung das im menschlichen Handedruck erfahrbare
Chiasma eine zentrale Rolle spielt. Dieser Versuch ist von immer

88 Vgl. M. Merleau-Ponty, Résumé de cours, in: Bulletin de Psychologie, no. 236, T.
XVIII (1964), 3-6; dt. Teiliibersetzung: Keime der Vernunft. Vorlesungen an der
Sorbonne 1949-1952, Miinchen 1994.

89 M. Merleau-Ponty, Das Auge und der Geist, Hamburg 1984, 49.

90 E. Husserl, Erfahrung und Urteil, Hamburg 1985. U.a. auf der Linie dieser Frage
liegt auch Castoriadis’ Auseinandersetzung mit Merleau-Ponty, dem er einen
ungeniigenden Abstand vom phinomenologischen Primat der Wahrnehmung
von Dingen unterstellt. Vgl. C. Castoriadis, Merleau-Ponty und die Last des onto-
logischen Erbes, in: Métraux, Waldenfels (Hg.), Leibhaftige Vernunft, 111-143.

91 Siehe F. Ponge, Im Namen der Dinge [1942]. Mit einem Nachwort von J.-P.
Sartre, Frankfurt/M. 1973; E. Késtner, Aufstand der Dinge. Byzantinische Auf-
zeichnungen, Frankfurt/M. 1973.

50

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Disziplinierte statt liberwundene Naivitat?

neuen Rekursen auf die »natiirliche Einstellung« selbst bestimmt
(ohne sich ihr allerdings einfach auszuliefern), mit der es sich die
transzendentale Phdnomenologie offenbar zu leicht gemacht hat.
Fatalerweise, so argumentiert Merleau-Ponty, hat man den implizi-
ten ontologischen Reichtum der im Rahmen dieser Einstellung sich
haltenden Erfahrung unterschétzt und vielleicht gerade deshalb un-
befragte, vor allem cartesianische Pramissen, die sich bereits einer
theoretischen Uberformung dieser Einstellung verdanken, mit in die
Methoden der Reduktion iibernommen. So wird eine »Phénome-
nologie der Phidnomenologie«®? gegen sie selbst aufgeboten. Doch
das ist nur moéglich, wenn sich die phdanomenologische Methode
des kritischen Potentials eben der Erfahrung versichert, die sie eide-
tisch und transzendental reduziert. D.h. aber, sie muss sich gerade
zu einer vor-phanomenologischen Artikulation der Erfahrung ins
Verhiltnis setzen und ihrerseits von ihr sich befragen lassen.”® Die
phidnomenologische Methode kann sich zudem nicht aus eigener
Kraft dagegen schiitzen, dass sie unbefragte Vorurteile aus der na-
tirlichen FEinstellung oder aus einer vorurteilshaften Einschétzung
der natiirlichen Einstellung iibernimmt, um sie ahnungslos in ihren
Reduktionen aufzuheben und fortzuschreiben.?

In diesem Sinne hat wiederum Levinas Merleau-Pontys eigene Be-
schreibung der sinnlichen Empfindung als ihrem Gegenstand gegen-
iber keineswegs unschuldig kritisiert. Die Idee, behauptet Levinas,
»dafl eine Sinnlichkeit einen Zugang zum Anderen auf andere Weise
finden konnte als auf dem Wege der >Gnosis«< des Beriihrens oder

92 Merleau-Ponty, Das Auge und der Geist, 64; vgl. hierzu Levinas® an den Begriff
einer Phinomenologie der Phinomenologie ankniipfende Uberlegungen zu
einer »Phrasierung« der phdnomenologischen Forschung, die er einer bloflen
Technik entgegenstellt, welche man reduktiv umstandslos ausfithren kénnte;
SdA, 821f.; Gadamer, Hegel, Husserl, Heidegger, 131; Husserl, Ideen I, § 65.

93 Genau das geschieht, scheint mir, in Waldenfels® Schrift Das Zwischenreich des
Dialogs, wird hier doch ausdriicklich eine »natiirlich-kommunikative Einstel-
lung« fiir die Kritik eines transzendentalen Solipsismus in Anspruch genommen
(vgl. bes. 4021, 407, 37).

94 Insofern konnten Phdnomenologen Voraussetzungslosigkeit zu keiner Zeit ein-
fach in Anspruch nehmen. Nicht einmal die Idee eines »reinen Bewuftseins«
als eines Residuums, das die Reduktion voraussetzt, ist in diesem Sinne unan-
gefochten geblieben; vgl. O. Poggeler, Heideggers Neubestimmung des Phdno-
menbegriffs, in: Phanomenologische Forschungen 9 (1980), 124-162, hier: 132,
1351

51

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel |

des Sehens [...], scheint den Analysen der Phanomenologen fremd
zu sein. [..] In dem Wort BewufStsein bleibt die Wurzel Wissen
wesentlich und herrschend. So bricht die Sozialitit die Ordnung des
Bewufitseins nicht anders als es das Wissen tut: Indem das Wissen
sich mit dem GewufSten vereinigt, koinzidiert es sogleich mit dem,
was ihm vielleicht fremd war.«®

Aber muss die Sozialitit oder der Sinn des sozialen Lebens das
Bewusstsein »von auflen« heimsuchen bzw. »brechen« - »gemafs
der unausldschlichen Differenz, die in der ethischen Verantwortung
liegt«, so wie sie sich vom Gesicht des Anderen her geltend macht?
Wie anders kann die Verantwortung sich geltend machen als in der
Erfahrung, die sie bezeugt - sei es auch dadurch, dass diese sich der
Verantwortung verweigert? Mit Recht klagt Levinas in diesem Sinne
die »Wahrheitsfahigkeit« anderer Seinsbeziige als der Objektivitit,
der Vorstellung und des Wissens ein.”® Doch indem er auf einer
ethischen, in der »Gnosis« nicht aufgehenden Offnung zum Ande-
ren hin insistiert, die nicht reduzierbar sei auf die »Erfahrung der
Niahe« zu ihm, muss er doch zugeben, dass diese Offnung nicht »fiir
die Erfahrung iiberhaupt unzuginglich« sein kann (SdA, 278). Im
Gegenteil beruft er sich ja selbst auf den »Vorrang des Anderen« als
einer »erste[n] Gegebenheit des moralischen Bewusstseins« (SdA,
200) - das durch eben diese Gegebenheit allerdings auf die Fremd-
heit des Anderen als dessen Freiheit hin ge6ffnet werde.

Was aber heiflt nun >zugianglich<? Welcher Art ist diese besondere
Zugianglichkeit, die in gewisser Weise doch zu den Maoglichkeiten
der Erfahrung selbst gehoren muss? Bezeichnend ist, dass sich auch
Levinas an dem Punkt, wo diese Frage sich stellt, seinerseits mit Alp-
honse de Waelhens auf eine ungeklérte »nicht-philosophische Erfah-
rung« beruft, in der sich die ethisch entscheidende Nicht-In-Diffe-
renz der Menschen zeigen soll, die die Differenz der Fremdheit des
Anderen nicht tilgt.” Wenn aber in dieser Nicht-In-Differenz der
ethische Widerstand liegen soll, auf den keine Mordmacht Zugriff
hat, so muss Levinas doch zugeben, dass wir von diesem Widerstand
nur von den Antworten her wissen konnen, die er uns abverlangt.

95 Vgl. E. Levinas, Uber die Intersubjektivitit. Anmerkungen zu Merleau-Ponty, in:
Meétraux, Waldenfels (Hg.), Leibhaftige Vernunft, 48-55, hier: 53.

96 Levinas, SdA, 141. Levinas kam die Phanomenologie hier zweifellos entgegen;
vgl. ebd., 135.

97 Vgl. Levinas, Uber die Intersubjektivitit, 54.

52

5.01.2026, 00:35:31. A



https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Disziplinierte statt liberwundene Naivitat?

Wenn diese Antworten — selbst wenn es sich um Antwortverweige-
rungen handeln sollte — auf die Spur der Wahrheit dieses Widerstan-
des als des Kerns menschlicher Sozialitat fithren, so doch nur in der
Weise der nachtriglichen Bezeugung, nicht des Beweises. Uber das,
was vom »Jenseits des Seins« her zur Verantwortung aufruft und sie
uns »gibts, so dass von einer »Gabe der Verantwortung« gesprochen
werden kann, ist streng genommen nichts auszusagen, wovon man
eine Art Beweis erwarten diirfte. Der Wahrheitsmodus der Bezeu-
gung verweist uns aber auf konkretes geschichtliches Leben, das
nachtriglich bezeugt, worauf es - zunéchst >naiv< - Antwort gibt,
ohne sich dabei gleich als Erfahrung kritisch zu befragen.

Bedenken wir die historische Situation, die iiber den Begriff der
Selbst-Bezeugung und des historischen Zeugnisses hinausgehend
ein radikalisiertes Denken der Bezeugung und des Zeugnisses im
Zeichen des Anderen auf den Plan gerufen hat, so zeigt sich, dass die
Geschichtlichkeit unseres Fragens, mit dem wir Antwort geben auf
unsere geschichtliche Situation, den Horizont einer Ersten Philoso-
phie sprengt, die in Husserls Verstdndnis zugleich eine >letzte<, end-
giiltige sein miisste, in der schliefilich alles verniinftige Fragen sein
Ende haben wiirde. Wir sind mit einer Gewalt der Infragestellung
unseres geschichtlichen Lebens konfrontiert, die, statt blof§ auf eine
Riickbesinnung auf unangefochtene »Urfragen« hinauszulaufen, das
tiberlieferte Verstindnis von Fragen und Antworten selbst in Zweifel
zu ziehen zwingt. Weder die Suche nach absoluter Gewissheit, die
sogenannter »natiirlicher Wahrheit« nichts mehr verdanken wiirde,
noch die Seinsfrage kann in diesem Sinne der geschichtlichen Kon-
tingenz des Infragegestelltwerdens entzogen gedacht werden. Diese
Kontingenz affiziert uns aber nicht erst aufgrund einer phdnomeno-
logischen Einstellung, sondern betriftt unser geschichtliches Leben
selber, aus dem auch ohne eine besondere Einstellung dieser Art
vielfach die Infragestellung menschlicher Erfahrung als solcher her-
vorgeht, so dass sie nicht einfach als in doxischer Naivitdt befangen
abzutun ist. Wenn es zwischen der Phanomenologie und dem, was
durch Phinomenologie zu erhellen ist, keinen fiir beide Seiten un-
fruchtbaren Hiatus geben soll, ist mit Patocka zu verlangen, dass
phidnomenologische Arbeit an der Erfahrung >naiven< Lebens an-
kniipfen und dass sie auf diese Erfahrung zuriickkommen muss.%®

98 Vgl. Patocka, Die Bewegung der menschlichen Existenz, 168.

53

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel |

Erst dann wird sie zeigen kénnen, ob sie zum Verstdndnis dieses Le-
bens Entscheidendes beitragt — oder ob sie es nur zu »iiberwinden«
versucht, ohne jemals wieder auf es zuriickkommen zu wollen. In
diesem Falle miisste sie es lassen, wie es ist: anscheinend durchgin-
gig borniert, unkritisch sich selbst gegeniiber, nur der Erfahrung
von »etwas« verpflichtet und insofern seinsvergessen, also jeglicher
philosophischen Wahrheit gegeniiber verschlossen, die Fundamen-
talontologen tiberhaupt erst dort meinen aufscheinen zu sehen, wo
die Differenz zwischen Seiendem und Sein bewusst wird - im Ge-
gensatz zu Levinas, der der Fremdheit des Anderen noch jenseits
dieser Difterenz auf der Spur war.

Nach Ricceurs Uberzeugung kann sich phinomenologische Arbeit
niemals direkt des >Seins< und ebensowenig einer absoluten Exterio-
ritat des Anderen versichern®; vielmehr muss sie sich auf herme-
neutische Umwege einlassen, an deren Ende eine andere, vermittelte
Naivitdt sogar das Ziel sein kann. »Indem wir interpretieren, konnen
wir aufs neue verstehen [...]«, so dass es zu einem »zweiten Unmit-
telbaren« als einer »zweiten Naivitdt« kommen kann.!? Die Rede ist
auch von einer »anderen Kindheit«; nicht von derjenigen freilich,
die hinter uns liegt, sondern von derjenigen, die nach einschlagiger
Auskunft'”! vor uns liegen soll'? und scheinbar ein neues Leben

99 Vgl. P. Ricceur, Existence et herméneutique, in: Le conflit des interprétations.
Essais d’herméneutique, Paris 2017, 23-50; dt.: Existenz und Hermeneutik, in:
Hermeneutik und Strukturalismus, Miinchen 1973, 11-36; ders., Préface, in: G.
B. Madison, La phénoménolgie de Merleau-Ponty, Paris 1973, 9-14; Autrement.
Lecture d>Autrement quétre ou au-dela de l'essence« d’ Emmanuel Levinas, Paris
1997/%2006; dt.: Anders. Eine Lektiire von >Jenseits des Seins oder anders als Sein
geschieht< von Emmanuel Levinas [1997], Wien, Berlin 2015.

100 P. Riceeur, Philosophie de la volonté. Finitude et culpabilité. Tome II: La symbo-
lique du mal, Paris 1960, 327; dt.: Symbolik des Bosen. Phinomenologie der
Schuld II [1960], Miinchen, Freiburg i. Br. 1971, 400. Zur religionsphilosophi-
schen Bedeutung dieses Gedankens vgl. J. Negel, Zweite Naivitit. Begriffsge-
schichtliche und systematische Erwdgungen zu einem vielbemiihten, aber selten
verstandenen Konzept, in: ders., Welt als Gabe. Hermeneutische Grenzginge
zwischen Theologie und Phinomenologie, Miinster 2013, 259-288.

101 Mt 5,20; Mt 19,14; Lk 18,16. Auf diese Stellen spielt Ricceur auch an in dem Auf-
satz Le conflit des herméneutiques: épistémologie des interprétations, in: Cahiers
internationaux de symbolisme 1, no. 1 (1963), 152-184, hier: 184. Dabei bettet er
sie in seinen zentralen hermeneutischen Ansatz ein, die Symbole sprechen zu
lassen — im Gegensatz zu einer weitgehend leer gewordenen technizistischen
Sprache, der Ricceur die Wiederbelebung eines Archaismus entgegensetzt, von

54

5.01.2026, 00:35:31. A



https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Disziplinierte statt liberwundene Naivitat?

versprechen kann - wobei die Begriffe Leben und Tod als geradezu
vertauschbar erscheinen kénnen.'”> Demzufolge wire gerade dasje-
nige >Lebens, das sich noch nicht auf jene Umwege eingelassen hat,
ein Tod nur, wie es seit alters befiirchtet wurde. Und man sollte sich,
um diesen >Tod« zu iiberwinden, auf die Angst vor ihm einlassen.
Genau davon hatte sich der frithe Ricceur ein Leben »jenseits der
Angst« versprochen. Wenn das Leben im Grunde erst dort »beginnt,
bedeutet dieses Jenseits eine Riickkehr zum Diesseits, zur Naivitat,
die durch die Erfahrung der Angst erst heranreifen musste«.194

ODb man an ein solches >Jenseits der Angst« nun glaubt oder nicht,
Phinomenologie als die eigentliche Philosophie der Erfahrung, die
nicht nur aus ihr hervorgeht, sondern ihr auch auf Dauer verpflich-
tet bleibt, wird ihrem zentralen Anspruch, die Erfahrung als solche
zur (gewiss niemals »reinen«) »Aussprache ihres eigenen Sinns«
zu bringen, wie Husserl in den Cartesianischen Meditationen (§16)
verlangte, jedenfalls nur dann gerecht werden kdnnen, wenn sie
ihre Arbeit als »Realisierung von Wahrheit« begreift'®> — als Reali-
sierung der Wahrheit, auf deren Spur uns zunichst die von keiner
Wissenschaft, auch von keiner Phdnomenologie bevormundete >nai-
ve« Erfahrung fithrt - und zwar auch und vielleicht gerade dort,
wo sie, wie angedeutet, als »Erfahrung par excellence« auf nicht im
Erfahrenen Einholbares verweist. Dass wir es >zundchst« nur mit
einer Spur zu tun haben diirften, macht allerdings den Anspruch

dem er sich auf den Spuren Heideggers und Bachelards eine Riickkehr zur
vollen Sprache eines vieldeutigen Seins verspricht. Dabei geht es darum, »[de]
lassier venir de sens« und »laisser apparaitre les viseés les plus lontaines du
symbole« (167). Zuvor aber soll gelten: »I'étre méme s’adresse a nous« (170).
Das jedenfalls geht aus einer ersten, kindlichen Naivitit hervor, die Ricceur auf
kritischem Wege wiedergewinnen will (P. Ricceur, Die Interpretation. Versuch
iiber Freud [1965], Frankfurt/M. 1974, 41, 505) — im Durchgang durch die Ent-
larvung von Mythen, Symbolen und Traumen, die die »visées fondamentales«
unseres Lebens vollig zu verbergen, zu entstellen und zu entfremden drohen.
Dagegen werden kritische Verfahren einer Entschleierung (»dévoilement« bzw.
»désoccultation«) so aufgeboten, als konnte die alethéia (i. Orig.) Heideggers
das Gleiche bedeuten wie Bewusstwerdung im psychoanalytischen und Aufkla-
rung im philosophischen Sinne (177).

102 Nicht im Sinne eines »revenir a I'enfance«, sondern eines »retourner en enfan-
ce«, wie es Jankélévitch unterscheidet (Das Verzeihen, 227).

103 Ricceur, Die Interpretation, 555.

104 Riceeur, Das Willentliche und das Unwillentliche, 112.

105 M. Merleau-Ponty, Phdnomenologie der Wahrnehmung [1945], Berlin 1966, 17.

55

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel |

jeglicher Erfahrung, >wahr« zu sein, von Anfang an auch problema-
tisch, so dass er nach Aufkldrung verlangt, vor allem in dissensueller,
sprachlich sensibilisierter Auseinandersetzung mit Anderen, aus der
sich auch keine Phdnomenologie zuriickziehen kann bzw. sollte, die
ganz auf die Erwartung setzt, mit den Mitteln der Reduktion und
der Intuition sei ein Grad der Reinheit der Phanomene erreichbar,
in dem sie sich ganz und allein von sich her als jenes »Selbst« he-
rausstellen konnten, das der Begriinder der Phanomenologie iiberall
so schmerzlich vermisst zu haben scheint — so als hitte es »naive«
Erfahrung niemals damit zu tun und als wire ihr nicht einmal die
Frage verstandlich, ob sie in uferloser Alteritit jemals den »Sachen
und Problemen« selbst begegnet, und als miisste sie eben deshalb

einer niemals zu deren »Selbst« vordringenden Irre ausgeliefert blei-
ben.106

106 Vgl. SD, 235.

56

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 1l

Das Gegebene in seiner Zweideutigkeit
Begriindung, Beschreibung und Bezeugung an den
Grenzen der Erfahrung

1. Rekurs auf das, was zu denken gibt: >Gegebenes< (57) | 2. »Zuriick zu den Sachen
selbst« - eine verbrauchte Devise? (63) | 3. Auf kommunikative Bewahrung angewie-
sen (65) | 4. Zwischen Gegebenheit und Gabe, Bezug und Entzug (68) | 5. Von der
Geschichte eingeholt (71) | 6. Anfechtbare Erfahrung: Zwischen Beschreibung und
Bezeugung (76)

In der Philosophie ist es nicht erlaubt,
einen Anfang zu machen mit »es gibt, »es ist<,
denn in ihr sollen wir nicht den Gegenstand voraussetzen.!

1. Rekurs auf das, was zu denken gibt: :Gegebenes«

Was alltdglich als blof3e Redensart durchgeht, ndmlich »den Dingen
auf den Grund« gehen zu wollen, zeichnet nach der Uberzeugung
Eugen Finks vor allem die Phanomenologie aus - auch um den
Preis, dass sich »der Mensch« dabei »zugrunde richtet, in dem
Doppelsinn, daf3 er auf den Grund geht und daf3 er die tragende Le-
benssicherheit verliert«.2 Das riskieren angeblich weniger diejenigen,
die auf eigenes Risiko in die Welt hinausgehen, um >Erfahrungen
zu machen< und zu sammeln, oder sich Gefahren in der Erwartung
aussetzen, nicht gleich in ihnen umzukommen, als vielmehr radikal
Fragende, die wissen wollen, worauf alles Wirkliche und Mdgliche
zuriickzufiihren ist. Mythische, umfassende Antworten, die affirma-
tiv auf eine erste Ursache, einen ersten Beweger oder einen einzigen
Ur-Grund allen Seins rekurrieren und auf diese Weise eine unan-
fechtbare Lebenssicherheit zuriickzugewinnen versprechen, mogen

1 G. W. F. Hegel, Vorlesungen iiber die Philosophie der Religion I, Werke 16 (Hg. E.
Moldenhauer, K. M. Michel), Frankfurt/M. 1986, 91.

2 Vgl. E. Fink, Hegel. Eine phdnomenologische Interpretation der >Phdnomenologie
des Geistes<, Frankfurt/M. 1977, 47.

57

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel Il

heute nicht mehr in Betracht kommen?3, selbst wenn man davon
iiberzeugt ist, dass menschliches Leben weiterhin von einer mytho-
poetischen Dimension mitbestimmt wird, die weder in gattungs-
und kulturgeschichtlicher noch auch in ontogenetischer Hinsicht je
vollig zu tiberwinden ist, wie es sich ein gewisser Rationalismus
vorgestellt hat.* Doch ldsst sich das Fragen nach Griinden und Ursa-
chen nicht davon beirren, dass kaum noch Aussicht darauf besteht,
erste Ur-Sachen oder letzte Seins-Griinde einsichtig machen zu kén-
nen. Wenigstens am Verlangen nach mdéglichst guter (aber wohl nie-
mals zureichender) Begriindung fiir alles, was als Denken bezeichnet
zu werden verdient, halten viele, sogar Philosophen, die jegliche
auf Prinzipien sich berufende Argumentation hinter sich gelassen
zu haben behaupten, und bekennende philosophische An-Archisten®
weitgehend fest.® Dieses Verlangen aufzugeben hiefle, so scheint es,
den Anspruch des Denkens selbst zu verraten. Liegt dieser nicht
gerade im Verlangen nach Begriindung und Rechtfertigung, vor
allem Anderen gegeniiber? Nicht selten wird dariiber hinaus aller-
dings der Eindruck erweckt, Begriindung und Rechenschaftsgabe
sei alles, was Philosophie zu leisten habe — wenn schon nicht eine
letzte, endgiiltige, nicht mehr bestreitbare (Letzt-) Begriindung, die
jegliche weitere Auseinandersetzung mit ihr eriibrigen wiirde, dann

3 Vgl. E. Topitsch, Vom Ursprung und Ende der Metaphysik, Miinchen 1972; E.
Angehrn, Die Uberwindung des Chaos, Frankfurt/M. 1996.

4 Vgl. C. R. Hallpike, Grundlagen primitiven Denkens, Stuttgart 1984; K. Hiibner,
Die Wahrheit des Mythos, Miinchen 1985; beide ohne Berticksichtigung Ricceurs,
der zu diesen Fragen ausfiihrlich Stellung genommen hat; vgl. P. Ricceur, Le
conflit des interprétations. Essais d’herméneutique [1969], Paris 2017, 53-97; dt.:
Struktur und Hermeneutik [1963], in: Hermeneutik und Strukturalismus. Der
Konflikt der Interpretationen I, Miinchen 1973, 37-79; ders., Myth and History,
in: The Encyclopedia of Religion, Vol. 10, New York, London 1987, 273-282; V.,
Mytho-poetisches Leben. Zwischen mythischer Erbschaft, Narrativitit und Entmy-
thologisierung, in: ders. (Hg.), Grundfragen hermeneutischer Anthropologie. Paul
Ricceurs Werk im historischen Kontext. Bd. II: Interpretation, Baden-Baden 2024,
997-1066.

5 Zur speziellen philosophischen Bedeutung des Begriffs, der sich keineswegs in
einem anything goes erschoptt, wie es durch Paul Feyerabend populdr wurde,
siehe R. Schiirmann, Heidegger on Being and Acting. From Principles to Anarchy,
Bloomington 1986.

6 Vgl. G. Vattimo, Vom naturalistischen Fehlschluss zur Ethik der Endlichkeit, in:
M. G. Weif3 (Hg.), Bios und Zoé. Die menschliche Natur im Zeitalter ihrer techni-
schen Reproduzierbarkeit, Frankfurt/M. 2009, 179-190.

58

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Rekurs auf das, was zu denken gibt: »Gegebenes«

wenigstens eine moglichst triftige Begriindung, die einem solchen
Ideal weitgehend nahekommen sollte.

Auch wenn philosophisches Denken heute nicht mehr als eine
Archdologie erster Ursachen oder als eine Teleologie der Vernunft
letzter Ziele auftritt und wenn es nicht einmal weiterhin einem der-
artigen regulativen Ideal anhéngt, muss es indessen zundchst von
etwas ausgehen, um ihm auf den Grund gehen zu kdnnen auf der
Suche nach Anderem, das ihm womdglich zugrunde liegt. In diesem
Sinne hat das, was sich von sich her zeigt und sich insofern als Aus-
gangspunkt der Riickfrage nach Griinden anbietet, im vergangenen
Jahrhundert eine eigentiimliche Karriere gemacht. Was sich von sich
her zeigt bzw. zeigen sollte, das waren fiir Husserl bekanntlich die
viel zitierten Sachen, auf die sich die Philosophie zuriickbesinnen
sollte, nachdem sie sie nach der Beobachtung des Phdnomenologen
bereits weitgehend aus dem Auge verloren zu haben schien. Heute
firmieren diese »Sachen« nicht unter dem Titel des vermeintlich
»Besonderen, das »sich findet« (wie es Hegel als der Philosophie
nicht Wiirdiges und ihr schlechterdings nicht zu Erlaubendes zu-
riickwies’), sondern primar unter dem Titel des Gegebenen, was die
Frage aufwirft, ob sich dieser Begriff schlicht darauf bezieht, dass es
etwas gibt, was sich zeigt und iiberhaupt erst zu denken gibt, oder ob
es sich dartiber hinaus um eine Gabe handelt.’

Diese Ambiguitit tritt deutlich in Emmanuel Levinas® Kritik der
Phinomenologie im Zeichen des il y a (es gibt) zutage. Wahrend
es Hegel strikt abgelehnt hat, philosophisch mit einem derartigen
Ausdruck zu beginnen, ldsst Levinas die Philosophie gerade im Zei-
chen des il y a einsetzen — womit freilich kein beliebiges empirisches

7 Hegel, Vorlesungen iiber die Philosophie der Religion I, 251.

8 Wie es etwa Jan Patocka nahelegt, wenn er schreibt: »Meaning as such is itself
already the main gift. [...] the fundamental gift of meaning.« Zit. n. O. Sikora,
The Quest for Meaning: Patocka against Kant, in: ders., J. Sirovétka (eds.),
Kant and the Phenomenological Tradition. Kant und die phdnomenologische
Tradition, Baden-Baden 2023, 133-152, hier: 148. Aus den zitierten Worten des
tschechischen Philosophen soll dann folgen: »the point is not to ask what else
the world or life has to give me, but what I have to give to the world or
life« (ebd.). Ahnlich, unter Berufung auf Renaud Barbaras und Eugen Fink:
K. Novotny, Die Welt und das Ereignis des Erscheinens. Bemerkungen zu einem
zeitgendssischen kosmologischen Ansatz, in: C. Nielsen, H. R. Sepp (Hg.), Wohnen
als Weltverhdltnis. Eugen Fink tiber den Menschen und die Physis, Freiburg,
Miinchen 2019, 201-222, hier: 213.

59

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel Il

Datum, sondern ein mit Macht sich aufdringendes Sich-als-ausge-
liefert-erfahren an das Sein als solches gemeint ist, das sich in der
Schlaflosigkeit als finstere Totalitdt darstelle.” Nur die Gabe der Ver-
antwortung fiir den Anderen als Anderen befreie uns aus ihr, scheint
uns Levinas lehren zu wollen. So gerdt das Gegebene (als das il y
a) in einen dramatischen Gegensatz zur Gabe.’ Das wirft jedoch
die Frage auf, wie sich dieser Gegensatz tiberhaupt abzeichnen kann.
Ist er etwa der Erfahrung zu entnehmen? Wire jene Gabe (oder
ihre Spur) in diesem Fall ihrerseits als etwas Gegebenes zu verste-
hen? Und wiirde das Gegebene insofern umgekehrt auf die Gabe
verweisen?

Levinas rekurriert in seiner Beschreibung der Schlaflosigkeit auf
eine vor-philosophische, >naive« Sinnquelle, aus der alle Philosophie
schopfe, ohne sie je auszuschopfen. Im philosophischen, auch unter
Phinomenologen weit verbreiteten Ansinnen, diese Naivitét ein fiir
allemal zu tberwinden!, liegt fiir Levinas nur eine neue, diesmal
besonders geféhrliche, ja sogar fiir die Philosophie schliefilich t6d-
liche Naivitdt. Denn kidme sie auf diesem Weg zum Ziel, misste
auch diese Sinnquelle versiegen, von der sie lebt und die sie sich
nicht aus eigener Kraft verschaffen kann. Levinas will freilich nicht
nur sagen, dass wir immer schon irgendwo einsetzen miissen, um
tiberhaupt ein nach-fragendes Denken anstoflen zu kdnnen. Und
er will auch nicht nur sagen, dass man diesen Einsatz nicht ganz
hinter oder unter sich lassen kann (wie es die beliebte Metapher
der Wittgenstein'schen Leiter nahe legt). Vielmehr geht es ihm da-
rum, in der vor-philosophischen Naivitit eine Mafigabe dessen zu
lokalisieren, was zu denken gibt. Ohne das, was (sich) zu denken

9 E. Levinas, Parole et silence et autres conférences inédits, Euvres 2, Paris 2009,
78,157; Vom Sein zum Seienden, Freiburg i. Br., Miinchen 1997, 69-78; Ethik und
Unendliches, Graz, Wien 1986, 34 f.

10 Man vergleiche im Gegensatz dazu Merleau-Ponty, der in seiner Phdnomenolo-
gie der Wahrnehmung ebenfalls auf ein (primordiales) il y a stofit, das ihm
allerdings nur zu beweisen scheint: »es gibt Sinn«, d.h. Sinnbildung findet statt,
ohne dass es dazu eines konstituierenden Subjekts bediirfte. Weder die semanti-
sche Nahe zwischen der Sinnbildung (die keine Sinngebung ist) und Gabe noch
der bei Levinas deutliche Gegensatz zwischen il y a und Gabe kommt hier
in Betracht. Vgl. M. Merleau-Ponty, Phdnomenologie der Wahrnehmung [1945],
Berlin 1966, 452 [=PhW].

11 Zur Programmatik einer Uberwindung der Naivitit vgl. das vorangegangene
Kap. I, sowie Fink, Hegel, 40, 45 ff.

60

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Rekurs auf das, was zu denken gibt: »Gegebenes«

gibt, hitte das Denken iiberhaupt keinen Einsatzpunkt. Und mehr
als alles andere gibt gerade das zu denken, was sich dem Denken,
Verstehen und Begreifen entzieht, ohne sich einfach als un-denkbar,
un-verstandlich und un-begreiflich abwerten und ausschlieflen zu
lassen.!? Dieses sich uns Entziehende »>gibt es< und ist uns >gege-
beng, insistiert Levinas unermiidlich. Es ist uns vor-gegeben und als
solches sogar jeglicher nachtraglichen Verfiigung entzogen. Gerade
in dieser Vor-Gegebenheit aber glaubt Levinas die Spur der Gabe
der Verantwortung fiir den Anderen entdecken zu kénnen, die die
Auslieferung an das verfinsterte il y a des Seins durchbreche.

Es handelt sich hier also nicht darum, das Sein bzw. das Gegebene
mittels eines semantischen Tricks oder einer kontingenten sprachli-
chen Zweideutigkeit zu einem unzweideutig guten, nicht etwa vergif-
teten Geschenk oder zu einer Gabe einfach umzudefinieren, sondern
darum, die Gabe (der Verantwortung) als Durchbrechung der Aus-
lieferung ans Gegebene aufzuweisen und zu denken. Levinas setzt
nicht voraus, dass das Gegebene ohne Weiteres als Gabe (oder gar
als Geschenk) gegeben sei. Vielmehr nimmt er an, eine Spur, die
Spur des Anderen nédmlich, fithre {iber das Gegebene hinaus zur
Gabe (der Verantwortung), die im il y a niemals aufgehen konne.

Gleichwohl weif sich Levinas der Phdnomenologie doch so weit
verpflichtet, dass er es fiir unabdingbar hilt, das Gegebensein einer
solchen Gabe®® unter Rekurs auf die Spur des Anderen deskriptiv
auszuweisen. (Bedeutet das nicht, sie phanomenologisch als »Sache«
einzustufen?) So bindet er die Ethik der Gabe (der Verantwortung)
an eine Phidnomenologie des Gegebenen, der er zutrauen muss, auf
die Spur des Anderen zu fithren, so dass das Gegebene nun nicht
mehr den fatalen Anschein einer ausweglosen Auslieferung an das il
y a haben kann, der die Erfahrung verhaftet bleiben miisste, wenn
wir frithen Beitrdgen von Levinas zur Phdnomenologie folgen. Im
Gegenteil: die Erfahrung fiithrt auf der Spur des Anderen selbst
tiber das Gegebene hinaus zur Gabe — und die Gabe muss sich an

12 Vgl. in diesem Sinne die Ausfithrungen zur »Entgegenwiértigung« bei Merleau-
Ponty (PhW, 416), die an anderer Stelle mit der Unmdglichkeit, zur Prasenz des
Anderen bei sich Zugang zu finden, zusammen gedacht wird (PhW, 403, 410,
417).

13 Die Rede ist von einer »donation premiere« in: E. Levinas, Totalité et infini.
Essai sur lextériorité [1961], Paris 1990, 189; dt.: Totalitdt und Unendlichkeit.
Versuch tiber die Exterioritdt, Freiburg i. Br., Miinchen 1987, 252.

61

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel Il

Gegebenem abzeichnen (ohne darum >schlicht gegeben< zu sein).
Levinas ist allerdings weit entfernt davon, dies fiir beweisbar oder
fiir zwingend begriindbar zu halten. Er weifi, dass gerade der Rekurs
auf die Erfahrung den fraglichen Zusammenhang zwischen dem
Gegebenen (wie es sich ihr darstellt) einerseits und der Gabe ande-
rerseits radikal anfechtbar erscheinen lassen muss. Und er weif3, dass
die Philosophie angesichts dieser Anfechtbarkeit nicht nur von der
Erfahrung ausgehen, sondern auch auf sie zuriickkommen muss, um
verstandlich zu machen, was sie zu ihrem Verstindnis beizutragen
hat.

Sie muss also zu der Angelegenheit, von der sie ihren Ausgang
genommen hat, zuriickfinden, um zeigen zu koénnen, warum es
sich lohnt, zu ihrem besseren Verstindnis Umwege der Philosophie
einzuschlagen, die niemals versprechen, direkt zu einem vorweg
feststehenden Ziel zu kommen, weil sie sich tberhaupt keinem
vorgegebenen Ziel fraglos unterwerfen. Insofern ist Philosophie eine
Angelegenheit menschlicher Freiheit, aber nicht willkiirlicher Frei-
heit oder der Beliebigkeit, die sich ausdenken konnte, was immer
sie will. Vielmehr ist sie als auf das Gegebene bezogene Disziplin
stets Antwort auf die Herausforderungen, die vom Gegebenen selbst
ausgehen. In diesem Sinne stellte schon Paul Valéry in seiner Schrift
Uber die Freiheit des Geistes (1939) fest, die Idee der Freiheit sei
nicht »primir«; immer dann, wenn man sie beschwdore, werde
sie eigentlich herausgefordert, d. h. sie sei eigentlich immer eine
Antwort auf — zweideutig — Gegebenes." Vor der scheinbar fertig,
womdglich als System oder als abgeschlossene Theorie prasentierten
Philosophie liegt allemal, was Valéry Philosophie in statu nascendi
genannt hat, die nur durch ein Leben mdglich ist, das sich dem
Gegebenen und seiner Zweideutigkeit aussetzt und es origindr zur
Sprache kommen lasst — auch auf die Gefahr hin, sich Bloflen zu
geben, sich verletzbar und verwundbar zu machen, insofern es sich
nicht um blof$ Vorfindliches, sondern um Widerfahrendes (pdthos)
handelt, das unter die Haut geht.

14 P. Valéry, Die Freiheit des Geistes, in: Werke, Bd. 7, Frankfurt/M. 1995, 349-374,
hier: 369.

62

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. »Zurlick zu den Sachen selbst« — eine verbrauchte Devise?

2. »Zurlick zu den Sachen selbst« — eine verbrauchte
Devise?

Philosophie beginnt in dieser Sicht mit dem, was sich als eine derart
herausfordernde Angelegenheit zeigt — und zwar jemandem, einem
in der Welt situierten Subjekt, das sich als fiir Anderes aufgeschlos-
sen, aber auch als durch Andere verletzbar erweist. Jedem Versuch
der Begriindung vorausliegend, muss etwas oder jemand ein Subjekt
affizieren, dem es bzw. er sich zeigt oder offenbart und auf diese
Weise zu denken gibt. Ohne diese elementare Voraussetzung hatte
tiberhaupt keine Philosophie auch nur einen Ansatzpunkt. Dies
sichert einer Phanomenologie, die sich programmatisch der metho-
dischen, inzwischen vielfach iberstrapazierten Devise »Zuriick zu
den Sachen selbst« (d. h. zum Gegebenen) verpflichtet, eine grund-
legende Relevanz — auch dann, wenn man sie nicht linger als eine
Wissenschaft von ersten oder letzten Prinzipien verstehen mochte
und wenn man den von Husserl eingeschlagenen Weg eidetischer
und transzendentaler Reduktion nicht langer fiir aussichtsreich hilt,
der schliefilich zu einem geradezu weltlosen »Ich« hitte fithren sol-
len, aus dem alles Erfahrene als solches hervorgehen miisste, wie er
meinte.”®

Doch kiindigen sich in dieser oft formelhaft zitierten Devise Zu-
riick zu den Sachen selbst auch bereits uniibersehbare und bis heute
nicht wirklich ausgeraumte Schwierigkeiten an. Zunichst ist nicht
klar, ob sich Phidnomenologie in dem angedeuteten Sinne auf eine
blole methodische Propadeutik der Philosophie reduziert oder ob
deren Begriff geradezu identisch ist mit der Phdnomenologie — wie
es sich offenbar Husserl vorstellte. Macht die phdnomenologische
Beschreibung jener Sachen schon das Ganze der Philosophie aus
oder beschrankt sie sich eher auf eine ihrer Methoden unter anderen
(wie z. B. die Analyse der normalen Sprache, in deren Medium sich
eine Philosophie, die auf Begriindung abzielt, zunachst bewegen und
auf die sie wieder zuriickkommen muss!®)?

15 Vgl. H. Blumenberg, Zu den Sachen und zurtick, Frankfurt/M. 2007.

16 Vgl. P. Ricceur, Phinomenologie des Wollens und Ordinary Language Approach,
in: H. Kuhn, E. Avé-Lallement, R. Gladiator (Hg.), Die Miinchner Phdnome-
nologie, Den Haag 1975, 105-124; jetzt auch in: P. Ricceur, Anthropologie phi-
losophique. Ecrits et conférences 3, Paris 2013, 147-171.

63

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel Il

Schwieriger noch stellt sich die Frage dar, was denn unter jenen
Sachen selbst zu verstehen sein soll. Ist ihr durch »eidetische Va-
riation« herauszupréparierendes Wesen!” und insofern ihr Kern ge-
meint? Wenn ja, wie ldsst sich dieser aus einer Vielzahl gewisserma-
flen verunreinigter Erscheinungen herausarbeiten, in denen sich uns
die Sachen - verstellt durch Vor-Urteile, durch das, was >man sagt«
und durch das »Verfallen an die Welt« (Heidegger) - darstellen?!®
Was auch immer sich zeigt, zeigt sich doch nicht einfach von sich
aus, ohne unser Zutun, als »es selbst«. Verhielte es sich so, dann
bediirften wir tiberhaupt keiner methodischen Arbeit der Freilegung
der Sachen selbst; Phinomenologie wire geradezu tiberfliissig.

Diese Arbeit hat Husser]l mit Blick auf das Ideal einer addquaten
und apodiktischen Selbstgegebenheit der Sache als ein mehrstufiges
Verfahren der Reduktion konzipiert. Am Ende sollte es erméglichen,
die fragliche Sache in evidenter Einsicht als genau das aufzuwei-
sen, was sie in Wahrheit ist.” Was uns zunichst erfahrungsmafig
gegeben ist, enthiillt uns indessen gerade nicht das »Selbst« der
Sachen.?? Paradoxerweise ist die gesuchte evidente Selbstgegebenheit
nicht ohne Weiteres einsichtig. Und zwar weder im Einzelfall noch
auch als Ideal aller (philosophischen) Erfahrung. Zwar sprechen wir
noch heute alltdglich vom Wesen der Dinge, das man sich als deren
eidetischen Kern vorstellt. Man wirft einander im argumentativen
Streit vor, das Wesen der Sache zu verfehlen, und kdmpft um deren
wahre Bestimmung. Aber handelt es sich womdglich blof3 um eine
rhetorische Redensart, die niemals einzuldsen verspricht, was sie in
Aussicht stellt? Handelt es sich nicht bei jeder Behauptung, das We-
sen einer Sache verstanden und begriffen zu haben, um eine Macht-
position, die kaschiert, dass sich das Wesentliche (wenn tiberhaupt)
allemal nur in einem perspektivischen Zugriff bzw. Zugang als sol-
ches darstellen kann? Genau das lehren auch Phanomenologen: dass
sich der Zugang zum jeweiligen Phdnomen und dessen Sachgehalt

17 Vgl. die empfindlichen Zweifel an diesem Verfahren bei M. Merleau-Ponty,
Vorlesungen I, Berlin 1973, §§10-14.

18 Vgl. M. Heidegger, Sein und Zeit [1927], Ttibingen 1984, §44b).

19 Zum Verhiltnis von apodiktischer und adédquater Gegebenheit vgl. E. Husserl,
Husserliana VIII, Den Haag 1959, 35.

20 E. Husserl, Analysen zur passiven Synthesis, Husserliana XI, Den Haag 1966,
3-24, hier: 23.

64

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Auf kommunikative Bewdhrung angewiesen

nicht voneinander trennen lassen.?! Insofern muss jede Behauptung,
unvermittelt einen a-perspektivischen Kern der Sache getroffen zu
haben, als verdichtig erscheinen. Anders lautenden Vorurteilen zum
Trotz muss man festhalten, dass es geradezu unphdanomenologisch
wire, »Sachen« abhandeln zu wollen, ohne zu bedenken, wie, unter
welchen Umstidnden und mit welchen Einschrankungen sie sich je-
mandem — und zwar anders als Anderen — iberhaupt als solche dar-
stellen. Das aber verlangt nach kommunikativer Auseinandersetzung
mit den fraglichen, diakritisch zum Vorschein zu bringenden Sachen
und nach dissensueller Bewdhrung ihrer Auslegung, Deutung und
Interpretation.

3. Auf kommunikative Bewahrung angewiesen

Indem man phénomenologisch inzwischen davon ausgeht, nur leib-
haftig in der Welt existierenden Subjekten eigne ein »Im-Wahren-
sein«??, das auf kommunikative Bewdhrung angewiesen ist und kei-
neswegs allein aus sich selbst heraus dessen gewiss werden konne,
was im Einzelnen als >wahr< oder >falsch« etc. gelten kann, sieht
man sich auf ein nicht auszurdaumendes Ungeniigen unserer Erfah-
rung im Verhdltnis zu sich selbst verwiesen. Leibhaftig zu existieren
bedeutet geradezu, sich niemals in einem reflexiven Selbstverhaltnis
tiber den Zugang zu den Dingen voéllig klar werden zu konnen.??
In diesem Sinne ist uns Selbsttransparenz verwehrt.? Immer schon
sind wir der Welt zugewandt, bei den Dingen und Anderen. Und
erst nachtriglich kommen wir dem Zugang zu ihnen selbst auf die
Spur, ohne die geringste Aussicht allerdings, in uns selbst auf einen

21 Vgl. B. Waldenfels, Phdnomenologie unter eidetischen, transzendentalen und
strukturalen Gesichtspunkten, in: M. Herzog, C. F. Graumann (Hg.), Sinn und
Erfahrung. Phdnomenologische Methoden in den Humanwissenschaften, Heidel-
berg 1991, 65-85.

22 Heidegger, Sein und Zeit, 221-229.

23 Das geht schon aus dem von Rousseau behaupteten Primat des sum vor dem
cogito hervor.

24 Vgl. P. Ricceur, Gabriel Marcel et Karl Jaspers. Philosophie du mystére et philoso-
phie du paradoxe, Paris 1947, 75; Retour a Hegel (Jean Hyppolite) [1955], in:
Lectures 2. La contrée des philosophes [1992], Paris 1999, 173-187, hier: 178; >Lo-
gique herméneutique?, in: G. Floistad (ed.), Contemporary Philosophy. Vol. 1,
The Hague 1981, 179-223, hier: 198.

65

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel Il

absoluten Ausgangspunkt stofSen zu kdnnen, von dem aus sich uns
alles Andere und Fremde als solches darstellen und sich letztlich als
durch eigene »Sinnesleistungen« konstituiert erweisen konnte.

Nur unter dieser Voraussetzung hebt mit dem Sich-zeigen von
etwas als etwas alles an, was zunéchst einer Philosophie in statu
nascendi zu denken gibt.?> Das gilt fiir Dinge (im engeren Wortsin-
ne) genauso wie fiir fliichtige oder bestindige Gefiihle und Befind-
lichkeiten, fiir situativ bedingte Scham genauso wie fiir andauernde
Schuld, Feindschaft, Verachtung und Hass, fiir die dsthetische Wahr-
nehmung nicht definierbarer Atmosphidren genauso wie fiir ethische
Herausforderungen zur Verantwortung, zur Gerechtigkeit oder zum
Frieden.

Dabei sind wir weit entfernt davon, das Sich-zeigen von etwas als
etwas selbst als unproblematische Gegebenheit auffassen zu konnen.
Die Philosophie wiirde sich in einer empirischen Bilderbuchpha-
nomenologie erschopfen, wiirde sie einfach Erfahrungen auflesen,
ohne das >Sich-zeigen<, das >etwas< sowie das >als< als solches zu
befragen. Doch kann sie dabei auch nicht auf jeglichen »inhaltli-
chen< Erfahrungsbezug verzichten. Es gibt in dem Sinne keine reine
Phinomenologie, die von jeglichem Inhalt der Erfahrung absehen
konnte, um zu erkunden, was Erfahrung als solche iiberhaupt be-
deutet. Vielmehr bleibt diese philosophische Disziplin bis heute an
eine Vielfalt menschlicher Erfahrung zuriickgebunden, die es ihr
verwehrt, sich als eine fest gefiigte Theorie zu etablieren, die auf
alle moglichen Phédnomene einfach anzuwenden wire. Was sie im
besten Falle dagegen ausmacht, ist der Geist einer Forschung, die
sich zundchst dem verpflichtet, was sich (wie wem anders etc.)
zeigt, aber grundsitzlich dafiir aufgeschlossen bleibt, dass sich das
Sich-Zeigen(de) selbst als kontrovers herausstellt.

Was sich zeigt, ist zundchst nur herauszuarbeiten im Medium der
sogenannten normalen bzw. normalisierten Sprache, die allerdings
nicht ein fiir allemal den Horizont unserer sprachlichen Méglichkei-
ten beschrankt oder beschrianken sollte, wie es Ludwig Wittgenstein
nahe legte, als er befand, die uns ausmachenden Lebensformen

25 Wobei moglichst jedes Vorurteil fernzuhalten ist, das besagen wiirde, wie jenes
»etwas« zu begreifen ist. Keineswegs ist etwa notwendigerweise irgendetwas von
dinglicher Art oder zumindest distinkt Identifizierbares, klar Unterscheidbares,
Vergleichbares und in diesem Sinne auch Begreifbares gemeint.

66

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Auf kommunikative Bewdhrung angewiesen

seien das Hinzunehmende bzw. das Gegebene.?® Vielmehr erdfinet
die Phidnomenologie auch dort, wo sie nur Gegebenes als solches
ohne >eigenes Zutun« verstandlich zu machen sucht, Spielraume der
Neu-Beschreibung mittels semantischer Innovation oder kohérenter
Deformation des eingespielten Sprachgebrauchs, der in sich keines-
wegs so harmlos und selbstverstandlich ist, wie es seine Einstufung
als »normale« Sprache glauben macht.?” Nicht zuletzt auch deshalb
nicht, weil zu erwarten ist, dass Neubeschreibungen auf Lebensfor-
men zuriickwirken und in sie eingehen konnen, um sie nachhaltig zu
andern. Gegenwirtige Auseinandersetzungen um >gendergerechtes«
Sprechen und Schreiben setzen genau darauf.

Auch der Begriff des Gegebenen selbst ist nicht ohne Weiteres
>normalsprachlich« zu erlautern. Zunichst betrifft er Vorfindliches,
auf das sich endliche Wesen immer schon beziehen miissen (und
das ihnen in diesem Sinne stets schon vor-gegeben ist, ohne dabei
als solches fraglich zu werden), um {iberhaupt an etwas Erfahrbarem
ankniipfen zu konnen. In diesem Sinne sprach Merleau-Ponty in
seiner Phdnomenologie der Wahrnehmung vom »transzendentalen
Feld« (PhW, 417) der Erfahrung, ohne dabei zu unterstellen, das
Vor-Gegebene sei ohne Weiteres auch als Gabe bzw. als Resultat
einer Gebung zu verstehen, die die Frage nach sich zieht, woher sie
rithrt oder wem sie sich am Ende verdankt. Vielmehr begniigt er sich
mit der Feststellung, ein anonymer, keinem Ich zu verdankender,
sinnbildender Prozess der Erfahrung, der unserer ausdriicklichen
Wahrnehmung, Erinnerung und Rekognition immer schon voraus-
gegangen sei, bewirke, dass wir uns selbst vorgegeben sind als in
diesem Feld situierte, fiir es aufgeschlossene Subjekte, denen auch
das und der Andere gegeben sei, wenn auch als der eigenen Présenz
spezifisch entzogen. Gerade dieses Entzogen-sein miisse erfahrbar
sein: »Meine Erfahrung [muss mir] in gewisser Weise den Anderen
geben, denn anders spriache ich auch nicht von Einsamkeit und
kénnte den Anderen nicht einmal fiir unzugénglich erklaren« (PhWw,
411f)). Der Philosoph beschreibt so eine vermittels der Erfahrung
sich vollziehende anonyme Gebung dessen, wer bzw. was uns gege-
ben werde, wenn auch als sich uns Entziehendes — und zwar so, dass

26 Vgl. L. Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, Frankfurt/M. 1977, 363
(vgl. Nr.124).
27 Ganz fremd war diese Uberlegung auch Wittgenstein nicht (vgl. ebd., Nr. 23).

67

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel Il

wir dabei auch uns selbst entzogen zu denken sind. Paradoxerweise
gehort demnach gerade der Entzug zu unseren origindren eigenen
Erfahrungen, die auch ein Verhdltnis zu sich selbst gleichsam nur
auf Abstand zulassen.?® In keiner Weise legt Merleau-Ponty den
Schluss nahe, eben diese Gebung sei ihrerseits unzweideutig als eine
Gabe zu verstehen und gebe womdglich die Spur eines Anderen zu
erkennen, dem sie zu verdanken wire.?° Jedenfalls konnte er sich im
Zuge seiner Interpretation des Gegebenen nicht linger auf dessen
normalsprachlich verbiirgtes Vorverstandnis im Sinne des schlicht
Vorfindlichen stiitzen.

4. Zwischen Gegebenheit und Gabe, Bezug und Entzug

In Jean-Luc Marions Beitrdgen zur Phanomenologie dagegen wird
eine Deutung des Gegebenen als Gabe tatsichlich nahegelegt.’
Wihrend Marion selbst dies energisch bestreitet, werfen ihm andere
vor, den methodologischen Atheismus, dem die Phidnomenologie
verpflichtet sei, zu verraten und bedenkenlos das Prinzip zu ignorie-
ren, dass sich alles Erfahrbare, auch eine solche Spur, als sinnhaft
Erscheinendes — und nur als solches — ausweisen lassen miisse. Die
alte Devise »Zuriick zu den Sachen selbst« wiirde insofern zugleich
als Anweisung bzw. Gebot zu verstehen sein, »nie von den Sachen
weg«’! zu gehen bzw. nicht tber sie hinauszugehen, um sich dabei
iiber die Beziehung zum phdanomenologisch Aufweisbaren geradezu
hinwegzusetzen.

28 Vgl. M. Merleau-Ponty, Das Sichtbare und das Unsichtbare, Miinchen 1986, 208,
248.

29 Verdanken ist ein im Deutschen zweideutiges Wort. Hat man etwa in einem
neutralen Sinne die eigene Existenz seinen Eltern zu verdanken, so bedeutet das
zunéchst nur, dass sie aus ihnen hervorgegangen ist. Ob eine >Verursachung«
in diesem Sinne eine Art >Schuld«< impliziert, die etwa zu Dank verpflichten
konnte, ist aber gerade strittig.

30 Vgl. J.-L. Marion, Etant donné, Paris 1997; dt.: Gegeben sei. Entwurf einer
Phinomenologie der Gegebenheit, Freiburg, Miinchen 2015; Reduktive >Gegen-
Methode< und Faltung der Gegebenheit, in: M. Gabel, H. Joas (Hg.), Von der
Urspriinglichkeit der Gabe. Jean-Luc Marions Phdnomenologie der Gabe in der
Diskussion, Freiburg i. Br., Miinchen 2007, 37-55, sowie ders., Eine andere >Erste
Philosophie« und die Frage der Gegebenheit, ebd., 56-77.

31 Steht schon auf dt. in einem frithen Manuskript von Levinas zu lesen: Pouvoirs
et Origine. Conférences faites au College philosophique les 1 et 3 février 1949,

68

5.01.2026, 00:35:31. A



https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Zwischen Gegebenheit und Gabe, Bezug und Entzug

Muss die Phanomenologie als eine philosophische, als solche
nicht auf >Empirie« reduzierbare >Erfahrungswissenschaft, die nicht
allein von Erfahrung handelt, sondern auch aus ihr stammt, ihr
nicht auch in dem Sinne verpflichtet bleiben, dass sie unbeirrbar an
dieser Beziehung festhalt? Auf diese Frage lauft der schwer wiegen-
de Vorwurf jener hinaus, die in der Interpretation des Gegebenen
als einer Gabe eine »theologische« Auskehr aus der Philosophie
und eine Entpflichtung von jeglicher phanomenologischen Ausweis-
barkeit und Begriindbarkeit der in Anspruch genommenen Erfah-
rung erkennen.* Letztere konne sich demnach nur auf das beziehen,
was die Erfahrung (zu sehen, zu horen, zu denken...) gibt - sei es
auch in der Weise des Entzugs dessen, worauf wir uns nachtraglich
beziehen. Dagegen ldsst sich demzufolge dieses >Gebenc« selbst nicht
unzweideutig als eine Gabe ausweisen und begriinden; schon gar
nicht im Sinne einer »Offenbarung«. Wie sollte auch die Erfahrung,
durch die es Gegebenes gibt, von sich aus eindeutig, in interpretati-
onsunbediirftiger Art und Weise zeigen konnen, dass sie selbst, als
anonymer Prozess der Gebung des zu Erfahrenden, ihrerseits als
Gabe zu verstehen ist und dass sie womdglich auf die Spur einer be-
stimmten gebenden Instanz fithrt (so dass die signifikative Differenz
im Grunde iiberfliissig wiirde, die im Verstehen, Deuten, Auslegen
oder Interpretieren des Gegebenem »>als< Gabe liegt)?** Dominique
Janicaud fiirchtet an dieser Stelle eine »bedingungslose[] Affirmation
der TRANSZENDENZ« einer solchen Instanz, unerreichbar weit
jenseits dessen, was eine Phdnomenologie intentionalen Lebens in
Wabhrheit zu leisten vermag.3

in: Parole et silence et autres conférences inédites au Collége philosophique.
Euvres 2, Paris 2009, 109-150, hier: 112.

32 Vgl. D. Janicaud, La phénoménologie éclatée, Combas 1997, 9f.; ders. et al.,
Phenomenology and the »Theological Turn«. The French Debate, New York 2000.

33 Ist es in dieser Hinsicht nicht symptomatisch, dass man fiir die gebende Instanz
mal das Leben, mal die Natur, mal einen »ganz Anderen« einsetzt — in jedem
Falle ohne philosophische Entscheidungsméglichkeit, wie Ricceur meint (vgl.
Das Selbst als ein Anderer [1990], Miinchen 1996, Kap. 10)? Eine Parallele hat
diese Frage in Heideggers Abweisung des Gedankens, das, was Erfahrbares
>gebes, sei wiederum identifizierbar. Auch in seiner spaten Ontologie bleibt es
beim grundlos-abgriindigen Ereignis, das Erfahrbares stiftet, vor allem durch
das Wort (Unterwegs zur Sprache, Pfullingen 1979, 193 f.).

34 D. Janicaud, Die theologische Wende der franzésischen Phédnomenologie, Wien,
Berlin 2014, 26.

69

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel Il

Allerdings sind die Grenzen der Erfahrung und einer Phdnome-
nologie, die sich vor allem ihr verpflichtet fiihlt, nicht eindeutig
gezogen. Schon Merleau-Ponty kam in seinem posthum verdffent-
lichten Spétwerk Das Sichtbare und das Unsichtbare (1964) zu dem
Schluss, gerade das mache Erfahrung aus, was sich ihr nicht origindr
anschaulich als Gegebenes darstellen konne. Nimmt sie nicht vielfach
Bezug auf eine ihr vorausliegende Herausforderung, die sich ihr
>immer schon< zuvor entzogen hat? Erweist sich am Ende dieser Ent-
zug im Bezug als universales Strukturmoment aller Erfahrung? Oder
entzieht sich uns die oder der Andere, dessen unaufhebbare Spur
uns Levinas zu denken gibt, auf andere Weise, nicht blof§ als und
wie etwas — wie beispielsweise der eben verklingende, retentional
noch gegenwirtige Ton oder irgendeine Vergangenheit, der wir uns
mittels sekundirer Erinnerung vergewissern wollen? In jedem Falle
findet doch eine Art von Entgegenwidrtigung statt, die sich in der
wahrgenommenen Gegenwart oder iiber sie hinaus weisend ereignet.
Und in jedem Fall ldsst sich das, was sich der Gegenwart jeweils
entzieht, nur auf dem Umweg iiber die Nachwirkungen und Spuren
verstehen, die es in der Gegenwart hinterlassen hat. Dass sich uns
nun der (gegenwirtige und der bereits der Vergangenheit iiberant-
wortete) Andere auf andere Art und Weise entzieht als etwas®, das
ist phdnomenologisch indessen kaum zwingend zu beweisen, nur zu
bezeugen. An dieser Stelle gerit die phdnomenologische Deskription
unverkennbar an jhre Grenzen; in diesem Falle auch an hermeneu-
tische, denn die fragliche Bezeugung ist gewiss nicht darauf zu redu-
zieren, was >sich< angeblich schlicht bzw. interpretationsfrei »von
sich her zeigt<. Vielmehr ist sie darauf angewiesen, in anfechtbaren
Zeugnissen Gestalt anzunehmen (wenn auch nicht unbedingt in
schriftlicher Form).

35 Vgl. Vf, Die Stimme des Anderen. Kritische Anmerkungen zu ihrer aktuellen
>Rehabilitierung, in: Renaissance des Menschen? Zum polemologisch-anthropo-
logischen Diskurs der Gegenwart, Weilerswist 2010, Kap. V; E. Jullien, Altérités.
De laltérité personelle a laltérité culturelle [2010], Paris 2021, 80 ff. In seinem
Buch tiber das Intime legt der Autor nahe, dass es mit dem Entzug des Anderen
insofern eine besondere Bewandtnis hat, als »dans le retrait nait la sollicitation
du partage« (F. Jullien, De lintime. Loin du bruyant Amour, Paris 2013, 29,
45). Aber kann man diese >Besonderheit< wirklich nur engsten Beziehungen
vorbehalten?

70

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Von der Geschichte eingeholt

Der in der neueren Phianomenologie fast allgegenwirtige Gedan-
ke des Entzugs zeigt, wie unermiidlich sie bis heute an einer Re-
vision selbst ihrer grundlegendsten Voraussetzungen arbeitet (ein-
schliefllich des »Prinzips aller Prinzipien«, sich ganz und gar auf
»origindr gebende Anschauung« dessen zu verlassen, »als was«
etwas »sich da gibt«®®). Dabei riskiert sie, sich in einer fortgesetz-
ten Geschichte von Hiresien, Abweichungen und Veruntreuungen
einer Lehre zu verlieren, die zumindest Husserl zweifellos als eine
endgiiltige und allein legitime Erbschaft hinterlassen wollte. Dieser
Traum, so konnte man mit seinen eigenen Worten sagen, ist langst
ausgetraumt.

5. Von der Geschichte eingeholt

Inzwischen iiberbieten sich diverse, angeblich allesamt >neue< Pha-
nomenologien diesseits und jenseits des Rheins mit dem Pathos
eines Neuanfangs, das den Anspruch Husserls, eine endgiiltige
»strenge Wissenschaft« phdnomenologischer Forschung begriindet
zu haben, grundlich konterkariert. Vom Logos-Aufsatz (1910/1) an
bis hin zur in den 30er Jahren des vergangenen Jahrhunderts verfass-
ten, auf Wiener und Prager Vortrage zuriickgehenden Abhandlung
tber Die Krisis der europdischen Wissenschaften und die transzen-
dentale Phinomenologie war dagegen der Griindungsanspruch Hus-
serls ungebrochen®” — obwohl sich ihr Autor lingst von der Daseins-
philosophie seines wichtigsten Schiilers, von Heidegger ndmlich,
auch personlich verraten fithlen musste und kaum noch auf getreue
Erben seines Projekts hoffen konnte. Schon gar nicht, nachdem
er als diskriminierter Jude {iberreichlich Anlass dazu hatte, an der
von ihm selbst beschriebenen Teleologie europiischer Vernunft zu
verzweifeln.*8

Im Riickblick liest sich der in der Krisis-Abhandlung dargelegte te-
leologische Entwurf der Phanomenologie als geradezu welt-fremder

36 E.Husserl, Ideen I, Den Haag 1950, 43 f.

37 E. Husserl, Philosophie als strenge Wissenschaft, Frankfurt/M. 1965; ders., Die
Krisis der europdischen Wissenschaften und die transzendentale Phidnomenologie,
Hamburg %1982.

38 Husserl, Die Krisis, §§ 5 fI.

71

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel Il

Anachronismus. Schliefllich stand der sogenannte >Ausbruch« des
Zweiten Weltkriegs (1939) bevor. (Hitte die Krisendiagnose dieser
Abhandlung, wire sie wirklich weitsichtig gewesen, davon nicht we-
nigstens etwas ahnen lassen miissen?) Und im eigenen Land, im
nazistischen Deutschland, begann sich eine Vernichtungspolitik den
Weg zu bahnen, die schliellich, nach der Uberzeugung Hannah
Arendts, auch alle Begriffe in Mitleidenschaft gezogen hat, mit deren
Hilfe man sich bis dahin menschliches Zusammenleben, die norma-
tiven Maf3stibe, denen es geniigen sollte, und deren historischen
Orientierungssinn hatte begreiflich machen wollen.*

Man muss demnach feststellen, dass die Phanomenologie, die
bis zuletzt in der Gestalt ihres Begriinders an einer ihrerseits der
Geschichte entzogen gedachten Teleologie der Vernunft festgehalten
hat, auf dramatische Art und Weise ihre eigene, riickhaltlose histo-
rische Anfechtbarkeit erfahren musste.#? Das gilt ganz konkret tiber
den Tod Husserls hinaus, dessen umfangreicher Nachlass zunéchst
nur im belgischen Exil, im Archiv von Leuven, den Krieg iiberstehen
konnte, fiir ihre gewissermafien materiellen Grundlagen, aber mehr
noch fiir die Menschen, die die sogenannte phdnomenologische
Bewegung fortgefiihrt haben, und fiir die von ihnen verfochtenen
Ideen - allen voran die Idee einer zukunftsweisenden Vernunft,
die geschichtliches Leben theoretisch wie praktisch regulativ sollte
orientieren konnen, ohne ihrerseits geschichtlich anfechtbar zu sein.

Genau diese entscheidende Pramisse wird nun gerade von jenen
Phidnomenologen entschieden revidiert, die der Phdnomenologie
vor, wihrend und nach dem Zweiten Weltkrieg vor allem in Frank-
reich das Uberleben sicherten: Emmanuel Levinas, Jean-Paul Sartre,
Maurice Merleau-Ponty und Paul Ricceur.#! Levinas, der diesseits

39 H. Arendt, Vom Leben des Geistes, Bd. 1: Das Denken, Miinchen, Ziirich %1989,
207.

40 Demgegeniiber stellt die frithe Schrift J. Derridas, Husserls Weg in die Geschichte
am Leitfaden der Geometrie, Miinchen 1987, einen nachdriicklichen Versuch dar,
die Phanomenologie gegen diese Anfechtung in Schutz zu nehmen. Ob dieser
Versuch als gelungen einzuschitzen ist, bleibe dahingestellt.

41 Vgl. B. Waldenfels, Phdnomenologie in Frankreich, Frankfurt/M. 1987. Ich sehe
hier davon ab, dass v. a. Levinas und Ricceur nur mit grofSen Einschrankungen
als Phanomenologen einzustufen sind und dass an dieser Stelle auch viele ande-
re zu nennen wiren, zumal die Phdnomenologie keineswegs nur in Frankreich
>iiberlebte«.

72

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Von der Geschichte eingeholt

des Rheins zuletzt griindlich rezipiert wurde, wird hier zuerst ge-
nannt, weil bekanntlich er es war, der mit seiner zusammen mit
Gabrielle Pfeiffer besorgten Ubersetzung der Cartesianischen Medi-
tationen Husserls zu Beginn der 1930er Jahre die Transponierung
der Phéanomenologie nach Frankreich hauptsichlich in die Wege
leitete.*? Zugleich war es Levinas, der den Einbruch geschichtlicher
Gewalt — bzw. der Geschichte als Gewalt — in immer neuen Anldufen
am radikalsten bedacht hat und sich von ihr zu einer radikalen
Revision des Begriffs des »Gegebenenc< hat herausfordern lassen.

Gewiss kann man auch von einigen der wichtigsten Werke Sar-
tres, Merleau-Pontys und Ricceurs sagen, dass sie sich mit dem
inneren Zusammenhang von Geschichte und Gewalt befassten, man
denke nur an Merleau-Pontys Humanismus und Terror (1947) und
Die Abenteuer der Dialektik (1955), an Ricceurs Geschichte und
Wahrheit (1955) und an Sartres Kritik der dialektischen Vernunft
(1960), doch kommt primar in der Philosophie von Levinas eine
Revision aller Kategorien zum Tragen, mit deren Hilfe man bis
dahin ein in sich geschichtlich verfasstes Leben beschrieben hatte.
Im Anschluss v. a. an Wilhelm Dilthey und Seren Kierkegaard hatte
Heidegger gezeigt, wie menschliches Dasein an ihm selbst geschicht-
lich verfasst ist; und zwar in der Sorge um sich, die vom je-meinigen
Tod vorweg gezeichnet ist. Levinas dagegen wird sich fragen, ob
Kategorien bzw. Existenzialien wie die Sorge eines Seienden, dem
es in seinem Sein um es (bzw. dieses) selbst geht, nicht geradezu
tragikomisch wirken miissen in einer Zeit, die die massenhafte Li-
quidierung Anderer moglich gemacht und zugelassen hat. Ist die
Sorge um sich in einer solchen Zeit nicht das geringste unserer
Anliegen?%

So zu fragen, mag schwerwiegende Missverstindnisse nahelegen.
Man wird einwenden, was denn die historische Erfahrung, auf
die hier Bezug genommen wird, mit der ontologischen Verfassung
menschlichen Lebens bzw. Daseins zu tun hat, das von der Selbst-
Sorge geprigt ist (und ihr vielleicht gar nicht entkommen kann).
Doch schon Heidegger hatte in Sein und Zeit zugestanden, dass
das Bild, das er vom menschlichen Dasein ontologisch bzw. existen-
zial zeichnete, an ein ontisches bzw. existenzielles Vorbild angelehnt

42 Vgl. S. Malka, Emmanuel Levinas, Miinchen 2003.
43 Vgl. E. Levinas, Humanismus des anderen Menschen, Hamburg 1989, 61.

73

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel Il

ist* — in diesem Falle an ein Leben, das sich iiber das eigene kiinf-
tige Hinscheiden bekiimmert zeigt und es stindig vorwegnimmt.
Heidegger miinzt dieses Vorbild in die Existenzialien eines vom
eigenen bzw. je-meinigen Tode beunruhigten Daseins um, dem der -
eigene — Tod so zu einer vorwegzunehmenden Moglichkeit wird.

Sartre, Ricoeur und Levinas bestreiten nun aber, dass der Tod in
dieser Weise vorwegzunehmen ist. Widerféhrt er nicht als Abbruch
und Unmoglichkeit jeder weiteren Moglichkeit des Daseins? Mehr
noch: auf existenzieller Ebene sind ganz andere Arten und Weisen
denkbar, sich zum Tod zu verhalten: heitere Indifferenz, aber auch
Hintansetzung des eigenen Todes zugunsten des Todes Anderer und
auch Todesverachtung. So erkldrt Levinas in seinen Sorbonne-Vorle-
sungen der Jahre 1975/6 unumwunden, der Tod »des Anderen« sei
in Wahrheit »der erste Tod«. D. h. ihm gebiihre Vorrang vor der
Sorge um sich, ganz gleich, um welche(n) Andere(n) es sich konkret
handle. Selbst der Tod irgend eines Anderen kann in diesem Sinne
eine ihm gegeniiber nicht-indifferente Verantwortung fiir ihn auf
den Plan rufen.* So ist auch hier von einer Gabe der Verantwortung
die Rede, der allein ein menschliches Subjekt seine ethische Inspira-
tion verdanken soll.#6

Genau dies gibt Levinas als seine wichtigste Schlussfolgerung aus
einer traumatischen Geschichte an, die dem ersten Anschein nach
fiir das genaue Gegenteil spricht: ndmlich fiir die Moglichkeit, das
Leben Anderer millionenfach einer absoluten Vergleichgiiltigung in
serieller Liquidierung preiszugeben. Sein ganzes Werk ldsst sich von
daher gleichsam als Gegenprobe auf diese Erfahrung verstehen?’;
und zwar so, dass es die Frage zu beantworten versucht, wie wir
uns menschliches Leben vorzustellen haben, wenn und insofern
es sich einer solchen Vergleichgiiltigung widersetzt. Lasst sich von
Vergleichgiiltigung nicht ohnehin nur reden, insofern das Leben An-
derer nicht von sich aus bereits gleichgiiltig ist?

44 Heidegger, Sein und Zeit, 13.

45 E. Levinas, Gott, der Tod und die Zeit, Wien 1996.

46 Vgl. VL, Menschliche Sensibilitit. Inspiration und Uberforderung, Weilerswist
2008.

47 Zumindest im Nachhinein stellt es sich so dar. Das bedeutet indessen nicht,
dass das Gesamtwerk von Levinas von Anfang an und ginzlich von dieser
Motivationslage bestimmt war. Siehe dazu die Hinweise auf die inzwischen
verdffentlichten (Euvres 1-3 in Kap. I in diesem Bd.

74

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Von der Geschichte eingeholt

Levinas geht indessen viel weiter, insofern er eine ethische Be-
stimmung menschlichen Lebens zur Nicht-Indifferenz angesichts
des Anderen begreiflich zu machen sucht und in ihr die eigentli-
che Quelle der Widersetzlichkeit gegen exzessive Gewalt erkennt,
die man Anderen antut. Wo er zur philosophischen Erkundung
dieser Widersetzlichkeit aufbricht, sieht sich Levinas schliefSlich da-
zu gendtigt, den Weg einer Phanomenologie des Bewusstseins und
einer hermeneutischen Ontologie des Daseins zu verlassen, glaubt
er doch, jene Quelle in einem ethischen Anspruch des Anderen
ausfindig gemacht zu haben, der >immanent« oder >innerweltlich<
tiberhaupt nicht fassbar und gerade deshalb auch jeglicher Gewalt
entzogen sei, die (im Grunde absurderweise) vernichtend auf ihn
abziele.*8

Dennoch hat sich Levinas immer wieder auf die klassische Phéno-
menologie zuriick besonnen und sich gefragt, ob sich nicht auch
dieser Anspruch des Anderen als solcher auf jeden Fall einem Ande-
ren darstellen muss. Muss er nicht intentional als solcher aufzufassen
sein (auch wenn er zuvor zugestoflen ist wie ein pdthos)? Wie konnte
man sonst von ihm reden? Oder stoflen wir auch hier auf einen
(radikalen) Entzug im Bezug auf den Anspruch? Sollte uns diese
Uberlegung wirklich an die Grenzen der Phinomenologie als Auf-
klarung tiber das der Erfahrung >Gegebene« fithren, so muss man
festhalten, dass auch Levinas nicht glauben machen wollte, direkt
bzw. unvermittelt auf ein Jenseits der Erfahrung (des Bewusstseins
oder des Daseins) zugreifen zu konnen. Vielmehr war er davon iiber-
zeugt, der »Einbruch« der Transzendenz des Anderen miisse in der
Erfahrung auf die Spur dessen fiihren, was sich ihr gegebenenfalls
gerade als Entzogenes zeigt. Und dieses Sich-Zeigen im Modus des
Entzugs (oder einer Gebung, die der Erfahrung das Erfahrene als
solches entzieht), wollte Levinas offenbar als Gabe, als Gabe der
Verantwortung fiir den Anderen namlich, deuten, ohne die sich gar
nicht erst der Spielraum eines ethischen Lebens eroffnen wiirde.

48 Vgl. E. Levinas, Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht, Freiburg i. Br.,
Miinchen 1992.

75

- am 25.01.2026, 00:95:31, A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel Il

6. Anfechtbare Erfahrung:
Zwischen Beschreibung und Bezeugung

Wie auch immer man die hermeneutischen Aussichten einer derart
in einer Grauzone von Beschreibung und Bezeugung an ihre Gren-
zen geratenden Phidnomenologie beurteilen mag, deutlich ist doch,
dass sie es gerade hier mit jhrer Verpflichtung auf die Aufkldrung
der menschlichen Erfahrung als Erfahrung ernst meint. Allerdings
schldgt sie uns jegliche Selbstverstandlichkeit hinsichtlich der Frage
aus der Hand, was denn Erfahrung als Erfahrung eigentlich aus-
macht. Eben dadurch wird sie selbst zum unvorhersehbaren Aben-
teuer der Erfahrung im Modus des Theoretischen. Die phdnomeno-
logische Theorie bezieht sich nicht allein auf Erfahrung, sie keimt
vielmehr aus ihr und setzt sie auf ihre Weise fort, auch auf das
Risiko hin, den, der sich auf sie einldsst, nicht nur zu verandern,
sondern geradezu zu verandern, d. h. sich selbst wie ein Anderer
oder auf der Spur einer unaufhebbaren Alteritdt zu begegnen und
zu iberraschen; und zwar derart, dass dies auch ein neuartiges
hermeneutisches Selbstverstindnis nach sich ziehen muss.

Die Radikalitat dieses Gedankens, ohne den sich die weitere Ent-
wicklung der Phanomenologie nicht verstehen ldsst, liegt darin, dass
er sich bis in die Kategorien bzw. Existenzialien geschichtlichen
Lebens selbst hinein auswirkt. Es kann keine Rede mehr davon
sein, man konne sich von diesem Leben ein von der Geschichte,
die uns unterwandert und Uberschreitet, unabhingiges Bild ma-
chen. Vielmehr besteht zwischen Leben und Geschichte ein Wech-
selverhiltnis: ersteres ist geschichtlich verfasst und dabei letzterer
rickhaltlos ausgesetzt. Geschichte schldgt auf das Leben und auf
das Verstdandnis, das wir von ihm haben, zuriick. Deshalb spricht der
spate Ricceur mit Bedacht nicht mehr unvermittelt von menschlicher
Geschichtlichkeit, sondern von einer conditio historica, deren Rah-
menbedingungen und Konstituentien unter veranderten Umstanden
neu zu ermitteln sind.*® Tatsachlich versteht sich heute, nachdem
so oft schon das Ende der Geschichte (aber auch das Ende des Men-
schen und von allem mdglichen anderem) ausgerufen worden ist,

49 P Ricceur, Geddchtnis, Geschichte, Vergessen [2000], Miinchen 2004.

76

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Anfechtbare Erfahrung: Zwischen Beschreibung und Bezeugung

weniger denn je die Frage von selbst, was es bedeutet oder bedeuten
muss, geschichtlich zu existieren.>

Levinas und Ricceur sind sich immerhin darin einig: dass sich
menschliches Leben nicht darin erschopft, auf der Basis einer blof3
individuellen und klar abgegrenzten Geschichtlichkeit nachtraglich,
im kollektiven Gedéchtnis oder vermittels wissenschaftlich betriebe-
ner Geschichte, zu historischen Horizonten Anderer und Fremder
vorzustoflen. Vielmehr verstehen sie menschliches Leben als in sich
unvermeidlich vom Anspruch Anderer (auch bereits >Verschiede-
ner<) affizierbar und zur Verantwortung bestimmt. Wihrend Levinas
entschiedene Zweifel daran hegt, ob diese >Bestimmung« iiberhaupt
geschichtliche Gestalt annehmen kann (allzu sehr hat er Geschichte
als ausweglose Gewalt erfahren und sie deshalb geradezu als eine
Form der Versklavung gebrandmarkt®), versucht Ricceur, Geschich-
te als zur treuen und wahren Wiedergabe dessen aufgerufen ver-
standlich zu machen, was Anspruch darauf hat, nicht vergessen zu
werden.

Auch in diesem Falle wird Geschichte vor allem von der Gewalt
her gedacht, die vielfach anonymen Anderen widerfahren ist. Wie
nichts anderes hat diese Gewalt in Frage gestellt, was man hdu-
fig plakativ als die >Grundlagen menschlichen Zusammenlebens«
bezeichnet und vielfach im Rekurs auf ein angeblich unverbriichli-
ches »soziales Band«, auf ein unhintergehbares Mitsein, auf eine
zur >Menschlichkeit« bestimmte Compassion oder auch den (mehr
oder weniger bedingten) Willen, zusammenzuleben, zu begriinden
versucht.> Die Revision dieser vermeintlichen Grundlagen ist so ge-
sehen am Schnittpunkt zwischen Geschichtsphilosophie und Sozial-

50 Vgl. VL., Kritische Kulturphilosophie als restaurierte Geschichtsphilosophie? An-
merkungen zur aktuellen kultur- und geschichtsphilosophischen Diskussion mit
Blick auf Kant und Derrida, in: Kantstudien 98, Heft 2 (2007), 183-217.

51 Levinas, Totalité et infini, 253; dt.: Totalitdt und Unendlichkeit, 332.

52 Vgl. VL, Das Soziale im Lichte radikaler Infragestellung. Zwischen uralter So-
zialitit, liens sociaux und Wiederkehr der »sozialen Frage, in: Philosophischer
Literaturanzeiger 70, Nr.4 (2017), 374-404; R. Ohashi, Phdnomenologie der
Compassion. Pathos des Mitseins mit den Anderen, Freiburg, Miinchen 2018;
zum fraglichen Willen P. Ricceur, Pouvoir et violence, in: M. Abensour (éd.),
Ontologie et politique, Paris 1989, 141-159, hier: 148, 152; auch in: Lectures L
Autour du politique [1991], Paris 1999, 20-42. P. Ricceur, Le Juste 2, Paris 2001,
190; La mémoire politique, in: Divinatio. Studia Culturologica Series 6 (1998),
27-37, hier: 32; dt.: Das politische Geddchtnis, in: B. Liebsch (Hg.), Bezeugte

77

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel Il

philosophie eines der wichtigsten Desiderate einer Phanomenologie,
die >nach Husserl< nicht mehr umhin kann, ihren Anspruch auf Auf-
klarung der menschlichen Erfahrung radikal zu befragen im Lichte
einer Geschichte, die uns jegliche Selbstverstindlichkeit hinsichtlich
der Frage geraubt hat, was und wie Menschen einander >angehenc
oder angehen sollten.>> Weder eine vermeintlich unverbriichliche
menschliche Gemeinschaft, noch eine teleologische Bestimmung zu
gutem oder gerechtem Zusammenleben und in diesem Sinne zu
gesellschaftlicher oder kosmopolitischer Vernunft steht heute noch
als unangefochtene Antwort auf die Provokation dieser Frage zur
Verfiigung.>* Wo man diese Vernunft als universale Solidaritat zwi-
schen einander Fremden zu begriinden versucht hat, stellt sich
doch die Frage, ob sie sich als >Integration«< in eine, niemanden
ausschliefSende, Menschheit auch dann noch vorstellen lasst, wenn
die Fremdheit als radikal und unaufhebbar gelten muss.>

Dass uns Andere auch als Fremde etwas angehen oder, wie
Levinas genauer meint, zur Verantwortung fiir sie bestimmen —
und zwar so, dass sich diese Verantwortung einer indifferenten
Gewalt zu widersetzen verspricht —, ist mit Mitteln phédnomeno-
logischer Forschung vielleicht tiberhaupt nicht >zwingend« einsichtig
zu machen. Das mag erkldren, wie sich, besonders von Kierkegaard
tiber Heidegger und Sartre bis hin zu Ricceur, der Wahrheitsmodus
der Bezeugung Geltung verschafft.’¢ Wahrend die klassische Philoso-
phie bis hin zu Husserl ganz und gar auf die méglichst unzweideuti-
ge Wahrheit der Aussage setzte, rehabilitiert Ricoeur unter Riickgrift
auf Heidegger, Marcel und Levinas eine Bezeugung (attestation) des

Vergangenheit oder Verséhnendes Vergessen. Geschichtstheorie nach Paul Ricceur.
Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie. Sonderband 24, Berlin 2010, 245-271.

53 Dieser Zusammenhang spielt unverkennbar eine zentrale Rolle, wo Ricceur
auf das sog. soziale Band zu sprechen kommt; u.a. in: Geddchtnis, Geschichte,
Vergessen, 249, 282, 287.

54 Das weify auch Ricceur, der in seinen spiten Schriften zur Politischen Philoso-
phie so oft das gute Zusammenleben-wollen in gerechten Institutionen betont
hat, ohne dabei diesen Willen im Sinne einer Letztbegriindung fundieren zu
koénnen.

55 Vgl. VI, Repolitisierung eines Humanismus des anderen Menschen. Jacques Ran-
ciére mit Blick auf Emmanuel Levinas, in: Renaissance des Menschen?, Kap. V1.

56 Vgl. VL., Prekdre Selbst-Bezeugung. Die erschiitterte Wer-Frage im Horizont der
Moderne, Weilerswist 2012, Kap. IV und VL.

78

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Anfechtbare Erfahrung: Zwischen Beschreibung und Bezeugung

Selbst angesichts des Anderen, die sich nur praktisch zeigen und
bewihren kann, aber niemals beweisen oder verifizieren ldsst.>”

Dass der Bezeugung, dem »Passwort« einer der wichtigsten
Schriften Ricceurs (Das Selbst als ein Anderer, 1990), schlieSlich
eine derart zentrale Bedeutung zukommen konnte — sie fundiert im
letzten groflen Werk des Philosophen, Geddchtnis, Geschichte, Ver-
gessen (2000/4), auch das Zeugnis (témoignage) als Grundlage aller
Referenzen auf bezeugte Vergangenheit>® —, zeigt, wie durchgreifend
die Phanomenologie, in deren Geschichte sich auch Ricceur immer
wieder eingeschrieben hat, zu einer primér sozialphilosophischen
Angelegenheit geworden ist.

Vor allem vom gewaltsam verletzten Anderen her*, davon will
Ricceur seine Leser iiberzeugen, erfihrt sich das menschliche Selbst
als dazu aufgerufen, Vergangenheit zu bezeugen.®® Das sei die ent-
scheidende Grundlage sowohl des Gedichtnisses als auch der wis-
senschaftlich betriebenen Geschichte. Sie schweigt weitgehend tiber
menschliches Gliick (wie schon Hegel wusste), kann sich demnach
aber unméglich indifferent mit einer Vergangenheit der Gewalt ar-
rangieren, die angesichts der Opfer bezeugt zu werden verlangt. Hier
néhert sich Ricceur dem Levinas'schen Grundbegrift der Nicht-In-
differenz. Nur ein angesichts dieser Geschichte nicht-indifferentes,
sich verantwortlich zu ihr verhaltendes Selbst kann die bezeugte
Vergangenheit daran hindern, in eine Art Naturgeschichte zuriickzu-
sinken.

Wihrend Husserl sich noch dessen zu vergewissern suchte, dass
eine urspriinglich europdische, in Griechenland gestiftete Vernunft
auch zukiinftiger Geschichte michtig sein werde, sehen sich jene
Phinomenologen, die nach 1945 den inneren Zusammenhang von
Gewalt und Geschichte bedenken, mit einer »Fragilitit der Ver-
nunft« konfrontiert, welche die radikale Frage aufwirft, ob sich
ein dafiir fortan sensibilisiertes Leben denken ldsst. Vielleicht, so

57 P. Ricceur, Emmanuel Levinas, penseur du témoignage, in: J.-C. Aeschlimann
(éd), Répondre dautrui, Neuchatel 1989, 17-40.

58 Vgl. den bereits erwdhnten Sonderband Nr.24 der Deutschen Zeitschrift fiir
Philosophie.

59 Vgl. P. Ricceur, L'Essai sur lexpérience de la mort de P-L. Landsberg [1951], in:
Lectures 2, 191-194, hier: 192; Ethique et philosophie de la biologie chez Hans
Jonas [1991], ebd., 304—319; hier: 312; Le Juste 2, 226.

60 P.Ricceur, Zeit und Erzdihlung I1I. Die erzdhlte Zeit [1985], Miinchen 1991, 350.

79

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel Il

spekuliert Levinas in seinen Schriften zur Freiheit (1976), war die
Erfahrung dieser Zerbrechlichkeit nicht nur ein destruktives Ereig-
nis, sondern »die Geburt einer neuen Sensibilitit«.%! Auch dieser Be-
grift harrt freilich der phdnomenologischen Erforschung. Allenfalls
handelt es sich um einen vorldufigen Problemtitel. Doch zeigt er
deutlich an, wie weit sich das phdnomenologische Fragen von einem
der Welt nur gegeniiberstehenden und sie bewusst konstituierenden
Subjekt entfernt hat und dass es zu einem in ihr zugleich situierten
und ihr riickhaltlos ausgelieferten, sensiblen Selbst vorgedrungen ist.

Wer auf die hier lediglich grob skizzierten Denkwege zuriickblickt
und etwa an den frithen Vorlesungen Husserls zur Einfiihrung in
die Phdnomenologie®? Mafl nimmt, um abzuschitzen, wohin wir
inzwischen gelangt sind, wird ohne Weiteres feststellen, dass als Leit-
faden dieser Philosophie nicht mehr das (cartesianische) Verlangen
nach unanfechtbarer Gewissheit (bzw. apodiktischer Evidenz) fun-
giert und dass sie nicht mehr auf eine fiir alle, die sich philosophi-
schen Fragen widmen, verbindliche »strenge Wissenschaft« abzielt.
Weniger der theoretische Zweifel, der nach Gewissheit verlangen
ldsst, oder die Moglichkeit einer philosophischen Wissenschaft vom
wahren Wesen der Dinge treibt uns heute um; vielmehr die ein-
schneidende Erfahrung praktischer Unzuverldssigkeit einer nicht in
einsamer Wahrnehmung und in solitdirem Denken, sondern sozial
formierten Welt, die angesichts bezeugter Geschichte gleichwohl fiir
die Zukunft versprechen sollte, Besseres méglich zu machen.

Bevor man aber daran geht, wie iiblich leichtfertige Versprechen
kiinftig guter oder gerechter Lebensverhiltnisse zu erneuern, die in
geschichtlicher Perspektive unter einem fatalen (in der Praktischen
Philosophie indessen selten bedachten) Glaubwiirdigkeitsverlust lei-
den®, sollte man sich die Miihe einer phdnomenologisch-hermeneu-

61 E. Levinas, Lespace nest pas a une dimension, in: Esprit, no. 370 (4) (1968),
617-623.

62 Vgl. E. Husserl, Die Idee der Phinomenologie. Fiinf Vorlesungen, Husserliana II,
Den Haag 1973; ders., Erste Philosophie [1923/1924], Husserliana VII, Den Haag
1956.

63 Vgl. VL, Sinn fiir Ungerechtigkeit und das (gebrochene) Versprechen der Gerech-
tigkeit in der globalen Krise der Okonomie. Kritisches zum Vertrauen in transna-
tionale Gerechtigkeit im Anschluss an Jeffrey Sachs und Margaret U. Walker, in:
G. Hartung, S. Schaede (Hg.), Internationale Gerechtigkeit: Theorie und Praxis,
Darmstadt 2009, 47-72.

80

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Anfechtbare Erfahrung: Zwischen Beschreibung und Bezeugung

tischen Erkundung dessen nicht ersparen, wie es um die Sozialitat
dieser Welt eigentlich bestellt ist: angefangen bei der Ansprechbar-
keit durch Andere (bzw. Anderer), ohne die sich iiberhaupt keine so-
genannte Beziehung und kein Gespriach anbahnen lisst. Selbst diese
Ansprechbarkeit kann nicht einfach als etwas unzweideutig >Gege-
benes<, ohne Weiteres phanomenologisch Ausweisbares gelten.®* Bei
naherem Hinsehen zeigt sich, wie sehr die Ansprechbarkeit zwisch-
en einer Affizierbarkeit in den Registern des bloffen Horens, des
Zuhorens und des Horens auf Andere schwankt, ohne sich etwa
auf eine bestimmte ethische Bedeutung reduzieren zu lassen — wie
sie Levinas immer wieder suggeriert, wo er diese Affizierbarkeit
als Empfénglichkeit fiir einen Befehl deutet, dem Anderen gerecht
zu werden oder Verantwortung fiir ihn zu tragen. Was Levinas als
»Gabe« der Verantwortung fiir den Anderen (unter Dritten...) cha-
rakterisiert, ist so wenig etwas schlicht >Gegebenes«, dass die histo-
rische Erfahrung geradezu dafiir in den Zeugenstand zu rufen ist,
dass die Spur dieser Gabe moglicherweise vollkommen ausgeloscht
werden kann. Wenn aber glaubhaft zu machen ist, dass absolute
Indifferenz Anderen gegeniiber derart moglich ist, dass von dieser
Gabe keinerlei Spur mehr bleibt, zeigen dann die entsprechenden
Analysen der Erfahrung bzw. des Erfahrenen als des >Gegebenens,
dass es diese Gabe nicht gibt bzw. dass sie sich nicht als solche zu
erkennen gibt (oder dass sie sich auf ein irreales Wunschbild oder auf
ein kontrafaktisches Ideal reduziert)?6>

Schon die blofle Ansprechbarkeit Anderer und durch Andere
kann wie gesagt nicht einfach als Vorfindliches und in diesem
Sinne als Gegebenes eingestuft werden. Zudem verliert sich ihre
Spur vielfach in anonymen sozietdren und transnationalen Struktu-
ren. Nicht zuletzt deshalb drehen sich um die Frage, warum und
inwieweit man auf der zweifelhaften Grundlage einer Gabe der Ver-
antwortung selbst Fremden gegeniiber dennoch Gerechtigkeit tiben
sollte, weit verzweigte Debatten, in denen mit Recht nach Griinden
dafiir verlangt wird. Schliefilich appellieren Entwiirfe sozialer und

64 Schon gar nicht als im Modus der sozialen Beziehung sich manifestierendes
»letztgliltige[s] Geschehen des Seins«, wie es Levinas in Totalitdt und Unend-
lichkeit charakterisiert (320), wo der >Bezug« zum Anderen von dessen origina-
rem Anspruch her als aller Vernunft vorausliegend beschrieben wird (292 ff.).

65 Vgl. VL., Geschichte als Antwort und Versprechen, Freiburg i. Br., Miinchen 1999.

81

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel Il

politischer (bis hin zu transnationaler) Gerechtigkeit an unsere An-
sprechbarkeit und rufen unser Engagement auf den Plan. Insofern
bleibt zumal Praktische Philosophie an den Anspruch an jegliches
Denken gebunden, sich rechtfertigen und begriinden zu lassen. Aber
was zundchst als zu Begriindendes oder als etwas, wovon wir uns
Rechenschaft ablegen sollten, vorliegt und als solches >zu denken
gibt, liegt jeglichem derart enggefiihrten Denken voraus. Wo sich
nicht zunéchst etwas zeigt — wie zwei- oder vieldeutig auch immer —,
gibt es auch nichts zu denken. Was zu denken ist, ist aber riickhaltlos
darauf angewiesen, Anderen zu denken gegeben werden zu kénnen,
und muss sich dabei auf einen bereits eréffneten Bezug zum Ande-
ren verlassen. In diesem Sinne kann man mit Alain Finkielkraut
sagen, »[que] la réalité humaine est sociale avant étre raisonnable«.5

Vielleicht kann die fillige Erinnerung daran vor einer andauern-
den Geringschitzung der menschlichen, dies bestdtigenden Erfah-
rung bewahren, die man allzu sehr als rein subjektive und schon
insofern illegitime Berufungsinstanz gegen Andere abqualifiziert hat
- mit dem Resultat einer philosophischen Diirre, die sich iiberall
ausbreitet, wo das Denken weder aus Erfahrung entsteht noch auf sie
zuriickzukommen sucht, sei es, um sie Uiber sich selbst aufzuklaren,
sei es, um sie korrigieren oder zu transformieren. Nichts dergleichen
hat die geringste Aussicht auf Erfolg, solange das, was sich zeigt,
als bloff Empirisches, sich als »Besonderes« Findendes, als blof3
Subjektives oder als »faule Wirklichkeit« (Hegel) philosophischer
Verachtung anheimfillt. So gesehen ist eine Phidnomenologie, die
sich dem widersetzt, eine Disziplin der Achtung dessen, was sich als
Gegebenes in seiner Zweideutigkeit zeigt, Anderen als solches darstellt
und zu denken zu geben ist. Jedoch begriindet der Rekurs auf die
Bezeugung eines allemal zweideutigen >Gegebenen« keine Vorrechte,
die uns die uralte Aufgabe philosophischer Rechenschaftsgabe (logon
didonai) ersparen wiirden. Als eine solche Disziplin verdient sie
ihren Namen nur, wenn sie den Gegensatz von Gegebenem und
Gabe, des Gegebenen als Gabe und der Gabe als einer Gegebenheit
entfaltet und aushalt, ohne zu kaschieren, wie sie auf das origindre
Geschehen einer zweideutigen Gebung des Erfahrbaren stof3t, deren

66 Zit. n. J. Sirovatka, Der Leib im Denken von Emmanuel Levinas, Freiburg,
Miinchen 2006, 140.

82

- am 25.01.2026, 00:95:31, A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Anfechtbare Erfahrung: Zwischen Beschreibung und Bezeugung

Quelle ihr entzogen und durch die historische Erfahrung selbst radi-
kal anfechtbar bleibt.®”

67 So, meine ich, lasst sich gewissermafien zu einem Knoten schiirzen, was uns
Levinas, Marion, Merleau-Ponty und Ricceur zur Zweideutigkeit des Gegebe-
nen heute zu sagen haben, ohne die Positionen der Genannten gewaltsam auf
einen Nenner zu bringen. Speziell Marions »Phanomenologie der Gegebenheit«
verdiente allerdings eine wesentlich genauere Behandlung, als sie im sehr be-
schrankten Rahmen dieses Kapitels moglich war; nicht zuletzt deshalb, weil sie
sich um trennscharfe Unterscheidungen von Termini wie Gegebenheit und Ga-
be bemiiht und sie gegen Aquivokationen abzuschirmen sucht. Ob das gelungen
ist, miisste eigens untersucht werden. Siehe dazu va. M. Staudigl (Hg.), Der
Primat der Gegebenheit. Zur Transformation der Phanomenologie nach Jean-Luc
Marion, Freiburg, Miinchen 2020, sowie das nachfolgende Kap. III.

83

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 25.01.2026, 00:95:31,


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 111

Das Gegebene, die Gabe, der Dank und die Weitergabe
Zwischen Okonomie und Anékonomie

L. Im Ausgang von einer radikalen Phédnomenologie der Gegebenheit: Sich-Zeigen
vs. Sich-Geben (87) | 2. Das >Sich« (93) | 3. Zur fragwiirdigen Phanomenalitit der
sriickkehrlosen< Gabe (99) | 4. Zum Dank, der die Gabe nicht annulliert (104) |
5. Zur Zeitlichkeit der Fiirsorge (108)

Unsere Erfahrung [hingt] ganz und gar davon ab[],
was wirklich darin zutage tritt [...].
>Prisent« — zugleich Gegenwart und Gabe.!

Die Dankbarkeit [ist] auch dort,

wo sie sich nur andeutungsweise darstellen kann,
— in einer Gebdrde, in einem Licheln —

eine Art geheimnisvoller Riickerstattung |[... ]2

Die Gabe [muss] anékonomisch bleiben.?

Wenn niemand, der philosophisch ernst genommen werden will, es
sich erlauben sollte, mit irgendetwas »einen Anfang zu machen, das
»es gibt«, um auf diese Weise seinen »Gegenstand voraus[zu]set-
zen«, wie es in Hegels Vorlesungen iiber die Philosophie der Religion
heiflt,* wie soll man dann >anfangens, zumal man immer zu spit
kommt, da doch alles, man selbst eingeschlossen, immer schon
seinen Anfang genommen hat - einen unvordenklichen, nachtrag-
lich auch mytho-poetisch nicht mehr einzuholenden? Die neuere
Phinomenologie gibt auf diese Frage unter Berufung auf Husserl
nicht etwa die Hegel einfach widersprechende Antwort, man diirfe
sehr wohl »den Gegenstand voraussetzen«, ohne eigens die Schwie-
rigkeit zu bedenken, die darin liegt. Vielmehr insistiert sie auf der
Gegebenheit all dessen, womit auch immer man sich philosophisch

1 F Jullien, Existierend leben. Eine neue Ethik [2016], Berlin 2022, 160.
2 G. Marcel, Das grosse Erbe, Miinster 1952, 24.

3 J. Derrida, Falschgeld. Zeit geben I, Miinchen 1993, 17 [=F].

4 Wie bereits zitiert wurde zu Beginn des Kapitels I1.

85

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel Il

auseinandersetzen will, als solcher. Sie fangst also keineswegs mit ir-
gendwelchen Gegebenheiten ginzlich unkritisch an, sondern wendet
sich dem Begrift des Gegebenen als solchem zu. Insofern rekurriert
sie allerdings darauf, was >es gibt¢; aber nicht etwa im Sinne des
Auflesens irgendwelcher empirischer, besonderer »>Sachverhaltes, die
man als solche gar nicht eigens in Frage stellt, sondern im Sinne
einer radikalen Exposition dieses Ausdrucks selbst. Ohne Gegebenes
hétten wir nicht einmal etwas, was sich in Frage stellen liefle oder
woran in anderer Weise wenigstens anzukniipfen wire. Aber wie ist
Gegebenes >gegeben<? Etwa unmittelbar bzw. unvermittelt (was He-
gel sofort leugnen wiirde), anschaulich, addquat oder gar vollendet,
evidentermaflen, rein und am Ende absolut? Wire das als eine Art
Ideal zu begreifen?

Mitte der 1990er Jahre hat sich Jean-Luc Marion in einer griind-
lichen Untersuchung noch einmal dieser Frage zugewandt; anders
als Hegel und Husserl jedoch betont sprachbewusst in Anbetracht
einer Ambiguitit, die bereits in der Frage erkennbar ist, inwiefern
denn >Gegebenes« als gegeben zu verstehen ist. Als Gegenwirtiges,
Préasentes oder auch als Resultat einer Gabe? Und wie wire diese
wiederum zu verstehen, sollte sie ihrerseits auf >Reinheit< angewie-
sen sein — wie laut Marion auch die Gegebenheit, sofern sie nur
so ihren Titel verdienen kann? Ich greife im Folgenden diese Uber-
legungen Marions auf, mochte aber zu bedenken geben, ob sie die
Phanomenologie im Verlangen nach dem, was sich angeblich allein
von sich her >geben< bzw. >zeigen< kann, nicht in eine geradezu
desozialisierte Richtung lenken, in der es nicht mehr gelingen kann,
Prozesse des Gebens, insbesondere der Weiter-Gabe verstandlich
zu machen, die uns niemals in >reiner< und insofern interpretations-
unbediirftiger Art und Weise begegnen; zumal nicht in generativen
Horizonten zwischenzeitlicher Unbestimmtheit, in denen sich erst
erweisen muss, wie wir uns kraft des >Gegebenen« und von Gaben
zueinander verhalten, vielfach dankbar und so, dass das nicht auf
eine sie geradezu annullierende >Okonomie« hinauslaufen muss, wie
es Marion mit Derrida zu befiirchten scheint.

86

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1.1m Ausgang von einer radikalen Phanomenologie der Gegebenheit

1. Im Ausgang von einer radikalen Phanomenologie der
Gegebenheit:
Sich-Zeigen vs. Sich-Geben

Bekanntlich steht und féllt der Anspruch der Phianomenologie seit
Edmund Husserl mit dem Anspruch, das Gegebene genau so, wie
es sich zeigt, und in den Grenzen, in denen es sich zeigt, beschrei-
ben zu konnen.> Darin liegt ihr zufolge, wie eingangs (s. Kap. I)
beschrieben wurde, eine radikale Abwendung von der Naivitit der
sogenannten »natiirlichen Einstellungs, die das Gegebene angeblich
einfach vorzufinden meint. Dass sich auch die meisten Spielarten
des von Johne Locke ausgehenden neuzeitlichen Empirismus, des
auf Etienne B. de Condillac sich berufenden Sensualismus wie auch
spatere Positionen des Positivismus (Ernst Mach, Richard Avenarius
u.a.) von dieser Naivitdt nicht zu l6sen vermochten, ja sie nicht
einmal als die eigentliche Barriere jeglicher Philosophie erkannt
hatten, die ihren Namen verdient®, veranlasste Husserl zu seinem
Versuch einer veritablen Neubegriindung der Philosophie, die in sei-
nen Augen ungeachtet ihrer langen Vorgeschichte eigentlich erst als
(transzendentale) Phidnomenologie zu sich selbst kommen konnte.
Das Gegebene als solches wird als dasjenige, was sich zeigt, demnach
von der Phianomenologie tatsdchlich erst in reduktiven Prozessen
der Reinigung von Vormeinungen und -urteilen ans Licht gebracht,
die den geistigen >Blick< auf das Erfahrene selbst vor allem dadurch
verstellen oder triiben, dass sie letzteres in naiver Art und Weise als
einfach Vorfindliches gelten lassen.

Im Zuge dieser deutlichen (langst revisionsbediirftigen) Abwer-
tung jeglicher Naivitdt” wird ihr von Seiten einer Phdnomenologie,

5 E. Husserl, Ideen zu einer reinen Phdnomenologie und phédnomenologischen Phi-
losophie [1913], Tiibingen 1980, § 24, 43 f.

6 Vgl. E. Fink, Hegel. Eine phinomenologische Interpretation der »Phidnomenologie
des Geistes«, Frankfurt/M. 1977, 40 ff.

7 Vgl. das Kap. I in diesem Bd. Der Begriff der Naivitét erscheint so, wie er von
Phdnomenologen vielfach abwertend verwendet wird, der Revision bediirftig.
Man denke nur an die Poetiken Gaston Bachelards, die etwa am Beispiel des
Feuers und des Lichtes zeigen, welche Unterschiede in der »Gegebenheit< eines
in der Dunkelheit zu suchenden Streichholzes und eines Lichtschalters liegen
kénnen. Sicherlich handelt es sich bei dieser >Gegebenheit< nicht um diejenige,
um die es bei einer phanomenologischen Reduktion geht. Aber kann es sich

87

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel Il

die man als die philosophische Wissenschaft aus und von menschli-
cher Erfahrung par excellence auffassen konnte, im Grunde vollig
abgesprochen, es iiberhaupt mit >Gegebenem« bzw. genauer: mit
>Gegebenheit< als solcher zu tun zu haben. Wenn es zutrifft, dass
letztere Giberhaupt erst durch gewisse phanomenologische Methoden
(wie die Reduktion) zum Vorschein zu bringen ist, dann muss
offenbar umgekehrt gelten, dass es an Gegebenheit grundsétzlich
mangelt, wo man sich dieser Methoden noch nicht bedient hat.

So soll es wohl auch zu verstehen sein, dass Jean-Luc Marion ka-
tegorisch behauptet: »Soviel Reduktion, soviel Gegebenheit« — und
letztere entstehe tiberhaupt erst auf dem Weg der Reduktion.® Diese
reduziert demnach Erfahrenes auf dessen Gegebenheit® als solche,
die sie paradoxerweise im gleichen Zug hervorbringen soll (Gs, 19).
Die Gegebenheit aber liege genau darin, dass etwas zuerst »sich gibt<
und sich dann, auf dieser Grundlage, auch zeigen kann. Das sei
im Grunde seine »einzige These«, schreibt Marion: »Alles, was sich
zeigt, gibt sich, aber nicht alles, was sich gibt, zeigt sich« (Gs, 15). »Was
sich zeigt, gibt sich zuerst«, heifit es wenig spater unmissverstandlich.
Dem Sich-geben soll also eindeutig der Primat zukommen. Ohne
dass sich etwas >gibt< und insofern auch selbst »bezeugt« (Gs, 22),
kann sich demzufolge gar nichts zeigen. Alles, was sich zeigt, muss
sich zuvor >gegeben« haben, es muss insofern zu einer >Gegebenheit«
gekommen sein, der in dieser Perspektive offenbar zugetraut wird,
sich selbst zu bezeugen.

Diese »>Gegebenheit« wird so gleichsam ganz allein auf sich selbst
gestellt; doch stellt sie sich keineswegs wie von allein ein, sieht sich
der Phanomenologe doch dazu gezwungen, sich auf die Suche nach
»absoluter« bzw. »reiner« Gegebenheit zu begeben, die ihm offenbar
so ohne Weiteres nirgends begegnet (Gs, 39, 44). Um zum Ziel zu
kommen, muss er das, was sich prima facie als >gegeben< darstellen
mag, »von allem Begrenzenden« befreien bzw. reinigen (Gs, 44). So

diese leisten, sich tber die nicht-reduzierte Vielfalt der >Phinomene< derart
hinwegzusetzen, wie es erklarte Uberwinder der Naivitit tun? Vgl. G. Bachelard,
Psychoanalyse des Feuers [1938], Miinchen, Wien 1985; Die Flamme einer Kerze
[1961], Miinchen, Wien 1988.

8 J.-L. Marion, Gegeben sei. Entwurf einer Phdnomenologie der Gegebenheit [1997],
Freiburg, Miinchen 2015, 38, 138 [=Gs].

9 Das Wort schwankt zwischen dem Was des Gegebenen und dem Charakter der
Gegebenbheit (Gs, 126 £., 129, 211).

88

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1.1m Ausgang von einer radikalen Phanomenologie der Gegebenheit

gesehen kann >Gegebenes«< niemals am Anfang phanomenologischer
Forschung stehen (als ihr terminus a quo), sondern muss ihr »als
Letztes« (terminus ad quem) begegnen, falls es ihr Gberhaupt als
»absolutes< und >gereinigtes< begegnen kann.

Das soll moglich werden im Zuge einer phanomenologischen
Praxis des »Aufweisens«, der zugetraut wird, das, was sich gibt,
und in diesem Sinne »die Erscheinung sich erfiillen zu lassen« (Gs,
27); und zwar ganz und gar. Das mutet doppelt paradox an, wie
Marion zugibt: Es bedarf offenbar eines »Selbst«, das die Initiative
zur Reduktion ergreifen muss, um dann sogleich wieder zuriickzu-
treten, weil es anders niemals dazu kommen konnte, dass etwas sich
selbst »gibt«, »kundgibt« oder »aufweist« (Gs, 29) und »bezeugt«.
Genau das ist ja das Ziel dieser Methode: dass die betreffende Sache
sich selbst gibt; >sich selbst< heifit hier: ohne jegliches Zutun von
anderer Seite. Am Ende des von Marion beschriebenen Verfahrens
kdme es dann zu einer reinen - und zwar intuitiven (Gs, 36f.)
- Manifestation der fraglichen >Sache«. Jenes Selbst kime so nur
als eine Art Impulsgeber dieses Verfahrens in Betracht, aus dem
es sich moglichst bald wieder zu verabschieden hitte, insofern es
allein darum geht, der >Sache« Gelegenheit dazu zu bieten, sich zu
manifestieren. Daran wire das Selbst dann freilich genauso wenig
beteiligt wie irgendein Anderer. Am Anfang dieses Verfahrens mag
sich jemandem etwas >gegebens, >kundgetan< oder >aufgewiesenc
haben. Aber dieser >Jemand« spielt fiir das anzuzielende reine >Sich«
der puren Selbstmanifestation des Sich-Gebenden offenbar keinerlei
Rolle. Und ein >sozialer< Prozess, in dem jemand einem Anderen
etwas zu >gebens, »aufzuweisens, dariiber hinaus zu >zeigen< oder zu
»bezeugen« hitte, kommt gar nicht in Betracht. Insoweit handelt es
sich bei Marions Projekt einer Phanomenologie der Gegebenheit um
ein radikal desozialisiertes Unterfangen.

Der gegenteilige Anschein wird allerdings iiberall dort hervorge-
rufen, wo Marion auf den Zusammenhang von Gabe und Gegeben-
heit zu sprechen kommt. Dazu sieht er sich geradezu gezwungen,
weil er sein »Denkmodell von Gegebenheit [...] der Gabethematik«
entnimmt, wie sie vor allem seit Marcel Mauss' einschldgiger eth-
nologischer Arbeit dazu diskutiert wird. Genauer: Prozessen des
Gebens, wie sie sich zwischen Gebenden und Empfangenden asym-
metrisch oder reziprok abspielen, soll dieses Modell zu entnehmen
sein (Gs, 140 1.). Dabei wird das, was in solchen Prozessen zwischen

89

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel Il

Selbst und Anderem zirkulieren kann, die Gabe selbst, radikal als
sich selbst zum Verschwinden Bringendes verstanden (Gs, 14819),
wie es in dhnlicher Weise auch bei Jacques Derrida der Fall ist, wo er
sich an Bronislaw Malinowskis Begriff der »reinen Gabe« anlehnt.!
Eine solche Gabe erfolgt primir einseitig und erfordert ein instan-
tanes »Vergessen der Gabe, soll sie nicht sekundér in 6konomi-
sche Strukturen einscheren, die ihre vollkommene Einseitigkeit und
Reinheit zugrunderichten miissen, wie offenbar Derrida und Marion
(im Gegensatz zu Ricceur) annehmen (Gs, 143 f.). Explizit schrieb
Derrida: wo eine Gabe zuriickgegeben wird oder weiter zirkuliert,
wird sie unvermeidlich ginzlich »annulliert« (F, 23). Demzufolge
wird es niemals eine Gabe gegeben haben, wenn sie erwidert wird.
Dessen bedarf es auch gar nicht, wenn es zutrifft, dass die »Gabe
[...] von sich selbst aus hervor[bricht], ohne sich dem Kreislauf der
Okonomie [...] zu verschreiben« (Gs, 156), so dass es gar nicht erst
erforderlich zu werden braucht, diesen Kreislauf zu unterbrechen,
zu suspendieren oder zu subvertieren, wie es Derrida in Erwédgung
gezogen hat (F, 17). Auch hier hat es den Anschein, als brauche die
Phdnomenologie der Gabe so wenig wie die Phdnomenologie der
Gegebenheit irgendeinen Anderen und ein wirklich >soziales< Ge-
schehen des Gebens in Betracht zu ziehen. Im >naiven« Verstdndnis,
das diese Phanomenologie mdglicherweise zu ihrem eigenen Scha-
den weit hinter sich gelassen hat, kommt es allerdings entscheidend
genau darauf an: dass die Gabe jemandem zugutekommt, dass sie
an Andere adressiert wird und dass sie auch >ankommens, wie auch
immer >in Empfang genommen< und infolgedessen >Erfolg< haben
muss (falls es sich im weitesten Sinne um eine >gute< Gabe handelt).
So muss im Grunde auch Marion von der Gabe bzw. davon han-
deln, wie wir sie »praktizieren« (Gs, 162); und zwar umso mehr, wie
er selbst davon ausgeht, dass jede(r), die oder der geben kann, sich
zunidchst selbst gegeben ist: Das besagt in Merleau-Pontys Worten,
die Marion zitiert: »Ich bin gegeben — das besagt, je schon finde

10 Das Nicht-Erscheinen der Gabe soll allerdings nicht Verzicht auf jegliche Pha-
nomenalitdt implizieren (Gs, 147). Sie soll sich in ihrem Erscheinen verlieren
bzw. ihr Erscheinen »verliert sich«, wie Marion schreibt (Gs, 155, 161). Sie gibt
sich verloren, heifit es an anderer Stelle (Gs, 166).

11 B. Malinowski, Der Ringtausch von Wertgegenstinden auf den Inselgruppen Ost-
Neuguineas, in: F. Kramer, C. Sigrist (Hg.), Gesellschaften ohne Staat. Gleichheit
und Gegenseitigkeit, Frankfurt/M. 1978, 57-69.

90

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1.1m Ausgang von einer radikalen Phanomenologie der Gegebenheit

ich mich situiert und engagiert in einer physischen und sozialen
Welt«; und so gilt auch: »ich bin mir selbst gegeben [...]«.> Wie auch
immer sich das bewahrheitet, die entsprechende >Wahrheit< wird
sich ihrerseits als »Gabe« verstehen lassen, wie Sartre schreibt, den
Marion hier genauso anfithrt wie Levinas, der das Verhiltnis zum
Anderen, dem etwas gegeben werden kann, geradezu als »urspriing-
liches Geben« auffasst (Gs, 46).

Man sieht, wie hier eine schillernde, mehrdeutige Semantik an-
scheinend unvermeidlich ins Spiel kommt, sobald man es mit einer
Praxis des Gebens zu tun bekommt, die sich nur zwischen in der
Welt sich >Vorfindenden< und insofern einander >Gegebenen< und
sich zugleich im Verhiltnis zu Anderen Befindenden mdglich wer-
den kann, deren »Transzendenz« sich ihrerseits als ein Geben mani-
festieren soll, wie Levinas schreibt. Wenn das >wahr« ist, kann auch
diese Wahrheit als Gabe aufgefasst werden, wie es Sartre suggeriert?
Wie auch immer man sich in dieser Frage entscheidet: man wird
es unvermeidlich mit Ambiguititen des Verstindnisses von Gaben
und Praktiken des Gebens von Gaben als solchen zu tun haben.
Die signifikative oder hermeneutische Differenz, die dieses »als< ins
Spiel bringt, erweist sich einmal mehr als nicht hintergehbar; auch
nicht im Rekurs auf eine von jeglichem Inhalt entleerte »reine Geb-
barkeit« (Gs, 196) oder auf eine im Sozialen nirgends anzutreffende
»reine Gabe, der ein phianomenologischer Positivismus oder auch
eine nicht etwa »sinngebende«, sondern angeblich blof§ »sinnemp-
fangende Hermeneutik« (Gs, 203) eine von allem sie verunreinigen-
den Beiwerk befreite reine Gegebenheit attestieren konnte.

Das mag erkldren, warum Marion, der erklarte Apologet der pu-
ren Gegebenheit, schliefSlich zu dem Gedanken Zuflucht nimmt, es
kénne die Gabe sich selbst dazu »entscheiden«, wie sie zu verstehen
ist. »Wenn sich die Gabe [...] entscheidet, entscheidet sie sich im
Ausgang von Gegebenheit, deren Macht auf dem Geber wie auf
dem Gabe-Empfinger gleichermaflen lastet. In dem Augenblick, wo
die Macht von Gegebenheit wirkt«, »verfiigt« sie, und nicht etwa
die Gebenden und Empfangenden, iiber die Gabe als Gabe (ebd.).
So gesehen soll die »Gabe ihren Charakter als Gegebenes« blof3
»aus Gegebenheit, d.h. aus sich selbst« beziehen. Diese Uberlegung
kulminiert in der Schlussfolgerung: »Die intrinsische Gabe gibt sich,

12 M. Merleau-Ponty, Phinomenologie der Wahrnehmung [1945], Berlin 1966, 412.

91

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel Il

um sich zu geben« (ebd.). Die Fragen, wer wem was gibt, eriibrigen
sich hier in dem Mafle, wie sich dieses >gereinigte« Geschehen in
»absoluter [Selbst-]Gegebenheit« der Gabe als Gabe abspielen soll,
die in einer sozialen Welt, auf die Marion en passant unter Verweis
auf Merleau-Ponty Bezug nahm, ebenfalls nicht anzutreffen ist.

Dabei widmet Marion der Gabe eigens ein langes Kapitel und
fragt sich immer wieder, wie deren offenbar unumgingliches, an-
okonomisches Verschwinden mit verschiedenen Positionen verein-
bar sein konnte, in denen Gebende und Empfangende auftreten
kénnen, um sich durch ein-, wechsel- oder gegenseitiges Geben zu-
einander zu verhalten. Demnach diirfen es Gebende offenbar nicht
darauf anlegen, dass Empfanger ihnen etwas erwidern kénnen. Sie
missten insofern geradezu >ohne Riicksicht< geben — was dem ver-
breiteten (naiven?) Vorverstandnis gewiss widerspricht, das genau
davon ausgeht: dass die Gabe und das Geben >mit Riicksicht< auf
Empfangende erfolgen miissen; und zwar auch dann, wenn es zu-
treffen sollte, dass »>die Gabe selbst« verlangt, »ohne Erwiderung
und Antwort zu geben« (Gs, 165). Deshalb glaubt Marion in seiner
phanomenologischen Erforschung der Gabe als solcher, die Emp-
fanger genauso wie Gebende und den Prozess des Gebens selbst
»einklammern«< zu miissen, um von all dem nur noch pure >Gege-
benheit« zuriickzubehalten. Andernfalls, fiirchtet Marion, wirde die
Gabe als solche gerade dann »verschwinden«, wenn man sie etwa
als empirisches >Phanomen< untersuchen wollte (Gs, 173). Wer so,
empirisch, von >Phdnomenen« spricht, hat sie demzufolge schon
aus den Augen verloren oder iiberhaupt nie zu Gesicht bekommen.
Umbkehrt muss sich der Phdnomenologe der reinen, von allen frem-
den Beimischungen gereinigten Gegebenheit fragen lassen, welchen
Status dann noch Aussagen wie diese haben kdonnen: Auch dem
Undankbaren gegeniiber bleibt die Gabe Gabe; auch die verweigerte
Gabe bleibt Gabe, genauso wie die widerwillig in Empfang genom-
mene, usw. (Gs, 167). Kann das >objektiv< feststehen, unabhéngig
von aller sozialen Praxis, in der man sich darum bemiithen mag,
sich nicht selbst zu belohnen, sich nicht narzisstisch zu befriedigen
angesichts dessen, was man Anderen hat zugutekommen zu lassen,
und in der man sogar auf jegliche Riickkehr zu eigener Identitdt
zu verzichten sucht, um einer >6konomischen Pervertierung« des
Gebens vorzubeugen und es fiir Andere >annehmbar< zu machen,
auch und gerade iiber den Tod hinaus (vgl. Gs, 181)?

92

- am 25.01.2026, 00:95:31, A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Das »Sich«¢

In all dem kann man sehr wohl scheitern, wenn es denn stimmt,
dass man eine Gabe immer okonomisch interpretieren (!) bzw.
nachtréglich >6konomisieren< kann, wie Marion selbst ausdriicklich
feststellt (Gs, 184). Das bedeutet aber, dass moglicherweise auch
eine an-Okonomische Interpretation erfolgreich sein konnte. Der
entsprechende Interpretationsspielraum, das ist nun entscheidend,
kann sich allerdings so oder so nur »zwischen uns< ergeben, in einer
zwischenzeitlichen Unbestimmtheit, in der vorldufig - und mogli-
cherweise endlos - aus- und dahinsteht, inwiefern Gaben als Gaben
und Gebbares, Geber als Gebende, einseitig Gegebenes als nicht
zu Erwiderndes, Angenommenes als Annehmbares (Gs, 201) und
Empfangende als solche gelten konnen oder sollen. All das, deutet
auch Marion an, zeigt sich oder erweist sich »nur im steten Verfolg
von Zukunft« (Gs, 193), d.h. aber: niemals in reiner Gegebenheit,
ohne Verzug und evidentermafen gemdf$ uneingeschrinkter Einsicht
und auf geradezu magische, rein intuitive Art und Weise »von sich
ause.

2. Das »Sich¢

Marijon folgt zunédchst Husserl und Heidegger darin, dass er an-
nimmt, das Sich-Zeigende konne wie auch das seines Erachtens
vorausliegende Sich-Gebende nur auf dem Weg einer Reduktion
bzw. eines Abbaus von Hindernissen herausgearbeitet werden, die
dem Erscheinen des in Wahrheit Gegebenen als solchem im Wege
stehen.!® Das Gegebene ist demnach nichts, was man einfach vorfin-
det. Es soll sich erst in der Form »originaler Selbstgebung« zeigen,
die methodisch eigens ermdglicht werden muss und sich gerade
nicht ohne Weiteres als solche einstellt.”* Die >wirkliche< Gegeben-
heit liegt erst dann vor, wenn das Sich-Geben des Erscheinenden

13 Vgl. M. Heidegger, Anmerkungen zu Karl Jaspers® >Psychologie der Weltanschau-
ungens, in: Wegmarken, Frankfurt/M. 1976, 1-45, hier: 5, sowie Kant und das
Problem der Metaphysik. Gesamtausgabe Bd. 3, Frankfurt/M. 1991, 25, 147.

14 J.-L. Marion, Reduktive >Gegen-Methode< und Faltung der Gegebenheit, in: M.
Gabel, H. Joas (Hg.), Von der Urspriinglichkeit der Gabe. Jean-Luc Marions
Phénomenologie in der Diskussion, Freiburg i. Br., Miinchen 2007, 37-55 [=UG],
hier: 38f,; ders., Eine andere >Erste Philosophie« und die Frage der Gegebenheit,
ebd., 56-77, hier: 66, 73.

93

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel Il

phanomenologisch sicherzustellen ist. Das Erscheinende gibt sich
und zeigt sich gegebenenfalls erst dann als solches, so gesehen also
niemals ganz von selbst. Darin liegt fiir Marion jedoch offenbar der
eigentliche Sinn des Erscheinens selbst: dass es sich selbst >gibt.
So geht er nicht nur auf die »origindr gebende Anschauung« als
Rechtsquelle (source de droit) oder als Quelle des Rechts (source du
droit) philosophischer Erfahrung tiberhaupt zuriick (UG, 20, 65),
die >phédnomenologisch« genannt zu werden verdient, sondern deu-
tet das Sich-Zeigen konsequent vom Sich-Geben her. Damit wirft er
das Problem auf, ob dieses »als< sich ebenfalls von sich aus zeigt bzw.
offenbart oder ob wir es hier mit einer hermeneutischen Differenz
zu tun haben, die niemals restlos auf ein Sich-Geben und -Zeigen
zuriickfithrbar sein wird, aus dem ohne hermeneutisches Zutun
hervorgehen konnte, worum es sich handelt; und zwar auch dann,
wenn es die Erfahrung mit Erscheinendem zu tun bekommt, das
sich nicht im Gegebenen bzw. in einem Erscheinenden erschopft,
welches ganz und gar in der Gegenwart der jeweiligen Erfahrung
aufgehen konnte.®

In diesem Sinne erweitert Marion die Vorstellung, die man sich
von der Phdnomenalitit der Phinomene macht, so, dass sie wenig-
stens indirekt auch das >verraten< kann, was niemals im Gegebenen
aufgeht, sondern sich in einer unauthebbaren Abwesenheit, Anders-
heit oder Fremdheit hilt, die das Erscheinende gleichwohl wie in
einer Falte (pli) in sich soll bergen konnen.® So ist von einer
»Phinomenologisierung des Nicht-Erscheinenden« die Rede, was

15 Eine hermeneutische Kritik an Marions Phanomenologie sollte es sich mit Ein-
winden gegen einen angeblichen »Fetischismus der Gegebenheit« allerdings
nicht zu leicht machen, denn auch hermeneutisch ist es erforderlich, dem
Rechnung zu tragen, woran Interpretationen, Auslegungen, Deutungen usw.
ankniipfen. Dabei stellt sich wiederum die Frage, wie sich das >zeigts, darstellt,
usw. Vgl. J.-L. Marion, Gegebenheit und Hermeneutik, in: M. Staudigl (Hg.),
Der Primat der Gegebenheit. Zur Transformation der Phédnomenologie nach
Jean-Luc Marion, Freiburg, Miinchen 2020, 283-305. Hier (302f.) kommen die
Ausfithrungen des Autors zur Nachtraglichkeit des Interpretierens, wie es im
Fall eines responsiven Verhiltnisses zum Anderen unvermeidlich ist, hermeneu-
tischer Kritik weit entgegen. Siehe im gleichen Band auch den Beitrag von
Emilie Tardivel zu Welt und Gegebenheit. Eine Revision des vierten Prinzips der
Phinomenologie, 332-351, hier: 348.

16 1In Folge dessen kann das Gegebene nicht mehr einfach mit der Gegenwart zur
Deckung kommen, in der es erscheint, wie es in Husserls Ideen I zunéchst den
Anschein hatte. Weniger im Phidnomen, als vielmehr durch das Phanomen soll

94

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Das »Sich«¢

nun zur Folge hat, dass sich das Erscheinende als das Gegebene
zugleich als Spur einer Gebung (donation) verstehen lassen oder
vielmehr: zeigen soll, der es sich verdankt. Nur ein kleiner, aber
entscheidender Schritt fithrt von hier aus zu der Annahme, genau
diese Gebung offenbare sich geradezu als Gabe, die sich vermittels
des Erscheinens, d. h. des Sich-Gebens und Sich-Zeigens als sol-
che herausstellen soll, das sich keinem sinn-gebenden Bewusstsein
oder Ich mehr verdankt, wie Marion meint. So geht er von der
phdnomenologischen Reduktion, die die Selbstgegebenheit des Er-
scheinenden freilegen sollte, auf das Sich-Zeigen des Erscheinenden
selbst zuriick und deutet es als dessen Ent-Faltung (UG, 42, 691.).
Was Marion tatsdchlich so interpretiert, gibt er indessen wiederholt
als ein anscheinend interpretationsunbediirftiges Sich-Zeigen aus,
das er phdnomenologisch nur zum Vorschein zu bringen meint,
ohne den fraglichen Phianomenen oder dem eigentlichen Sinn ihres
Erscheinens dabei Gewalt anzutun, der nun aber eigentiimlich zwi-
schen reiner >Gegebenheit< und >Gabe« schwankt, wie es auch im
Deutschen offenkundig ist, wenn von >Gegebenem« die Rede ist.
Dabei wehrt Marion den naheliegenden Einwand, an dieser Stelle
nur einen kontingenten »Spracheffekt« auszunutzen, mit dem Argu-
ment ab, man habe es bei der Rede von Gegebenem mit einer »kon-
stitutiven Zweideutigkeit« des Erscheinens selbst zu tun (UG, 44,
47), die die Gegebenheiten dadurch selbst »bezeugen«, dass sie sich
uns »auferlegen«. Sie geschehen uns, widerfahren uns und erlegen
sich uns in diesem Sinne auf; und das allein soll gentigen, »um eine
Gegebenheit auszumachen« (UG, 45), der offenbar eine irreduzible
Ambiguitit innewohnt. D.h. die Gegebenheit zwingt uns zwar nicht
geradezu ihre Interpretation als Gabe auf, aber sie ldsst diese zumin-
dest zu und legt sie dadurch, wie sie sich zeigt, besonders nahe bzw.
»bezeugt« sie.

Schon indem er diesen Deutungsspielraum zugesteht, muss Ma-
rion allerdings mit der Vorstellung eines reinen Sich-Gebens und
-Zeigens in Konflikt geraten. Von Anfang an hat er mit einer Inter-

(indirekt) nicht schlicht Gegebenes, vielmehr unauthebbar Nicht-Gegenwirti-
ges sich zeigen kénnen; und zwar so, dass sich »noch das Sich-selbst-Zeigen von
sich selbst her erfiillt« (23). Dieses Sich-Zeigen macht zwar erst die Phanome-
nologie sichtbar, indem sie die theoretische Aufmerksamkeit auf es lenkt; aber
indem sie das tut, offnet sie die Erfahrung genau fiir dasjenige an ihr, was sich
von sich selbst her, d.h. hier: angeblich ohne fremdes Zutun zeigt.

95

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel Il

pretation des Sich-Gebenden und Sich-Zeigenden zu tun und muss
dafiir die Verantwortung iitbernehmen. Und zwar umso mehr, wie
nun scheinbar jegliche (phdnomenologisch reduzierte) Gegenwart
(présence), die eine Gegebenheit (donation) erscheinen ldsst, sogar
als Geschenk (présent) deutbar wird, das sich auf ein angeblich vor-
gangiges Geben (donner), ja sogar auf einen Gabe-Akt zurtickfithren
lassen konnte (UG, 71). Aber auch ohne eine derartige Deutung
liefBe sich die gegenwirtige Gegebenheit als Gabe auffassen. Nicht
nur fiir ein singulares Widerfahrnis, sondern fiir alles Gegebene soll
laut Marion am Ende gelten, dass es sich als Sich-Zeigendes und
Gegebenes »mir aufdringt, mich vorlddt und mich bestimmt« —
»weil ich nicht sein Urheber bin«. »Das Gegebensein (la donnée)
verdient seinen Namen, da es mich vor vollendete Tatsachen stellt,
es stof$t mir zu. Darin unterscheidet es sich von jedem berechneten,
synthetisierten und konstituierten Objekt, da es als ein Ereignis ge-
schieht. Diese unvorhergesehene Ankunft kennzeichnet es als Gege-
bensein (donnée) und bezeugt in ihm die Gegebenheit (donation)«
(UG, 72) - oder eben auch den Gabe-Charakter all dessen, was uns
vor-gegeben ist; und zwar wie gesagt als »vollendete Tatsache, an
der es als solcher rein gar nichts zu deuteln geben diirfte.

Aufgrund der offenbar nicht auszurdumenden Zweideutigkeit, die
im Begriff des Gegebenen liegt, lasst sich die Phdnomenologie je-
doch anscheinend ohne Weiteres theologisch ausrichten, wie Kriti-
ker befiirchten, die infolgedessen alles verraten sehen, was diese
philosophische Disziplin fiir sie ausmachen sollte. Wenn das Gege-
bene - genau in dem Mafle, wie es >sich gibt« und gewissermafien
tiber dieses >Sich« verfiigt - aus eigener Kraft (nicht etwa durch
diejenigen, die es als Gabe auffassen) zu »bezeugen« vermag, dass es
sich um eine Gabe - und nicht etwa nur um im Sinne Merleau-Pon-
tys Vorfindliches und in diesem Sinne Gegebenes — handelt, inter-
pretiert es sich dann gewissermaflen selbst? Und ist das zumindest
indirekt als »vollendete Tatsache« auszugeben, die sich ohne weitere
hermeneutische Anstrengung als Gabe der unvorhergesehenen An-
kunft eines woméglich >ganz Anderenc« selbst ausweisen konnte?

Mit Recht bedenkt Marion jene Zweideutigkeit in der Rede von
Gaben, von der Gabe und vom Gegebensein von >Gegebenheitenc
und verwahrt sich dagegen, sie blofl als verwirrende Tduschung
abzutun. Gerade deshalb aber kommt dem Phénomenologen eine
besondere Verantwortung fiir jede Auslegung, Deutung oder Inter-

96



https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Das »Sich«¢

pretation des Gegebenen als einer Gabe zu. Hier geht es vor allem
darum, entsprechende hermeneutische Spielraume zu sehen und als
solche anzuerkennen, ohne die die Phanomenologie unter Berufung
auf jenes >Sich¢, das dem Sich-Geben und -Zeigen des Erscheinen-
den wie eine autonome Kraft attestiert wird, in einen eigentiimlichen
Positivismus zuriickzufallen droht, der vergessen lassen konnte, wie
sehr er auf hermeneutische Disziplinierung angewiesen ist."” Diese
steht und fallt damit, die Irreduzibilitdt der Kontingenz jenes kleinen
»als< zuzugeben, das aus keiner Erfahrung und aus keiner Philoso-
phie der Erfahrung zu tilgen ist. Stets wird etwas als etwas erfahren,
auch wenn es anscheinend nur >in aller Unschulds, ganz >intuitiv«
oder >evident« rein als es selbst begegnet. Genau davon sollte eine
Philosophie der Erfahrung Rechenschaft ablegen. Das kann sie aber
ihrerseits wiederum nur tun, indem sie unsere Erfahrung als Er-
fahrung interpretiert — was die Erfahrung keinesfalls von sich aus
(angemessen, addquat, wie auch immer befriedigend usw.) tut. Wie
Marion Erfahrung als Erfahrung auffasst, ist deutlich, wo er das Ge-
gebene als uns immer schon Vor-Gegebenes und als Manifestation
eines Sich-Gebenden oder Sich-Zeigenden beschreibt. Dabei wird
erkennbar, dass die Rede vom Sich-Geben und Sich-Zeigen nicht
ohne Weiteres das Gleiche meint, worauf Marion selbst insistiert.
Letzterem traut er allerdings auch zu, zu »offenbaren«, was niemals
im Erscheinenden aufgehen kann.

Ob er damit einer >Theologisierung« der Phanomenologie Tiir
und Tor &ffnet, kann hier dahingestellt bleiben. Viel wichtiger

17 Jener Positivismus, der von Phanomenologen wie Husserl (Ideen I, § 20) und
Merleau-Ponty (Phdanomenologie der Wahrnehmung, 14) selbst in Anspruch ge-
nommen worden ist, hatte dies gerade nicht vergessen sollen. Im Ubrigen gibt
Marion sogar das Erfordernis einer »unendlichen Hermeneutik« zu (Gs, 441f,,
483), macht aber nicht verstindlich, inwieweit diese auch seine Grundbegriffe
erfassen miisste; etwa den des dem Erscheinenden Hingegebenen (adonné),
der auf einen ihm vorausgehenden »Ruf« zu antworten hat (Gs, 444 ff.), dem
gegeniiber er immer schon zu spit kommt. Diese Beschreibung finde ich tiber-
zeugend, aber nur unter der Voraussetzung, dass man ihre hermeneutische
Anfechtbarkeit - zumal vor dem Hintergrund einer ihr widersprechenden hi-
storischen Erfahrung - riickhaltlos einrdumt, statt sich etwa auf vermeintlich
Evidentes zu berufen. Das kann man in Anbetracht einer bis in das Alte Testa-
ment zuriickreichenden Uberlieferung zwar tun, handelt sich aber das Problem
ein, wie man sich dann zu fremden Traditionen und Idiomen verhalten will, die
nichts dergleichen als plausibel erscheinen lassen.

97

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel Il

scheint, wie weitgehend Marion sich auf ein pures >Sich< des Sich-
Gebenden und -Zeigenden zu berufen bereit ist, ohne es noch
erkennbar einer sozialen Auseinandersetzung dariiber exponieren
zu wollen, wie die Interpretation der entsprechenden >Phédnomene«
Anspruch auf Nachvollziehbarkeit erheben kann und muss. So ist
denn auch alles, was er unter Hinweis auf dieses >Sich< beschreibt,
anscheinend ihm selbst ganz allein intuitiv einsichtig und wiére von
Anderen nur noch nachzuvollziehen. Praktiken eines Gebens, das
darauf angewiesen ist, bei Anderen >anzukommen< und von ihnen
gegebenenfalls auch »angenommen« zu werden, ereignen sich indes-
sen nur >zwischen uns, in jener zwischenzeitlichen Unbestimmbeit,
in der keineswegs »>klar< ist, ob auch eine verfehlte, nicht angenom-
mene oder gar zuriickgewiesene Gabe (einschliefilich der Gabe einer
bestimmten Interpretation dieses Phanomens) Gabe bleiben kann,
in der es vielmehr immerzu dahinsteht, ob es zu einer Gabe, die
wirklich dem Anderen gilt, tiberhaupt kommt und ob das auf die
jeweils gebende Instanz zuriickschlagt. Diese Unbestimmtheit zeigt
sich, mit allen Komplikationen und Folgen, niemals in purer >Gege-
benheit«. Diesen Begrift hatte Marion in betonter Absetzung von
jeglicher Empirie gewonnen, die sich anscheinend in einem uferlo-
sen Es-gibt verliert, ohne je zu den viel zitierten »Sachen« vordrin-
gen zu konnen. Doch der phidnomenologische Weg, diese um den
Preis einer reduktiven Reinigung von allen fremden Beimischungen
sicherstellen zu wollen, verliert, wie es scheint, gerade die soziale
Welt aus den Augen, in der wir riickhaltlos aufeinander angewiesen
sind, um zu kldren, was (und in welchem Sinne jeweils) gegeben
ist, gegeben wird oder gegeben bleiben kann, ohne in eine jede Ge-
gebenheit und jede Gabe in sich einschliefende Okonomie miinden
zu mussen. Wenn eines in dieser Hinsicht feststeht, dann dies: dass
wir uns in diesen Fragen niemals auf ein »absolut« ganz allein von
sich her Sich-Gebendes oder -Zeigendes stiitzten oder gar (exklusiv)
derart berufen konnen, dass es iiberhaupt keiner >Umwege« tiber das
jeweils abweichende Verstindnis Anderer bediirfte. Genauer: man
kann sich zwar darauf stiitzen und berufen wollen, wie es Marion ja
offenbar tut; aber um den Preis einer weitgehenden Desozialisierung
der Begriffe des Gegebenen und der Gabe, die auf diese Weise so-
zialer Auseinandersetzung entzogen und als »vollendete Tatsachen«
ausgegeben werden. Wenn das zutrifft, sollte man diesen Weg nicht
einschlagen.

98

5.01.2026, 00:35:31. A



https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Zur fragwiirdigen Phanomenalitat der sriickkehrlosen< Gabe

3. Zur fragwiirdigen Phanomenalitat der »riickkehrlosen¢
Gabe

Keine Rede kann aber davon sein, dass sich und inwiefern sich
gegebenenfalls Gegebenes immer und ohne Weiteres (eindeutig)
von sich aus als Gabe erweist. Alles, was hier in Frage kommit,
wird als Gabe aufgefasst, verstanden, interpretiert; sei es in der
Erfahrung selbst, sei es in einer Philosophie der Erfahrung und
in deren hermeneutischer Kritik. Wir haben es stets zugleich mit
der Frage zu tun, was sich als was zeigt und was (inwiefern)
als Sich-Zeigendes gilt. So wire es die Aufgabe einer phidnomeno-
logischen Hermeneutik, aufzuweisen, welche Folgen es hat und
was damit gewonnen ist, Sich-Zeigendes oder gar das Sich-Zeigen
selbst als Sich-Gebendes und schliellich als Gabe zu deuten. In den
Kompetenzbereich einer solchen Hermeneutik fallt auch die Gabe!®
— ein Phanomen, das nach der radikalen Kritik, die Derrida an
der sozialanthropologischen Interpretation der Gabe durch Marcel
Mauss geiibt hatte, sonderbare Bedeutungskontaminationen nach
sich gezogen hat, die sich nur aufkliren lassen, wenn man der
signifikativen Differenz des »als< Rechnung tragt. Diese Differenz
kann infolge jener Zweideutigkeit auf allen Ebenen (ontologisch,
phanomenologisch oder sozial-anthropologisch) ihren Auftritt ha-
ben, die hier im Spiel sind: in einer Ontologie des Geschehens
der Gebung, das Phinomene als Gegebenheiten hervortreten ldsst,
darunter Gaben, die mit allem, was sich zeigt, gemeinsam haben,
dass sie sich nicht einfach von sich aus als Gaben >zeigen<'?, sondern
einer entsprechenden Auffassung bediirfen. Das Gleiche gilt, wenn
jene Gebung oder Gegebenheiten als Gabe(n) gedeutet werden sol-
len — was sie niemals ohne Weiteres derart sind, dass man gewisser-
maflen nur hinzusehen bzw. >intuitiv< zu realisieren brauchte, um
das zu erkennen.

18 Vgl. P. Ricceur, Phénoménologie et herméneutique, in: Phdnomenologische For-
schungen 1 (1975), 31-75.

19 Das gilt erst recht, wenn es darum geht, ob es sich um >gute< Gaben handelt,
die den Empfangern jeweils >zugutekommens, was keineswegs bei jeder Gabe
anzunehmen ist.

99

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel Il

In den zwischen Ontologie, Phdnomenologie und Sozialanthro-
pologie changierenden Diskursen um die Gabe?’ ist bis heute eine
vor allem auf Derrida zuriickgehende eigentiimliche, auch von Ma-
rion in Rechnung gestellte Verschirfung des Begriffs der Gabe im
Spiel, der zufolge das Kriterium einer »reinen« Gabe nur erfiillt,
was niemals zur gebenden Instanz zuriickkehren kann oder wenig-
stens nicht zu ihr zuriickzukehren verspricht.! Gewohnlich gilt als
Gabe im eminenten Sinne etwas freiwillig — und ohne zureichenden
Grund, einseitig — und vor allem ohne Erwartung einer Erwiderung,
unberechnet — und insofern an-6konomisch — Anderen Gegebenes,
das ihnen zugutekommen soll, ohne sie zur Inempfangnahme des
Gegebenen als einer Gabe, zur Erwiderung oder gar zu irgendeinem
Ausgleich zu nétigen. Derrida hat seine Diskussion des Phanomens
der Gabe dagegen nicht auf diese Aspekte, sondern auf das Kriteri-
um der >Riickkehrlosigkeit« einer reinen Gabe konzentriert, die aus
seiner Sicht allein den Titel >Gabe« wirklich zu verdienen schien (F,
16 f., 22 f.). Daraus musste sich, wie er meinte, ein Widerspruch zur
Phanomenalitdt dieses Phdanomens ergeben, was manche zu dem
Schluss verleitet hat, es kénne tiberhaupt keine Gabe(n) geben,
jedenfalls keine, die dem strengen Kriterium auf nichts relativer,
in diesem Sinne absoluter Riickkehrlosigkeit Geniige tun kénnten.
Wihrend man mit Marion das Gegebene selbst und insofern letzt-
lich alles als Gabe gelten lassen kénnte, kann Derridas Kriterium
scheinbar nichts gerecht werden. Denn liele nicht bereits jegliches
Erscheinen einer solchen Gabe sie als solche in gewisser Weise zur
gebenden Instanz zuriickkehren? Und belohnt sich nicht gerade
der >selbstlos< Gebende im Bewusstsein seines Tuns selbst? Kehrt
insofern die Gabe zum Gebenden zuriick - selbst wenn Gegebenes
niemals wirklich seine Hande verldsst, und auch dann, wenn es sich
um eine riickhaltlose Selbstentauflerung handelt?

20 Vgl. die Zwischenbilanz d. V., Umsonst: Die Gabe als nachtriglich zu bewahr-
heitende Gegebenheit. Eine Zwischenbilanz der fragwiirdigen Karriere der Gabe
in kulturwissenschaftlichen, philosophischen und politischen Diskursen der Ge-
genwart, in: Allgemeine Zeitschrift fiir Philosophie 38, Nr. 1 (2013), 29-59.

21 Vgl. J. Derrida, Die Schrift und die Differenz, Frankfurt/M. 1976, 159, wo die
Riickkehrlosigkeit noch ohne expliziten Bezug auf die Gabe von einer absoluten
Andersheit her gedacht wird, nicht weit entfernt von Levinas, der auf sie die
Gabe der Verantwortung fiir den Anderen zuriickfithren wird.

100

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Zur fragwiirdigen Phanomenalitat der sriickkehrlosen< Gabe

Hier steht nicht nur auf dem Spiel, wie uns eine Gabe tiberhaupt
als Gabe begegnen kann, sondern auch die Frage, wie eine Gabe
Gabe bleiben kann, nachdem sie in Erscheinung getreten, aus der
Hand gegeben, in Empfang genommen und gegebenenfalls einer
sozialen Zirkulation iiberlassen worden ist. Derrida arbeitete mit
der Unterstellung, die Gabe konne niemals Gabe bleiben, wenn
sie als solche in Erscheinung getreten ist. Sowohl ihr schieres Sicht-
barwerden, als auch ihr Empfang und ihre Riick- oder Weitergabe
miisste dazu fithren, dass sie egalisiert, aufgehoben, liquidiert oder
annulliert wird.?2 Will man demnach das Phanomen der Gabe bzw.
deren Phdnomenalitit retten, bleibt nur der Ausweg, Formen des
Sichtbarwerdens, des Empfangs und der Riick- oder Weitergabe
zu bedenken, die nicht auf eine dieser Konsequenzen hinauslaufen
miissen. Man miisste somit Derrida entgegengesetzt argumentieren
und die These verteidigen, dass eine Gabe, die den Sinn hat, einem
Anderen effektiv zugute zu kommen, niemals eine >reine« Gabe im
Sinne Derridas sein kann?} und dass die Antizipation, sie konne
und werde hoffentlich vom Anderen in Empfang genommen (ganz
gleich, ob dankbar oder nicht), ihr tatsdchlicher Empfang und ihre
Erwiderung oder Weitergabe in keiner Weise auf ihre Annullierung
oder Zerstorung, wie es bei Derrida explizit heifit, hinauslaufen
muss (vgl. F, 251.).

Derrida wertet vom Kriterium der absoluten Riickkehrlosigkeit
der reinen Gabe ausgehend (F, 17) in einem einzigen Zug ganz
Verschiedenes ab: Die Gabe, die uns als solche bewusst wird (ohne
schon dem Anderen zugute zu kommen), ist keine wirkliche Gabe;
genauso wenig eine Gabe, die den Anderen tatsichlich erreicht
und von ihm als solche in Empfang genommen wird (ohne dass
sie darum die beabsichtigte Wirkung haben misste); genauso we-

22 Siehe oben. Jene Ausdriicke sind keineswegs gleichbedeutend. Mit Hegel wire
das Aufgehobene niemals einfach als Annulliertes, Liquidiertes und in diesem
rohen Sinne Vernichtetes zu verstehen. Ich werde mich im Folgenden darauf be-
schrinken, die stirkste Behauptung Derridas anzufechten, die auf die mehrfach
von ihm unterstrichene Annullierung der Gabe durch ihr eigenes Erscheinen
hinauslauft.

23 Da es im verfiigbaren Rahmen dieses Kapitels nicht um eine ausfithrliche Derri-
da-Interpretation gehen kann, werde ich auf Stellen im Falschgeld-Buch nur en
passant hinweisen kénnen, an denen der Autor der folgenden Interpretation der
Gabe selbst entgegenkommt.

101

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel Il

nig (und erst recht) die Gabe, fiir die man Dank abstattet, und
schliefllich eine Gabe, die durch eine Gegen-Gabe erwidert wird. In
jedem dieser ganz unterschiedlichen Fille kann laut Derrida keine
wirkliche Gabe vorliegen. In Folge dieser letztlich allein auf jene
Riickkehrlosigkeit einer reinen Gabe gestiitzten Kritik ist ein hoher
theoretischer Preis zu entrichten. Indem Derrida die genannten Fal-
le letztlich alle dem Verdacht aussetzt, die Gabe zu annullieren,
entzieht er einer differenziellen Analyse der Unterschiede zwischen
ihnen jegliches Interesse. Und er fragt nicht, ob es nicht Formen
des Sichtbarwerdens einer Gabe als Gabe, des Empfangs, der Erwi-
derung und Weitergabe geben kann, die nicht geradezu auf deren
Annullierung hinauslaufen miissen. (Schon Georg Simmels Uberle-
gungen zur Dankbarkeit haben klar gemacht, dass eine Riickgabe
niemals einer vorausgegangenen Gabe gleich kommen kann, inso-
fern diese tiberhaupt erst eine Beziehung einseitig eréfinet hat. Das
gibt keine Erwiderung je zuriick, so dass insofern von einer Annul-
lierung an dieser Stelle keine Rede sein kann.?*) Wenn jegliches
Bewusstwerden einer Gabe als Gabe und jegliche Antwort, die sie
als solche nach sich zieht, mit Recht in dem Verdacht steht, sie
zu annullieren, wird ihr dann nicht auch jegliche verbindende und
verbindliche Wirkung entzogen, auf die man von Marcel Mauss
bis Marcel Hénaff so sehr gesetzt hatte, um deutlich zu machen,
was Gemeinschaften und Gesellschaften abgesehen von ihnen aufer-
legten Normen zusammenhdlt? Kann Derridas Theorie der Gabe
tberhaupt etwas zu dieser sozialanthropologischen Diskussion bei-
tragen, die zweifellos davon ausgehen muss, dass es Gaben »>gibt«
und dass sie eine eminente, an Andere wie in einer religio oder
religatio (zuriick-) bindende Wirksamkeit entfalten, ohne sich allein
dadurch schon in einer Okonomie selbst zu zerstéren, die jede wie
auch immer gemeinte, gegebene und erwiderte Gabe auf eine Art
Tausch zu reduzieren droht, in dem es niemals >reine< Gaben geben
kann?

Man sollte Derrida nicht vorwerfen, sich nicht zu jenen Theoreti-
kern des Sozialen zu zéhlen, die sich mit dem Problem konfrontiert
sehen, wie es eingerichtet werden sollte, um wirklich lebbar zu wer-
den. Diese Aufgabe war fiir ihn einfach nicht von vorrangigem Inter-

24 G. Simmel, Dankbarkeit. Ein soziologischer Versuch, in: Der Morgen. Wochen-
schrift fiir deutsche Kultur 1, No. 19, 18. Oktober 1907, 593-598.

102

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Zur fragwiirdigen Phanomenalitat der sriickkehrlosen< Gabe

esse. Und es erscheint sinnlos, ihm nachtraglich vorzuwerfen, er hit-
te etwas anderes tun sollen, als Texte zu dekonstruieren. Jedoch kann
man mit Fug und Recht fragen, ob nicht der Verdacht der Annullie-
rung der Gabe als Gabe, so wie er vorgetragen wurde, dazu verleitet,
zumindest einem Teil des Phanomenbereiches, der unter diesem Ti-
tel verhandelt wird, Gewalt anzutun. Gewiss ist nicht zu bestreiten,
dass es die von Derrida herausgestellten Formen der Riickkehr zur
gebenden Instanz oder auch der Annullierung geben kann, durch
die man, wie Lewis Hyde immer wieder betont hat, schliefilich
>quitt< miteinander wird und sich gegenseitig nichts mehr schuldet,
nicht einmal symbolischen Dank.?> Aber gibt es nicht auch Formen
des Gebens und der Inempfangnahme von Gaben, die genau darauf
abstellen, nicht durch das Bewusstsein, das man von ihnen hat, oder
durch eine Gegen-Gabe ausgeglichen bzw. annulliert zu werden?

Derrida zieht das in einer Anmerkung zu Hydes Studie {iber
die Gabe selbst in Betracht, die darauf hinwies, dass bspw. Organ-
spenden als Formen der Gabe vielfach »an keinerlei Bedingung
gekniipft« sind und von jeglicher Dankbarkeit oder Schuldigkeit
des Empfingers ausdriicklich absehen. Es geniigt nicht, diese Uber-
legungen damit abzutun, dergleichen sei offenbar auf Verwandte
beschrankt und eine derartige Gabe konne insofern nicht sein, was
zu sein sie beanspruchen miisse: unbedingt (F, 30, Anm. 18). Erstens
ist diese Beschrankung empirisch fragwiirdig. (Man denke nur an
jenen paldstinensischen Vater, Ismail Khatib, und seine Frau, die
jungen Israelis Organe ihres irrtiimlich von gegnerischen Soldaten
erschossenen Sohnes spendeten.?®) Und zweitens kann man sowohl
angesichts eines verwandtschaftlichen Verhiltnisses als auch ange-
sichts einer Beziehung zwischen ginzlich Fremden (oder gar Fein-
den, wie sie auch Marion bedenkt?’) bestreiten, ein Bewusstwerden
der Gabe als Gabe oder irgendeine Art der Erwiderung, sei es auch
nur pure Dankbarkeit, miisse auf eine Annullierung der Gabe hin-
auslaufen.

25 L. Hyde, The Gift, Edinburgh 2007, 48, 52.

26 Vgl. hessischer-landtag.de/sites/default/files/dateien/2023-10/Schriftenreihe H
eft_15_Friedenspreis2010.pdf

27 Vgl. Gs, 166.

103

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel Il

4. Zum Dank, der die Gabe nicht annulliert

Antworten auf jene Frage kann man sich von zwei Seiten her zu
ndhern versuchen: Von der Seite des Gebens her wiren Formen
der Gabe zu bedenken, die nicht auf Dank berechnet sind, aber
Anderen zugutekommen, ohne dass sie irgendetwas schuldig wiren,
auch nicht bloff symbolischen Dank oder irgendeine Gegenleistung,
durch die sie sich erkenntlich zeigen konnten. Zwar kann gerade
eine solche >Selbstlosigkeit< des Gebens Andere im Rahmen einer
moralischen Okonomie noch mehr verpflichten, die permanent
wechselseitige oder gegenseitige moralische Leistungen verrechnet.
Aber es ist nicht davon auszugehen, es miisse so sein und ein einseiti-
ges, nicht auf Dank abzielendes Geben kénne gar nicht anders, als im
Rahmen einer solchen, die Gabe als Gabe geradezu vernichtenden
Okonomie sichtbar zu werden und entsprechende Erwiderungen
nach sich zu ziehen. Im Ubrigen fiihrt der Begriff der Selbstlosigkeit
an dieser Stelle leicht in die Irre. Wenn wir etwas ohne Erwartung
einer Gegenleistung geben und auch diese Nicht-Erwartung noch
»vergessens, um einfach, quasi inkognito, zu geben, sind wir immer
noch selbst mit im Spiel.?® Wir selbst tun das, was man Geben
nennt, und adressieren unser Tun an Andere, die wie im Fall von
Kindern (oder anders Abhidngigen) nicht einmal dazu in der Lage
sind, dieses Geschehen zu begreifen, und gerade dadurch in die Lage
versetzt werden, Empfangenes nur weitergeben zu kénnen.?

Von der Seite des Empfangs her wiren Antworten in Betracht zu
ziehen, die realisieren, was man >dank Anderer< bekommen hat,
ohne ihnen angemessen (oder iiberhaupt in irgendeiner Weise) ant-
worten zu konnen. Von nicht nur ausreichender Erndhrung tiber
gute Bildungschancen bis hin zu nachhaltiger Inspiration — sei es
auch nur durch die tatsdchliche oder befiirchtete, imagindr gegen-
wirtige oder vorweggenommene Abwesenheit Anderer — wissen sich
Nachkommen in deren Schuld, ohne ihnen letztere egalisierenden,

28 Es wiirde sich anbieten, diesen Begriff des Vergessens mit dem Begriff der
Diachronie bei Levinas zu verkniipfen; vgl. F, 29, 161.

29 Auch Marion zieht das ausdriicklich in Betracht; vgl. Gs, 172; dazu den aktuell
diskutierten Kontext dieser Frage bei C. Schiies, C. Rehmann-Sutter (Hg.),
Rettende Geschwister. Ethische Aspekte der Einwilligung in der pddiatrischen
Stammzelltransplantation, Miinster 2015.

104

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Zum Dank, der die Gabe nicht annulliert

kompensatorischen oder gar annullierenden Dank abstatten zu kon-
nen (oder auch nur zu wollen?), der im besten Fall auch gar nicht
erwartet wird. Ricceur spricht in diesem Zusammenhang gleichwohl
von einer »Okonomie der Gabe«, der er offenbar zutraut, Praktiken
des Tauschs, des Austauschs, der Wechsel- und Gegenseitigkeit mit
der Asymmetrie einseitiger Gaben versohnen zu kénnen. Wohl des-
halb erwigt er die Moglichkeit »zweiter erster Gaben«.’' Kénnen
solche Gaben selbst iiber den Tod derer hinweg wirken, die uns
vorangegangen sind, so dass ihnen nichts zuriickzugeben ist, wie es
normalerweise eine »Okonomie der Gabe« erfordern wiirde? Oder
behilt eine solche (wie ein hélzernes Eisen anmutende) Okonomie
allemal die Oberhand, auch dann, wenn nichts und niemand uns
dazu angehalten oder gar verpflichtet hat, uns ihren Spielregeln des
Tauschs, des Austauschs, der Wechselseitigkeit und Reziprozitit ge-
maf als dankbar zu erweisen?3?

Statt die Gabe als immer schon einer derartigen Okonomie unter-
worfen zu denken, wire zu iiberlegen, ob sie nicht als auf >6kono-
mischen< Ausgleich gerade nicht berechnete, von ihm abweichende
oder ihn unterlaufende Praxis des Gebens méglich ist, die dem
Anderen als Anderem zugutekommen, ihn jedoch weder zu einer
Gegenleistung noch zum Dank verpflichten und auf diese Weise so-

30 Wenn Hans Scholl in einem kurz vor seiner Hinrichtung verfassten Brief an
seine Eltern (der sie offenbar nicht erreicht hat) schreibt: »Ich danke Euch,
dafd Thr mir ein so reiches Leben geschenkt habt, liegt darin gar nichts von
einer »Kompensations, die auf irgendeine Weise egalisieren oder gar annullieren
miisste, worauf der Dank sich bezieht. Vgl. 1. Scholl, Die Weiffe Rose, Frank-
furt/M. 1993, 190. Und wenn die Leser dieser tragischen Zeilen ihrerseits fiir sie
danken, kénnen sie nichts >zuriickgebenc... Vgl. ebd. auch die entsprechenden
Zeilen von Christoph Probst, gleichfalls von den Nazis hingerichtetes Mitglied
der Weiflen Rose, die viterlicherseits mit den Worten beantwortet wurden: »Ihr
werdet in die Geschichte eingehen, es gibt noch eine Gerechtigkeit« (63). Auch
das stellt keine Egalisierung, wirkliche (tatsdchlich unmégliche) Kompensation
oder gar Annullierung in Aussicht, sondern lduft bestenfalls auf eine Logik der
Weitergabe hinaus, die die Geschichtlichkeit der Spéteren inspiriert.

31 Ricceur folgte insofern Derridas Ansatz nicht, wo er die Moglichkeit eines
»second premier don« in Betracht zog. Vgl. P. Ricceur, Parcours de le Recon-
naissance. Trois Etudes, Paris 2004, 350; dt.: Wege der Anerkennung. Erkennen,
Wiedererkennen, Anerkanntsein, Frankfurt/M. 2006, 301.

32 Vgl in generationentheoretischer Perspektive dazu die Beitrdge in T. Shchytt-
sova (Hg.), In statu nascendi. Geborensein und intergenerative Dimension des
menschlichen Miteinanderseins, Nordhausen 2012.

105

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel Il

gar gegen seinen Willen binden soll.* (Darauf hatte dagegen Marcel
Mauss stets insistiert.)

Im Folgenden mochte ich der Frage weiter nachgehen, welche
Optionen sich in dieser Lage erdffnen — bis hin zum Dank, der pri-
ma facie nicht zur gebenden Instanz zuriickkehren kann und doch
keine nicht abzutragende Schuld heraufbeschwort. Das muss keine
moralische Knechtschaft heraufbeschwoéren, wie es méglicherweise
diejenigen befiirchten, die davon ausgehen, nichts sei schwerer zu
ertragen, als in der eigentiimlich schuldlosen Schuld eines solchen
Dankes zu stehen, und als sei ein Leben, in dem man Anderen nichts
schuldet und insofern sich selbst geniigt, das, worauf es ankommt.
In solchen Wertungen wird eine ganze Anthropologie unreflektiert
mitgeschleppt, zu deren Revision gerade das Phanomen einer Ga-
be auffordert, die Anderen zugutekommt, ohne im Geringsten eine
Schuld nach sich zu ziehen, sei es auch nur die schuldlose Schuld
(dette sans faute, wie sie bei Ricceur heif3t3*) gewisser Vorteile, die
man Anderen zu verdanken hat. Einer solchen impliziten Anthropo-
logie zufolge schlagt alles, was wir empfangen haben, moralisch als
Soll oder Negativum zu Buche, das nach einem Ausgleich verlangt.
Und das umso mehr, wie Andere uns etwas, etwas von sich, (ihre)
Zeit oder sogar sich selbst gegeben haben, was sie uns in keiner
Weise geschuldet hitten. Umso dankbarer miissten wir ihnen dem-
zufolge sein, umso tiefer wiirden wir uns in eine Okonomie von
Vor- und Gegenleistungen verstricken. So wird wiederum nebenher
unterstellt, Gegebenes zirkuliere lediglich zwischen uns, es mache
uns aber in keiner Weise geradezu aus. Idealerweise wiirden wir
Anderen gar nichts, sie uns aber vieles oder sogar alles, auf jeden Fall
aber Dank schulden. So gesehen ist es kein Wunder, dass nicht nur
Nietzsche die Dankbarkeit als eine Art Fessel gedeutet hat, ohne die
es sich allemal besser leben liefSe, frei und souverin, ohne Anderen
etwas — oder gar sich selbst — schuldig zu sein.

33 Ich lasse dahin gestellt, inwieweit sich Ricceurs eigene Uberlegungen bereits in
diese Richtung bewegt haben, und ob Derrida nicht gegen diese Uberlegungen
sogleich Einspruch einlegen wiirde, konnen sie anscheinend doch gar nichts
daran dndern, dass wie auch immer im Sinne radikaler Asymmetrie und An-
Okonomie gleichsam verschirfte Gaben in dem Moment, wo sie als solche
bewusst werden, zur gebenden Instanz in gewisser Weise >zuriickkehren<. Wie
sollte anders tiberhaupt von ihnen die Rede sein kénnen?

34 P.Ricceur, Geddchtnis, Geschichte, Vergessen [2000], Miinchen 2004, 772 1.

106

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Zum Dank, der die Gabe nicht annulliert

Tatsachlich hat man immer wieder, zuletzt auch mit Blick auf
die Phanomenologie Jean-Luc Marions, nicht nur »das Leben«?,
sondern auch das jeweils eigene Leben als eine Gabe aufgefasst
und in Folge dessen den Gedanken an eine moralische Okonomie
nahegelegt, der es von Anfang an unterworfen zu sein scheint. Zur
Welt kommen konnten wir unbestreitbar nur »dank< Anderer. Aber
bedeutet das, jede(r) miisste allein schon deshalb sein Dasein diesen
Anderen (seien es auch ginzlich unbekannte >Erzeugers, die ihrer
Verantwortung nicht nachgekommen sind, oder frith Verstorbene)
>schulden< und daraus folge die Pflicht, diese >Schuld«< ihnen gegen-
tiber in irgendeiner Art und Weise abzutragen, um auf diese Weise
jenes >Verdanken« moralisch auszugleichen? (Kant war ganz anderer
Meinung, indem er feststellte, aus dem Geborensein eines ungefrag-
ten Kindes folge zunichst lediglich die Pflicht der Eltern, es mit sei-
ner nicht gewéhlten — und nach heutigem Kenntnisstand bis in das
Genom hinein kontingenten — Existenz nachtréiglich »zufrieden« zu
machen oder auszuséhnen.)

Auch hier laufen wir Gefahr, durch eine Zweideutigkeit irrege-
tithrt zu werden. >Dank« Anderer zu existieren, muss nicht bedeuten,
ihnen dafiir Dank zu schulden oder wenigstens Grund zur Dankbar-
keit ihnen gegeniiber zu haben. Erst recht dann nicht, wenn man
das gezeugte Leben alsbald mehr oder weniger sich selbst iiberlassen
hat oder wenn die nachfolgende Fiirsorge eklatant mangelhaft war.
Dank Anderer zu existieren, kann sich in seiner geschichtlichen
Bedeutung (in der dieser Tatbestand allein realisiert werden kann)
schliefllich darauf reduzieren, nur aufgrund Anderer leben zu mis-
sen, die eine kausale Verkettung embryonaler und ontogenetischer
Prozesse angestofen (und dann nicht abgebrochen) haben. Bedenkt
man, dass das auch in einem rassistischen »Lebensborn« (wie im
NS-Staat), in massenhafter Vergewaltigung (wie auf europdischem
Boden zuletzt im ehemaligen Jugoslawien) oder auch in einem kiinf-
tigen » Menschenpark« (Peter Sloterdijk) geschehen kann, so ist man
hinreichend davor gewarnt, etwa »das Leben« als Gabe bzw. als Ge-
schenk an die Adresse jedes Einzelnen zu verstehen, der sich dafiir
ohne Wenn und Aber als dankbar zu erweisen hitte. Es geht hier

35 Erstaunlicherweise gehen aber Thesen, die das besagen und auf eine unkriti-
sche Affirmation des Lebens bzw. des Seins hinauslaufen, oft unwidersprochen
durch, so als hitte es eine Theodizee-Kritik und eine negativistische Revision
der klassischen Geschichtsphilosophie nie gegeben.

107

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel Il

aber nicht darum, die vielen Faktoren genauer in Betracht zu ziehen,
die ohne Zweifel >gegebenes< oder >geschenktes< Leben geradezu
vergiften und jeglichen Gedanken an Dank als geradezu absurd er-
scheinen lassen konnen. Vielmehr interessiert mich die Moglichkeit
des Gelingens einer Gabe, die zwar niemals als >rein< gelten kann
(vgl. F, 1881.), wohl aber die o. g. Kriterien erfillt, die also als Gabe
in Empfang genommen und in gewisser Weise auch erwidert werden
kann (und vielleicht auch erwidert werden muss); allerdings nicht
in der Form einer Riickkehr zur gebenden Instanz, mit der man in
Folge dessen quitt werden kénnte.

5. Zur Zeitlichkeit der Fiirsorge

In diesem Sinne kann die intergenerationelle Fiirsorge als eine Pra-
xis des Gebens ausgehend von einer Phdnomenalitit hermeneutisch
rekonstruiert werden, die zundchst gleichsam nur einen Vorschlag
beinhaltet, das fragliche Phinomen als eine Gabe zu verstehen.*
Typischerweise ldsst die Fiirsorge Anderen, Abhédngigen (Kindern,
Kranken wie auch gebrechlichen Alten) geradezu Lebenswichtiges
zugutekommen. Sie beschrénkt sich keineswegs darauf, ihnen ge-
wissermaflen nur akzidentelle Leistungen zukommen zu lassen, oh-
ne die auch auszukommen wire. Vielmehr unterhilt sie das Leben
der Anderen; und zwar in einer habituellen, auf Dauer gestellten
Form, die keineswegs stindig das Bewusstsein erfordert, sondern
geradezu ausschliefst, sich durch die Gabe der Fiirsorge Andere zu
Dank zu verpflichten. Nachkommen sind lange Zeit noch nicht (alte
Menschen immer hédufiger nicht mehr) in der Lage, zu realisieren,
was man ihnen zukommen lisst, wie das geschieht und durch wen.
TIhr eigenes Leben wird {iberhaupt nur aufgrund einer vorherigen
Fiirsorge moglich bzw. aufrechterhalten, die in ihrer fiir das Leben
des Anderen konstitutiven Form normalerweise vergessen werden
muss. Das bewirkt unvermeidlich die Versetzung der Lebenszeiten

36 Womit zugleich die Anfechtbarkeit einer solchen Deutung zugestanden und
nicht in einer fragwiirdigen Gleichsetzung von Sich-Zeigen und Sich-Geben
gleichsam versteckt wird. Im verfiigbaren Rahmen muss ich mich auf einen
nur zu skizzierenden Deutungsvorschlag beschrinken, der die Resultate der
vorangegangenen Abschnitte 1. und 2. beherzigt.

108

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Zur Zeitlichkeit der Fiirsorge

der Generationen gegeneinander. Die Jiingeren leben derart gleich-
sam versetzt nach den Alteren, aus deren Zeugung, Annahme und
Fiirsorge¥ sie hervorgegangen sind, dass sie sich zundchst unmog-
lich synchron als Empfénger einer Gabe verstehen konnen, die
die Moglichkeit der Anbahnung eines eigenen Lebens geradezu aus-
macht. Nahezu alles, was dazu erforderlich ist, haben wir — in wie
mangelhafter Form auch immer - Anderen zu verdanken. Wobei
auch hier die Mehrdeutigkeit dieses Wortes (wie auch die der Gabe)
auf eine fiir das Phdnomen der generativen Zeiterfahrung selbst
konstitutive Ambiguitdt hindeutet.

In dem, was wir Anderen in zweideutiger Art und Weise zu
verdanken haben, mischen sich vielfach vorldufig noch unerkann-
te oder auch bereits sichtbare, hereditir bedingte Belastungen,
Defekte und Begabungen mit subkutanen, unbewussten Beeinflus-
sungen subtilster Art, mit beabsichtigten oder unwillentlichen, ge-
waltsamen oder liebevollen Einwirkungen, mit disziplinierenden
Maflregelungen, durchgreifenden Normalisierungen und normati-
ven Formgebungen in einer unentwirrbaren mélange, die allenfalls
nachtriglich und partiell erkennbar werden ldsst, was uns von all
dem wirklich zugutegekommen ist oder noch zugutekommen wird.
Lisst sich tiberhaupt je auch nur von einem einzigen dieser Momen-
te, von einem Verhalten, das man uns angedeihen lassen hat, oder
von einem péadagogischen Ziel, nach dem man sich gerichtet hat,
vorab sagen, es werde sich in dieser Hinsicht auf jeden Fall bewéh-
ren? Kaum. Wie >gut gemeint< auch immer die Fiirsorge Anderen
gilt, sie kann ihren Charakter als Gabe nur unter der Bedingung
einer zwischenzeitlichen Unbestimmtheit erweisen, in der aufgrund
der temporalen Versetzung der Generationen gegeneinander mehr
oder weniger lange unklar bleiben muss, ob und wie die Gabe
der Fiirsorge auch gelingen kann. Auf das Gelingen kommt es aber
entscheidend an, soll die Gabe als Gabe nicht gleichsam ins Leere
laufen. So hingt ihr Gelingen wesentlich davon ab, ob und wie sie —

37 Diese Begriffe in dieser Reihenfolge zu nennen, bedeutet in keiner Weise, dass
die zuerst genannten die anderen dem Sinn nach auch fundieren. Genau umge-
kehrt wire zu argumentieren. Gezeugte Wesen hingen auf Gedeih und Verderb
von ihrer An- und Aufnahme bei den Lebenden und von deren Fiirsorge ab. So
realisiert allein diese auch ein Sinn eines generativen Verhiltnisses, das in keiner
Weise von einer leiblichen Verwandtschaft abhéngt.

109

5.01.2026, 00:35:31. A



https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel Il

verspitet — in Empfang genommen und als solche gewiirdigt werden
kann.

Diese Wiirdigung aber nennen wir Dank, in dem nicht blof in
Rechnung gestellt wird, dass wir wegen Anderer existieren, insofern
sie kausal fiir unser Leben verantwortlich sind. Vielmehr zeigt sich
in ihm eine nachtrégliche Wiirdigung der Fiirsorge, nach der diese
tiberhaupt nicht verlangt. Dieser Dank kann zumal die frithe, von
ihren Adressaten noch nicht einmal als solche erkennbare Fiirsorge
in keiner Weise zuriickgeben. Und es ldsst sich auch kein symboli-
scher Akt vorstellen, der sie als eine erbrachte Vorleistung durch
eine Gegenleistung zu egalisieren vermochte. Fiirsorge, wie sie die
intergenerationellen Verhiltnisse pragt, ist ihrem eigentlichen Sinn
nach iiberhaupt keine Leistung, die man als Vorleistung in Rech-
nung stellen konnte, sondern eine die Ermdoglichung sozialen Lebens
stiftende Praxis, die Anderen gerade nicht dadurch zugutekommen
soll, dass sie stindig als Gabe bewusst wird. Vielmehr >vergisst< die
Fiirsorge ihren Gabecharakter. Und nicht zuletzt auf diese eigentiim-
liche Selbstvergessenheit bezieht sich der spatere Dank, der sie weder
kompensiert noch gar annulliert. Der Sinn der Fiirsorge ist in ihrer
habituellen Praxis im Modus des Vergessens gegenwirtig, der es den
Empfangern erspart, sich stindig und zunehmend in der Schuld
Anderer wissen zu missen. Nichts wird der spitere Dank, wenn
er moglich wird, im Sinne einer Annullierung der Fiirsorge zuriick-
geben. Ohnehin hat er nichts mit ihr Verrechenbares anzubieten,
worin sich eine »List des Besitzes« manifestieren konnte, wie Mau-
rice Blanchot befiirchtet hat*®; und er hebt die Gabe der Fiirsorge
in keiner Weise auf. Selbst wenn er sich in gewisser Weise als eine
Art Riickerstattung und darauf aufbauend als eine solche List deuten
lassen sollte, kann diese nicht dazu fithren, dass man quitt miteinan-
der werden kénnte — spétestens dann nicht, wenn das generationelle
bzw. generative Verhdltnis vom Tod unterbrochen wird (was in ge-
wisser Weise immer schon der Fall ist, steht doch der Tod derer, die
frither geboren worden sind, normalerweise von Anfang an bevor).
Der Dank realisiert dann nachtréglich, dass das Empfangene dank-
bar macht, ohne als Gegebenes darauf abgezielt zu haben, und dass
die Dankbarkeit nicht mehr zu jenen zuriickkehren kann, auf die

38 M. Blanchot, Die Schrift des Desasters, Miinchen 2005, 66.

110

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Zur Zeitlichkeit der Fiirsorge

sie Antwort gibt. Vielmehr kann sie sich nur anderswohin wenden.*
Die passende Antwort auf die gelingende Gabe, die sich ungeachtet
jener zwischenzeitlichen Unbestimmtheit in einer womdglich langen
Frist als solche bewédhren und bewahrheiten muss, ist niemals ein
Sichbedanken, durch das man quitt miteinander werden kénnte,
sondern die Weitergabe des Dankes, die die Zeit der Fiirsorge und
deren Sinn nicht annulliert. Kann so nicht auch jene Wendung des
von Lewis Hyde zitierten Meister Eckhart verstanden werden, die
besagt, »Fruchtbarkeit der Gabe, das ist alleine Dankbarkeit fiir die
Gabe«?40

Dass Dank in dem schlechten, »ideologiekritischen< Ruf steht, nur
eine Art moralischen Ausgleich herbeifithren und auf diese Weise
Empfinger von einer Schuld, in der sie stehen, entlasten zu sollen,
mag an den beschrinkten Beispielen liegen, die man in Betracht
zieht. So bedanken wir uns alltdglich im Rahmen mehr oder weniger
konventionell geregelter Situationen fiir die Freundlichkeit, das Zu-
vor- und Entgegenkommen Anderer. Alles ruft mehr oder weniger
tiberraschten Dank hervor, was tiber dasjenige hinausgeht, was man
uns vermeintlich schuldet. Bedanken wir uns dafiir in solchen Situa-
tionen, so hat es vielfach damit sein Bewenden. Aber je weniger das
durch soziale oder politische Normen des zivilen Lebens geregelt
ist und je weiter dessen temporaler Horizont sich erstreckt, desto
mehr setzen normative Vorgaben aus und versagen in vom Tod
skandierten Verhaltnissen schliefSlich ganz. Wer oder was sollte uns
(heute noch) verbindlich vorschreiben, dass, wem und wofur wir
tiber den Tod hinaus Dank schulden? Nichts. Dagegen kann Dank-
barkeit, die wir nicht schulden, gerade dem umsonst, fiir uns gelebten
Leben gelten. Umsonst in einem mehrfachen Sinne: unbezahlt und
unbezahlbar, stets am Rande der Vergeblichkeit.

Man kitmmert sich umsonst um Andere: nicht gegen Geld und fiir
keinen anderweitigen Lohn, nicht einmal fiir den Lohn eines verspa-
teten Danks, der die womdglich vergeudete Zeit ohnehin niemals

39 Vgl. dagegen E. Levinas, Humanismus des anderen Menschen, Hamburg 1989,
34.

40 Meister Eckhart, Werke in zwei Bianden. Band I (Hg. N. Largier), Frankfurt/M.
1993, Predigt 2, S.27. Vgl. Hyde, The Gift, 55f., der die Weiter-Gabe immer wie-
der streift, deren Unwiederbringlichkeit aber mit Verweis auf diverse Quellen
zwiespiltig einschitzt (vgl. ebd., Kap. 7).

111

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel Il

wiederbringen wird. Das Geben der Fiirsorge gelingt gegebenenfalls
dennoch und wird dann vielleicht nicht umsonst, d. h. vergeblich
gewesen sein, insoweit es in einem anderen Sinne umsonst, namlich
unberechnet, an-6konomisch, dem Anderen tatsachlich zugutekam,
ohne dafiir irgendeine Gegenleistung zu erwarten.*! In ihrer habitu-
ellen Normalitét vergisst die Fiirsorge sogar, diese Erwartung nicht
zu hegen, und wird so zu einer auf Dauer gestellten Praxis unbe-
wussten Gebens. So gesehen spricht phdnomenologisch viel dafiir,
dass es zu einem Geben kommen kann, in dem sich die gebende
Instanz nicht immerfort narzisstisch selbst belohnt, um auf diese
Weise den Sinn des Gebens zu konterkarieren (vgl. F, 36). Letzteres
muss gleichwohl darauf aus sein, bei Empféngern »anzukommenc als
etwas, das ihnen tatsdchlich zugutekommt, ohne sich in dieser Hin-
sicht aber iber jene zwischenzeitliche Unbestimmtheit hinwegsetzen
zu konnen.*? Die Gabe wird sich vermittels des Anderen bewidhren
und bewahrheiten, oder sie scheitert und kann keineswegs gleichsam
aus eigener Kraft Gabe bleiben, wie es Marion beschreibt. Im besten
Falle zieht sie eine Dankbarkeit nach sich, deren Sinn es gerade
nicht ist, die Fiirsorge in irgendeiner Weise zu annullieren, sondern
vielmehr, sie weiterzugeben. Die der einseitigen, riickhaltlosen Gabe
angemessene Antwort ist nicht die Gegen-Gabe, durch die sie wo-
moglich liquidiert zu werden droht, sondern die Weiter-Gabe, die
niemals zur gebenden Instanz zuriickkehren wird, so dass sich kein
»Kreis« der Gaben schlieflen kann.** Spitestens macht das der Tod
deutlich, der sie rhythmisiert.

Auch in diesem Falle konnte Derrida replizieren: die Weiter-Ga-
be gelte doch dann (ebenso wie verspiteter Dank) nur einem
verinnerlichten Anderen und suche nur nach einer Art Ausgleich,

41 Das zweifellos Unbefriedigende solcher Beschreibungen liegt darin, dass sie
in »an-dkonomischer< Sicht nachtriglich die Herrschaft des Okonomischen
dementieren miissen, wahrend sie Verhéltnisse zur Sprache bringen, die von
sich aus gar nicht >6konomisch« verfasst gewesen sein miissen, bevor sie dieser
Herrschaft unterworfen worden sind. Verdankt sich das, was bei Derrida und
Ricceur als »Okonomie« beschrieben wird, nicht allemal einer Okonomisierung,
die allererst 6konomisieren musste, was von sich aus nicht darauf angelegt war?

42 Wie wenig J.-L. Marion dies bedacht hat, zeigen Passagen in seiner Phdnomeno-
logie der Liebe (Das Erotische. Ein Phdnomen, Freiburg i. Br., Minchen 2011,
108 f.).

43 Vgl. Hyde, The Gift, 56.

112

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Zur Zeitlichkeit der Fiirsorge

sie konne also dem Okonomischen auch in diesem Falle nicht ent-
kommen.** Aber realisiert die Erinnerung im Gedenken an den
Anderen oder die Andere nicht gerade seinen bzw. ihren irreversi-
blen Abschied? Und ist das Verhdltnis zu Anderen nicht schon zu
deren Lebzeiten vom Vorschein dieses Abschieds geprigt, in der
Diachronie einer Abschiedlichkeit, wie sie u. a. von Levinas und
Blanchot beschrieben worden ist? Derrida, der die unter dem Titel
Adieu veréffentlichte Trauerrede anldsslich des Todes seines Wegge-
fahrten Levinas gehalten hat, wusste das sehr genau.*> Von Levinas
her liegt es nahe zu sagen, keine Gabe kehre je zuriick - und ob
sie den Anderen als Anderen je erreiche, sei niemals gewiss, da wir
uns (uns selbst und uns gegenseitig) in unserer Alteritat unauthebbar
entzogen sind*® und insofern niemals in einer Okonomie aufgehen
kénnen. So gesehen wire weniger die Gabe und ihr Gelingen als
vielmehr die Reziprozitit wechsel- und gegenseitigen Austauschs das
erkldrungsbediirftige Phinomen. Wie kommt es, wire in dieser Sicht
zu fragen, dass man sich auch in der Literatur zur Gabe weitgehend
auf okonomisierbare (das heif$t: nicht >immer schon< dkonomisierte)
Prozesse sozialen Austauschs beschrankt, die das Gegebene (wie
vermittelt auch immer) scheinbar stets zur gebenden Instanz zuriick-
kehren lassen, aber einseitige Formen des Gebens meidet, in denen
man sich verausgabt und verschwendet?

Ohne nun an dieser Stelle mit wehenden Fahnen zur ganz anders
ansetzenden Okonomie-Kritik Georges Batailles iiberzulaufen, die
die menschliche Verausgabung nur mit Mithe von der entropischen
Dissipation von Energie unterscheidet, kann man doch nicht umbhin,
zu fragen, ob die sich an Derrida anschliefSende Diskussion um das
Phinomen der Gabe gewissermaflen die Beweislasten richtig verteilt
hat. In Frage gestellt wurde seit seinem Buch iiber das Zeit geben
(dt. Falschgeld) immer wieder die Moglichkeit der Gabe und deren
Phanomenalitit selbst, kaum je aber, ob es wirklich eine gleichsam
zirkuldre, jede Vorgabe ausgleichende Gegenseitigkeit geben kann,

44 . Derrida, Mémoires, Wien 1988, 62.

45 Vgl. ebd., 58f., 135, 168, sowie J. Derrida, Adieu. Nachruf auf Emmanuel Levinas,
Miinchen, Wien 1999.

46 Vgl. UG, 3L

113

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel Il

in der Gaben und mehr oder weniger dankbare Erwiderungen sich
autheben bzw. geradezu annullieren, wie es Derrida unterstellte.4”

In intergenerationeller Hinsicht ist das zu bezweifeln. Die Diskus-
sion um das Phdnomen der Gabe ist im Allgemeinen allerdings weit
entfernt von einer Diachronie gegeneinander versetzter Lebenszei-
ten von Generationen, die einander nicht mit einem Schlag ablosen,
sondern nach und nach ineinander iibergehen; aber gewiss nicht
allein in Prozessen biologischer und sozialer Reproduktion in onto-
logischen Registern der Selbigkeit (mémeté), sondern indem sie das
Empfangene weitergeben. Weniger denn je ist heute jedoch sicher,
worum es sich hierbei genau handelt, wenn nicht bloff um irgendei-
ne Habe. Wenn der Sinn der Fiirsorge als einer Gabe geradezu darin
liegt, zum Weitergeben anzuhalten, inspiriert sie die kommenden
Generationen, ohne dass dazu unbedingt etwas Dingliches oder ein
gewisser Besitz aus der Hand gegeben werden miisste.*® So bestatigt
sich, dass wir geben, was wir nicht haben — nicht weil es uns fehlt,
sondern weil es iiberhaupt nicht zu besitzen ist: den Sinn des Gebens
selbst. Wir empfangen von Anderen, die uns vorausgegangen sind,
im besten Fall, was weder einer offenkundigen 6konomischen Logik
des Besitzes noch der List einer geheimnisvollen Riickerstattung je
vollig gehorchen kann.

47 Nicht verschwiegen werden soll allerdings, dass Derrida selbst auf der Suche
nach Einfallsméglichkeiten auch einer reinen Gabe in das Okonomische war. In
diesem Sinne fragt er schliefilich, wie auch die Okonomie »ihre Chance« haben
kann (F, 17, 45). Keineswegs sollten Gabe und Okonomie vollkommen ausein-
anderfallen (F, 203). Vielmehr ist von einem bewahrten, bezugslosen Bezug die
Rede.

48 Dahingestellt lasse ich hier, inwiefern menschliches (soziales und politisches)
Zusammenleben speziell durch einseitiges, intergenerationelles Geben gestiftet
und erdffnet, getragen oder von neuem inspiriert wird, ohne auf Dank berechnet
zu sein, selbst wenn wir »zutiefst zu Dank verpflichtet« zu sein glauben.

114

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel IV

Am Ende des »Jahrhunderts der Phanomenologie«?
Hans Blumenbergs Schriften zur Literatur und zur Technik

1. Im Zeichen »ruinanter« Erfahrungen: Phanomenologie nach ihrem >Ende<? (115) |
2. Selbstbehauptung als Ausweg? Probleme »weltbediirftiger« Subjektivitit (120) |
3.Der Mensch im Zeichen des Anderen: Andeutungen eines »sozialen< Weltbe-
griffs (128) | 4. Exkurs: Bewegt von dem, was iibrig bleibt? Robert Musils Roman
Der Mann ohne Eigenschaften mit Blick auf Hans Blumenbergs und Milan Kunderas
Schriften zur Literatur (137)

Das Wesen dieser Art von Philosophie [ist] monologisch.!

1. Im Zeichen »ruinanter« Erfahrungen:
Phanomenologie nach ihrem >Ende«?

Im Nachlass Hans Blumenbergs findet sich eine erstaunliche Notiz
anldsslich des 50. Jahrestages des Todes von Edmund Husserl, in
der es heifit: »Das nun iberhastet zu Ende gehende Jahrhundert
wird im Riickblick von Philosophiehistorikern als >Jahrhundert der
Phinomenologie« bezeichnet werden«, obgleich »andere Richtun-
gen und Schulen weitere Kreise gezogen und heftigere Wirbel verur-
sacht« hitten. Weniger diese zweifellos anfechtbare Diagnose und
Aussicht als vielmehr der Grund, den der Autor fiir seine Einschat-
zung abgibt, erscheint bemerkenswert: Die Phanomenologie habe in
der Philosophie eine nachhaltige »Verschiebung zum beschreiben-
den Verhalten hin« bewirkt?; vom Programmatischen ihres Begriin-

1 H. Blumenberg, Phanomenologische Schriften 1981-1988, Berlin 2018, 170 [=PS].

2 Wobei hier eine besondere Nahe zu Ludwig Wittgenstein nicht zu iibersehen
ist, ohne dass es zu einer schlichten Umkehrung des alten »Ordnungsrufes«
res non verba kame. Durch gute Beschreibung die fraglichen >Sachen< besser
verstehen zu wollen, ohne sich auf einen anfechtbaren Evidenzbesitz seitens
eines phdnomenologisch >reduzierten< Subjekts zu berufen, das die reale Welt
(bzw. deren Geltungsdimension) >vernichtet< hat, in ihr selbst nicht vorkommt
und womdglich nicht einmal an deren Existenz noch ein Interesse hat, so lautet
zusammengefasst die methodologische Schlussfolgerung, die Blumenberg schon

115

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel IV

ders dagegen miisse man wohl »mehr vergessen, als einem ohne
Besorgnis um die Substanz geheuer sein kann« (PS, 509). Demnach
wiirde die Phanomenologie nur das Schicksal alles Substanziellen
teilen: sich frither oder spiter von selbst als nicht substanziell genug
bzw. als geradezu substanzlos zu erweisen. Einer férmlichen >Ver-
abschiedung« oder Fiir-tot-Erklarung, mit der man verschiedene,
vergleichsweise junge Stromungen der Philosophie wie die Lebens-
philosophie, die Kritische Theorie und den Existenzialismus binnen
Kurzem bedacht hat, bediirfte es so gesehen gar nicht. Was letzteren
angeht, so hilt Blumenberg zwar keinen Rekord, denn die Frage,
ob der Existenzialismus »tot« ist, hatten vor ihm bereits andere -
von Jean Wahl Uber Gabriel Marcel und Paul Ricceur bis hin zu
Fritz Heinemann - aufgeworfen, er beantwortet sie aber 1955 in
einem Kommentar zum 50. Geburtstag Jean-Paul Sartres eindeutig.?
Auch hinsichtlich der Phianomenologie, die ebenfalls schon frither
»verabschiedet< worden ist, spart Blumenberg nicht mit schneiden-
der Kritik.> Doch um pathetische Gesten geht es ihm dabei nicht. Im
seinem Fall hat man es vielmehr mit einem der ganz wenigen Nicht-
Phanomenologen zu tun, denen diese philosophische >Richtung« als
eine Disziplin der Beschreibung ein echtes Anliegen war und von
deren schonungsloser Kritik eben deshalb méglicherweise mehr zu
lernen ist als von parrhesiastisch wenig ambitionierten Schiilern und
Schiilerinnen, die Vorgedachtes loyal tradieren und dabei Gefahr
laufen, es durch Wiederholung erstarren zu lassen. (>Disziplin« ist

in Zu den Sachen und zuriick (Frankfurt/M. 2002, 346 ff. [=ZdS]) gezogen hatte.
(Ein Manuskript, das auf die 1980er Jahre zuriickgeht.)

3 H. Blumenberg, Schriften zur Literatur 1945-1958, Berlin 2017, 199 [=SL].

4 M. Foucault, Um welchen Preis sagt die Vernunft die Wahrheit? (Gesprach mit G.
Raulet), in: Spuren 1, 2 (1983), 23; vgl. VL., Abgebrochene Beziehungen: Merleau-
Ponty und Foucault iiber Ontogenese und Geschichte; Teil I in: Philosophisches
Jahrbuch 101/1 (1994), 200-217; Teil II in: Philosophisches Jahrbuch 101/2 (1994),
178-194.

5 Eigens zu untersuchen wire, ob sie >innerhalb< der Phanomenologie wirklich so
neu ist. Vieles wird man v.a. bei Maurice Merleau-Ponty vorgedacht finden, den
Blumenberg gelegentlich erwéhnt. Doch konzentriert sich der immer wieder als
»grofier Einzelgdnger« apostrophierte Philosoph, offenbar bereits nach seinem
Weggang von Gieflen (1965) »der professoralen Kollegialitit iiberdriissig«, weit-
gehend auf Husserl, seltener auf Heidegger, kaum je aber auf deren Schiiler,
Nachfolger und Bewunderer. H. Blumenberg, J. Taubes, Briefwechsel 1961-1981
und weitere Materialien, Berlin 2013, 96.

116

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1.Im Zeichen »ruinanter« Erfahrungen: Phdanomenologie nach ihrem >Ende«?

hier im Sinne eines Vorgehens zu verstehen, das aus der Erfahrung
seine entscheidenden Impulse empfiangt, sie mit »disziplinierter
Naivitit«® aufgreift und nur auf dieser Basis auch von der Erfahrung
handelt.)

Wie ernst Blumenbergs Kritik der inzwischen weitgehend zer-
streuten und von den urspriinglich >streng wissenschaftlichen< An-
liegen ihres Begriinders’ weit entfernten Phanomenologie zu neh-
men ist, das hat Lebenszeit und Weltzeit (1986), das aus dem Nach-
lass herausgegebene Konvolut mit dem bezeichnenden Titel Zu den
Sachen und zuriick (2002) sowie der Entwurf einer Theorie der
Lebenswelt (2010) ohnehin schon klar gemacht, von speziellen Auf-
sdtzen einmal ganz abgesehen, von denen sich einige wenige in den
Schriften zur Technik (2015), die meisten jedoch in den jiingst er-
schienenen Phdnomenologischen Schriften 1981-1988 (2018) finden.
Durch die ebenfalls erst vor wenigen Jahren zusammengefassten
Schriften zur Literatur 1945-1958 (2018) fallt jetzt aber auf die eigen-
tiimliche, nicht selten ironische Néhe Blumenbergs zur Phinomeno-
logie ein neues Licht, da diese Schriften iiberaus deutlich werden
lassen, von welchen Erfahrungen ausgehend Blumenberg selbst pha-
nomenologisch inspiriert Philosophie betrieb und wie diese Erfah-
rungen ein zentrales Bestimmungsstiick seiner Philosophie gepragt
haben mogen, das die sachliche Nahe dieses Autors zu phdnomeno-
logischer Deskription begriindet. Gemeint ist der Weltbegriff. Im
verfiigbaren Rahmen ist allerdings nur eine Andeutung wichtiger
Verbindungslinien méglich, denen ausfiihrlich nachzugehen sich ge-
wiss lohnte; vor allem deshalb, weil sie auf bislang weitgehend tiber-
sehene sozialphilosophische Hypotheken von Blumenbergs primar
genealogisch-kosmologischen Forschungen aufmerksam machen.

Fir diejenigen, die Blumenberg vor allem als Theoretiker der
Genesis der kopernikanischen Welt, von Subjektivitit und Selbster-
haltung als Inbegriffen der Legitimitat der Neuzeit sowie der mit ihr
einhergehenden Prozesse theoretischer Neugierde kennen und ihn
in der Ndhe von Namen wie Galileo Galilei, Giordano Bruno, Johan-
nes Kepler, Nikolaus Kopernikus, Immanuel Kant, Léon Brunsch-
vicg, Alexandre Koyré, Ernst Cassirer, Thomas Kuhn oder auch
Jean Piaget ansiedeln, miissen die Schriften zur Literatur eine grofie

6 Siehe zu diesem Ausdruck R. B. Mac Leods das Kap. I in diesem Bd.
7 E.Husserl, Philosophie als strenge Wissenschaft [1910/1], Frankfurt/M. 1965.

117



https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel IV

Uberraschung sein, finden sich hier doch neben einer Jugendschrift
zu Hans Carossa (1938) brillante Essays u.a. zu Ernst Jinger, zu Gra-
ham Greene, Ernest Hemingway, Franz Kafka, Thomas S. Eliot und
William Faulkner, die durchgingig existenzielle Tone anschlagen. Da
ist von einer erst zu gewinnenden Sensibilitdt (SL, 33) die Rede,
die »die Verlorenheit durchschreiten« muss, um womdglich »das
Unzerstorbare [zu] gewinnen« (SL, 194) - nach radikalster, desastro-
ser Enttduschung, die sich schon im 18. Jahrhundert abzeichnete,
aber nach »furchtbaren und unabweisbaren Erfahrungen« danach
verlangen lief, die »Wirklichkeit zuriick[zu]gewinnen«, wobei die
Literatur der Philosophie anscheinend weit voraus war (SL, 42). Da
ist die Rede von mafigeblichen »ruinanten Erfahrungen«, die die
Frage aufwerfen, wie sie »im Horizont einer Welt [zu] fassen« sein
sollen (SL, 45). Dazu zdhlen Erfahrungen der Unzuverlassigkeit, der
Anonymitat, in der die »Dringlichkeit eines Rufes« zu vernehmen
sein soll (SL, 48f.), des Inobjektiven, wie man es bei Franz Katka
beschrieben findet (SL, 46), und der Flucht, die sogar an eine »Be-
freiung aus dem Sein« (SL, 50) denken ldsst, an der sich wenige
Jahre zuvor ein anderer Autor versucht hatte: Emmanuel Levinas
namlich®, den man vor Augen haben kann, wenn es bei Blumenberg
heif3t, der andere Mensch sei einzig, fern und »radikal anderes als je
ein Exemplar der Gattung vernunftbegabte[r] Lebewesen« (SL, 53).
Daraus keimt eine »unstillbare Beunruhigung«, die nicht blof$
in Paris zum Vorschein kam, wo nach der Verdffentlichung von
Das Sein und das Nichts (1943) und insbesondere nach Vortridgen
zu einem neuartigen Humanismus »existenzialistischer« Pragung
im Jahre 1945 Sartres Stern aufzugehen begann. Wiederholt (seit
1951) wendet sich Blumenberg gegen eine verabsolutierte Freiheit,
die sich nichts mehr geben bzw. schenken ldsst, alles sich selbst
verdanken soll und so, als auto-poietische, zwanghafte Ziige an-
nimmt (SL, 101ff, 163 ff,, 199 ff.,, 245).° Sartre verewige mit seiner
Konzeption der Freiheit den »Nullpunkt 1945«, lasse aber nicht
mehr begreiflich werden, inwiefern sie als »Antwort auf eine Not
d[er] Existenz in d[der] Welt« zu verstehen ware (SL, 73), wie
Blumenberg in einem Kafka-Essay fliichtig notiert. Zweifellos liegt

8 E. Levinas, Ausweg aus dem Sein. De [évasion [1935/36] (frz./dt.). Freiburg i. Br.,
Miinchen 2005.

9 Spiter ist von »auto-technischen« Ziigen die Rede (H. Blumenberg, Schriften zur
Technik, Berlin 2015, 49 [=ST]). Und noch immer ist dabei Sartre gegenwirtig.

118

- am 25.01.2026, 00:95:31, A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1.Im Zeichen »ruinanter« Erfahrungen: Phanomenologie nach ihrem >Ende«?

Blumenberg nichts ferner, als sich zum Existenzialisten zu erkldren,
aber existenzielle Herausforderungen an die Adresse der Philosophie
bringt er durchgingig zur Sprache. Bei Graham Greene erscheint
jede(r) »ausgesetzt an das ganz Andere«, bei Thomas Wolfe einem
»Meer der Verlassenheit« und dem »Hunger nach Wirklichkeit«
tiberantwortet (SL, 127), den auch der Krieg niemals stillen konnte,
der nach voriibergehender Beendigung regelméfSig in schiere Lange-
weile umschlagen muss, wenn man gewissen Zeitzeugen glauben
darf (SL, 137, 159). So mag sich erkldren, warum in der Zeit verlorene
Subjekte nur »weitermachen« und das Leben nur noch durchstehen,
um nicht an der Uberfliissigkeit ihres Daseins zu zerbrechen (SL,
144, 155, 2211L.). Passt das nicht bestens dazu, dass in Zeiten seriellen
Sterbens selbst der Tod ldngst seine Wiirde eingebiif3t hat und zur
bloflen Statistik degenerieren musste (SL, 153)? Liegt darin nicht
eine auferordentliche Herausforderung fiir die seinerzeit en vogue
befindliche philosophische Thanatologie?

Mit Eliot realisiert Blumenberg »das Ausgesetztsein — oder besser:
Sich-ausgesetzt-Haben« — Europas, des Westens bzw. des Abendlan-
des »an eine fragend-fremde Welt«.!® Aber es ist offenbar auch
sich selbst fremd geworden infolge jener ruinanten Erfahrungen.
Nur weigert sich Blumenberg, diese im Sinne der »fatalen >Gewor-
fenheit« der Existenzphilosophie« zu interpretieren, die ihm von
Anfang an als iberholt erschien (SL, 245). Statt dessen fragte er
mit Blick auf die deutsche Nachkriegsrealitit, wie sich »Maf3stibe
fir die Wahrhaftigkeit unserer Riickkehr zur Welt« angeben lassen
konnten (SL, 207) - unter der Voraussetzung, dass »Gegenwart
[...] nur bei den Ergriffenen« ist, die »das Gewesene zu giiltiger
Prasenz erwecken« miissen (SL, 242). Blumenberg will weder Eliot
eine »immanentisierte«, aus der »Kranklichkeit des Seins« hervor-
gehende Eschatologie zugeben (SL, 247, 253), noch auch in ein »kul-
turkritisches Lamento« einstimmen, das »die Undurchdringlichkeit
der Verfinsterung des immanenten Prozesses« statuiert, den man
Geschichte nennt (ST, 275). Was dagegen bereits durchschimmert,
ist ein Grundmotiv, ohne das sich Blumenbergs spiter eigenstdndig
entfaltete Philosophie gar nicht denken ldsst: das Motiv der Selbstbe-
hauptung bzw. der Selbsterhaltung gegen alles Widrige, welches das

10 SL,239. Im Exkurs (s.u., Abschnitt 4) wird darauf zurtickzukommen sein.

119



https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel IV

Leben unmoglich zu machen droht. (So lautet Jahrzehnte spater eine
erklartermafien »technische« Definition der Vernunft; ST, 273.)

2. Selbstbehauptung als Ausweg?
Probleme »weltbediirftiger« Subjektivitat

Wie aber soll diese Selbstbehauptung zu denken sein? Soll man sich
das Leben und »geistiges Sein« mit Carossa etwa »als belagerte
Festung« so vorstellen, dass »der Sinn der [entsprechenden] Lebens-
form in der Riistung« liegt, mit der es sich gegen alles Widrige,
Storende, Bedrohliche und Fremde wappnet (SL, 340)? Dagegen
bringt der Dichter selbst in einem Gesang an das Ungeborene einen
entscheidenden, die Schriften zur Literatur abschlieSenden Einwand
vor: »Weil die starkste Mauer keinen wahrhaft schiitzt, so bau ich
dir kein Haus, und wire ich ein Gott, ich ndhme auch keinem der
Geschopfe einen Eid ab, dich unversehrt zu lassen« (SL, 352).

Wenn es sich aber so verhalt, muss dann nicht auch die Selbst-
behauptung bzw. -erhaltung anders denn als eine Art physischer,
sozialer, politischer oder auch geistiger Einmauerung begriffen wer-
den, die absehbar gar nicht standhalten kann? Bedarf sie dann nicht
Anderer? Oder wire sie mit Anderen nach dem gleichen Muster zu
denken? Sind auch Lebensformen der Koexistenz!! mit und unter
Anderen nur so zu verstehen, dass sie sich gegen alles, was ihnen
nicht im Inneren zugehdrt, quasi militirisch wappnen miissen?
Koénnen sie nur so fiir Unversehrtheit biirgen? Wenn jenes geistige
Sein sich in Wahrheit dem Anderen als radikal Anderem aussetzen
und ihn bzw. es sogar hereinlassen muss, wie es Blumenbergs auf
die Jahre 1950/1 zuriickgehender Vortrag iiber »das Problem des
Nihilismus« suggerierte, muss diese Deutung als abwegig erschei-
nen. Nahegelegt wird vielmehr eine entgegengesetzte Interpretation:
als einander ausgesetzt begreifen wir uns angesichts ruinanter histo-
rischer Erfahrungen, die jede sich nur auf sich selbst verlassende

11 E. Fink, Existenz und Coexistenz. Grundprobleme der menschlichen Existenz,
Wiirzburg 1987. Im sozialontologisch begriffener Co-Existenz geht es bei Fink
gerade nicht um ein indifferentes, ggf. nachtriglich zu pazifizierendes Neben-
einander, wie man es sich in Zeiten des Kalten Krieges und der seinerzeit
geltenden Doktrin »friedlicher Koexistenz« vorgestellt hat. Das nur nebenbei.

120

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Selbstbehauptung als Ausweg? Probleme »weltbediirftiger« Subjektivitat

Selbsterhaltung und -behauptung als sinnlos haben erscheinen las-
sen. Wenn sie aber Anderer bedarf, dann wird sie sich zu ihnen
nur als »radikal Anderen« verhalten kénnen. Denn anders sind sie
iiberhaupt nicht zu haben.

Darin liegt zweifellos eine eminente Herausforderung fiir den
Weltbegriff, der im Zentrum von Blumenbergs Studien zur Gene-
alogie der Moderne stehen wird. Jedoch greifen diese Studien so weit
bis in die antike Kosmologie, in deren christliche Denaturierung, in
den spatmittelalterlichen Nominalismus und in die frithneuzeitliche
Destruktion teleologischen Denkens zuriick, dass diese Herausfor-
derung fiir lange Zeit ebenso fast ganz aus dem Blick gerit wie
die Frage, ob die Philosophie in Konkurrenz treten kann zu einer
Literatur, die Blumenberg so kommentiert, als sei es ihr zuzutrauen,
»die Funktion der Zeugin« und der »Hiiterin der Wahrheit« zu
tibernehmen (wie er es einer Figur bei Faulkner explizit zuschreibt;
SL, 273).

Das Resultat jener Studien ist bekannt: Die kopernikanische Kos-
mologie fiihre letztlich zu einem deteleologisierten Weltbegrift, der
das Gegebene lediglich noch als Rohstoff fiir konstruktives Tun gel-
ten lasst (ST, 26, 65). Kopernikus, seines Zeichens kein Nominalist,
vollstrecke nur noch die Konsequenzen der anti-stoischen Einsicht,
dass die Welt offenbar nicht fir den Menschen gemacht ist'?, und
entspreche auf diese Weise der Erfahrung, dass sie sich keineswegs
in menschlicher Hinsicht generell als hospitabel oder als »wirtbar«!?
erweist. Genau das soll die menschliche Gattung zu indifferenter
Herrschaft tiber die Erde erméchtigen, ohne Riicksicht auf eine ferra
inviolata, wie sie der Kulturkritik seit der Antike vorschwebte.!*

12 Aber hatte Kopernikus nicht in seiner Vorrede zu den Biichern der Umldufe
geschrieben, die Weltmaschine (machina mundi) sei »um unseretwillen vom
besten und genauesten aller Werkmeister gebaut« worden? N. Copernicus, Das
neue Weltbild. Drei Texte. Commentariolus. Brief gegen Werner. De revolutioni-
bus I (lat./dt.), Hamburg 1990, 73.

13 Wie Kant sagen wird, der die Wirtbarkeit aber von einem weltbiirgerlichen
Recht der Hospitalitdt her und nicht als Dimension der Natur deutet; I. Kant,
Zum ewigen Frieden. Ein philosophischer Entwurf, in: Werkausgabe Bd. XI (Hg.
W. Weischedel), Frankfurt/M. 1976, 191-251, hier: 221; vgl. ST, 66 ff., 78, 145.

14 ST, 216, 260; vgl. zu diesem Begriff H. Blumenberg, Die Sorge geht iiber den
Fluf$, Frankfurt/M. 1988, 118 ff.

121

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel IV

In dieser Perspektive kann von einer »Humanitit« der Welt«
nicht auf natiirlicher Grundlage die Rede sein. Ohne den Menschen
wire sie in ihrer »Unwirtlichkeit« »eine blofle Wiiste«, behauptete
denn auch Kant.® So erweist sich die Erde im Grunde bereits seit
der Vertreibung aus dem Paradies — die durch das Ende des Mittel-
alters nur in ihrer letzten Konsequenz deutlich geworden zu sein
scheint - als »undienliche Fremdex, iiber die die Menschen in einem
unaufhérlichen Daseinskampf ihre riicksichtslose Herrschaft antre-
ten — weit entfernt, sich durch die kopernikanische Dezentrierung
demiitigen zu lassen, die Blumenberg fiir anthropologisch letztlich
insofern gleichgiiltig halt, als sich aus dem neu justierten Ort des
Menschen auf der Erde keine Aussage {iber seinen Rang oder iiber
seine Zukunft und deren >Sinn< mehr ableiten lasst (ST, 65).

Die sich daraus ergebende, zwischen Blumenberg und der Phéno-
menologie zu verhandelnde Frage lautet nun, ob letztere sich nicht
unkritisch in die Genealogie der Neuzeit und insbesondere in die
Geschichte des von ihr hervorgebrachten Weltbegriffs einschreibt.
Wenn sich Husserl in die »letzte Unanfechtbarkeit« eines transzen-
dentalen Ichs zuriickziehen will, das er als »Residuum der Weltver-
nichtung« charakterisiert (PS, 27, 71), setzt er dabei dann nicht eine
Welt als Inbegrift der Objektivitit von Gegenstinden voraus, die
wir haben (im Gegensatz zur Welt, worin wir sind, indem wir sie
haben; PS, 221, 251)? Wird nicht diese zundchst so aufgefasste Welt
phanomenologisch reduziert, um sich nachtriglich einer transzen-
dentalen Subjektivitit zu versichern, die ihrerseits geradezu weltlos
zu sein scheint? Welchen »Weltbedarf« hat diese Subjektivitat ihrer-
seits noch, wenn sie so gedacht wird, dass sie sich vollkommen
gleichgiiltig zur Existenz von Objekten verhilt'® und wenn sie sich
nicht mehr als leibhaftige Subjektivitit von jemandem denken lasst,
der der Welt auch zugehort?

Intersubjektivitdt jedenfalls, davon ist Blumenberg iiberzeugt,
kommt ohne eine Zugehorigkeit zur Welt nicht aus (PS, 125ff),
in der leibhaftige Subjekte sich im Verhiltnis zu Anderen als >je-
mand« erweisen und nur durch ihre dissensuellen, irreduzibel plu-
ralen, situationsbezogenen Deutungen (PS, 156) ermitteln kénnen,
was es heifSt, in der Welt zu sein. Das ist fiir Blumenberg keine

15 1. Kant, Kritik der Urteilskraft. Werkausgabe Bd. X, § 86; vgl. ST, 220, 223.
16 Vgl. PS, 116, 118, 122, 124, 174, 263, 277.

122

- am 25.01.2026, 00:95:31, A



https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Selbstbehauptung als Ausweg? Probleme »weltbediirftiger« Subjektivitat

faktische Misslichkeit, sondern Bedingung der Moglichkeit einer
intersubjektiven Welt irdischer Subjekte, die nur durch ihre plurale
Koexistenz ihr In-der-Welt-sein verbiirgen (PS, 127, 177 ff.).

»Intersubjektivitt, die sich in Menschengestaltsvielfalt inkorpo-
riert«, manifestiert sich allerdings nicht blof in einer >optisch< ap-
présentativen, »gegenseitigen Darbietung in Leibern«Y, sondern in
einem riickhaltlosen, letztere grundsitzlich ganz erfassenden Ausge-
setztsein, das auf Vertrauen angewiesen ist und darauf bauen muss,
vor restlos verobjektivierender >Sichtung« verschont zu werden.!®
Was davon abhéngt, nicht jeglicher >Undurchsichtigkeit< beraubt
zu werden, das ldsst sich im Ausgang vom Paradigma der Wahrneh-
mung von Dingen, die bei Husser] immer wieder als maf3gebliches
Schema fungiert, nicht erldutern (PS, 205, 454).

In der lebensweltlichen Erfahrung geht es nicht um die Frage der
tatsichlichen »Existenz der Welt«, ob es sie also in Anbetracht radi-
kaler (cartesianischer) Zweifel tiberhaupt gibt (PS, 282, 293), ob sie,
etwas oder alles >der Fall ist< (sofern wenigstens das zweifelnde Sub-
jekt im Modus des cogito >der Fall ist<” und sich des Tatsdchlichen

17 PS, 180,196 f., 211, 437, 474.

18 Vgl. PS, 440, 445ff,, 512. Das ist ein Hauptthema in Blumenbergs Beschreibung
des Menschen, Frankfurt/M. 2006, 808 f. - ausgehend von der Grundannahme
der Gegebenheit gleicher, aber »undurchdringlicher« Leiber, die die Andersheit
verschiedener Subjekte zwar anzeigt, aber nicht originér erfahrbar werden lasst
(ebd., 149 ff.). Wenn das aber gewiss ist, warum liegt dann im Sichtbarwerden
fiir Andere eine auflerordentliche Gefahr? Warum kann es dann zum Hauptpro-
blem kulturellen Lebens werden, sich ungefahrdet »sehen lassen« zu kénnen
(ebd., 144f)? Hier zeigt sich eine sozialphilosophische Wendung in Blumen-
bergs Denken, das jenes Ausgesetztsein zuvor (mit Blick auf Giovanni Pico della
Mirandola) primér als Vorbedingung machtvoller Selbstbehauptung gedeutet
hatte; so in: Aspekte der Epochenschwelle: Nolaner und Cusaner. Erweiterte
und iiberarbeitete Neuausgabe von »Die Legitimitit der Neuzeit« vierter Teil,
Frankfurt/M. %1982, 82.

19 Wer cogito sagen kann, erlebt, so Blumenberg, in diesem Augenblick, »was
es heif3t, der Fall zu sein« (PS, 63). Dabei muss er sich aber auf ein bereits
zur Verfiigung stehendes Personalpronomen stiitzen, dessen Verwendung nur
dialogisch Sinn ergibt. Wer »ich« sagt, »darf den Ausdruck »ich< nicht fiir sich
reserviert haben, und er hat es immer dann nicht, wenn er ihn seinerseits nur
dialogisch verwendet«. Genau das zu vergessen, wirft Blumenberg der Phéno-
menologie der Intersubjektivitiat vor, wenn er feststellt, sie sei im Grunde ein
monologisches Unterfangen (PS, 162, 170), und wenn er zu dem Schluss kommt,
es handle sich hier um eine veritable »phédnomenologische Katastrophe an der
Klippe der Okkasionalien« (PS, 166).

123

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel IV

im Sinne von Ludwig Wittgensteins Tractatus vergewissern kann?).
In der Lebenswelt muss man sich vielmehr zur niemals beweisbaren,
niemals blof} »tatsdchlich« vorliegenden, vielmehr zu bezeugenden
und zu beglaubigenden Existenz Anderer als Anderer verhalten, die
nicht einfach vorhanden und in diesem Sinne >da< sind, sondern so
ko-existieren, dass sie sich nur zwischen einander ihres In- und Zur-
Welt-seins versichern konnen. Von Martin Buber {iber Emmanuel
Levinas bis hin zu Michael Theunissen und Bernhard Waldenfels
liegen dialogistische Deutungen dieses >Zwischen« vor, die, so weit
ich sehe, nicht Blumenbergs Aufmerksamkeit gefunden haben. Ob
der Dialogismus erfolgreich mit Husserls transzendentalem Inter-
subjektivismus in Konkurrenz getreten ist (was Theunissen explizit
bestritten hat?'), kann hier dahingestellt bleiben. Aber es ist nicht zu
tbersehen, wie sehr noch Blumenbergs Kritik an Husserl von dessen
(kritisierten) Pramissen abhédngig bleibt.

Mit Recht reinterpretiert er Husserls Aussage, Erfahrung sei die
Kraft, »welche die Existenz der Welt verbiirgt« (PS, 364), im Re-
kurs auf eine lebensweltliche Intersubjektivitit, die >Welt< zunachst
nur als Hintergrund der Begreiflichkeit von Differenzen voraussetzt,
durch die man zu klaren versuchen kann, was es mit ihr auf sich hat.
Dabei geht es aber keineswegs nur darum, dass andere >die Dinge«
anders sehen, verstehen, deuten und interpretieren (PS, 35), oder
darum, dass sie »einander fremd« werden, insofern »Gegenstands-
bestimmungen« nicht geteilt werden, die Widerspriiche hervorrufen
(PS, 33). Wiirde man es dabei bewenden lassen, so kdme die Frage,
ob und unter welchen Bedingungen die Betreffenden tiberhaupt fiir
einander »existent< bzw. >da< sind, gar nicht zu Gesicht. Sie wiirde
einfach vorausgesetzt. Aus jeder intersubjektiv (doppelsinnig) geteil-
ten Welt fallen wir aber heraus, wenn wir in den Augen Anderer gar
nicht >da< zu sein scheinen, insofern sie uns iibersehen, dchten oder
anders ausschliefen. In der Welt als einem universalen Verweisungs-
horizont menschlicher Erfahrung mag man dann immer noch sein;
doch von einer geteilten sozialen oder politischen Welt diirfte man
letztlich nicht mehr sprechen. Genau deshalb hat Hannah Arendt

20 PS, 294, 285, 288, 298.
21 M. Theunissen, Der Andere. Studien zur Sozialontologie der Gegenwart, Berlin,
New York 21977.

124

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Selbstbehauptung als Ausweg? Probleme »weltbediirftiger« Subjektivitat

auch von einer Erfahrung der »Weltlosigkeit« gesprochen??, in der
vielleicht nicht das nackte Leben, wohl aber dessen Lebbarkeit (liva-
bility) und vitalitas (Plinius) radikal auf dem Spiel steht.?3

Aus Blumenbergs Sicht geht die »Eigentiimlichkeit der Neuzeit«
aus dem »unmdglich gewordenen Vertrauen in den Weltgrund«
hervor (PS, 354). Hat diese Erschiitterung aber nur >kopernikani-
sche« bzw. kosmologische Griinde? Wenig spiter ist mit Blick auf
Descartes, der immerhin Zeitgenosse des 30-jahrigen Krieges war,
von einer »unbehausten Gemeinheit« die Rede, die dieser seinerzeit
erfahren haben mag. In der Tat kann man sich fragen, ob nicht
die Erfahrung der Unzuverlassigkeit der politischen Verhiltnisse, in
denen am Ende niemand mehr einem Anderen trauen mochte und
alles in allgemeiner Gemeinheit zu ertrinken drohte, die Vorausset-
zung eines verzweifelten Begehrens nach absoluter Gewissheit war
(die so als — unzulidnglicher - Ersatz fiir Vertrauen in Andere in
Betracht kommen musste).24

Seitdem kaschieren endlosen Paraphrasen des cogito, auf die sich
in den Augen mancher Kritiker die Geschichte der modernen Philo-

22 Blumenberg kniipft daran zwar voriibergehend an, tiberspielt aber die soziale
und politische Gewalterfahrung, die Arendt mit ihrem Begriff im Blick hatte,
und deutet jene Erfahrung als spezifisch >neuzeitliche<; vgl. H. Blumenberg, Sd-
kularisierung und Selbstbehauptung. Erweiterte und iiberarbeitete Neuausgabe
von Die Legitimitit der Neuzeit, erster und zweiter Teil, Frankfurt/M. 1983, 15;
H. Arendt, Die Gefahr der Weltlosigkeit, in: B. Liebsch, M. Staudigl, P. Stoellger
(Hg.), Perspektiven europdischer Gastlichkeit. Geschichte - Kulturelle Praktiken -
Kritik, Weilerswist 2016, 69-114.

23 Vgl. PS, 289. Nacktes Leben kann sich (wie beim Neugeborenen) als nicht
lebensfihig (frz. inviable) erweisen. Als eigentlich >unlebbar< kann sich dariiber
hinaus ein zwar biologisch lebensfahiges und insofern iiberlebendes, aber in sei-
ner Vitalitdt geschadigtes Leben erweisen. So spricht bereits Gaston Bachelard
von einem Leben »quil faut désigner par un néologisme et une contradiction
comme une vie invivable«; in: G. Bachelard, Lautréamont [1939]. Nouv. éd.
augmentée, Paris 1965, 97. Das Gleiche hat Judith Butler im Sinn, wo sie von
der livability menschlichen Lebens spricht; vgl. VL., Verletztes Leben. Studien
zur Affirmation von Schmerz und Gewalt im gegenwdrtigen Denken. Zwischen
Hegel, Nietzsche, Bataille, Blanchot, Levinas, Ricceur und Butler, Zug 2014. Dieses
Problem beschiftigt auch Jacques Ranciere; vgl. VI, Unterwegs zu einer neuen
Art, die Erde zu >bevilkern<? Jacques Rancieére, die Literatur und die Politik, in: E.
M. Vogt, M. Manfé (Hg.), Jacques Ranciére und die Literatur, Berlin, Wien 2020,
89-109.

24 Vgl. VL., Prekdre Selbst-Bezeugung. Die erschiitterte Wer-Frage im Horizont der
Moderne, Weilerswist 2012.

125

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel IV

sophie weitgehend reduziert, die Frage, wie der Bestand und die Ver-
lasslichkeit einer politischen Welt und politischer Lebensformen zu
verbiirgen sind und ob sich fiir deren Unzuverléssigkeit tiberhaupt
philosophischer Ersatz denken lasst. Nach Mafigabe dieser Lebens-
formen sind wir einander ausgesetzt, wobei die >Lebbarkeit< unseres
Lebens selbst auf dem Spiel steht. Das wird in Lebenswelttheorien,
die den fraglichen Weltbegriff immer noch als ein epistemisches
Problem einstufen, genauso wenig deutlich wie bei jenen, die die
Lebenswelt mit einem Wittgenstein'schen Begriff der Lebensform
einfach gleichsetzen (wie es auch Blumenberg en passant tut; PS,
320). Lebensformen, in denen man gemaf3 gewisser Spielregeln ge-
lernt haben mag, how to do things (or nothing) with words, setzen
voraus, dass ein Verhiltnis zu Anderen als solchen bereits besteht
und nicht durch den Gebrauch von Worten (oder deren Ausblei-
ben) ruiniert wird. Davon legt eine Wissenschaft von den Triviali-
titen gewohnlichen Lebens (als die Husserl die Phdnomenologie
der Lebenswelt einmal definiert hat; ebd.) gewiss nicht zureichend
Rechenschaft ab, setzt sie doch das Leben mit und unter Anderen
in seiner weltlichen Normalitit bereits voraus, um dieses phédnome-
nologisch zu reduzieren. So sucht sie den Weg »zu den Sachen«; wo-
hingegen Blumenberg lingst auf dem Riickweg ist, wie der entspre-
chende Buchtitel (2002) unmissverstandlich ankiindigt.?> Auf diese
Weise gelangt er wieder zu Ausgangspunkten seines Philosophierens
zurick — so wenn er feststellt, der Mensch befinde sich »immer auf
der Flucht«, was in einem frihen Proust-Kommentar (1955) uber
»die endgiiltig verlorene Zeit« ganz dhnlich zu lesen steht (PS, 357;
SL, 214).

Wovor und wohin auch immer >der Mensch<?¢ fliehen mag — vor
der Zeit (oder) in die Zeit, vor sich selbst, vor Anderen, vor dem
Leben (oder) in das Leben, aus der Welt und aus dem Sein selbst
-, jedes Mal, so scheint es, geht es dabei doch um ein zunéchst in
der Welt situiertes Selbst (nicht um ein transzendentales Ich, das
»niemand« ist und an der Existenz der Welt offenbar kein Interesse
hat); um ein Selbst, dem es, mit Heidegger gesprochen, in seinem

25 Blumenberg, ZdS; diese Devise wird spater wiederholt: PS, 62.

26 Auf die Revisionsbediirftigkeit dieser Redeweise ist hier nur en passant zu ver-
weisen; vgl. etwa P. Stoellger (Hg.), Figurationen des Menschen. Studien zur
Medienanthropologie, Wiirzburg 2019.

126

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Selbstbehauptung als Ausweg? Probleme »weltbediirftiger« Subjektivitat

Sein um dieses selbst geht. Diese vieldeutige, inzwischen oft ange-
fochtene Formel legt Blumenberg allerdings so aus, dass Andere im
Gegensatz zur Normalitit des Lebensweltlichen primér lediglich als
Storende in den Blick kommen. Die Lebenswelt ist fiir Blumenberg
Inbegriff eines an sich unauffilligen, gewohnheitsméfiigen und in-
sofern normalen Lebens, das sich erst sekundir als »storanfallig«
erweist. »Was sie stort, ist das in ihr Fremde, also auch der Frem-
de«, durch den auch zu begreifen sein soll, »was der Andere ist«.
Nur mit einem Fremden, der als Anderer »domestiziert« ist (PS,
371f1., 38), lasst sich demnach eine normale bzw. normalisierte Welt
teilen. Auch diese Entschiarfung sozialer Alteritit dient, in dieser
anthropologischen Perspektive, stets der Sicherheit des Daseins, d.h.
der Selbstbehauptung unter Bedingungen endlichen Zeitverbrauchs,
die mit allen moglichen Stérungen fertig werden?” und dabei »den-
kend tiberleben« konnen soll (PS, 201L., 87, 101ff.) - bis hin zum
»Grenzzustand der Hinfilligkeit, der Fastverlorenheit« (PS, 25), der
allerdings authentische Resurrektion nicht vollkommen ausschliefit,
wie Blumenberg glaubt.

Am Anfang jeglicher Zuwendung zu sich selbst, die die Sorge der
Selbstbehauptung und -erhaltung aktiviert, steht hier jedes Mal die
»Storung der Unmittelbarkeit des Weltbezugs« (PS, 79, 98). Dabei
kommt ein »nie gegebenes« Selbst nur indirekt zum Vorschein, so-
fern es sich mitteilt (wobei es sich im gleichen Zug verbirgt und
preisgibt; PS, 389). Gleichwohl soll es stets ganz es selbst sein und
bleiben konnen, ohne durch die Mitteilung alteriert zu werden.
»Die Kategorie des Andersseins in Anwendung auf das Subjekt«
der Sorge gibt es nicht, stellt Blumenberg unvermittelt fest (PS,
81) — und wehrt damit alles ab, was man als dem Selbst und der
Sorge innewohnende Ander(s)heit zu beschreiben versucht hat, sei
es in der Literatur von Michel de Montaigne, Friedrich Holderlin,
Artur Rimbaud und Fernando Pessoa an, sei es in der Philosophie

27 Bewusstsein bedeutet fiir Blumenberg nur »Leben mit anderen Mitteln«, aber
stets umwillen der Selbsterhaltung, als deren Modell erklartermafien der (in
Begriffen von Reiz und Reaktion analysierte) Stoffwechsel gilt (PS, 19, 26, 28).
Was aber sollte ein in diesem Sinne der Selbsterhaltung verpflichtetes Bewusst-
sein davor schiitzen, der Langeweile - dem scheinbar schlimmsten Ubel eines
verzeitlichten Bewusstseins - zu verfallen? Siehe dazu PS, 281.

127

5.01.2026, 00:35:31. A



https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel IV

seit Martin Buber, Emmanuel Levinas und Paul Ricoeur mit seinem
einschldgigen Buchtitel Das Selbst als ein Anderer.?

3. Der Mensch im Zeichen des Anderen:
Andeutungen eines »sozialen< Weltbegriffs

Wenn Blumenberg schliellich das »unauthaltsame Vorkommen des
Menschen in der Phdnomenologie« beschwort (ZdS, 173), der in
seinem mundanen Verfasstsein fiir ihn die nicht zu {bersteigende
Grundlage allen Zur-Welt-seins darstellt, so ist ihm die Frage entge-
genzuhalten, wie er begriinden will, dass es sich um ein auf Selbster-
haltung, -behauptung und -steigerung programmiertes Sein handeln
soll, dem jegliche origindre Alteritdt und Veranderung abgeht und
das sich zum Anderen hin allenfalls nachtréglich und zuféllig 6ffnen
kann. Woher nimmt man jene >Programmierung<? Handelt es sich
auch hier nur um eine schlichte, nicht bereits durch anthropologi-
sche Vorurteile bedingte Beschreibung? Handelt es sich insofern
um eine unverfingliche anthropologische Einsicht in menschliches
Sosein, das anders gar nicht zu denken ist, wenn man erst einmal
die Deteleologisierung des mittelalterlichen Weltbildes mitmacht?
Oder geht es hier um ein machtvolles, aber hochst anfechtbares
Interpretationsangebot, das als solches kaum noch zu erkennen ist,
wenn es als blof§ beschreibende Anthropologie gleichsam verkleidet
begegnet?

Zu seiner Anthropologie der Selbsterhaltung gelangt Blumenberg
(abgesehen von den Arbeiten zur Genealogie der Neuzeit) in seinen
phédnomenologiekritischen Schriften ausgehend von der nachvoll-
ziehbaren Uberzeugung, das phianomenologisch reduzierte Ich sei
- Husserl zum Trotz - auf einen »Weltbedarf« und auf eine Zugeho-
rigkeit zur Welt angewiesen, ohne die sich Intersubjektivitdt nicht
vorstellen lasse — auch nicht die der Cartesianischen Meditationen,
wo bekanntlich explizit nach einer »bewéhrbaren Zuginglichkeit«
des Anderen als eines Fremden (»original Unzuginglichen«) gefragt

28 Vgl. die Bilanz d. Vf., Einander ausgesetzt. Der Andere und das Soziale. Bd. I:
Umrisse einer historisierten Sozialphilosophie im Zeichen des Anderen; Bd. II:
Elemente einer Topografie des Zusammenlebens, Freiburg i. Br., Miinchen 2018.

128

- am 25.01.2026, 00:95:31, A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Der Mensch im Zeichen des Anderen

wird.?® Tatsachlich muss man sich fragen, ob diese oft zitierte Re-
deweise nicht immer noch einen primér >dinglich< vorhandenen
Anderen voraussetzt, dem iiber sein innerweltlich-kérperliches, »ap-
prasentiertes< Erscheinen hinaus dann noch zusitzlich eine gewisse
Transzendenz eignen soll. Kann man sich so zu einer irreduziblen
Fremdheit des Anderen wieder vortasten, die man bereits in dem
Moment zum Verschwinden gebracht hat, wo man ihn ganz und gar
einer neuzeitlichen Welt eingeordnet gedacht hat, die angeblich -
in der Sicht Blumenbergs — einen »Grund ihrer Sozialitit« allenfalls
noch im »Grund der Kontingenz des Daseins aller« auszumachen
erlaubt (PS, 382)? Demnach kann niemand je einen zureichenden
Grund seiner Existenz finden - auch nicht in generativer Zeiterfah-
rung, die Blumenberg mehrfach streift.3? Und alle sind in dieser
Lage scheinbar ganz auf sich selbst, als sich selbst erhaltende und
behauptende Wesen, zuriickgeworfen, die nicht einmal mehr wissen,
ob sie tiberhaupt noch >wesentlich« etwas oder jemand sind, denen
also paradoxerweise alles >Wesentliche« fehlt.

Eben deshalb sind sie riickhaltlos auf eine soziale Welt angewie-
sen, in der sie allenfalls noch durch dialogische Auseinandersetzung
miteinander in diesen Fragen weiterkommen werden. Dialogisches,
sich an Andere auf Erwiderung hin wendendes Verhalten muss aber
deren Fremdheit als nicht nur »>stérendes< und abzuwehrendes, viel-
mehr unverzichtbares Potenzial ihrer Alteritit und Negativitit beja-
hen, denn nur so kann solches Verhalten ihnen in einer uberwie-
gend >unwirtlichen< Welt einen Empfang bereiten, der die sozialen
Verhaltnisse nicht von vornherein auf ein fatales Gegeneinander auf
Selbsterhaltung programmierter (Un-)Wesen festlegt, die angesichts

29 Ohne dass dabei aber eine Praxis der Bewdhrung selbst schon in den Blick
kommt; vgl. E. Husserl, Cartesianische Meditationen. Einleitung in die Phdnome-
nologie. Husserliana I, Den Haag, Dordrecht 1950, § 52.

30 Soist von der Erfahrung von »Gewissheit« zwischen »biologischen [!] Mitglie-
dern eines einzigen generativen Zusammenhangs« die Rede (PS, 74), dann
davon, sich im Vorhinein (von jenseits des Todes her) als unvorhanden zu
denken (PS, 268, 430) oder auch eine Wiederholung von Gleichem zu erwarten,
die in der Familie »zur Institution geworden« sei. Hier wird uniibersehbar,
wie Blumenbergs Anthropologie der Zeiterfahrung die diachrone Alteritit des
kiinftigen und des erinnerten Anderen verkennt, die sich gewiss nicht auf ein
biologisch und/oder historisch fundiertes Reproduktionsgeschehen reduzieren
lasst (PS, 381, 423 ff.; H. Blumenberg, Quellen, Strome, Eisberge, Berlin 2012,
1711).

129

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel IV

ihrer Kontingenz und der erwiesenen Unzuverlassigkeit der politi-
schen Verhaltnisse nicht mehr wissen, wie sie das verlorene Welt-
Vertrauen je wiederherstellen sollen, das sich gewiss nicht auf einen
doxischen Welt-Glauben oder auf eine rationale Berechenbarkeit des
Laufs der Dinge reduzieren ldsst, wenn es wesentlich darauf beruhen
muss, Anderen als solchen zu vertrauen.’!

Ein Rekurs auf gottliche Fremderhaltung, die nach Blumenbergs
Diagnose von unaufhorlichen Anstrengungen menschlicher Selbst-
erhaltung abgeldst werden musste®?, geniigt dazu ebenso wenig wie
ein blof3 gewohnheitsmifliges Sichverlassen auf eine lebensweltliche
oder systemische Vertrautheit (PS, 43).3% Vertrauen, im Gegensatz zu
Verlasslichkeit, die auch Dingen und anonymen Prozessen eignen
mag, erfordert geradezu die befremdliche Alteritdt des Anderen,
durch die es tiberhaupt erst notig wird. Anderen vertraut man ange-
sichts ihrer unkontrollierbaren, befremdlichen Alteritat — und nicht
etwa, indem man diese zu umgehen versucht im Rekurs auf eine

31 Zum Weltglauben, den Blumenberg auf David Humes belief zuriickfiihrt, vgl.
PS, 76, 363. Im Unterschied zu Hume leitet er die Zerstorung des Weltglaubens
von der gnostischen Unterminierung des Bildes einer guten Welt her (Marcion)
und sieht ihn schliefilich bei Nietzsche umschlagen in die Positivierung radika-
ler Kritik an einem menschliche Souverénitat lahmenden »Vertrauen zum Gang
der Dinge« (Sakularisierung und Selbstbehauptung, 148 ., 161 £.).

32 H. Blumenberg, Selbsterhaltung und Beharrung. Zur Konstitution der neuzeitli-
chen Rationalitdt, in: H. Ebeling (Hg.), Subjektivitdit und Selbsterhaltung. Beitrd-
ge zur Diagnose der Moderne, Frankfurt/M. 1976, 144-207.

33 Vgl. zu diesem Problemkomplex Vf., Das Selbst im Missverhdltnis zwischen
Erzihlung und Bezeugung. Versprechen — Vertrauen - Verrat, in: S. Orth, P.
Reifenberg (Hg.), Facettenreiche Anthropologie. Ricceurs Reflexionen auf den
Menschen, Freiburg i. Br., Miinchen 2004, 49-78; ders., Ausgesetztes und sich
aussetzendes Vertrauen - in historischer Perspektive, in: Archiv fiir Rechts- und
Sozialphilosophie 99, Heft 2 (2013), 152-172; A. Hirsch, P. Bojanic, Z. Radinkovic
(Hg.), Vertrauen und Transparenz - Fiir ein neues Europa, Institut fiir Philoso-
phie und Gesellschaftstheorie Belgrad, Belgrad 2014; Vi, Zu einem >positiven<
Verstindnis von Nicht-Wissen in sozialphilosophischer Perspektive - am Beispiel
des Vertrauens, in: P. Wehling (Hg.), Vom Nutzen des Nicht-Wissens. Sozial-
und kulturwissenschaftliche Perspektiven, Bielefeld 2015, 171-202; A. Hirsch, P.
Delhom (Hg.), Friedensgesellschaften - zwischen Verantwortung und Vertrauen,
Freiburg i. Br., Miinchen 2015; V1., Desillusioniertes Vertrauen - in ontogeneti-
scher und geschichtlicher Perspektive, in: Archiv fiir Rechts- und Sozialphilosophie
107, Nr.1 (2021), 90-113; G. Maio (Hg.), Vertrauen in der Medizin. Anndherun-
gen an ein Grundphdnomen menschlicher Existenz, Freiburg, Basel, Wien 2023.

130

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Der Mensch im Zeichen des Anderen

»Negation der Befremdlichkeit als der Zuverldssigkeit, die nur das
Wesensmaflige haben kann« (PS, 44).

Darauf hat die Erfahrung radikaler Zerbrechlichkeit menschlicher
Ordnungen aufmerksam gemacht, wie sie u.a. im Dreifligjahrigen
Krieg und im englischen Biirgerkrieg des 17. Jahrhunderts derart
offenkundig geworden ist, dass es kaum noch iiberzeugen konnte,
an die Unverbriichlichkeit einer, alle(s) und jede/n jederzeit um-
fassenden und bergenden Ordnung zu glauben. Nur unter diesen
Voraussetzungen sind auch neuzeitliche Staatstheorien denkbar. Die
Kontingenz der Grundlagen, auf denen sie errichtet worden sind,
wurde noch potenziert durch eine nachhaltige Entmachtung iiberlie-
ferter Weltbilder infolge ihrer Historisierung und ethnografischen
Relativierung. »Jenseits der Berge« kann alles anders sein, schrieb
Montaigne (ST, 132). Warum sollte es sich dann >diesseits< anders
verhalten?

Die Erforschung fremder Lebensformen infolge von Reiseberich-
ten der frithen Neuzeit, die Hiobsbotschaften von den sogenannten
Westindischen Landern, Klagen iiber den Kolonialismus des Wes-
tens und schliefSlich die weder mythologisch préfigurierten®* noch in
einer Metaphorik der Unbegrifflichkeit?> aufgehenden Desaster des
20. Jahrhunderts haben seither eine eidetisch nicht gedeckte terra
incognita menschlichen Seins offenbart (PS, 46), die zunehmend
weniger Staunen und Bewunderung als vielmehr Entsetzen auslésen
musste. Blumenberg ist sich dessen bewusst (ohne das Entsetzen al-
lerdings ganz und gar an die Stelle des Staunens treten lassen zu wol-
len; PS, 59); doch neigt er dazu, die frither Ernst Jiinger attestierte
Sensibilitét fiir die »Ruinierung unserer Welt« letztlich doch primér
kosmologisch-historisch zu begriinden, wie es auch eine Bemerkung
von Jacob Taubes zu Arthur O. Lovejoys Die grofse Kette der Wesen
(1933) und zu Alexandre Koyrés Von der geschlossenen Welt zum
unendlichen Universum (1957) nahelegt, in der es heif3t, dieses Werk
sei »[m]it Lovejoy zusammen wichtigstes opus zur modernen Sensi-
bilitat, wirkliche Analyse der Kopernikanischen Revolution«.3

34 H. Blumenberg, Prdfiguration. Arbeit am politischen Mythos, Berlin 2014.

35 H. Blumenberg, Rigorismus der Wahrheit. »Moses der Agypter« und weitere
Texte zu Freud und Arendt, Berlin 22015, 39.

36 Blumenberg, Taubes, Briefwechsel 1961-1981, 58.

131

- am 25.01.2026, 00:95:31, A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel IV

Nun bezeugt deren Nachgeschichte mit der Rhetorik immer neu-
er, allerdings ganz unterschiedlich begriindeter Dezentrierungen,
die sie von Friedrich Nietzsche tiber Sigmund Freud und Jean Pia-
get, Jacques Derrida und Jacques Lacan bis hin zu Richard Rorty
hervorgebracht hat, gewiss eine zunehmende Sensibilisierung fiir al-
les Mégliche, was ein vermeintlich sicher gegriindetes, verwurzeltes
und verortetes Selbstsein beunruhigen kann. Doch darin liegt mehr
als nur eine Verschirfung der Bedingungen neuzeitlicher Selbstbe-
hauptung, die nur zu verteidigen hitte, was in einer nicht einmal
gleichgiiltigen, sondern schlechterdings indifferenten Welt ohnehin
»da< ist und der Selbststeigerung dienen soll, die sich des Vorhande-
nen technisch und produktiv bemiachtigt. Blumenberg liegt zunédchst
alles daran, diese im Ausgang von der neuzeitlichen »Kosmogonie
als Paradigma der Selbstkonstitution«* ausdriicklich affirmierten
Bedingungen als legitime auszuweisen — wobei ihn allerdings tief
greifende Zweifel an einer am Ende alles »nach ihrem Entwurfe
hervorbringenden« Freiheit?® umtreiben, der ihrerseits alles Seiende
als indifferent gilt (ST, 46 f., 78).

Die Schriften zur Technik weisen deutlich Spuren des Zweifels
am Sinn solcher Freiheit auf, die die Welt nicht mehr als fertig
eingerichtetes, geschaffenes »Haus«, als oikos oder kdsmos gelten
lasst, sondern darauf angewiesen ist, »den Menschen in der ihm
verfremdeten Naturwelt sich seinen angemessenen und schiitzenden
Ort selbst einrichten« zu lassen (ST, 157). Aber sie plddieren nicht
fiir eine Revision jenes Paradigmas selbst und der aus ihm abgeleite-
ten >legitimen< Konsequenzen fiir eine Anthropologie des auf sich
selbst zuriickgeworfenen Menschen, dessen Freiheit Sartre beschrie-
ben hatte. Dabei gibt es >den< Menschen, wenn iiberhaupt, nur in
einem irreduziblen Plural, der die Menschen unter neuzeitlichen
Voraussetzungen dazu zwingt, jenen Ort fiireinander als hospitablen
einzurichten. Diese Aufgabe ist durch andere, aus der >Genesis der
kopernikanischen Welt< allein nicht erklarbare Sensibilisierungspro-
zesse deutlich geworden®, an denen heute nicht mehr vorbeizukom-
men ist, wo es darum geht, wie sich eine nicht ldnger als >weltlos«

37 Blumenberg, Sakularisierung, Zweiter Teil, Kap. V.

38 1. Kant, Kritik der reinen Vernunft, B XIII. Vorrede zur zweiten Auflage.

39 Vi (Hg.), Sensibilitit der Gegenwart. Wahrnehmung, Ethik und politische Sen-
sibilisierung im Kontext westlicher Gewaltgeschichte. Sonderheft Nr.17 der Zeit-
schrift fiir Asthetik und allgemeine Kunstwissenschaft, Hamburg 2018.

132

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Der Mensch im Zeichen des Anderen

vorzustellende, vielmehr >weltbediirftige< Intersubjektivitdt in ihrer
endlichen Leibhaftigkeit und in ihrem riickhaltlosen Angewiesen-
sein auf eine irdische Co-Existenz einer gemeinsam zu teilenden,
gastlichen Welt soll versichern kénnen.

Ausstehende Antworten auf diese Frage konnte die keineswegs
nur kosmologisch bedingte Sensibilitat fiir das Fremdwerden der
zuvor >kosmisch« vorgestellten Welt in astronomischen, aber auch
in sozialen, politischen und kulturellen Hinsichten vor allem eines
lehren: Stoisch ganz >bei sich«< oder »unter sich< bleiben zu wollen,
gar in einem befestigten Selbstsein, wie es der junge Blumenberg
bei Carossa beschrieben fand, ist eine Form der Selbsterhaltung, die
frither oder spiter gerade das Selbst zu ruinieren droht, um dessen
willen alle ihre Anstrengungen unternommen werden. Zumal ein
wenn nicht immer auf der Flucht sich befindendes, so doch jederzeit
in die Flucht zu schlagendes Selbst miisste sich fiir andere Formen
des Bleibens in der Welt interessieren: fiir nicht in sich verschlos-
sene und alles Fremde sich vom Leib haltende, sondern gastliche
Formen, die die Anderen in dem Wissen einlassen, dass eine her-
metische Abriegelung gegen sie eben den Tod selbst herbeifiihrt,
gegen den die Selbstbehauptung aufgeboten wird. Bemerkenswerte
Spuren fithren aus Blumenbergs frithen Schriften in die Richtung
dieser Einsicht, programmatisch miinden sie dann aber in eine
nach wie vor phianomenologisch-deskriptive Anspriiche erhebende
Anthropologie, ndmlich in die Beschreibung des Menschen (2006)
ein, die noch nicht erkennen ldsst, wie es den Menschen moglich
sein soll, den fatalen Hypotheken einer Ideologie der Selbstbehaup-
tung, -bestimmung und -steigerung zu entgehen, die sie unter dem
immer noch nachwirkenden Druck der neuzeitlichen Entsicherun-
gen aller kosmologischen, sozialen und politischen Ordnungen auf
ein Sicherheitsdenken festgelegt haben, das eigenem und fremdem
Leben abtraglich ist.

Nachdem der »>geschlossene Kosmos« destruiert und dariiber hi-
naus »der Substanzialismus der Identitat [...] zerstort« wurde?, auf
den sich nun auch niemand mehr ersatzweise verlassen kann -
ganz gleich, was die aggressiven Anachronismen der >Identitdrenc
dagegen vorbringen mégen -, bleibt zu entdecken, wie eine soziale

40 H. Blumenberg, Anthropologische Anndherungen an die Rhetorik [1971], in:
Wirklichkeiten in denen wir leben, Stuttgart 1981, 104-136, hier: 134.

133

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel IV

Welt unter diesen Voraussetzungen zu restabilisieren ist, die weder
ihre abgriindige Kontingenz tibersehen lasst noch auch zu rein de-
fensiven Sicherheitsmafinahmen Zuflucht nimmt, sondern zwischen
unweigerlich einander Ausgesetzten ein prekdres Vertrauen stiftet,
das die befremdliche Alteritit der Anderen nicht leugnet, sondern
bejaht.*!

Die Neuzeit soll einen Weltverlust zur Folge gehabt haben, den
Blumenberg letztlich einseitig kosmologisch-historisch begriindet.
Dabei hat die fragliche Erfahrung viele Griinde, nicht zuletzt de-
struktiv-politische, wie sie etwa Ernst Cassirer in seinem Buch Vom
Mythus des Staates als dessen »Isolierung« beschrieben hat.*> Abge-
sehen davon, wehrt sich Blumenberg mit Recht gegen eine blof3
restaurative Einstellung, die das Verlorene ohne Wenn und Aber
zuriickzubringen verspricht. Dabei verldsst er sich aber auf eine
Anthropologie, von der er offenbar meint, dass sie im Grunde durch
die Neuzeit selbst hervorgebracht wurde und dass sie nach wie vor
auch eine legitime Grundlage der wissenschaftlich-technischen Welt
darstellt. Hinter die Selbstbehauptung eines selbst schon technisch-
poietisch verfassten Menschseins, das fortan scheinbar nur noch un-
zulangliche Technik durch bessere Technik, begrenzte Fortschritte
durch weiteren Fortschritt kurieren kann, will er nicht zuriick (ST,
264) - ungeachtet aller Zweifel daran, ob nicht auch genau dieses
technische Selbstverstindnis der Menschen erheblichen Anteil an
einem Weltverlust hat, den so viele wettzumachen versucht haben
— nicht zuletzt literarische Autoren, die in dieser Hinsicht in einer
heute neu zu bedenkenden Konkurrenz zur Philosophie stehen.*3
Zumindest hat es diesen Anschein bereits in Blumenbergs frithen
Schriften zur Literatur, die vielfach realisieren, wie die kommentier-
ten Autoren nicht etwa in blof8 restaurativer Absicht, sondern im
Durchgang durch Erfahrungen der Verlassenheit, der Verlorenheit
und desastroser Enttauschung eine Welt (und deren Begriff) zuriick-
zugewinnen versuchen, die allerdings nichts mehr von der Metasta-
bilitit eines antiken Kosmos haben kann, nachdem klar geworden

41 Was allerdings politische und kulturelle Antworten auf wie auch immer in >di-
versen< und befremdlichen Dimensionen heraus- und tiberfordernde Alteritat in
keiner Weise tiberfliissig macht.

42 E. Cassirer, Vom Mythus des Staates, Hamburg 2002, 184 ff.

43 Vgl. die Rezension d. Vf. v. R. Rorty, Pragmatismus als Antiautoritarismus,
Berlin 2023, in: Philosophischer Literaturanzeiger 76, Heft 2 (2023), 125-136.

134

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Der Mensch im Zeichen des Anderen

ist, dass es sich nur um die abgriindig kontingente Welt von einan-
der Ausgesetzten handeln kann, die infolge der beiden Weltkriege
auf dem Boden Europas auch sich selbst fremd geworden sind.

Diese Erfahrung »vergisst sich nicht mehr«, wiirde Kant heute
vielleicht sagen. Auch diese Erwartung mag indessen triigen. Nach
wie vor steht anthropologisches Denken, das Blumenberg trotz aller
Zweifel an der Moglichkeit erneuern méchte, vom Menschen philo-
sophisch zu handeln, auf keinem festen Grund. Das bedeutet aber
nicht, dass fortan die schiere, inzwischen von fast allen philosophi-
schen Kathedern verkiindete, langst normalisierte und niemanden
mehr bestiirzende >Grundlosigkeit< das letzte Wort haben miisste.
Denn nach wie vor konnen Menschen in ihrer uniibersehbaren
Pluralitdt einander auf Erwiderung hin ansprechen, dialogisch Be-
schreibungen miteinander austauschen (wie es sich Blumenberg
vorgestellt haben mag, wo er die Phanomenologie geradezu als Be-
schreibungskunst charakterisiert), Griinde angeben, einander zumu-
ten und zuriickweisen in dissensuellen Verfahren der Ermittlung
dessen, was und wer sie fiireinander sind, sein und werden wollen.
Auch wenn endgiiltige Resultate in dieser Hinsicht kaum zu erwar-
ten stehen, zeichnet sich doch eines verlasslich ab: dass ohne das
fortlaufende Geschehen von Anrede und Erwiderung alles nichts ist
(was nur eine kleine, vielleicht erlaubte Ubertreibung darstellt).

So ergibt sich im Nachvollzug von Blumenbergs anthropologi-
schem Riickweg von der Phinomenologie der »>Sachen< zu einer
Beschreibung mundanen Lebens, dass sich dieses nicht ohne energi-
sche sozialphilosophische Revision von den schweren Hypotheken
einer primér kosmologisch konzipierten Genealogie der Neuzeit be-
freien ldsst. Nicht einzusehen ist, dass sich ein fiir alle Mal durch
sorgfiltige Beobachtung und niichterne Beschreibung gezeigt haben
soll, dass wir nur auf Selbsterhaltung, -behauptung und -steigerung
programmierte Lebewesen sein konnen. »Mit aller Beobachtung
wird es dir hochstens gelingen, hinter dich zu kommen, aber niemals
in dich«, schreibt Robert Musil im Mann ohne Eigenschaften nicht
umsonst mit polemischer Spitze gegen eine neuzeitliche Philosophie
der Subjektivitit, die sich allein aus eigener Kraft ihres Seins sollte
versichern konnen.** Jeder ist, im Gegensatz dazu, im Verhaltnis zu

44 R. Musil, Der Mann ohne Eigenschaften. Bd. 1. Erstes und zweites Buch, Reinbek
1983, 902 [=ME].

135

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel IV

sich selbst »aufler sich< und findet sich so Anderen exponiert. Sein,
das heifit zundchst: >einander ausgesetzt< und infolgedessen dazu
aufgerufen zu sein, was, wer und worumwillen man jeweils fiir sich
und fiireinander >da« ist, daraus abzuleiten. Ohne Riicksicht auf die
europdische Gewaltgeschichte ist der seit Hobbes und Descartes,
Spinoza und Locke aufgebrochene und bis heute nicht abgeschlosse-
ne Prozess der Kldrung dieser Fragen nicht zu verstehen.

Und weniger denn je macht er vor dem Selbst halt. Statt ihm ein
von Natur aus innewohnendes télos oder einen unverdnderlichen
conatus essendi als angeblich »verldsslichsten Grundtrieb«*> oder
ontologisches Begehren zuzuschreiben, setzt er letzteres einer riick-
haltlosen Neubefragung aus. Weniger denn je scheint sicher, dass
das Selbst ontologisch derart auf sich selbst zentriert zu denken ist,
dass schlieSlich auch der Sinn des Technischen und des Politischen
darauf zuriickzufithren wire, wie es bei Blumenberg den Anschein
hat. Infolgedessen lésst er die nicht in der technisch verfassten Neu-
zeit aufgehende Legitimitdt einer anderen Fragestellung aus dem
Blick geraten: die der Besinnung darauf ndmlich, wer unvermeidlich
»aufler sich« Seiende und einander Exponierte im Verhaltnis zu ein-
ander sind, sein wollen oder werden konnen.

45 T. Metscher, Anthropologie, Kultur, KunstprozefS. Fragmente zu einer Ontologie
der Kiinste, in: T. Greven, O. Jarasch (Hg.), Fiir eine lebendige Wissenschaft des
Politischen, Frankfurt/M. 1999, 411-426, hier: 415.

136

5.01.2026, 00:35:31. A



https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Exkurs: Bewegt von dem, was Uibrig bleibt?

4. Exkurs: Bewegt von dem, was librig bleibt?
Robert Musils Roman Der Mann ohne Eigenschaften mit
Blick auf Hans Blumenbergs und Milan Kunderas
Schriften zur Literatur

Ich bin auf nichts reduzierbar [...]4°

Mir scheint, als verlére ich das Sein,

wenn ich mich durch und durch kennte [-]
ohne Moglichkeit der Zuflucht

zu dem Unbekannten in mir [...].*7

Robert Musil schreibt sich mit seinem groflen Werk Der Mann
ohne Eigenschaften mittels mannigfaltiger expliziter Bezugnahmen
und Anspielungen in eine héchst komplexe, divergente und konflikt-
reiche Literatur- und Wissenschaftsgeschichte ein, in der seinerzeit
zunehmend fragwiirdig wurde, wie man sich iiberhaupt sprachlich
auf etwas — auf die Dinge, auf die Welt, auf Andere und sich selbst,
etwa als beseeltes Leben oder als Psyche - beziehen kann. Zwar
kannte man seit alters die Psyche, woran noch Friedrich A. Carus
mit seiner umfangreichen Geschichte der Psychologie (1808) erinnert
hatte, die wenig spater selbst bei ihrem Begriinder als Wissenschaft,
Wilhelm Wundt, alsbald auf neue Termini wie das Bewusstsein
verpflichtet werden wird. Neu war seit dem 18. Jahrhundert aber
das Auftreten bisher unbekannter Disziplinen wie der sogenannten
Erfahrungsseelenkunde diesseits und einer sensualistisch-psycholo-
gischen Anthropologie (science de I'homme) jenseits des Rheins*3,
die eine methodisch-wissenschaftlich verfahrende Erfassung dieses
merkwiirdigen >Gegenstandes< in Aussicht stellten, der sehr bald als
sonderbares » Un-Ding« (Friedrich Schlegel) eingestuft werden soll-
te, an dessen Erforschbarkeit (nach dem Vorbild anderer, z.T. eben-
falls erst im Entstehen begriffener >wissenschaftlicher< Disziplinen)
grundsitzliche Zweifel bestanden. Ungeachtet dessen halten Autoren
wie Friedrich J. Herbart am Projekt einer wissenschaftlichen Psycho-

46 G.-A. Goldschmidt, Der bestrafte Narzifs, Ziirich 1994, 130.

47 P.Valéry, Herr Teste, Frankfurt/M. 1984, 71.

48 S. Moravia, Beobachtende Vernunft. Philosophie und Anthropologie in der Aufkld-
rung, Frankfurt/M., Berlin, Wien 1977.

137

- am 25.01.2026, 00:95:31, A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel IV

logie zunichst fest, offenbar wenig beunruhigt von der Frage, ob sie
je die Probleme eines verletzten, verzweifelten oder sensiblen Selbst
etwa wird erfassen konnen, wie man sie in Karl P. Moritz’ Anton
Reiser, in Johann W. Goethes Werther oder spéter dann in Charlotte
Brontés Jane Eyre beschrieben fand. Mit der Psychophysik Ernst
H. Webers und Gustav T. Fechners, mit dem frithen Wundt der
Physiologischen Psychologie und schlieSlich auch mit dem Empirio-
kritizismus von Richard Avenarius und Ernst Mach schligt man
tiberwiegend einen extrem reduktiven Kurs der Bestimmung des
Seelischen bzw. des Psychischen ein*® — was Musil, dessen Vertraut-
heit mit der wissenschaftlichen Vorstellungswelt Machs ja bekannt
ist, aber nicht daran gehindert hat, sich literarisch dieses kaum
»fassbaren< Forschungsgebietes poetisch anzunehmen.>® Und dabei
ist es ihm in bis heute durchschlagender Art und Weise gelungen, die
Legitimitét eines exklusiv wissenschaftlich-diskursiven Zugriffs auf
das Seelische bzw. Psychische in Zweifel zu ziehen.

Derartige Zweifel beschleichen uns heute mehr denn je und ver-
langen danach, den zu Musils Zeit noch nicht offen ausgetragenen
Konflikt in der Frage, wie dieser sonderbare >Gegenstandsbereich<
iiberhaupt erforscht werden kann, endlich schonungslos zur Sprache
kommen zu lassen.

Kann sich die bzw. irgendeine (langst vom Plural heimgesuchte)
»wissenschaftliche« Psychologie wirklich mit der Literatur eines Fjo-
dor Dostojewski, Marcel Proust oder eines Hermann Broch mes-
sen? Sollte sie das tiberhaupt versuchen? Auch das war seinerzeit
fraglich. Sollte sie sich lieber — zumindest bis auf Weiteres - mit
>elementaren< Phinomenen wie Empfindungen, gewissen Impres-
sionen, Reizen und Reaktionen befassen, um von diesen ausgehend
zu komplexeren Erscheinungsformen des Seelischen vorzustofien?
Musil wollte diesen bis heute unabsehbaren Prozess nicht abwarten;
und er sollte die Zeit dafiir auch nicht haben. Stattdessen fasste er
die im 19. Jahrhundert zwischen Literatur und Wissenschaft sich
abzeichnenden Zusténdigkeits- und Deutungskonflikte, was die See-
le und das Psychische angeht, als symptomatisch fiir seine Zeit auf
und stellt in dieser Perspektive die inzwischen weithin bekannten
Diagnosen.

49 M. Sommer, Evidenz im Augenblick, Frankfurt/M. 1980.
50 Vgl. K. H. Bohrer, Plétzlichkeit. Zum Augenblick des dsthetischen Scheins, Frank-
furt/M. 1981, 189 ff.

138

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Exkurs: Bewegt von dem, was Uibrig bleibt?

Eingedenk des sehr weiten Begriffs, den man sich ausgehend
von Descartes vom Denken gemacht hat, kénnen wir nicht einfach
davon ausgehen, dass es ein ego gibt, das denkt und insofern als
Subjekt all unserer Erfahrungen gelten diirfte. Angemessener schien
es Musil anscheinend, wie bereits Georg C. Lichtenberg zu sagen:
»es denkt« (wie »es regnet<). Impersonale Ausdriicke wie diese kon-
nen dazu beitragen, endlich aus einem »grammatikalischen Schatten
von Egoismus«® zu treten, der uns ohne Weiteres glauben ldsst,
die Subjekt-Pradikat-Struktur des Satzes sei der Sache >Denkenc
und >Erfahrung« angemessen, ein Subjekt namens >Ich« liege bei-
dem zugrunde und bewerkstellige es. Sind ihr »Pradikate ohne Sub-
jekt« nicht tatsdchlich angemessener (ebd.)? Ist unsere psychische
Gegenwart nicht in Wahrheit blof§ »ein imagindrer Treffpunkt des
Unpersonlichen« (ME, 474), in dem sich Gedanken »selbst gemacht
haben, statt auf ihren Urheber zu warten« (ME, 112)? Reduziert sich
das, was man frither Seele genannt hat, nicht auf ein »Kraftfeld« von
Ereignissen, auch moralischen, die in psychischer Gegenwart allen-
falls noch eine mathematisch berechenbare »Hypothese« erkennen
lassen (ME, 250, 40)?

Alles, was Anspruch auf >Wissenschaftlichkeit< erhebt, muss sich
mathematisieren lassen, hatte Kant und vor ihm Galileo Galilei ge-
lehrt.>2 Ob das auch fiir jene Seele gelten muss, die man angeblich
»dem Teufel [...] verkaufen kann«, ldsst Musil dahingestellt. Aber
alle, insistiert er, »die von der Seele etwas verstehen |[...], bezeugen
es, daf sie von der Mathematik ruiniert worden sei« (ME, 40).53
Tragischerweise miisste demzufolge eine auf ihre eigene Verwissen-
schaftlichung erpichte Psychologie ihren >Gegenstand«< unvermeid-
lich ebenfalls »ruinieren« oder ganz aus dem Auge verlieren -
vorausgesetzt, die Seele ist ihr wahrer Gegenstand, woran viele Aus-
wechselungen ihrer Titelbegriffe von der Psyche und das Bewusst-
sein bis hin zum behaviour seinerzeit erhebliche Zweifel geweckt
haben, die bis heute weiter gendhrt werden, wo statt von Seelischem
oder Psychischem von kognitiven Strukturen, Emotionen, mental

51 Musil, ME, 556.

52 Vgl. H. Broch, Das Unmittelbare in Philosophie und Dichtung, in: ders., Philoso-
phische Schriften I. Kritik, Frankfurt/M. 1977, 167-190, hier: 171.

53 ME, 40. Im folgenden Kap. V wird darauf zuriickzukommen sein (siehe dort die
Anm. 27).

139

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel IV

science und neuroscience die Rede ist, die die Psychologie eines Tages
ganzlich tiberfliissig erscheinen lassen konnte.>*

Diese Zweifel hatten offenbar nicht allein wissenschaftsimmanen-
te Griinde. Vielmehr bezogen sie sich auch auf tiefgreifende kul-
turgeschichtliche Transformationen, die in verschirftem Ausmafd
seit der Aufklirung ganze Vokabulare, in denen sich menschliches
Selbstverstindnis artikuliert hatte, als rasch veraltet erscheinen lie-
en. Das betrifft die »Empfindsamkeit« des 18. Jahrhunderts ebenso
wie das romantisch beschworene »Seelenleben« des frithen 19. Jahr-
hunderts und selbst den »psychischen Apparat« der Anfange der
Psychoanalyse in der Wende zum 20. Jahrhundert. Dabei gerdt man
ins Griibeln dariiber, ob es sich wirklich nur um eine Auswechselung
von Vokabularen oder (auch) um Transformationen menschlichen
Seins selbst handelt. Diese Ambiguitét klingt deutlich an, wo Hans
Blumenberg in einem seiner frithesten Texte zur Literatur Hans
Carossa mit den Worten zitiert: »Eine Psyche hat heutzutage jeder,
Seelen aber gibt es weniger denn je« (SL, 337).

Das ist allerdings gar nicht zu bedauern - einmal vorausgesetzt,
wir haben es hier einfach mit fraglichen >Tatsachen< bzw. empiri-
schen Befunden und nicht auch mit komplexen Interpretationspro-
blemen zu tun -, wenn wir dem Maler Henri Matisse folgen, der
meinte, »mit der menschlichen Seele soll man sich nicht beschafti-
gen, man hat sie oder man hat sie nicht«*. Wo ist also das Problem,
wenn nicht jede(r) eine Seele >hat< oder wenn der Bestand an See-
len abnimmt, der von »>Besitzern« einer Psyche dagegen womdglich
zunimmt, folgen wir Carossa? Blumenberg deutet in seiner Rezensi-
on von Romanen Alain Robbe-Grillets und Henry Greens an, im
Gegensatz zu einer »im Begriffenwerden erstarrende[n] Psyche« ha-
be die Literatur paradoxerweise »unfafibar an >Seele« gewonnen,
seit sie »nicht mehr >psychologisch« ist«. Infolgedessen konne die
Seele wieder das sein, was sie »seit alters war«: jener »Hauch« oder

54 VA, Substanz, Un-Ding, Passage. Geschichte, Gegenwart und Zukunft der Seele
in deutsch-franzésischer Perspektive, in: T. Ebke, S. Hoth (Hg.), Die Philosophi-
sche Anthropologie und ihr Verhiltnis zu den Wissenschaften der Psyche, Berlin,
Boston 2018, 259-282; Psychologie und Seele als Anachronismen. Riickfragen an
Koku v. Stuckrad: >Die Seele im 20. Jahrhundert<; in: e-Journal Philosophie der
Psychologie (2019); www.jp.philo.at/texte/LiebschB2.pdf

55 Zit. n. W. Hess, Dokumente zum Verstindnis der modernen Malerei, Reinbek
1986, 41.

140

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Exkurs: Bewegt von dem, was uibrig bleibt?

»imagindre Punkt, in dem Nichts und Alles ganz dicht beieinander
liegen« — ein Hauch, der sich vielleicht nur »in der Kindheit [...]
ungetriibt auszuleben« vermag (SL, 184, 332).5

Das kann mdéglicherweise eine nicht-psychologische Literatur zei-
gen; aber gewiss nicht eine Wissenschaft namens Psychologie, die
eines solchen Un-Dings methodisch nicht habhaft wird und sich
deshalb wie auch die Phdnomenologie nach der Einschitzung Blu-
menbergs »nur noch [eines] im Namen fortgefithrten Subjekts >See-
le«« bedient (PS, 258), mit dem sie im Grunde gar nichts mehr
anzufangen weifs.

Was sie methodisch zu fassen bekommt, ist vielmehr jenes be-
obachtbare >Aufler-sich-sein<, welches Musil im Mann ohne Eigen-
schaften beschrieben hat: »Du bleibst aufler dir, was immer du un-
ternimmst, und es sind davon gerade nur jene wenigen Augenblicke
ausgenommen, wo man von dir sagen wiirde, du seist aufler dir.
Zur Entschiddigung haben wir es allerdings als Erwachsene dahin
gebracht, bei jeder Gelegenheit denken zu kénnen >Ich bins, falls
uns das Spafl macht. Du siehst einen Wagen, und irgendwie siehst
du dabei schattenhaft auch: »ich sehe einen Wagen<. Du liebst oder
bist traurig und siehst, dafy du es bist. In vollem Sinn ist aber weder
der Wagen, noch ist deine Trauer oder deine Liebe, noch bist du
selbst ganz da. Nichts ist mehr ganz so da, wie es in der Kindheit
einmal gewesen ist. Sondern es ist alles, was du beriihrst, bis an dein
Innerstes verhaltnisméaflig erstarrt, sobald du es erreicht hast[,] eine
»Personlichkeit« zu sein, und iibriggeblieben ist, umhiillt von einem
durch und durch duflerlichen Sein, ein gespenstischer Nebelfaden
der SelbstgewifSheit [...]« (ME, 902).

So schreibt Musil an der Schwelle zu einer neuen Zeit, wo auch
die Psychologie und die Phianomenologie kaum mehr verldsslich
anzugeben wissen, was wir sind, wenn nicht >beseelte« Lebewesen,
Seelen, psychische Subjekte, leibhaftige Bewusstseine oder weitge-
hend erstarrte >Personens, denen auf ratselhafte Art und Weise eine
geradezu gespenstische, un-dingliche Spur der Gewissheit anhaftet,
dass es sich dabei, wie sie sich »aufSer sich< vorfinden, jeweils um sie
selbst handelt.

56 Zum Verlust von Kindheit vgl. ME, 554.

141



https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel IV

Um die in der Philosophie jener Zeit sich gerade erst abzeichnen-
de Verlagerung der Frage, was wir sind, hin zur Frage, wer wir sind*’,
steht es kaum besser. Wahrend noch heute zahllose Theorien narra-
tiver Identitdt ins Kraut schieflen, die uns glauben machen, wenn
nicht allein, so doch vorrangig durch erzéhlte Geschichten konnten
wir uns und Andere dessen vergewissern, wer wir sind>¥, kommt
Musil zu dem Befund, ldngst breite sich das Erzdhlbare »in einer
unendlich verwobenen Fliche« aus, in der sich alles »primitiv Epi-
sche« verliere (ME, 650). Letzteres habe einst einer schlichten linea-
ren, parataktischen oder konsekutiven Ordnung gehorcht, die wie in
einem Lebensfaden jeden Moment an néchstfolgende Momente zu
kntipfen erlaubte. Und es schien sich so zu verhalten, dass jede(r)
schon im eigenen Leben selbst im Verhaltnis »zu sich Erzahler« sei,
ganz gleich, wie komplex sich ihr bzw. ihm das darstellte, was er bzw.
sie durchlebte, ob im Trubel einer Grof3stadt, in selbstvergessener
Wanderung bei stromendem Regen, in jener »Traumestrauer, die auf
dem Grunde eines jeden Auges wohnt«*, oder in Schmerzen sich
windend. So schien sich alles in einem grundsitzlich beruhigenden,
»ordentlichen Nacheinander« zu erzahlbaren Zusammenhéingen zu
fugen, deren Liicken man mit einem einfachen »und dann«, »da-
nach«, »infolgedessen«, »weil« oder »damit« fiillen oder iibersprin-
gen konnte, ohne ihnen eigens Bedeutung beizumessen. Jetzt aber
scheint »offentlich alles schon unerzdhlerisch geworden« zu sein
(ebd.).o

»Unerzihlerisch« bedeutet nicht zwangslaufig: >schlechthin uner-
zahlbar< oder >nur kiinstlich narrativierbar< — etwa im Zuge einer

57 M. Heidegger, Anmerkungen zu Karl Jaspers >Psychologie der Weltanschauun-
gens, in: Gesamtausgabe Bd. 9, Frankfurt/M. 1975 I, 1-44.

58 Wobei man bis heute schwankt zwischen der These, narrativ werde nur eine
Art Vor-Text zum Vorschein gebracht, den es unabhéngig von seinem nachtrég-
lichen Erzihltwerden gibt (vgl. G.-A. Goldschmidt, Uber die Fliisse. Autobiogra-
fie, Frankfurt/M. 22012, 9), einerseits und der Gegenthese andererseits, zumal
die narrative Einheit eines Lebens sei nichts als fiktive Konstruktion bzw. My-
thologisieren; vgl. C. Pavese, Das Handwerk des Lebens, Miinchen 1963, 172f.
Durch derartiges »bestdndiges Mich-wieder-Zusammensetzen habe ich mich
zerstort«, schreibt Fernando Pessoa, und bin »ein gelesenes Leben, aber kein
gelebtes Leben geworden (Das Buch der Unruhe des Hilfsbuchhalters Bernardo
Soares, Frankfurt/M. 2006, 197).

59 H. Broch, Der Tod des Vergil, Frankfurt/M. *1968, 155.

60 Vgl. VL., Geschichte im Zeichen des Abschieds, Miinchen 1996.

142

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Exkurs: Bewegt von dem, was uibrig bleibt?

»Sinngebung des Sinnlosen« (Theodor Lessing). Wohl aber will
Musil offenbar sagen, dass jegliche Narrativitit (deren er sich selbst
bedient) fortan unter einem abgriindigen Kontingenzverdacht ste-
hen und insofern eigens zu rechtfertigen sein wird. Demnach wird
alles, was iiberhaupt als erzéhlbar in Betracht kommen kann, auch
anders erzdhlbar sein; ankniipfend an anderes und auf andere Art
und Weise fortsetzbar, ohne dass wir je hoffen konnten, diverse
Geschichten und Gegen-Geschichten, Mikro- und Makrogeschich-
ten liefSen sich noch in einer umfassenden Geschichte autheben. In
seinem 1969 posthum verdffentlichten Buch Geschichte — Vor den
letzten Dingen hat u.a. Siegfried Kracauer daraus die geschichtsphi-
losophischen Konsequenzen gezogen.

In der Zwischenzeit thematisiert die Literatur von James Joyce
tiber William Faulkner bis hin zu Julio Cortdzar und vielen anderen
mehr die Frage, was sich ihr iiberhaupt noch als erzdhlbares Material
anbietet, ob und wie es in narrative Form zu bringen wire und
wie diese ihre eigene Kontingenz reflektieren kann, ohne glauben
zu machen, sie bringe einfach nur zum Vorschein, wie das Leben
selbst oder jede(r) im eigenen Leben >immer schon« episch verfahrt.
Dabei hat es zuniachst den Anschein, als sei die »Zeit des Ichs«®!
endgiiltig vorbei oder als komme ein seelisches bzw. psychisches
Selbst immer schon zu spit gegeniiber dem, wozu es sich verhalten
muss. Anscheinend gar nicht >immer schon« episch verfasst, kann es
auch einfach »existieren, ohne zu leben« und nur noch geschehen
in einer »zerstorten Zeitfolge« (SeL, 247), deren zersetzte narrative
Struktur allenfalls noch auf Seiten von Lesern »ratende und ahnende
Kombinationsversuche« zulédsst, wie es Blumenberg bei Faulkner
beobachtet haben will (SL, 270), der die Menschen wie »vom Ges-
tern iiberwiltigt« erscheinen ldsst, ohne dass sie noch irgendwohin
aufbrechen oder je ankommen diirften (SeL, 39f.). Die »Sdure der
Zeit« hat scheinbar das Leben zerfressen, in dem es kein Verlieren
und keine Rettung gibt, sondern blofl noch dazusein gilt (ebd., 411.),
um das Leben nur noch voriibergehen zu lassen und durchzustehen,
wie es Ernest Hemingway beschrieben hat, bei dem sich die Zeit

61 W.Jens, Statt einer Literaturgeschichte, Pfullingen 71978, 21 ff. [=SeL].

143

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel IV

weitgehend im »vertane[n] Aufenthalt vor dem Ende der Dinge« zu
erschopfen scheint.®?

Der literarisch bezeugte Zerfall der epischen Selbstverstandlich-
keit eines narrativ zum Vorschein zu bringenden Lebens zeigt zu-
gleich einen weitgehenden Weltverlust an: was bei Wilhelm Dilthey
noch »Lebenszusammenhang« hief und zugleich auf das Sichvoll-
ziehen menschlichen Lebens sowie auf dessen erzahlbare Struktur
im Kontext einer geschichtlichen Welt bezogen war, hat nun keinen
Anhalt mehr an deren »schrecklicher Fremdheit« (SeL, 17). Diese
Welt entpuppt sich nunmehr als ein anonymes, ja grausames Sein,
an das die Worte nicht mehr heranzureichen scheinen. Und diejeni-
gen, die gleichwohl noch >da< sind, sehen sich einer Weltlosigkeit
tiberantwortet, wie sie von Franz Kafka tiber Hermann Broch und
Hannah Arendt bis hin zu Maurice Blanchot und vielen anderen zur
Sprache kommt, die sich in dem MafSe mehr und mehr von der Psy-
chologie des Ichs und vom narrativen Selbst abwenden, wie sie sich
mit einer ungeheuerlichen Ubermacht der Geschichte konfrontiert
sehen.®

Mit Blick auf Kafka spricht Blumenberg von Menschen als »Pari-
as« eines krianklichen Seins, gegen das er eine mehr oder weniger
verzweifelte Selbsterhaltung ins Feld fithren wird (SL, 67f., 244 ff.),
auf die er eine spezifisch neuzeitliche Subjektivitdt griindet, um de-
ren anthropologische Basis es ihm bis zu seinem Lebensende zu tun
sein wird (PS, 478). Selbsterhaltung, lesen wir bei Blumenberg spa-
ter, sei nicht nur eine Weise, mit Stérungen aller Art fertig zu wer-
den und sich gegen alle moglichen Widrigkeiten zu behaupten, son-
dern die eigentliche Angelegenheit eines »denkenden Uberlebens«5
umwillen der Vermeidung von Aussichtslosigkeit bzw. »Fastverloren-
heit« (PS, 20, 87, 25). Dabei kommt auch eine Sorge um die Welt zum

62 SL, 246. So willigt man ein, zerstort zu werden, ohne aber aufzugeben, resigniert
aufs Vorletzte, um einfach >iiberfliissigc weiterzumachen, ohne zu zerbrechen
(SeL, 139, 144, 155, 236).

63 SeL, 123, 130; vgl. M. Kundera, Die Kunst des Romans, Miinchen, Ziirich 1987,
19f. Fiir Kundera kann es unter dem Eindruck der Ubermacht der Geschichte
(seit 1914, also seit dem Beginn des Ersten Weltkriegs) in der Romanliteratur
im Grunde nicht mehr um das individuelle psychologische Ich oder Selbst,
sondern nur noch um existenzielle Strukturen menschlichen Seins gehen. Vgl.
ebd., 35-52, sowie M. Kundera, Der Vorhang, Frankfurt/M. 2008, 88.

64 PS,21,23,1011L

144

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Exkurs: Bewegt von dem, was Uibrig bleibt?

Tragen, die ein solches Uberleben méglich machen soll (PS, 102);
speziell als Lebenswelt, die vor der Diirre eines im Grunde weltlosen
cogito bewahrt, indem sie uns wissen lésst, in Lebensformen einge-
bettet zu sein.®> Und dabei geht es lingst nicht mehr auf den Spuren
von Descartes und Leibniz um die in Gewissheit verbiirgte schiere
Existenz der Welt®® oder um ihr blofles Weitergehen®, sondern um
vitalitas oder wirkliche Lebbarkeit eines menschlichen Lebens (PS,
289), die allerdings durch >restlose< bzw. »identitdre« Zugehorigkeit
zu mit Anderen geteilten Lebensformen auch wieder bedroht wer-
den kann.

Dabei stellt sich die Frage, welchen »Weltbedarf« ein zunachst als
geradezu weltlos vorgestelltes Bewusstsein in einem kontingenten,
nicht notwendigerweise existierenden bloflem An-sich- und Aufer-
sich-sein hat (PS, 39). Eine als Inbegriff von Objektivitdt moglicher
Gegenstande aufgefasste Welt wird ihm jedenfalls nicht geniigen
(PS, 221). Wenn auch nicht mehr sinnvoll zu bezweifeln ist, dass
es in diesem Sinne »Welt gibt« (PS, 84), so kann sie als solche
doch nicht all jene befriedigen, denen daran liegt, die Wirklichkeit
zuriickzugewinnen, die sie durch ihre Reduktion auf ein blofSes An-
sich- und Aufler-sich-sein eingebiifit zu haben scheint. Genau das
kann eine Literatur, welche darin jeder Philosophie weit voraus ist,
die im Verhiltnis zu lebensweltlicher Wirklichkeit immer zu spét
kommt und sie voraussetzen muss — vielleicht gerade dann, wenn
sie nicht umhin kann, sich dabei »furchtbaren und unabweisbaren
Erfahrungen« zu stellen (PS, 42).

In seinen Schriften zur Literatur erinnert Blumenberg in diesem
Zusammenhang an das Desaster von Lissabon, an den »Nihilismus«
(Franz v. Baader; 1826) und andere »ruinante Erfahrungen« (SL,
41-45), die er bei Kafka schlieflich in einen »Zerfall des objektiven
Menschen, in »Inobjektivitit« und in eine Anonymitit miinden
sieht, welche allenfalls noch die »unausweichliche Dringlichkeit eines
Rufes von nicht befragbarer Herkunft« verrdt (SL, 45-49). Eine
Antwort auf die Frage, wer hier wen >ruft« bzw. wer sich als >gerufenc

65 PS, 313,322, 464.
66 PS,282,285,2931,, 364.
67 PS, 288, 298.

145

- am 25.01.2026, 00:95:31, A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel IV

realisiert oder genau das vermisst, findet sich indessen nicht.%® So
entsteht der Eindruck des Preisgegebenseins an eine »Verlorenheit,
die auch ein Autor entgegengesetzten, von Blumenberg als heroisch-
realistisch eingestuften Temperaments wie Ernst Jiinger durchschrei-
ten muss.®® Das Gleiche gilt fiir Thomas Wolfe, der in einem »Meer
der Verlassenheit« einen anscheinend unstillbaren »Hunger nach
dem Wirklichen« zum Ausdruck bringt (SL, 127).

So hebt Blumenberg hier wie auch in anderen Schriften zur
Literatur vielfache Motive hervor, die darauf hinauslaufen, jene
Weltlosigkeit und Unwirklichkeit eines indifferenten An-sich-Seins
zu iiberwinden und zuriickzufinden zu einer in ihrer Wirklichkeit
auch lebbaren Welt - sei es in der »Urhaltung des fassungslos Be-
schenkten«, wie Blumenberg sie selbst in Kafkas niemals vertraut
werdenden »Bildern der Finsternis« entdeckt (SL, 119f.), sei es in
der Thomas Mann unterstellten »Wahrhaftigkeit [d]er Riickkehr
zur Welt« (SL, 207), sei es in der »Sensibilitat« Thomas S. Eliots,
der sich dem »Ausgesetzt-sein oder [...] Sich-ausgesetzt-Haben des
abendldndischen Geistes an eine fragend-fremde Welt« zu stellen
sucht’0 Ob ihm das gelungen ist, zieht Blumenberg allerdings in
Zweifel, ist er doch davon iiberzeugt, dass sich die derart gesuchte
Wirklichkeit der Welt nicht allein auf dem Wege einer intellektu-
ellen Konstruktion zuriickgewinnen ldsst, wie er sie in Eliots pro-
grammatischem Kulturbegriff erkennt.”! Wirkliche »Gegenwart ist
nur bei den Ergriffenen« (s.0.). Aber man kann nicht gedanklich
erzwingen, ergriffen zu werden und in diesem Sinne Wirklichkeit
zu erfahren, die einem Leben Halt geben konnte, das sich in seiner
Lebbarkeit eminent gefahrdet erlebt.

Genau hier zeichnet sich eine bemerkenswerte Konvergenz zwi-
schen Blumenberg und Musil ab, hatte letzterer in seinem grofien
Roman doch festgestellt, dass die Mathematisierung der Welt zu de-
ren Erkenntnis auf eine Weise beitrégt, die es letztlich ausschliefien
muss, vom Erkannten noch ergriffen zu werden. Was Andere angeht,

68 Umso lohnender kénnte es sein, dem Grundmotiv des Vokativs nachzugehen,
wie es von Martin Buber tiber Franz Rosenzweig bis hin zu Emmanuel Levinas
bedacht worden ist. Von letzterem in Schriften, die wie diejenigen von Blumen-
berg, die hier im Vordergrund stehen, ebenfalls in die Nachkriegszeit fallen.

69 SL,26f,29,32.

70 S.o., Anm.10.

71 SL,240; vgl. T. S. Eliot, Notes towards the Definition of Culture, London 1948.

146

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Exkurs: Bewegt von dem, was Uibrig bleibt?

so bedeutet die »Kenntnis eines Menschen soviel wie nicht mehr
von ihm bewegt werden« (ME, 556). »Wenn alles rationalisiert«
bzw. mathematisch fassbar geworden ist, »weif$ [ich] nicht, was von
uns iibrig bleiben wird«; »vielleicht nichts« (ME, 752). Als blanke,
negative Utopie ist das nicht einfach abzutun, bedenkt man, wie
weit inzwischen algorithmisch erfassbar geworden ist, was man auf
digitalen bzw. virtuellen Wegen iiber uns wissen kann - und wie
weit offenbar die Meinung verbreitet ist, tiber algorithmische Erfass-
barkeit hinaus sei schlechterdings nichts tiber uns in Erfahrung zu
bringen bzw. zu wissen.

Unter diesen Bedingungen kann gerade die »Einzigkeit und Fer-
ne des anderen Menschen« als ein Versprechen des Bewegt- und Er-
griffenwerdens erscheinen, heute vielleicht mehr denn je (SL, 53),
nachdem es denkbar geworden ist, dass wir in einer epistemisch
und mathematisch erfassbaren Gegenwart ganz und gar aufgehen
konnten, weit radikaler und folgenreicher noch, als es sich Paul
Valéry ausgemalt haben mag, als er seinen Faust feststellen lief3:
»Mein Sein geht ganz auf in meiner Gegenwart ... ohne Rest. Nichts
auflerdem. «”

Heute wissen wir es besser und erinnern uns deshalb an die
Dystopien von Aldous Huxley und George Orwell: Diese Gegenwart
ist kein Privileg eines génzlich >privaten< Lebens; sie kann vielmehr
bis ins Private hinein von Dritten erfasst werden, gegebenenfalls
auch ohne Kenntnis und Einwilligung der Betroffenen. Ist insofern
die Epoche jenes »Lebens ohne Geheimnisse«, das vor Jahren Milan
Kundera mit Blick auf Musils Kakanien heraufziehen sah, lingst
angebrochen?”

Dagegen stof3t Blumenberg in Evelyn Waughs Roman Vile Bodies
(1930) auf diese Dialog-Zeilen:

— Ich gibe alles in der Welt fiir etwas anderes.
- Anders als ich oder anders als alles?
- Anders als alles .... nur weifs ich nicht, was ... (SL, 137)

72 SL, 155 (Hervorhebung BL). Bei Hermann Broch dagegen ist von einem von
der Wissenschaft unerreichbaren »Weltrest« die Rede; vgl. H. Broch, Die Idee ist
ewig. Essays und Briefe, Miinchen 1968, 84.

73 M. Kundera, Verratene Vermdchtnisse. Essay, Frankfurt/M. 2014, 198, 307.

147

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel IV

Wie, so fragen viele noch heute, konnte man auf radikal Anderes
stoflen oder von ihm herausgefordert werden, das nicht einfach auf
beliebige Weise »anders< ist und sich nicht ironischerweise unter
dem Oberbegriff einer nichts auslassenden Andersheit als mit allem
Anderen gleich oder dhnlich erweisen miisste?’* Bewegt von dieser
Frage beugt sich Hermann Broch »in der Begegnung mit dem radi-
kal anderen« iiber das »Wesenlose der Tiefe« der Seele, um »zum
wahren Bleiben zu finden« (SeL, 225, 451.), und muss dafiir den
Preis einer »fiirchterlichen Ubersteigerung der Fremdheit« zahlen,
in der er und seine Protagonisten als ganz und gar »AusgestofSene«
erscheinen (ebd., 232, 227).7> Fiir Walter Jens fiigt er sich damit ohne
Weiteres in die Zeit von Hugo v. Hofmannsthals Lord-Chandos-Brief
(SeL, 227, 240), in die Zeit Robert Musils, Franz Kafkas, Gottfried
Benns und der sog. Existenzphilosophie ein, die uns als in die Welt
»Geworfene« — und nicht etwa als Geborene, von Anderen her und
auf Andere hin Lebende - beschreibt.”

Blumenbergs frithe Schriften zur Literatur weisen indessen einen
anderen Weg - ohne Musil ausdriicklich zu nennen”” -, indem sie
immer wieder die schon von letzterem nahegelegte Frage umkreisen,
ob wir zur Wirklichkeit einer Welt, die uns im Gegensatz zu einem
indifferenten An-sich- und Aufler-sich-sein bewegen und ergreifen
kann, nicht erst dort zuriickfinden, wo uns radikal Anderes heraus-
fordert und Andere als solche begegnen.

Inzwischen hat sich das allerdings als eine hdchst ambivalente
Angelegenheit erwiesen. Sind wir nicht mit radikal Anderen »zum
Besten und zum Schlimmsten« auf der Erde versammelt - fragt
noch Jean-Luc Nancy in Anspielung auf die aristotelische Politik.”®

74 P.Ricceur, Das Selbst als ein Anderer [1990], Miinchen 1996, 346.

75 Vgl. H. Broch, Pasenow oder die Romantik [1931], Frankfurt/M. 1969, 96, 120,
125; ders., 1903 - Die Esch oder die Anarchie [1903], in: Die Schlafwandler,
Frankfurt/M. 21980, 181-382, hier: 297.

76 Welche Konsequenzen das hat, wird noch in Peter Sloterdijks Die schrecklichen
Kinder der Neuzeit. Uber das anti-genealogische Experiment der Moderne, Berlin
32014, deutlich.

77 Soweit ich sehe, streift Blumenberg Musil nur gelegentlich (so in der posthum
2006 herausgegebenen Beschreibung des Menschen) und setzt sich mit dem
Mann ohne Eigenschaften nirgends eingehend auseinander.

78 J.-L. Nancy, singuldr plural sein, Berlin 2004, 65; Aristoteles, Politik, Erstes Buch,
2/7.a, Reinbek 1994, 48.

148

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Exkurs: Bewegt von dem, was Uibrig bleibt?

Liegt darin eine Bestimmung zu menschlicher Koexistenz nach
Maf3gabe einer zu bejahenden Weltzugehorigkeit oder zunachst nur
ein indifferentes »Weltdasein unter anderen« (PS, 127), das wie ge-
wohnt zu blofler Selbsterhaltung herausfordert, die sich auf keinerlei
Fremderhaltung bzw. Erhaltenwerden durch Andere mehr verlassen
mag?’° Handelt es sich bei den »>Anderen¢, von denen die Sozialpha-
nomenologie und -Ontologie des 20. Jahrhunderts so viel Authebens
gemacht hat, bereits um eine »domestizierte Form des Fremden,
die uns immerhin dazu zwingt, »die Welt mit ihm zu teilen, die man
sonst fiir sich alleine hatte, fragt Blumenberg schliefilich selbst (PS,
372). Diese Frage ist bezeichnend.

Tatsdchlich konnte niemand je daran denken, eine Welt >fiir sich
alleine zu haben<, wire er nicht zuvor bereits einer doppelsinnig
geteilten Welt teilhaftig gewesen, zu der wir als urspriinglich radikal
Welt-Fremde nur dank Anderer kommen3?, die uns in ihr aufneh-
men bzw. wieder aufnehmen, wenn wir wie Fliichtlinge aus ihr her-
auszufallen drohen. So gesehen konnte in dieser elementaren Praxis
der Gastlichkeit genau das liegen, was uns wenigstens bis auf Weite-
res einer >wirklichen« Weltzugehorigkeit versichert, nach der so viele
gesucht haben, nachdem davon in einer zur res extensa und blof3
noch >an sich< und indifferent vorhandenen Auf3erlichkeit depoten-
zierten Welt keine Spur mehr zu finden war. Das jedenfalls bezeugt
die zitierte Literatur mit ihren Mitteln, um der Philosophie die Frage
zuriickzugeben, ob sie ihrerseits den beschriebenen schmerzlichen
Folgen begrifflich Rechnung tragen kann, ohne sie zu beschénigen -
etwa indem sie sie als dialektisch >aufhebbare« auffasst oder indem
sie sie in ein »System« menschlicher Existenz integriert.

Ahnlich hat auch Milan Kundera mit Blick auf Musil und Broch
speziell »die historische Aufgabe des Romans nach dem Ende des
psychologischen Realismus« beschrieben: »Wenn die europiische
Philosophie es nicht fertiggebracht hat, das Leben des Menschen,
seine >konkrete Metaphysik« zu denken, ist der Roman dazu prades-

79 Zufolge der einschldgigen Thesen Blumenbergs, wie er sie mehrfach entfaltet
hat; w.a. in: Selbsterhaltung und Beharrung. Zur Konstitution der neuzeitlichen
Rationalitdt, in: Ebeling (Hg.), Subjektivitit und Selbsterhaltung, 144-207; H.
Blumenberg, Sékularisierung und Selbstbehauptung, Frankfurt/M. 21983.

80 L. Irigaray, Welt teilen, Freiburg i. Br., Miinchen 2010; Vf., In der Zwischenzeit.
Spielrdume menschlicher Generativitit, Zug 2016.

149

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel IV

tiniert, endlich dieses leere Terrain einzunehmen, auf dem er uner-
setzbar ist (was die Existenzphilosophie durch einen Gegenbeweis
bestitigt hat; denn die Analyse der Existenz kann nicht zum System
werden; die Existenz ist nicht systematisierbar, und Heidegger [...]
hatte Unrecht, sich nicht fiir die Geschichte des Romans zu interes-
sieren, in der sich der grofite Schatz existenzieller Weisheit findet).«8!

Dieser Weisheit kann nach der Uberzeugung Kunderas in einer
»von der Philosophie verlassenen, [..] aufgesplitterten Welt« nur
noch die Kunst des Romans zur Geltung verhelfen®? — wobei dahin-
steht, wie weit letzterer darin gehen kann, seine unvermeidlich nar-
rative Struktur einer weitgehend »unerzdhlerisch« gewordenen Welt
anzupassen, ohne sich dabei selbst aufzugeben.®® Aber gewiss hat
Kundera Recht damit, wenn er im Riickblick auf die Kunst Kafkas,
Musils und Brochs feststellt, die Beziehung zwischen Literatur und
Philosophie sei de facto keine Einbahnstrafle, konne und diirfe es
auch nicht sein.84

Tatséchlich entlehnt Musil der Philosophie seiner Zeit nicht blof3
gewisse Versatzstiicke, um seinen Roman mit zitierfahigem, inzwi-
schen langst zum >abgesunkenen Kulturgut< zahlendem Bildungsgut
auszuschmiicken. Vielmehr baut er es in den narrativen Kontext des
Romans in zeitdiagnostischer Einstellung ein, um der Philosophie
als neu zu Denkendes gewissermaflen zuriickzugeben, was er auf
den verschlungenen Wegen seiner literarischen Explorationen ent-
deckt hat: Von uns und Anderen kénnte, als >restlos< Erfassbaren,
schliefSlich >nichts< mehr iibrig bleiben; nichts jedenfalls, was uns
noch zu >bewegen« verspricht. Gibt es — wenigstens vorldufig - noch
einen >Rest¢, nachdem inzwischen alles »genau berechnet« und »bis

81 Kundera, Verratene Vermdchtnisse, 196.

82 Kundera, Der Vorhang, 115.

83 Das ist eines der Kernprobleme auch in Paul Ricceurs Zeit und Erzihlung.
Bd II: Zeit und literarische Erzdhlung, Miinchen 1989, 25, 41-51, wo sich ein
energisches Pladoyer gegen einen Triumph des Amorphen, von Dissonanz,
anticlosure und Inkohirenz findet; und zwar im Namen eines menschlichen
»Konsonanzbediirfnisses«, dem es darum geht, Erfahrung zu teilen (ebd., 50),
wie Ricceur mit Walter Benjamin sagt, ohne dabei aber der Zweideutigkeit
dieses >Teilens< eigens Rechnung zu tragen.

84 Kundera, Der Vorhang, 88. Anstelle eines einfachen Hin und Her, wie es das Bild
einer in beiden Richtungen befahrbaren Strafie nahelegt, wiirde ich auch hier
eher von einem Chiasma sprechen.

150

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Exkurs: Bewegt von dem, was Uibrig bleibt?

auf den letzten Rest ausgeniitzt« worden ist? »Aber wo ist er, dieser
letzte Rest? Er wird zuriickverlangt«, schreibt dazu Ilse Aichinger
in ihrem Roman Die griffere Hoffnung noch ein halbes Jahrhundert
spater.®

Doch wie sollte man etwas zuriickverlangen, was >draufSens, >of-
fen¢, >unkenntlich« und womdglich ganz >anders< bleibt?% Und wie
soll man es sich vorstellen, gerade davon bewegt und ergriffen zu
werden? Geraten wir hier nicht auch an die Grenzen allen Beschrei-
bens, Vorstellens und Begreifens?®” In dieser uns bis heute beunruhi-
genden Frage® ldsst sich im Riickblick auf Musil und auf diejenigen,
die wie Kundera auf seinen Spuren unterwegs waren, eine Konver-
genz von Literatur und Philosophie ausmachen: Thnen scheint we-
nigstens diese >Problematik« gemeinsam zu sein; und zwar gerade in
dem Mafle, wie sie weder philosophisch noch literarisch zu verein-
nahmen ist.

85 I Aichinger, Die grofSere Hoffnung [1948], Hamburg 1960, 151. In eine dhnliche
Richtung zielt auch J.-F,, Lyotard, Die Beschlagnahme (la mainmise), in: ders., E.
Gruber, Ein Bindestrich — Zwischen >Jiidischem< und >Christlichem<, Dusseldorf,
Bonn 1995, 7-25, hier: 8, wo die verlorene und dennoch auf ihre Art >bleibende«
- Kindheit auf diese Spur fiihrt.

86 Vgl. R. Kithn, Was man wdrtlich nimmt oder Die Grenzen der Willkiir lernt
man leichter auswendig, als man denkt, in: H. Heiflenbiittel, Den Blick dffnen
auf das, was offen bleibt. Lesebuch, Miinchen 1986, 103-128, hier: 125; G.-A.
Goldschmidt, Der Spiegeltag, Frankfurt/M. 1989, 100.

87 E. Levinas, Der Untergang der Vorstellung, in: ders., Die Spur des Anderen.
Untersuchungen zur Phédnomenologie und Sozialphilosophie, Freiburg i. Br.,
Miinchen 21987, 120-139; P. Ricceur, Autrement. Lecture d>Autrement qu’étre ou
au-dela de l'essence< d’Emmanuel Levinas, Paris 1997; dt. Anders. Eine Lektiire
von >Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht< von Emmanuel Levinas,
Wien, Berlin 2015.

88 Vgl. VL, Ergriffen und davongetragen. Emmanuel Levinas zwischen Ethik, Kunst
und Musik, in: J. Bennke, D. Mersch (Hg.), Levinas und die Kiinste, Bielefeld
2024, 203-228.

151

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 25.01.2026, 00:95:31,


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel V

Aussichten einer Pathologie der Technik
Digitalisierung als anti-pathische Herausforderung

L. Jenseits des >Analogen«: sinnindifferente Mathematisierbarkeit? (155) | 2. Zur Be-
deutung von >Digitalisierung« (160) | 3. Menschliches Leben jenseits aller Erfassbar-
keit? (162) | 4. Das seelische Selbst als letztes Refugium? (167)

Alles in allem verraten Metadaten [...] virtuell alles [...]}
Das Wissen bereitet seine eigene Leere vor.2

LAutre dessine le nouvel horizon du monde.?

Mit Blick auf Hans Blumenbergs Anregung zu einer Pathologie
der Technik, die sich »als das im Weltmafistab akute Desiderat
herausstellen« konnte, wie er meinte?, werden im Folgenden Pro-
zesse der Digitalisierung daraufthin beleuchtet, ob und inwiefern
sie in hermeneutischer Perspektive als pathologische aufzufassen
sind. Dabei kniipfe ich zunichst an die aktuelle Diskussionslage
(1) sowie an drei Bedeutungen von Digitalisierung an, deren dritte
sich auf Eingriffe in >analoges< Leben bezieht, wie es >zwischen
uns«< stattfindet (2). Was dabei mit Riicksicht auf einen nicht di-
gitalisierbaren, von unbeirrten Apologeten digitaler Technisierung
womdglich schon fiir weitgehend irrelevant erachteten >Rest< auf
dem Spiel steht, wird anschlieffend zur Diskussion gestellt; und
zwar unter Verweis auf pathische und diastatische Aspekte des sich
und Anderen Entzogenseins, deren >positive¢, nicht aufzugebende
Bedeutung eine Forschungsfrage ersten Ranges sein sollte (3) -
zumal in einer Zeit, wo uns selbst Philosophen glauben machen,

1 E.Snowden, Permanent Record, Frankfurt/M. 2019, 232.

2 B. Strauss, Vom Aufenthalt, Miinchen 2009, 129.

3 F Jullien, Altérités. De lultérité personelle a laltérité culturelle [2010], Paris 2021,
11

4 H. Blumenberg, Lebenswelt und Technisierung unter Aspekten der Phinomenolo-
gie, in: ders., Wirklichkeiten in denen wir leben, Stuttgart 1981, 7-54, hier: 50;
auch in: ders., Schriften zur Technik, Berlin 2015, Kap. 14, hier: 202.

153

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel V

wir hitten es nunmehr mit einer »Digitalisierung von Allem — der
Erdoberfldche, des Nachthimmels, der Geburt und des Sterbens«®
zu tun, der sich nichts und niemand mehr entziehen konne. Diese
Behauptung ist allerdings letztlich self-defeating; denn wenn friiher
oder spiter alles digitalisiert sein sollte, wire iiber transitive Prozesse
der Digitalisierung, die allemal erst digitalisieren, was nicht von sich
aus digital ist, gar nichts mehr zu sagen. Und dann wiren diese
Prozesse auch nicht langer moglicher Gegenstand einer Pathologie
der Technik, die voraussetzt, dass es Subjekte der Technisierung
gibt, die sie sowohl vorantreiben als auch unter ihnen leiden; viel-
leicht gerade dort am meisten, wo ihnen wenn nicht durch diese
Prozesse selbst, dann doch durch deren anscheinend >fortgeschrit-
tenste« Interpretation jegliches Verstdndnis fiir ihr eigenes, pathisch
verfasstes Leben abhandenzukommen droht. Ironischerweise wiirde
die Pathologie der Technik insofern gerade darin liegen, uns einer
a-pathischen Zukunft zu tberantworten, in der man womdglich
gar kein Verstindnis dafiir mehr aufbringen konnte, wie wir uns
und Andere widerfahrnishaft als unserem Zugriff entzogen erfahren.
Gerade das aber konnte wesentlich damit zusammenhéngen, was
wir unter >sozialen< Beziehungen verstehen. Auch deren Verstiandnis
diirfte von Prozessen der Digitalisierung zentral betroffen sein, wenn
diese darauf hinauslaufen, dass man sich selbst und Andere als mehr
oder weniger srestlos< erfassbar vorzustellen hat.

Im Folgenden geht es mir allerdings nicht darum, im Sinne ei-
nes iiberholten Typus von Kulturkritik einer Antipathie gegen >die«
Technik im Allgemeinen oder gegen >die« Digitalisierung im Beson-
deren das Wort zu reden oder etwa auf den Spuren Joseph Wei-
zenbaums unsere »Ohnmacht« angesichts ihrer augenscheinlichen
Ubermacht zu beschwéren. Vielmehr liegt mir daran, gewisserma-
3en eine Schneise zu schlagen fiir ein tiberfélliges Bedenken des Zu-
sammenhangs von pathisch verfasstem >analogen< Leben einerseits

5 P. Schmitt, Postdigital. Medienkritik im 21. Jahrhundert, Hamburg 2021, 43.

6 So sehr ich auch Weizenbaums Kritik einer »Mystik des >Problemeldsens«, einer
irrefithrenden Begrifflichkeit im Bereich von artificial intelligence generell (wie
des »Entscheidens« von Computern, des durch sie zu gewéhrleistenden »Verste-
hens« und des ihnen entgegenzubringenden »Vertrauens«) sowie sein Einklagen
verantwortlichen Handelns nachvollziehen kann. Vgl. J. Weizenbaum, Die Macht
der Computer und die Ohnmacht der Vernunft, Frankfurt/M. 1978, 294, 311, 317,
329.

154

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Jenseits des »Analogenc: sinnindifferente Mathematisierbarkeit?

und Techniken der Digitalisierung andererseits, die es {iberformen
und geradezu >kolonialisieren¢, die ihm aber auch zugutekommen
konnen — vielleicht gerade deshalb, weil sie uns nun dazu zwingen,
es als elementarste Grundlage und als unentbehrliches Widerlager
jeglicher Technisierung neu verstandlich zu machen.”

1. Jenseits des »Analogen::
sinnindifferente Mathematisierbarkeit?

Wie schon bei anderen, in die menschlichen Lebensverhiltnisse tief
eingreifenden Entwicklungen, man denke v.a. an deren fortschrei-
tende Okonomisierung bzw. Kommodifizierung und Vermarktung,
zeigt sich auch im Fall sogenannter Digitalisierung: Menschen brin-
gen Neues hervor, dessen Riickwirkung auf ihr Leben sie im Vorhin-
ein nicht abschétzen konnen; insofern wissen sie nicht, was sie als
Subjekte tun, die sich ihr Kénnen, ihre Intelligenz, Kompetenz und
Rationalitdt auflerordentlich zugutehalten, obgleich sie langst vielfal-
tige Griinde dafiir haben, am Sinn ihrer seit langem angestrebten,
anmaflenden und ignoranten Herrschaft iiber die Welt, die Natur
oder die Erde zu zweifeln.

Nach wie vor, ja sogar zunehmend beschleunigt eilen sie sich mit
ihren technischen und 6konomischen Projekten gleichsam selbst
voraus und hinken sich mit ihrem eigenen Begreifen hinterher. Wie
aber und in welchen Ausmafien, dafiir ist keine wirklich befriedi-
gende Diagnostik in Sicht, derart {iberfordern die Menschen auch
sich selbst durch die schiere Komplexitat dessen, was sie technisch
mit unabsehbaren Konsequenzen hervorbringen. Ob deswegen in-
zwischen bereits das »end of theory« (Chris Anderson) eingetreten
sein muss, bleibe dahingestellt.® Allzu leicht wird man der immer

7 Wie im Ubrigen auch die Corona-Pandemie; vgl. Vf., Riickbesinnung auf >analo-
ges« soziales Dasein?, in: J. Drerup, G. Schweiger (Hg.), Bildung und Erziehung im
Ausnahmezustand. Philosophische Reflexionsangebote zur COVID-19-Pandemie,
Darmstadt 2020, 14-26. Auflen vor bleibt hier das bereits geforderte »Recht
auf analoge Existenz«, mit dem man sich gegen eine Ubermacht von Digitali-
sierungsprozessen wendet, die inzwischen sogar die Teilnahme an den elemen-
tarsten Dimensionen gesellschaftlichen Lebens all jener infragestellen, die nicht
schon digital natives sind, vor allem alter Menschen, Kranker und Behinderter.

8 C.Anderson, The End of Theory; www.wired.com/2008/06/pb-theory/

155

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel V

neuen Verkiindung irgendeines Endes (des Staates, der Geschichte,
des Menschen usw.) tiberdriissig, wenn nur eines nicht authort: das
Enden von allem Moglichen, in dem es aber doch stindig irgendwie
weitergeht, wenn auch auf kaum mehr theoretisierbare Art und Wei-
se.

Die Probleme zeitgeméfler Diagnostik verschirfen sich in dem
Mafle, wie man es mit Phanomenen der Beschleunigung, der Mi-
niaturisierung und der Diffusion zu tun bekommt, wie sie nun
auch noch weltweit zusammentreffen in globalisierten Prozessen der
Digitalisierung. Allerdings nicht iiberall gleichermaflen. Allein die
Bereitstellung der entsprechenden technischen Grundausstattung er-
folgt weltweit nach wie vor in hochst unterschiedlicher Art und
Weise. Das erzeugt Ungleichzeitigkeiten und kommunikative Ver-
werfungen, denen man auch mit forciertem Wunschdenken so leicht
nicht beikommt. Erscheint es nicht als geradezu hilflos, darauf zu
setzen, das gegenwirtige »electronic nervous system« der Welt unter
»democratic, accountable control« bringen zu kénnen, immer vor-
ausgesetzt, jede(r) verfiigt gleichermaflen tiber einen Anschluss an
dieses System?’

Hier haben wir es mit Entwicklungen zu tun, die sich permanent
selbst tiberholen - begrenzt allerdings vom in absehbarer Zeit zur
Neige gehenden Vorrat an Seltenen Erden wie Koltan und anderer
hochst kostbarer Rohstoffe. Fiir den Fall, dass deren Verbrauch nicht
limitiert wird, zeichnet sich ein seit langem absehbarer Kollaps der
sophistiziertesten Technologien ab, der in naher Zukunft viele auf
ein altes, allerdings selbst von offizieller Seite zur endgiiltigen Uber-
windung ausgeschriebenes >analoges< Leben zuriickwerfen konnte.
Kurz und gut, was wir »iiberwinden« miissen, »ist das Analoge«,
lief} im Juni 2022 einer der Minister der amtierenden Bundesregie-
rung, unter der Uberschrift Digital only auf der re:publica 2022
ungeachtet dessen verlauten.!’

9 Was keineswegs der Fall ist. Zur demokratischen Kontrolle wurde Cory Docto-
row zit. n. B. Held, Im Zeitalter des Uberwachungskapitalismus?, in: ders., F. v.
Oorschot (Hg.), Digitalisierung: Neue Technik — neue Ethik?, Heidelberg 2021,
23-56, hier: 44 [=DTE]; H. Wertheimer, Digitaler Humanismus, in: IWMpost,
no. 129 (2022), 22; T. E. Schmidt, Ihr werdet schon sehen!, in: Die Zeit, Nr.13
(2021), 50.

10 bmdv.bund.de/SharedDocs/DE/Video/Youtube/republica-2022-das-momen-
tum-nutzen.html

156

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Jenseits des »Analogenc: sinnindifferente Mathematisierbarkeit?

Trotz zahlreich vorliegender Extrapolationen, Prognosen, negati-
ver und positiver Utopien ist kaum absehbar, wohin uns diese Lage
tithren wird — was auch immer Propheten wie Ray Kurzweil anderes
lehren mogen.! Um diese Frage beantworten zu konnen, miisste
man schon wissen, was bzw. wer wir sind, >wo wir stehen< bzw.
in welcher aktuellen Situation wir uns befinden. In dieser Situation
steht aber auch jede Art von Anthropologie, wie sie von Helmuth
Plessner und Ernst Cassirer iiber Michael Landmann bis hin zu Paul
Ricceur verteidigt worden ist, gleichsam mit dem Riicken zur Wand,
ausgeliefert an ihre eigene Verzeitlichung, wie sie besonders Plessner
frithzeitig bedacht hat'?, heute aber unter verscharften Bedingungen
einer semantischen Drift, die zunehmend auch alle Begriffe in Mit-
leidenschaft zieht, auf die man sich stiitzt, um sich selbst und Andere
in dieser Lage zu begreifen. Unsere kommunikativen Verhaltnisse
sind von dieser Drift augenscheinlich am meisten betroffen, wo Di-
gitalisierungsprozesse ins Spiel kommen.

Versierte Nutzer von Smartphones sieht man in Windeseile mit
ihren Fingern eine Tastatur bedienen, die alles Kommunizierte einer
diskreten Umsetzung in Nullen und Einsen zufiihrt, es anscheinend
unbegrenzt tibermittelbar, speicherbar, abrufbar und auch manipu-
lierbar macht. Dabei bleibt die Prozessierung bindrer Codierung
des Kommunizierten, die in allen Verwendungen des Begrifts Di-
gitalisierung vorausgesetzt wird, unsichtbar und erfolgt scheinbar
vollkommen »sinnindifferent« zwischen In- und Output, wie es
heiflt’® — was allerdings bereits eine starke Interpretation darstellt,
wenn man bedenkt, dass es auch Streit darum gibt, inwiefern es
bei digital vermittelter Kommunikation iiberhaupt um Sinn - in
einem hermeneutisch anspruchsvollen Verstindnis dieses Wortes —
und nicht etwa (nur) um Information geht." So driften gleichsam
auch Begriffe wie Sinn, Kommunikation und Interpretation in eine

11 R. Kurzweil, The Singularity is Near. When Humans transcend Biology, New
York 2005; Vi, Ansatzpunkte praktisch-negativistischer Anthropologie. Anmer-
kungen zur Frage, >ob der Posthumanismus ein Humanismus ist., in: G. Hartung,
M. Herrgen (Hg.), Interdisziplindre Anthropologie. Jahrbuch 06/2018: Das Eige-
ne & das Fremde, Wiesbaden 2019, 129-156.

12 H. Plessner, Zwischen Philosophie und Gesellschaft, Frankfurt/M. 1979.

13 Vgl. P. Stoellger, Was bedeutet Digitalisierung fiir die Schrift als Schrift?, in: DTE,
105-142, hier: 108.

14 Vgl. M. Kettner, Die kiinstliche und die natiirliche Intelligenz der Gesellschaft, in:
DTE, 198-217, hier: 192.

157

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel V

Richtung, in der sie selbst zunehmend unverstindlich zu werden
drohen.

Sind und bleiben wir Menschen ganz unabhéngig von techni-
schen Innovationen der kommunikativen Mittel, deren wir uns be-
dienen, unvermeidlich und unabénderlich sich selbst, Andere und
die Welt »interpretierende Tiere«, wie auch Ricoeur unter Berufung
auf Charles Taylor behauptet hat?'> Brauchen wir eine »digitale
Hermeneutik«, wie sie Rafael Capurro im Sinne der Reflexion auf
die Frage fordert, »how the digital code is being interpreted and
implemented (or not)«?'® Oder ist es fiir die Nutzer der digitalisier-
ten kommunikativen Techniken weitgehend gleichgiiltig, wie diese
operationalisieren und codieren, was zwischen »Usern« elektronisch
vermittelt geschieht? Es handelt sich allemal nur um Nullen und
Einsen. Und das Prozessieren ihrer Abfolgen ist Indifferenz par ex-
cellence, wurde behauptet!” Genau hier kénnen allerdings diverse
Formen von E-Gouvernementalitit eingreifen, die jegliche Herme-
neutik hinter sich lassen, um sich allein auf Daten korrelierende
Algorithmen zu stiitzen. So werden auch neue Formen der Macht,
des Regierens und der Herrschaft moglich, die buchstablich nichts
zu verstehen, zu deuten, auszulegen und zu interpretieren haben.!®

15 C. Taylor, Philosophical Arguments, Cambridge, London 1995, 113; J. R. Searle,
Making the Social World. The Structure of Human Civilization, Oxford 2010,
ch. 6; P. Ricceur, The Human being as the Subject Matter of Philosophy, in:
Philosophy and Social Criticism 14, no. 2 (1988), 203-215, hier: 213; ders., Das
Selbst als ein Anderer [1990], Miinchen 1996, 219.

16 R. Capurro, Digital Hermeneutics, in: Al & Society 35, no. 1 (2010), 35-42. Es
wiirde den hier verfiigbaren Rahmen sprengen, das Problem des Verhaltnisses
von Hermeneutik und Digitalitat umfassend aufzuwerfen. Jedenfalls sollten wir
unterscheiden, ob wir von >Hermeneutik« sprechen, an die Prozesse der Digi-
talisierung ankniipfen, ob diese Prozesse selbst jegliche Hermeneutik eliminie-
ren oder ob ihnen, als symbolisch verfassten, Interpretationsbediirftigkeit und
-fahigkeit immanent bleibt, ob Digitalisate selbst hermeneutischer Deutung,
Auslegung und Interpretation zuganglich gemacht werden kénnen bzw. miissen,
und schlieSlich, ob Digitalitét als solche, so, wie sie kulturelle Lebensformen
transformiert, nach einer »Hermeneutik des Digitalen« verlangt.

17 Lt. Friedrich Kittler sind »Begriffe wie Sinn und Sinnlichkeit [...] nicht mehr
von Bedeutung« in digitalen Aufschreibsystemen (zit. n. Stoellger, Was bedeutet
Digitalisierung fiir die Schrift als Schrift?, 112).

18 Von politischen Problematiken des Mitentscheidens einmal ganz abgesehen;
vgl. die ideologiekritischen Bemerkungen zum Begriff einer good bzw. global

158

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Jenseits des »Analogenc: sinnindifferente Mathematisierbarkeit?

Die Lebenswelten und -formen hermeneutischer Tiere konnen sie
anscheinend getrost hinter sich lassen und ignorieren.

Liegen sie damit nicht ganz auf der Linie viel weiter zuriickrei-
chender Prozesse, deren fiir die sogenannte Lebenswelt angeblich
bereits in der Antike prinzipiell bedrohliche Folgen der vom Arith-
metiker zum Phidnomenologen gewandelte Edmund Husserl in sei-
ner Krisis-Abhandlung unter der Uberschrift »Geometrisierung«
beschrieben hat? Kniipfen sie nicht an die spitestens seit Galileo
Galilei etablierte normative Vorbildlichkeit einer Mathematisierung
an, die auch Kant so viel Respekt abgenotigt hat, dass er erklaren
konnte, in jeder Erkenntnis (bzw. »Naturlehre«) stecke nur so viel
wirkliche Wissenschaft, wie sie sich als mathematisierbar erweise?2
Triumphiert eine allerdings viel weiter gehende, sich gar nicht
mehr auf Wissenschaft beschrinkende Mathematisierung nunmehr
in Formen einer zugleich extrem reduktiven (ndmlich bindren) und
extrem komplexen (ndmlich algorithmischen) Form der Rationali-
sierung, die alles, auch uns selbst und unser soziales Verhalten, zu
erfassen verspricht — mit kaum noch abzuschétzenden Folgen, da
sich diese Form fiir uns weitgehend intransparent in der Verfiigung
anonymer Subjekte durchsetzt?

So unklar die Folgen sind, so klarungsbediirftig ist immer noch,
was unter Digitalisierung iiberhaupt zu verstehen ist — wenn nicht
blof} eine neue Variante viel dlterer Mathematisierungsprozesse. Im-
merhin begegnen uns digitale Techniken bzw. Techniken der Digi-
talisierung ja auch in der Lebenswelt, in der Hand beliebiger Zeit-
genossen, nahezu jederzeit und tberall, tagsiiber, des Nachts, vor
Ort und unterwegs... Auf diese Weise ist angewandte Mathematik in
unserer Lebenswelt gegenwirtig wie nie zuvor; zugleich aber eigen-
timlich verborgen unter zahlreichen >Benutzeroberflichenc...

governance bei W. Streeck, Zwischen Globalismus und Demokratie. Politische
Okonomie im ausgehenden Neoliberalismus, Berlin 2021, 289.

19 E. Husserl, Die Krisis der europdischen Wissenschaften und die transzendentale
Phdnomenologie, Hamburg 1982.

20 I Kant, Metaphysische Anfangsgriinde der Naturwissenschaft, in: Schriften zur
Naturphilosophie. Werkausgabe Bd. IX (Hg. W. Weischedel), Frankfurt/M. 1977,
7-135, hier: 15.

159

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel V
2. Zur Bedeutung von >Digitalisierung:

Man unterscheidet eine Digitalisierung I als originéres, transitives
Beziffern mittels diskreter Grofien von einer Digitalisierung II bzw.
Digitalitdt als Regime bzw. Dispositiv, das operativ wirksam ist in
Verwaltungen und Okonomien, etwa in Formen automatisierten
Erfassens, bindr codierter Datenverarbeitung und -Verwertung, wo-
bei strittig ist, ob es sich (nur) um operationalisierte menschliche
Intelligenz handelt (Leibniz) oder ob anscheinend »intelligente< Ma-
schinen, Computer, Chips usw. selbst denken. In der Digitalisierung
IIT geht es um Riickwirkungen der Digitalisierungen I und II auf
die Lebenswelt?! — wie sie z. B. auffillt, wenn Kinder die Berufe
ihrer Eltern spielerisch darstellen sollen und neun von zehnen dabei
die gleichen, »digitalen< Bewegungen, ndmlich die von Fingern tiber
einer Tastatur machen. Darin unterscheiden sich selbst Sterbebeglei-
ter, die zuhause ihre Daten eingeben, gar nicht von anderen Berufs-
tatigen oder Spielern irgendwelcher virtueller games.

Wenn von solchen Riickwirkungen die Rede ist, stellt sich die Fra-
ge nach dem Anderen der Digitalisierung?? bzw. danach, worauf sie
wirkt und ob das, was jeweils »digitalisiert< wird, darin aufgeht. St6f3t
Digitalisierung hier auf relativ nicht_Digitalisierbares? Oder gar auf
absolut nicht Digitalisierbares, etwa >analog« derart Widersetzliches
wie den Leib, der jede(n) nach wie vor daran hindert, >ins Netz zu
gehen<?

Wer im transitiven Verstindnis des Wortes von Digitalisierung
redet, sollte von ihrem Anderen nicht schweigen, woran sie sich
abspielt, worauf sie wirkt, was sie restrukturiert und wie auch immer
transformiert, allerdings nicht widerstandslos — sei es im Verhiltnis
zu sich selbst, sei es in Verhltnissen zu Anderen und ihrer Prisenz
vor Ort oder entfernt. Diese Verhiltnisse betreffen jedenfalls uns,
die wir uns in der Welt befinden und Welt teilen und auf diese

21 Vgl. P. Ricceur, La philosophie a ldge des sciences humaines, in: Cahiers de
philosophie 1, no. 2-3 (1966), 93-99.

22 Von diesem >Anderen< spreche ich hier wie auch frither mit Blick auf das
>Andere des Technischen« nicht von vornherein unter der Voraussetzung, es
miisse sich dialektischen Zwingen fiigen; Vf., Technologien des Selbst versus
Passivitit als >das Andere« des Technischen. Zu einem missverstdandlichen Begriff
von Technisierung, in: Divinatio. Studia Culturologica Series 36, autumn - winter
(2012/3), 101-131.

160

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Zur Bedeutung von »Digitalisierung¢

Weise ein von Martin Buber itber Emmanuel Levinas und Bernhard
Waldenfels bis hin zu Jean-Luc Nancy und Frangois Jullien vielfach
bedachtes »Zwischen-uns« stiften, ohne das eigentlich zu >kénnenc.
Dieses Zwischen-uns ist nicht herstellbar und steht niemandem (ein-
seitig) zur Verfigung, auch nicht sujets capables, als die uns ein
Hermeneutiker wie Ricceur beschrieben hat?®* — als Subjekte, denen
scheinbar von Anfang an alles daran liegt, sich Anderen und sich
selbst ihr Konnen, ihre Féhigkeiten, ihre Kompetenz und Rationali-
tat zu beweisen, nicht zuletzt hermeneutisch.

Dieses Zwischen kommt vermittels ein-, wechsel- und gegenseiti-
ger Formen der Bezugnahme aufeinander zum Vorschein, von der
Aufnahme Anderer (von Geburt an), tiber das Zuhoren, Reden, sich
miteinander Verstandigen usw., mittels Formen also, die sdmtlich
hinsichtlich ihrer Bedeutung und Deutung auch umstritten sind. Ist
Kommunikation etwa grundsitzlich eine Form des Austauschs -
noch dazu bzw. nur von Informationen oder Wissen? Wer mit An-
deren in Formen des Austauschs tritt, um sich dariiber zu verstandi-
gen, wird damit rechnen miissen, dass auch die Rede von Austausch,
Verstandigung, Information und Wissen notorisch strittig ist. Ge-
genwirtig aber erscheint zunehmend fragwiirdig, ob sich iiberhaupt
Orte und Foren der Austragung von Konflikten in diesen Fragen
finden lassen werden?* oder ob es zu kommunikativ kaum mehr
auszutragenden kommunikativen Verwerfungen kommt?®, wenn Di-
gitalisierungsfolgen sich weltweit durchsetzen, ohne dass man sich
tiber ihre Bedeutung und Tragweite verstindigen konnte, schon gar
nicht grenziiberschreitend, wo Regime auch ihre virtuellen Grenzen

23 P.Ricceur, Le Juste 2, Paris 1991, 88; ders., Le »sois, digne destime et de respect, in:
Le respect. De lestime a la déférence: une question de limite, Paris 1993, 88-99,
hier: 88, 91; ders., Morale, éthique et politique, in: Pouvoirs. Revue frangaise
détudes constitutionnelles et politiques, no. 65 (1993), 5-17, hier: 6; J.-P. Chan-
geux, P. Ricceur, Ce qui nous fait penser. La nature et la régle, Paris 1998, 40, 93.

24 Auf neue Aggregatzustinde des Offentlichen weist Magnus Schlette hin in sei-
nem Beitrag Digitale Selbstwirksamkeit. Zum Entwicklungspotenzial der Neuen
Medien fiir die demokratische Oﬁentlichkeit, in: DTE, 73-104, hier: 85f., 92.
Allerdings bestehen erhebliche Zweifel daran, ob es tiberhaupt eine grenziiber-
schreitende, etwa europiische Offentlichkeit gibt. Wolfgang Streeck etwa streitet
das rundweg ab. Vgl. seinen Beitrag in der ZEIT vom 28. Mérz 2019, no. 14, 39.

25 Vgl. Vf., Kommunikative Verwerfungen zwischen digital natives und analogen
Aborigines, in: M. W. Schnell, L. Nehlsen (Hg.), Begegnungen mit kiinstlicher
Intelligenz. Intersubjektivitdt, Technik, Lebenswelt, Weilerswist 2022, 48-69.

161

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel V

abschotten, um jedwede politische Infragestellung ihrer Legitimitét
von vornherein zu unterbinden.

Gegenwirtig steht unter dem Eindruck der entsprechenden Me-
dienpolitik Chinas und Russlands, Nordkoreas und des Iran vor
allem infrage, ob es tiberhaupt noch zu unbehinderter Kommunika-
tion kommen kann (ohne dass sie mit brutalsten Folgen insgeheim
iberwacht wird). Viel weniger steht die Gewalt in Frage, die mogli-
cherweise mit eben jenen Digitalisierungstechniken selbst, und von
Anfang an, einhergeht, auf deren ungehinderter Nutzung man aus
politischen Griinden (und mit Recht) besteht.

Ein Aspekt dieser Gewalt konnte sein, dass man jeden >Rest«
vergisst?®, der in Resultaten der Digitalisierung nicht aufgeht, nicht
aufgehen kann und ev. auch nicht aufgehen sollte, so dass er —
im Gegensatz zur behaupteten Omnipriasenz und Herrschaft der
Digitalitat — zugleich mit einer »Omniabsenz« eben dieses Restes
einhergehen miisste.

3. Menschliches Leben jenseits aller Erfassbarkeit?

Was aber steht dabei auf dem Spiel, wenn nicht allein die Mathe-
matisierbarkeit, Bezifferbarkeit, Geometrisierbarkeit etc. lebenswelt-
licher Gegenstande, ungeachtet ihrer Vagheit, sowie das angebliche
»Sinnesfundament« aller episteme in lebensweltlicher doxa, das es
mit seiner technisch bedingten Uberformung und Durchdringung
zu tun bekommt?

Ohne von der kommenden Digitalisierung bereits etwas ahnen zu
konnen, hat Robert Musil, Zeitgenosse Husserls, auf die fortschrei-
tende Mathematisierung seinerzeit empfindlich reagiert. Alle, »die
von der Seele etwas verstehen [...], bezeugen es, dafl sie von der
Mathematik ruiniert worden sei«.?’” Dabei fithrt Musil in seinem
Jahrhundertroman Der Mann ohne Eigenschaften auch vor Augen,
wie ungewiss inzwischen geworden war, als wer oder was wir uns
verstehen konnen bzw. sollen.?® War nicht lingst eine »Psychologie

26 Vgl. den Exkurs dazu im Kap. IV in diesem Bd.

27 Siehe die Anm. 53 zu Kap. IV.

28 Siehe dazu auch C. J. Burckhardt, H. v. Hofmannsthal, Briefwechsel, Frank-
furt/M. 1966, 162.

162

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Menschliches Leben jenseits aller Erfassbarkeit?

ohne Seele« ausgerufen worden? Was ihn bewegte, war die Frage, ob
die fortschreitende Mathematisierung der Welt zu deren Erkenntnis
auf eine Weise beitragt, die es letztlich ausschlieffen muss, vom Er-
kannten noch ergriffen zu werden.? Tatsichlich scheint alles Wissen
iiber uns inzwischen weitgehend algorithmisch erfassbar geworden
zu sein, ohne dass klar ware, ob wir etwa nach wie vor >seelisch« ver-
fasste Wesen sind, denen es womdglich gerade darauf ankommt und
vielleicht sogar ankommen miisste, einander nicht (>erschopfends)
zu kennen und zu erkennen, so dass sie insofern gute Griinde dafiir
haben konnten, das Wissen als solches in Grenzen halten.

Schon diese Frage mutet anachronistisch an in einer Zeit, in der
von einer weitgehenden Datafizierung der Welt die Rede ist, von der
man sich Berechenbarkeit aufgrund einer »rechnerischen Konstruk-
tion der Wirklichkeit« verspricht?® — nicht zuletzt in der Annahme,
das, was sich berechnen lisst, rechne sich am Ende auch, und letztlich
gehe es genau darum — sei es nur zu Zwecken der Sicherheit, sei es
der Kapitalgewinnung oder im Sinne einer Fusion von beidem im
Rahmen eines sogenannten Uberwachungskapitalismus?, der nun-
mehr iiber die Warenfiktionen Boden, Arbeit und Geld hinausgeht
und sich die »menschliche Erfahrung« als vierte Warenfiktion im
Zuge einer umfassenden Kommodifikation des menschlichen Ver-
haltens immer mehr zu eigen zu machen beginnt.

So wird anscheinend der Mensch zu einer schier unerschopfli-
chen Rohstoffquelle und Goldgrube, ohne dass aber die Einzelnen
fiir die tiber sie gesammelten Daten entlohnt wiirden. Manche sehen
darin nicht nur eine neue Form der Ausbeutung, sondern (wieder
einmal) das Ende jeglicher Individualitit sich ankiindigen.?? Zu
leicht macht man es sich aber, wenn man wieder nur das Ende
von diesem oder jenem — von menschlicher Individualitdt bis hin
zur leibhaftig mit Anderen in Verbindung stehenden >analogenc
Existenzweise — ausruft und sich auf diese Weise von vornherein
der Schwierigkeit entledigt, Uberginge zu denken, durch die sich

29 Siehe dazu Musil, Der Mann ohne Eigenschaften, Bd. 1/2, 556, 752, sowie den
Exkurs (Abschnitt 4) zum vorangegangenen Kap. IV.

30 R. Seyfert, J. Roberge (Hg.), Algorithmuskulturen. Uber die rechnerische Kon-
struktion der Wirklichkeit, Bielefeld 2017; vgl. Weizenbaum, Die Macht der Com-
puter und die Ohnmacht der Vernunft, 266.

31 S.Zubofl, The Age of Surveillance Capitalism, London 2019.

32 Ebd., 440.

163

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel V

Wege von einer mehr oder weniger schnell »iiberholten< Zeit in
eine womdglich tiefgreifend verdnderte erdffnen, ob man das nun
begriifit oder nicht.

Dabei ist die philosophisch erhebliche Frage doch nicht nur,
was unter Digitalisierung zu verstehen ist und gegebenenfalls ent-
sprechend definiert werden kann, sondern dariiber hinaus, was auf
diese Weise durch uns und mit uns selbst geschieht. Und das ist
offensichtlich keine einfache »Mutation der Menschheit« im Ganzen
(wie sie etwa Pierre Bertaux schon vor Jahrzehnten mit Blick auf
die Zukunft von »Denkmaschinen« hatte kommen sehen®?), wenn es
denn stimmt, dass das, worauf sich Digitalisierung im Fall unseres
eigenen Lebens bezieht und worauf sie wirkt, nach wie vor anschei-
nend untilgbar »analogen< Charakters ist.

Erst seit wenigen Jahren setzt es sich durch, unser leibhaftiges
Leben auch als »analoges< zu bezeichnen; und zwar in dem Mafle,
wie man sich gezwungen sieht, im Widerspruch zu bereits erfolgter
Digitalisierung, deren >Anderes< und Grenzen man zu bestimmen
versucht, nicht digitalisierbares, insofern »analoges< Leben neu zu
verstehen.3* So, in die Defensive gedringt, fragte schon Musil, was
in Zeiten einer anscheinend iiberméchtig werdenden Mathematisie-
rung von uns »iibrig bleibt« — »vielleicht nichts« eben®, wenn die
Idee und Praxis unserer >restlosen< Erfassbarkeit — sei es durch
einen Big Other (Shoshana Zuboft*¢) oder viele Andere - die Ober-
hand gewinnt. Dann konnte es tatsichlich geniigen, mit hoher Si-
cherheit von bereits bekannten Daten auf kontingente andere Daten
zu schliefen, wie es schon jetzt vielfach geschieht, ohne dass man
sagen konnte, wo, wie und durch wen oder was genau. Was auch
immer jemand vor/mit einer digitalen Maschine macht im Hinblick
auf virtuelle Objekte, dazwischen werden sich anonyme fremde In-
stanzen befinden, die das zwischenzeitliche Digitalisat registrieren
und auswerten, um ihre Schliisse daraus zu ziehen, denen dann

33 P. Bertaux, Mutation der Menschheit. Zukunft und Lebenssinn, Frankfurt/M.
1979, 129-152.

34 Wie mangelhaft, wird sofort augenfillig, wenn man Abgrenzungen wie diese
bedenkt: als »analog« sei »stufenlos, kontinuierlich, nicht digital« Variierbares
zu verstehen; oder als »physisch (dinglich) vorhanden statt virtuell oder elektro-
nisch dargestellt«; www.wortbedeutung.info/analog/

35 Siehe dazu wiederum Kap. IV in diesem Bd.

36 Zuboff, The Age of Surveillance Capitalism, 378.

164

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Menschliches Leben jenseits aller Erfassbarkeit?

ein eigenstandiges, praktisch unkontrollierbares Gewicht zukommen
wird. Auf diese Weise sind bzw. werden wir mit dem identisch bzw.
identifiziert, was digital von uns erfasst worden ist bzw. erfasst wor-
den sein wird.

Aber: wer ist >wir<? Was all dies bedeutet, trifft nicht auf ein
gesichertes menschliches Selbstverstindnis. Es gibt >uns< hochstens
als strittige und temporére Einheit, die sich kommunikativ in unab-
sehbare Auseinandersetzungen um die Frage verstrickt, was etwa die
physische, leibhaftige Prasenz Anderer fiir uns bedeutet. (Man den-
ke nur an die voriibergehende, aber weitgehende Suspendierung von
Prisenzveranstaltungen wéhrend der Corona-Pandemie.) Bedeutet
>prasent sein«< nur, sichtbar da zu sein, vorhanden und erkennbar zu
sein, oder auch, gegebenenfalls fiir jemanden da zu sein — in einer
Welt, in der es zu geben und zu helfen gilt (wie Emmanuel Levinas
sagt’), in der man eine Bleibe und notfalls eine Zuflucht finden
kénnte und die es insofern auch als bewohnbare gastlich zu gestalten
gilt (wie nicht nur Luce Irigaray und Shoshana Zuboff meinen3?).
Dagegen wurde iiber jenen Big Other, der fiir manche das Internet
reprasentiert, gesagt, er verschlinge geradezu jegliches Refugium?®® -

37 E. Levinas, Totalitdt und Unendlichkeit. Versuch tiber die Exterioritdt [1961],
Freiburg i. Br. Miinchen 1987, 313.

38 Zuboff, Surveillance Capitalism, 7; L. Irigaray, Welt teilen, Freiburg i. Br., Miin-
chen 2010; V£, Dasein, Bleibe und (kollektive) Identitit. Zur Kritik identitdrer
Revisionen des Politischen - mit Blick auf Hannah Arendts >Denktagebuchs, in:
Allgemeine Zeitschrift fiir Philosophie 46, Nr.2 (2021), 159-182. Dass dabei die
neuen Medien auch eine tragende Rolle spielen konnen, betont Magnus Schlette
mit Kwame A. Appiah, Angel Parham und Danielle Allen, die schreiben: »We
need to develop habits of coexistence: conversation, in its older meaning, of
living together, association.« Und »paradoxically, it is the power of new media
to support the discovery of alliances and solidarities across great spacial dis-
tances that makes it an instrument that can help us learn how to be rooted«.
Das normative Ideal, das sich hier mit der Gestaltung der neuen digitalen
Kommunikationstechnologien verbindet, ist Sensibilisierung fiir die »soziale
Verbundenheit« in einer Gemeinschaft von Menschen, die in reziproker Aner-
kennung ihrer rechtverstandenen Eigeninteressen aufeinander angewiesen sind;
vgl. Schlette, Digitale Selbstwirksamkeit, 98 f.

39 Zuboff, Surveillance Capitalism, 520 ff.

165

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel V

auch das Refugium einer geschiitzten Abwesenheit, wie sie gerade
die Gegenwart des Anderen verbiirgen kann.*°

Die hier ansetzenden Deutungskonflikte betreffen letztlich das,
was wir uns unter der >Welt< vorzustellen haben, in der wir leben,
wie man gewohnlich gedankenlos sagt, die wir aber vielmehr leben
bzw. existieren und ko-existieren, wenn diese transitive Redeweise
erlaubt ist. Dariiber besteht auch und gerade unter Philosophen
jedoch keinerlei Einigkeit.

Fir Michel Serres, um nur ein Beispiel zu nennen, ist die Welt
eher ein Rahmen, der bereits (demografisch gesehen) weitgehend
ausgefiillt zu sein scheint und in dem nur mehr weitgehend durch
Medien und Werbung »Formatierte« leben*,, deren Konsumverhal-
ten dazu gefithrt habe, dass sie sich »im Virtuellen einrichten« (ebd.,
14). Das hat seines Erachtens immerhin den grof3en Vorteil, dass ih-
nen mehr oder weniger »alles Wissen« zuganglich geworden zu sein
scheint (ebd., 19, 35), so dass sie sich auch tiber dessen traditionel-
le, autoritative Formen von Vermittlung und Lernen hinwegsetzen
konnen. Alles Wissen ist demnach bereits da, verfiigbar, objektiviert.
Was gibt es tiberhaupt noch auflerdem, wenn letztlich »alles« Ge-
genstand von Wissen sein kann und wenn man vom ganzen Rest
ohnehin schweigen muss?

Nachteil der derart »vernetzten Generationen«: Sie existieren
nicht mehr im selben Raum, in derselben Zeit und in derselben Welt
(ebd., 15). Zwar befindet man sich — folgt man Serres — vielfach in
»unmittelbarer Nachbarschaft«, lebt aber nicht mehr zusammen.*?
Zwar sind anscheinend die Korper aus den Zwéngen eines fremdbe-
stimmten Wissenserwerbs befreit worden (ebd., 38), doch haben sie
keine direkte Verbindung mehr zueinander, wo die raffiniertesten

40 Vgl. Jullien, Altérités, 45. Jullien spricht von einer »présence intime, discrete«
(60) und geht so weit, zu behaupten: »seul la présence de I'Autre fait vivre« —
aber eben nur unter der Bedingung der Wahrung dieser Diskretion (74).

41 M. Serres, Erfindet euch neu! Eine Liebeserkldrung an die vernetzte Generation,
Berlin 2013, 9, 13.

42 Ebd., 14,19, 35. Hier liegt eine allzu schlichte Kulturkritik nahe, die »unmittelba-
re Nachbarschaft« und wirkliches Zusammenleben gewissermafien kurzschliefit
und sich auf diese Weise sowohl jeglicher Moglichkeit beraubt, digital vermit-
telte Nachbarschaft positiv zu deuten, als auch dagegen sich sperrt, derartige
Nachbarschaft als Gefahr, Repression und Quelle von Gewalt zu begreifen. In
beiden Hinsichten ist Serres® Rhetorik gegentiber Vorsicht geboten.

166

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Das seelische Selbst als letztes Refugium?

Medien dazwischentreten. Zugleich werden sie »im Netz< einem
Stimmengewirr ausgeliefert, in dem sie Gefahr laufen, véllig unter-
zugehen, wenn sie sich nicht immerfort selbst Gehor verschaffen
(vgl. ebd., 34). Wer konnte sonst tiberhaupt von ihrer im Sinne Paul
Virilios »terminalen« Existenz wissen?4? Infolgedessen >sendet< man
unaufhorlich und gibt sich der Illusion hin, sich auf diese Weise
seine Existenz sichern zu kénnen, immer angetrieben von der fear
of missing out.** Schweigen dagegen riskiert den kommunikativen
Tod. Und Zuhoren ist nicht mehr erforderlich; so wenig wie >ein
eigener Kopfs, nachdem eine akephale, externalisierte Intelligenz
triumphiert zu haben scheint, an die alle angeschlossen sind.

Doch wie soll man all das verstehen, ohne Distanz dazu? So fragte
Serres selbst: Was sind wir im Unterschied dazu? Was bzw. wer
sind wir im Gegensatz zum Netz, dieser anonymen kollektiven Intel-
ligenz? Seine Antwort: ich bin dieses nicht erkennbare, epistemisch
und algorithmisch nicht fassbare Nichts, von dem seit langem die
Rede war: »jene Leere, jener »ungreifbare Hauch, die Seele, deren
Name nur eine Ubersetzung dieses Hauchs ist«.*>

4. Das seelische Selbst als letztes Refugium?

Seelisches Leben aber leidet, sofern es existiert; es handelt sich nicht
um blofle Intelligenz, die man auch simulieren bzw. maschinell er-
setzen konnte. Digitalisate dagegen leiden nicht und erleiden nichts.
Sie konnen zwar >kaputtgehens, werden dabei aber nichts empfin-
den, weder Freude noch auch Trauer, und sind tberhaupt keine
pathischen Wesen, die Erfahrungen durchmachen, durchleiden und
durcharbeiten kénnen. Wenn zwischen algorithmisch operationali-
sierbarer Intelligenz und Denken ein Unterschied besteht, dann liegt
er zumindest genau darin, dass es ldgos nur aufgrund von pdthos
gibt, zu Denkendes und am Ende auch Gedachtes aus pathischer

43 P Virilio, Fluchtgeschwindigkeit. Essay, Frankfurt/M. 1999, 21f.

44 Schmitt, Postdigital, 27.

45 Serres, Erfindet euch neu!, 33. So auflert sich, was Botho Strauss »altexistenziel-
len Widerstand« nennt und einer residualen »Gegenwelt« zuschreibt, die sich
nur noch mit Miihe gegen den Cyberspace mit seinen »elektronischen Raubzii-
gen« zu behaupten scheint (B. Strauss, Der Fehler des Kopisten, Miinchen, Wien
1997, 86, 166).

167

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel V

Erfahrung, die man selbst machen muss, auch wenn man sie lernend
von Anderen iibernimmt, so dass sie nur nachvollzieht, was sie nicht
aus erster Hand hat. Dabei verhalt sich die Seele oder das Selbst, wie
wir zeitgemifler sagen, zum Widerfahrenden als zu Erfahrendem.
(Kein Widerfahrnis ist bereits von sich aus, ohne jegliches weiteres
Zutun unsererseits, Erfahrung, schon gar nicht angemessen inter-
pretierte.)

Zu diesem >sich«*¢ gibt es maschinell und digital bislang gerade
insofern kein Pendant, als es sich nicht um ein blof§ rekursives
Selbstverhiltnis handelt, das man in Riickkoppelungsschleifen abbil-
den konnte. Vielmehr erweisen wir uns auch im intimsten Verhaltnis
zu uns selbst und zu Anderen als uns selbst diastatisch entzogen*’
— was allerdings nicht ausschlief3t, dass sich ein Selbstverstandnis
durchsetzt, in dem es zu einem weitgehenden Verlust jeglichen Ent-
zugs und jeglichen Verstandnisses fiir ein- und gegenseitiges Sichent-
zogensein kommen konnte.*® Wie sollte auch eine Informationen
verarbeitende Maschine in dem, wie sie sich verhdlt, zugleich sich
selbst oder auch einer anderen Maschine entzogen sein? Wurde
nicht der Vorschlag, uns als solche Maschinen bzw. geradezu als In-
formationen zu verstehen, die intelligent prozessiert werden kénnen,
langst gemacht (u.a. vom Kybernetiker Norbert Wiener#?)? Wiirden
sich solche Deutungen durchsetzen, kime es zu einem regelrechten
Entzugsverlust insofern, als man sich nicht linger als sich selbst

46 Vgl. 1. Rahwan et al., Machine behaviour, in: Nature 568 (2019), 477-486;
doi.org/10.1038/541586-019-1138-y

47 Vgl. B. Waldenfels, Bruchlinien der Erfahrung. Phdanomenologie, Psychoanalyse,
Phdnomenotechnik, Frankfurt/M. 2002, 442 [=BdE]; E. Jullien, De l'intime. Loin
du bruyant Amour, Paris 2013. »Lintime va de pair avec le discrét«, »touche a
l'inoui d’exister« und »donne accés« zum Anderen, heifit es hier (18, 21f.). Da-
bei aber erfahrt man, »ou le moi ne s'approfondit que pour sortir de soi« (42).
Keine Rede kann insofern davon sein, in der noch ganz und gar »analogens,
vorerst keiner Digitalisierung zuginglichen intimen Prisenz des Anderen werde
jegliche eigene und fremde Nicht-Gegenwartigkeit getilgt. Im Gegenteil: hier
wird sie, wie anscheinend nirgends sonst, gewahrt und geachtet, folgen wir
Julliens Beschreibung.

48 Vgl. BdE, 456, wo Fremdheit als Entzugsphdnomen beschrieben wird und die
Macht der Technik im Verhiltnis dazu in Betracht kommt.

49 N. Wiener, Mensch und Menschmaschine. Kybernetik und Gesellschaft, Bonn
31966, Kap. V1.

168

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Das seelische Selbst als letztes Refugium?

unvermeidlich und unabdingbar entzogen auffassen wiirde.® Und in
diesem Verlust wiirde man keinen Verlust mehr sehen, im Gegenteil
einen Gewinn an Selbstprisenz, -transparenz und Verstiandlichkeit.

Artifizielle Systeme konnen sich m. E. nicht verhalten, jedenfalls
nicht aus sich heraus (autos) und zugleich so, dass sie sich dabei als
sich selbst auch diastatisch entzogen zu gewdrtigen hatten. Man sagt
zwar: sie konnten sich so oder so entscheiden. Aber diese Redeweise
tauscht iiber eine weit radikalere Bedeutung dieses »>sich< hinweg,
denn sie konnen dabei, indem sie »entscheidens, nicht sich befinden
in Leid oder Trauer, in Begehren oder Enthusiasmus. Sie konnen
sich selbst reprisentieren, symbolisch darstellen, modellieren, aber
sich nicht diastatisch, im Rickbezug auf sich selbst zeitlich versetzt,
erfahren — wie es immer dann unumgénglich ist, wenn uns Wider-
fahrnisse als erst zu Erfahrendes vorausgehen und affizieren.

Wird so das menschliche Selbst zum letzten Refugium aller Be-
sinnungen darauf, was sich in seiner »analogen< Existenzweise der
Digitalisierung in allen ihren (drei) Bedeutungen widersetzt? Die
Rede von einem »>Selbst« ist allerdings nicht eingespielt in der nor-
malen bzw. normalisierten Sprache. Wir verfiigen nicht iber ein eta-
bliertes Selbstverstdndnis bzw. Verstindnis des menschlichen Selbst,
wie allein schon die vor allem von John Locke angestofiene Begriffs-
geschichte des personalen Selbstseins bis hin zu Peter Strawson
beweist. Strawson hat ja zeigen wollen, dass man sich eine Person
auch als eine Art Ding vorstellen kann, als etwas Selbiges mit Ei-
genschaften bzw. als eine Art Vorkommnis, dem das eine oder ande-
re zustof3t.”! Ein Selbst befindet sich aber nach der Uberzeugung
anderer Autoren (wie Paul Ricceur, Hans Jonas oder auch Robert
Spaemann) nicht in der Welt im Sinne des blolen (bezifferbaren)
Vorkommens. Auch Anderen gegeniiber kommt es nicht blof§ vor,
als Beobachtbares oder Ereignis in der Welt, wie es etwa bei Niklas
Luhmann den Anschein hat.>? Es tritt als jemand auf, indem es sich
als in sich selbst verandertes zugleich unvermeidlich seiner >Présenz<
entzieht — auch im Verhiltnis zu sich selbst und von Angesicht zu

50 Siehe dazu auch das nachfolgende Kap. VI in diesem Bd.

51 P.F Strawson, Einzelding und logisches Subjekt (Individuals), Stuttgart 1995.

52 N. Luhmann, Soziale Systeme. Grundrif$ einer allgemeinen Theorie, Frank-
furt/M. 21985; W. Stegmaier, Orientierung im Nihilismus — Luhmann meets
Nietzsche, Berlin, Boston 2016.

169

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel V

Angesicht. Genau so ist auch der einschlidgige Buchtitel Ricceurs
zu verstehen: Soi-méme comme un autre/Das Selbst als ein Anderer.
Unter diesem Titel zeigt der Autor, wie das menschliche Selbst als im
Verhiltnis zu Anderen und zu sich selbst auf unauthebbare Art und
Weise >entzogen« zu denken ist.

Aber was soll man buchstéblich >damit anfangen« in einer Zeit,
wo die Technik wie zuletzt in mannigfaltigen Formen der Digitalisie-
rung die »modalité dominante de notre rapport a la réalité« gewor-
den ist, der nach der Einschitzung Ricceurs in einer bereits weitge-
hend >technologisierten< Gesellschaft geradezu kanzerogen um sich
greift?>*

Erfahrungsgemaf3 ruinieren derartige Prozesse den Wirtsorganis-
mus, in dem sie sich abspielen, und damit frither oder spater auch
sich selbst. Das ist allerdings eine wenig trostliche Aussicht. Anders
wird es sich nur verhalten, wenn gerade aus dem »analogen« Leben,
auf das sich Technologien der Digitalisierung beziehen, Potenziale
des Widerstands dagegen bemerkbar machen, auf Informationen
und Wissen, auf algorithmisch Erfassbares und letztlich Mathemati-
sierbares reduziert zu werden.” Am radikalsten zeichnen sich solche
Potenziale dort ab, wo es Anzeichen dafiir gibt, dass wir in gar
nichts Identifizierbarem und Reprasentierbarem aufgehen konnen —
als uns selbst, Anderen und der Welt Entzogene. Es kdme allerdings
ganz darauf an, dies nicht etwa als Mangel an Présenz, sei es analog,
sei es digital vermittelt, an Wissen und Rationalitat zu deuten.>®

53 BdE, 398; zum >sich< vgl. ebd., 400 ff.

54 P. Ricceur, Introduction, in: Au Carrefour des cultures. Les Cultures et le temps,
Paris 1975, 19-41, hier: 39; Entretien avec P. Ricceur, in: La philosophie dau-
jourd’hui, Paris, Lausanne 1976, 8-23, hier: 18.

55 Vgl. mit Verweis auf Aldous Huxleys Kritik eines »Denkens des >nichts als<«
Weizenbaum, Die Macht der Computer und die Ohnmacht der Vernunft, 176 £.

56 Vorausgesetzt, man statuiert nicht schon eine gar nichts mehr auslassende »Di-
gitalisierung von Allem« und gibt damit von vornherein alle Méglichkeiten
des Einspruchs preis (s. o. Anm.1). Ahnlich problematisch erweist sich bei
ndherem Hinsehen ein elitires Verwerfen jeglicher Digitalisierung, das sich
aus der Furcht speist, in der »Ausgesprochenheit« einer »telekratischen Offent-
lichkeit« geradezu zu verschwinden, die anscheinend nur noch Mitwirkende,
aber kein Zuhoren und nichts »Unverwobenes« mehr kennt, wie Botho Strauss
meint (Allein mit allen. Gedankenbuch, Miinchen 2014, 191). Wo eine durchgrei-
fend digitalisierte Kommunikation alles erfasst, miissten die »alte Einsamkeit
und alte Geselligkeit gleichermaflen verloren« gehen, glaubt Strauss (95). An

170

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Das seelische Selbst als letztes Refugium?

Das wire m. E. eine Forschungsfrage ersten Ranges in der Per-
spektive einer Pathologie der Technik, die inzwischen weiter denn
je unseren eigenen Einsichtsmoglichkeiten vorauseilt und uns uns
selbst nachhinken ldsst. In unserer geschichtlichen Gegenwart zeich-
net sich jetzt eine noch radikalere Pathologie als jene ab, die vermut-
lich von Anfang an mit menschlicher Technizitit einhergegangen ist.
Nie wohl wussten die Menschen ganz, nie konnten sie vollig in sei-
nen Konsequenzen absehen, was sie taten. Und darunter mussten sie
vielfach leiden, um gegebenenfalls daraus zu lernen: pdthei mathos,
wie es in Aischylos’ Agamemnon heif3t.

Jetzt aber sind sie dabei, sich in gewisser Weise als derart tech-
nisch fortgeschritten und nach dem Vorbild der von ihnen geschaf-
fenen intelligent devices auch sich selbst zu begreifen, dass sie sich
als pathische und diastatisch verfasste Wesen geradezu unverstind-
lich zu werden drohen, wenn sie Phanomenen des Entzugs, des Ent-
zogenseins und des Sichentziehens keinerlei >positive< Bedeutung
mehr beilegen konnen. Die Forschungsfrage nach einer solchen Be-
deutung wire vollkommen gegenstands- und sinnlos, wiirde gelin-
gen, was man sich sogar regierungsamtlich auf die Fahnen geschrie-
ben hat: Kurz und gut, was wir »iiberwinden« miissen, »ist das
Analoge«, hief} es wie gesagt unter der Uberschrift Digital only auf
der re:publica 2022.57 Man téte gut daran, diese radikale Program-
matik genau zu nehmen und sie nicht als blofSe Rhetorik abzutun.

deren Stelle trete eine »totalitire Unverborgenheit«, in der keine Verbindung
mehr zum Nichterlangbaren bestehen konne (157). Dagegen bietet dieser Autor
allerdings nur eine »Restauration der menschlichen Unwissenheit« auf, die
in der Unauffindbarkeit eines ginzlich privatisierten Lebens ihr Refugium ha-
ben soll. So will ein unzeitgemifl und explizit zeitwidrig Vereinzelter in der
Anachoresis seines Privatlebens »das letzte Sagen haben« (112, 132). Obgleich
er hier mit einer idealen Geselligkeit Gleichgesinnter liebaugelt (64), lauft er
als erkldrter »Stubenhocker«, der »aus der Sackgasse des Weltweiten« einen
Ausweg gefunden zu haben meint (193f.), Gefahr, sich nur noch wenig von
jenen internet-nerds zu unterscheiden, die in ihrer terminalen, dem eigenen
Bildschirm verhafteten Existenz kaum mehr ein soziales Leben fithren kénnen.
Der Riickzug in eine »Rekluse« (64) allein, der jegliche Auseinandersetzung
mit den neuen digitalen Techniken verweigern wiirde, wire auch zu einem
»engagierten Anachronismus«< (vgl. ebd. 109) nicht mehr in der Lage. Génzlich
allen Blicken und Einblicken entzogen, bliebe er nicht nur Anderen verborgen,
sondern auch »unbesucht«, wie Strauss selbst anmerkt, der gerade darin das
Schicksal des nur noch als Zufluchtsort bewohnten Hauses erkennt (321).
57 Siehe oben, Anm. 10.

171

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel V

Wer >das Analoge« fiir tiberwindbar halt, wird auch an eine
fortschreitende, am Ende nichts mehr verschonende Digitalisierung
glauben, die auflerhalb des algorithmisch Fassbaren nichts mehr
kennen wiirde, was uns ausmachen kénnte; schon gar keinen uner-
kennbaren, epistemisch und algorithmisch nicht erfassbaren »>Rest«
oder eine Nicht-Gegenwirtigkeit, in der wir uns als uns selbst und
Anderen derart entzogen erfahren, dass kein Versuch der Vergegen-
wartigung uneingeschrinkt Erfolg haben kann. Gerade daraus, leh-
ren phdnomenologische Analysen, geht wesentlich der unauthebbare
Widerstand der Alteritat Anderer hervor® — ein Widerstand, der uns
nicht dazu auffordert, ihn zu iiberwinden nach Mafigabe unseres
Konnens; ein Widerstand vielmehr, dessen Quelle uns diastatisch
entzogen bleibt und uns gerade deshalb auch ergreifen kann, ohne
sich darin aufzulésen, was wir er- und begreifen, wissen und digitali-
sieren konnen.

58 Vgl. VL, Das leibliche Selbst und der Widerstand des Anderen, Kapitel X in: Ein-
ander ausgesetzt. Der Andere und das Soziale. Bd. I: Umrisse einer historisierten
Sozialphilosophie im Zeichen des Anderen; Freiburg i. Br., Miinchen 2018.

172

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel VI

Entzugsverlust
Zu einem kritischen Grundgedanken einer
Phanomenologie des radikal Fremden

1. Entzug und Sichentziehendes (173) | 2.In pathischer Perspektive (175) | 3. Vom
Nicht-Philosophischen her: >ausgesetztesc Leben auf der Suche nach seiner
Lebbarkeit (179) | 4. Entmachtete Erfahrung? (181) | 5.Immer noch >seelischer«
Art? (184) | 6. Antwortschicksale (187)

Es gibt »kein Auflerhalb mehr«.!

Das Gute ist:
Neue Arkanbereiche entstehen im Zuge des forschenden Wissens.

1. Entzug und Sichentziehendes

Zur Freiheit mégen wir, einem bekannten Diktum Jean-Paul Sartres
zufolge, »verurteilt« sein, doch bestimmte Freiheiten kann man uns
sehr wohl entziehen, sei es teilweise und voriibergehend zu unserem
Schutz unter Quaranténe, sei es ganz, auf Dauer und endgiiltig zu
lebenslanger Strafe. Und man kann »auf Entzug« sein, wenn es
darum geht, eine pathologische Sucht zu heilen. In diesen gingigsten
Fillen der Rede von Entzug ist wie auch in vielen anderen auf
den ersten Blick der Erfahrung des Entzugs selbst kein positiver
Sinn beizulegen, denn das jeweils Entzogene (wie Freiheiten oder
Drogen) fehlt und lasst dadurch leiden. Ganz anders verhalt es sich
in der Phanomenologie von Bernhard Waldenfels, die einen drohen-
den, wenn nicht gar bereits weitgehend eingetretenen Entzugsver-
lust diagnostiziert und daran erinnern will, wie unverzichtbar fiir
jegliche Erfahrung, die ihren Namen verdient, insofern sie sich zu
Widerfahrendem responsiv verhdlt, gerade das ist, was sich ihr derart

1 F. Ewald, Der Vorsorgestaat, Frankfurt/M. 1993, 484, 489.
2 B. Strauss, Der Fortfiihrer, Reinbek 2018, 182.

173

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel VI

radikal entzieht, dass das Sichentziehende nicht einmal als >etwas«
zu identifizieren ist. So wird Phdnomenen des Entzugs anscheinend
eine eminent >positive< Bedeutung zugewiesen; und zwar gerade in-
sofern, als sie jegliche Positivitit und auch das gesamte okzidentale,
seit der Antike auf die kategoriale Bestimmung, Unterscheidung und
Begreitbarkeit von Seiendem fixierte Denken unterlaufen, wie zuletzt
Frangois Jullien argumentiert hat.3

Kénnten nun aber gerade diese Phdnomene selbst verloren ge-
hen? Sei es auch nur insofern, als man ihnen keinerlei Beachtung
mehr schenkt? Dann geriete der zur Diskussion stehende Entzug
womdglich in Vergessenheit, wire uns insofern selbst ironischerwei-
se entzogen — und nicht einmal das wére am Ende noch nachweis-
bar. Nichts scheint Waldenfels kritischer zu beargw6hnen als genau
dies — ohne allerdings schon eine explizit normative Gegenposition
zu beziehen. Ich greife diese Uberlegungen auf und fithre sie zu
bis zu einem Punkt, wo deutlich werden mag, wie das, was wir
als Erfahrung begreifen, gegenwirtig radikal auf dem Spiel steht.
Entsprechende geschichtsphilosophische Thesen liegen Waldenfels
offenbar fern. Er schreibt sich in keinen endism* ein, weder optimis-
tisch noch pessimistisch. Und doch sind seine Uberlegungen nicht
nur sozial-, sondern auch geschichtstheoretisch brisant, wie im ver-
fiigbaren Rahmen allerdings nur in Ansdtzen zu zeigen ist.

Mit seinem Buch Erfahrung, die zur Sprache dringt setzt sich
Waldenfels nicht zum ersten Mal mit einem klinischen, psychoanaly-
tischen Diskursbereich auseinander, mit dem die Phanomenologie,
so wie sie von ihm selbst als Phdnomenologie aus und von der
Erfahrung vertreten wird, eine grundsatzliche Pramisse gemeinsam

3 Vgl. F. Jullien, Existierend leben. Eine neue Ethik [2016], Berlin 2022, 174 ff. Hier
ist von einer Phdnomenalitit die Rede, die im Sichentziehen hervortritt oder
»liberbordet« (182); s.a. ders., Altérités. De lultérité personelle a laltérité culturelle
[2010], Paris 2021. Wenn das allerdings das »Leben« ausmacht, so wie es Jullien
versteht, muss man sich fragen, wie man im Verhéltnis dazu auch soll »existie-
ren« konnen. Letzteres verlangt auch nach einem aktiven Sichverhalten zu den
Moglichkeiten, die das »Leben« bietet, aber keineswegs einfach geschehen lasst,
wie es sich sonst mit der »Phdanomenalitat der Welt« verhalt (Existierend leben,
122). So markiert Jullien selbst den Ubergang zu »ethischen« Fragen, die mit den
Spielraumen dieses Sichverhaltens einhergehen.

4 Vgl. VL, Kritische Kulturphilosophie als restaurierte Geschichtsphilosophie? An-
merkungen zur aktuellen kultur- und geschichtsphilosophischen Diskussion mit
Blick auf Kant und Derrida, in: Kantstudien 98 (2007), Heft 2, 183-217.

174

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.In pathischer Perspektive

zu haben scheint: die auch von bio-medizinischer Seite> mehrfach
ins Spiel gebrachte Pramisse, dass wir uns von dem her, was uns
widerfahrt, Phdnomenen der Erfahrung und dem Erfahrenen als
solchem néhern sollten. Diese Gemeinsamkeit fungiert zunéchst
als eine Art Leitfaden, der dem Pathischen und Pathologischen me-
thodisch Vorrang einrdumt, ohne dass von vornherein ausgemacht
wire, ob das, was uns widerfédhrt, auch schon (und nur) als Stérung,
Beeintrichtigung oder Gefahrdung einer bereits gegebenen Norma-
litdt einzustufen ist. Normalisiert und normiert wird allemal nur
das, was nicht von sich aus einfach normal ist, sondern allenfalls
als normal aufgefasst, verstanden, gewertet wird. Und dabei ist das
Widerfahrende nicht eindeutig als Negatives zu charakterisieren®,
sofern das nahelegt, das Negative sei entweder nur als Kehrseite
eines Positiven zu verstehen oder es dringe - gemdfS dialektischem
Vorbild - von sich aus zur Selbstauthebung hin. Mit Recht wird
auch in dieser Hinsicht immer wieder auf dem allzu oft {ibersehenen
kleinen »als< insistiert, das bereits in Der Spielraum des Verhaltens’
als signifikative Differenz diskutiert wurde.

2. In pathischer Perspektive

Unter diesen Voraussetzungen kniipft Waldenfels an einen der
Grundbegriffe der aristotelischen Kategorienschrift, ndmlich an das
pathos, an, ohne es allerdings noch von vornherein der Schirmherr-
schaft des Guten oder des Einen unterstellen zu wollen - wie es
noch beim Neuplatoniker Plotin der Fall war, der behauptete, die

5 Bes. von Georges Canguilhem mit Bezug auf Kurt Goldstein, in: Das Normale
und das Pathologische, Miinchen 1974 [1943/%1966]; vgl. H. Schipperges, Homo
patiens, Miinchen, Ziirich 1985; V., Vom Logos zum Pathos des Lebendigen,
Antrittsvorlesung am Humboldt-Studienzentrum der Universitdit Ulm (1996),
in: Zu denken geben: Identitidt und Geschichte, Ulm 1997, 13-38. Inzwischen
hat der aus der Antike iiberlieferte Begrift des pdthos vielfaltig Aufmerksamkeit
gefunden. Vgl. u.a. K. Busch, I. Ddrmann (Hg.), »Pathos«. Konturen eines kultur-
wissenschaftlichen Grundbegriffs, Bielefeld 2007.

6 A. Green, Le travail du négatif, Paris 2011; E. Angehrn, J. Kiichenhoft (Hg.), Die
Arbeit des Negativen. Negativitit als philosophisch-psychoanalytisches Problem,
Weilerswist 2014.

7 B.Waldenfels, Der Spielraum des Verhaltens, Frankfurt/M. 1980.

175

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel VI

menschliche Seele habe sich ihre »Unverletzlichkeit« verscherzt und
sie habe das auch selbst zu verantworten. Sie finde sich aufgrund
eigener Schuld »in die Bande des Leibes« verstrickt und »dem
Druck und Stofl aller andern Dinge ausgesetzt«, auf die Gefahr
hin, jeglichem Ubel und jeder denkbaren Strafe in einer endlosen
Irrfahrt ausgeliefert zu werden.® Im gleichen, ebenfalls noch plato-
nisch geprigten Verstdndnis wird Boethius seinen das ganze Mittel-
alter hindurch gelesenen Trost der Philosophie schreiben und noch
Marsilius von Padua behaupten, nackt werde jeder geboren »und
schwach, affizierbar und zerstérbar«.” Beide lassen ihre Leserschaft
glauben und hoften, dass ihr unausweichliches Ausgesetztsein in der
Welt, in der sie auf alle erdenklichen Weisen verletzt, verwundet und
vernichtet werden konnen, nicht >das letzte Wort< haben wird und
dass die Philosophie einem innerweltlich nicht mehr anfechtbaren
Heil auf der Spur ist, das jegliches pdthos zu tiberwinden verspricht.

Diese Philosophen wissen offenbar seit langem um das Ausge-
setztsein der Seele in der Welt, ihre Affizierbarkeit und Verletzbar-
keit, bauen aber darauf, dass alles Uble (malum), das ihr wider-
fahrt', nur privativ zu verstehen ist und dass es auf Wegen erinnern-
der Hinwendung zum Guten iiberwindbar sein wird, wenn nicht
diesseits, dann doch jenseits des Todes, der insofern zu einer Heim-
kehr einlddt — zumindest diejenigen, die daran glauben.

Eine in diesem Sinne alles umgreifende und in sich bergende,
universale Ordnung ist aber Waldenfels fritheren Befunden zufolge
langst zerfallen.! Er wiederholt zwar das aristotelische Diktum, die
Seele sei »auf gewisse Weise alles«, und sympathisiert offenbar mit
dem Gedanken, dass sie »unter die Dinge gemischt« existiert'?, da er

8 Plotin, Enneaden IV 8 [6]; zit. n. Ausgewdhlite Schriften (iibers. v. R. Harder,
tiberarb. v. W. Theiler; Hg. W. Marg), Stuttgart 1986, 29.

9 Zit. n. T. Leinkauf, Grundriss. Philosophie des Humanismus und der Renaissance
(1350-1600), Bd. 1, 2, Hamburg 2017, 830; Boethius, Trost der Philosophie, Stutt-
gart 1986.

10 Canguilhem, Das Normale und das Pathologische, 151.

11 Siehe dazu B. Waldenfels, Ordnung im Zwielicht, Frankfurt/M. 1987.

12 Wie ein Zitat von Marcel Mauss nahelegt; vgl. B. Waldenfels, Erfahrung, die
zur Sprache dringt. Studien zur Psychoanalyse aus phdnomenologischer Sicht,
Berlin 2019, 137 [=ES]. Auf der gleichen Seite ist ausdriicklich vom »Entzug« die
Rede, »ohne den Alteritat in der Tat nicht zu denken ist«, wie sich an vielen
Stellen des umfangreichen Werkes von Waldenfels bestatigt findet. Immer, wo
der Begriff der Alteritit verhandelt wird, steht somit auch der Gedanke des

176

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.In pathischer Perspektive

zu dem Schluss kommt, auch der Bezug zum Anderen gehe »immer
auch durch die Dinge« (ES, 152). Wenn auch die Seele selbst kein
Ding ist, das wie Kants »Ich« auch ein »Es« sein konnte, das denkt,
oder ein »Un-Ding« (Friedrich Schlegel®), so kann sie doch nur
vermittels der Dinge zu Anderen, zur Welt und auch sich selbst
in Beziehung stehen. Aber das will Waldenfels ohne platonische
Riickversicherung beim Einen und Guten denken; und er bestreitet,
dass wir je in einer alles umfassenden Ordnung aufgehen konnen
(ob wir es wollen oder nicht). Sollten Psychoanalytiker oder Philo-
sophinnen noch eine Art »Seelsorge« offerieren wollen, so miissten
sie insofern »ohne Zusatzangebote«* auskommen, die Linderung
seelischen Schmerzes oder Leidens, Therapie, Heilung oder gar ein
finales Heil mit Blick auf eine solche Ordnung in Aussicht stellen.
Statt das affizierbare, verletzbare, leidende Leben in der Welt im
Rekurs auf eine solche Ordnung sofort zu iiberspringen, verlangt
Waldenfels, es endlich in dem, wie es sich zeigt, ernst zu nehmen
und von ihm auszugehen, ohne es blof als Beraubung (steresis, pri-
vatio) von etwas Anderen, also privativ zu werten. So 6ffnet sich im

Entzugs mit auf dem Spiel, so dass dessen >Verlust« iiberall auch dort droht, wo
man auf Alteritdt keinen Gedanken mehr verschwenden will. In einer Replik
schreibt Waldenfels an meine Adresse, den Begriff des Entzugsverlusts nirgends
gefunden zu haben (Das Fremde, interdisziplindr betrachtet, in: B. Schellham-
mer [Hg.], Zwischen Phédnomenologie und Psychoanalyse. Im interdisziplindren
Gesprédch mit Bernhard Waldenfels, Baden-Baden 2021, 195-207, hier: 199f.);
doch der Sache nach scheint er fiir ihn durchaus zentral zu sein, verteidigt er
doch die gerade durch >Entzugsweisenc sich auszeichnende Alteritat unentwegt.
Dagegen haben es andere offenbar satt, sich mit dergleichen Komplikationen
noch ldnger auseinanderzusetzen. So pladiert Michaela Ott explizit dafiir, »die
Begriffe des A/anderen, der Alteritit und eines erhabenen AufSen abzuschaffen«.
Mit Frangois Jullien wire dagegen zu halten, dass jede Art der Begegnung, die
ihren Namen verdient, »selbstverstandlich mit Alteritit behaftet bleiben [muss],
sonst gibt es nichts mehr, dem man begegnen kénnte«; vgl. M. Ott, Welches
Auflen des Denkens? Franzosische Theorien in (post)kolonialer Kritik, Wien,
Berlin 2018, 11; Jullien, Existierend leben, 187.

13 Vi, Substanz, Un-Ding, Passage. Geschichte, Gegenwart und Zukunft der Seele in
deutsch-franzosischer Perspektive, in: T. Ebke, S. Hoth (Hg.), Die Philosophische
Anthropologie und ihr Verhdltnis zu den Wissenschaften der Psyche, Berlin, Bos-
ton 2018, 259-282.

14 Dergleichen ist reichlich verfiigbar. Vgl. die aktuellen Beitrage in G. Gédde,
J. Zirfas, E. Brock (Hg.), Leiden und Lebenskunst. Biographisch-philosophische
Studien zu Krisen, Therapien und Wandlungen, Berlin 2023.

177

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel VI

Riickgang auf das Pathische ein weites Feld der Forschung — wieder,
mochte man sagen, denn vom Buch Hiob tiber die Psalmen, Vergils
Aeneis und Dantes Gottliche Komddie bis hin zur consolatorischen
Literatur des Mittelalters und der Gewaltkritik eines Bartolomé de
Las Casas hatte man es doch in der Vergangenheit keineswegs nur
mit beschonigenden Beschreibungen dessen zu tun, wie wir Men-
schen dem Pathischen, Schmerzen und Leiden vielfaltigster Gestalt
ausgesetzt sind.l> Selbst Hegel wusste darum, wie seine Vorlesungen
zur Vernunft in der Geschichte beweisen, die allerdings jegliches
Mitleiden und jegliche subjektive Heil- und Trostbediirftigkeit an-
gesichts des Nichtwiedergutzumachenden in der Aussicht auf ein
buchstablich trostloses Ende der Geschichte im Unendlichen relati-
vieren. Trost sei ohnehin nur »im Endlichen zu Hause«, wo fiir die
Philosophie letztlich nichts ultimativ Befriedigendes zu gewinnen
ist, wie er offenbar meinte.1

Man weif3 ungeachtet dessen jedoch seit langem vom >unautheb-
bar< Ublen, vom Schmerz und vom Leiden - und auch darum, dass
Menschen aus ihm leben. Verlangt man nicht seit jeher aufgrund
der >Negativitit« am eigenen Leib erlittener Ungerechtigkeit nach
Gerechtigkeit (nicht zuletzt fiir Andere)? Ruft nicht die Gewalt
nicht-enden-wollender polemogener Antagonismen seit langem das
Verlangen nach Befriedung der politischen Lebensverhiltnisse auf
den Plan? Fragt man sich nicht seit langem auch, ob nicht alle dsthe-

15 E. Schockenhoff, Kein Ende der Gewalt?, Freiburg i. Br. 2018, 22-41; V£, >Ural-
ter« Krieg und Neue Kriege. Fordert die neuere Gewaltgeschichte zur Revision
der menschlichen conditio historica heraus?, in: Allgemeine Zeitschrift fiir Philo-
sophie 43 (2018), 193-216.

16 G. W. F. Hegel, Vorlesungen iiber die Philosophie der Weltgeschichte. Bd. I, Ham-
burg 1994, 78; vgl. M. Ignatieff, Wir Menschen sind iiber Raum und Zeit hinweg
Geschwister, in: DIE ZEIT, Nr.3 (2020), 51; ders., Uber den Trost in dunklen
Zeiten, Berlin 2021; V£, B. H. F. Taureck, Trostlose Vernunft? Vier Kommentare
zu Habermas® Konfiguration von Philosophie und Geschichte, Glauben und Wis-
sen, Hamburg 2021; V£, >Trostlose« Philosophie — sensibilisiert durch Trauer und
Melancholie, Abschied und Verginglichkeit? Zum Respekt vor dem, was Andere
leben ldsst [Rez. v. R. Comay, Die Geburt der Trauer. Hegel und die Franzdsische
Revolution, Konstanz 2018; B. Dober, Ethik des Trostes: Hans Blumenbergs Kri-
tik des Unbegrifflichen, Weilerswist 2019; L. F. Foldényi, Lob der Melancholie.
Riitselhafte Botschaften, Berlin 2019; J. Georg, Philosophie des Abschieds. Die
Differenz denken, Paderborn 2021; 1. Schmidt, Uber die Verginglichkeit. Eine
Philosophie des Abschieds, Hamburg 2019], in: Philosophische Rundschau 69,
Heft 2 (2022), 138-163.

178

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Vom Nicht-Philosophischen her

tische Vitalitit aus einem Leiden sich ableitet, welches das Leben
geradezu >unlebbar< zu machen droht?

3. Vom Nicht-Philosophischen her:
rausgesetztes« Leben auf der Suche nach seiner
Lebbarkeit

Dennoch dringt sich nicht zuletzt bei der Lektiire philosophischer
Curricula der Eindruck auf, der Prozess der entsprechenden >Er-
dung« menschlichen Lebens im Ausgang von einer Phanomenologie
seiner pathischen Verfasstheit habe allenfalls sporadisch begonnen
bzw. als habe er sogar weniger denn je einen Ort freier Auseinan-
dersetzung, wo man in weitgehend verschulten, erfahrungsarmen
Instituten Credit Points und Drittmittel bewirtschaftet. So sind es,
wie so oft, vor allem philosophische Dissidenten, die die Erinnerung
an gerade das wachhalten, woraus auch nach Waldenfels’, Maurice
Merleau-Ponty und Paul Ricceur nahekommender Uberzeugung al-
le Philosophie hervorgeht: aus der pré-disziplindren Nicht-Philoso-
phie eines Lebens, das von Geburt an riickhaltlos den Anderen, der
Welt, aber auch sich selbst ausgesetzt ist — auf der vielleicht nie
endenden Suche nach einem lebbaren Leben, von dem Christa Wolf
mit Blick auf Karoline v. Giinderrode und Heinrich v. Kleist sagte,
es habe womdglich »keinen Ort« und es sei »nirgends« zu finden.”
In der Tat muss man bezweifeln, ob uns Philosoph:innen, die davon
rein gar nichts ahnen lassen, etwas lehren konnen - so provisorisch,
wie im Dunklen tastend und anfechtbar sich auch alles ausnehmen
mag, was in der Forschung nach einem zugleich ausgesetzten und
an seiner Lebbarkeit >interessierten< Leben bislang zu Tage gefor-
dert wurde. Man denke an Judith Butlers Konzept der livability,
an Jean-Luc Nancys Rekonstruktion des menschlichen corpus als
eines prekdr exponierten oder an Francois Julliens Verlangen nach
einem »existierenden Leben, das sich jeglicher sozialen Integration
und Inklusion ebenso widersetzt wie jeglicher Aufthebung in der

17 C.Wolf, Kein Ort. Nirgends, Frankfurt/M. 1979, 108.

179

- am 25.01.2026, 00:95:31, A



https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel VI

Gegenwart eines Seins, dem scheinbar gar nichts radikal fremd und
insofern entzogen sein kann.!

Wihrend Nancy seine Uberlegungen dazu quasi in der Form
eines Selbstgesprichs entfaltet, 6ffnet sich Waldenfels weitgehend
fiir das, was in benachbarten Diskursen dazu gesagt wurde, und
verpflichtet sie alle darauf, von dem Rechenschaft abzulegen, was
sich zunéchst auf vor-diskursiven Ebenen abspielt: als das eigent-
liche Wunder, das darin liegt, dass tiberhaupt etwas zur Sprache
kommt. Eine Philosophie, die nicht in Anbetracht dieses Wunders
entwickelt wird, hat das Staunen (thaumazein), das sie seit alters
fiir sich in Anspruch nimmt, lingst verlernt oder vielleicht nie ge-
kannt. Es sei denn als bloflen Ausgangspunkt, den man mittels einer
Wittgenstein'schen Leiter hinter und unter sich ldsst, um sich fortan
nur noch mit strittigen Geltungsanspriichen zu befassen. Aber kennt
sie es noch als unverzichtbares Medium, dessen man sich immer
wieder vergewissern muss, wenn auch in vielfaltigem Schmerz, wie
es bereits Georges Canguilhem nahegelegt hat?!®

Ob etwas iiberhaupt zur Sprache kommen kann, um welchen
Preis und wie das moglicherweise nicht geschieht, nicht geschehen
kann oder darf, all das sind Fragen, die sich einem riickhaltlos
ausgesetzten Leben stellen werden, das spatestens von Geburt an (in
gewisser Weise allerdings auch schon von der Empfangnis an) Ande-
ren auch ausgeliefert ist. Auch das nicht ausgesetzte Kind, das nicht
einfach sich selbst {iberlassen wird, wie es besonders neugeborenen
Midchen vielerorts noch heute widerfahrt, bleibt ein ausgesetztes,
das heiflt allem ihm moglicherweise Widerfahrenden ausgesetzt -
von elementarer Vernachlédssigung iiber notorisches Nicht-gesehen-
und Nicht-gehort-werden, stille Achtung, unumwundene Diskrimi-
nierung und gezielte Verachtung bis hin zu Kriegen und anderen
Desastern, denen man sich nur auf die Gefahr hin nahern kann,
dass man selbst >Sinn und Verstand verliert<, ohne jemals zuriickzu-
kehren in eine Welt, in der es »heller [wird], wenn jemand spricht,

18 J. Butler, Precarious Life, London, New York 2006; J.-L. Nancy, Corpus, New
York 2008; F. Jullien, Altérités. De laltérité personelle a laltérité culturelle [2010],
Paris 2021, 28 ff., 821f; Il n’y a pas d‘identité culturelle, Paris 2016, 60 f.

19 Canguilhem, Das Normale und das Pathologische, 65.

180

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Entmachtete Erfahrung?

wie Sigmund Freud in Anspielung auf eine einschldgige Bibel-Stelle
(Joh. 1,9) sagte.?0

Was auch immer >Philosophie« in dieser Lage in Aussicht stel-
len kann, um Leidensfreiheit, wie sie Plotin noch vorschwebte,
wird es sich nicht mehr handeln kénnen. (Wire damit nicht auch
das menschliche Leben selbst verloren, das sich mangels jeglichen
Widerstands geradezu aufzulosen droht, wie Friedrich Hoélderlin
behauptete?) Es wird sich allenfalls ausnahmsweise um wirkliche
Heilung, viel ofter aber hochstens um eine Art Beihilfe zum Leben
mit dem Pathischen und Pathologischen handeln, das zu einem
Leben aus Leiden und insofern zu mehr als nur leben beitragen
kann - stets an einer Grenze, wo sich entscheidet, ob wir Anderem
und Fremdem nur ausgesetzt ober bereits wehrlos ausgeliefert sind.
Letzteres sollte zundchst die Fiirsorge Anderer im Rahmen familialer
(wie auch immer inzwischen entkonventionalisierter) Lebensformen
verhindern - im Kontext politisch-rechtlicher Strukturen bis hin zur
gegenwirtig sich formierenden Welt-Biirger-Gesellschaft, die sich
Waldenfels gewiss ebenfalls nicht als eine alle vereinnahmende Ord-
nung vorstellen mochte, ob als globales Dorf, als Weltstaat, als real
existierenden Funktionalismus oder exzessiven Finanzkapitalismus.
Auch so sind wir ja einander ausgesetzt: als uns selbst und Ande-
re in gedanklichen »Ordnungskifigen« gefangen Nehmende, die
sich merkwiirdigerweise von sich aus Auswege ins Nicht-Identische
(Theodor W. Adorno), in ein Drauf8en (Michel Foucault), in eine
Exterioritdit (Emmanuel Levinas), ins Reale (Jacques Lacan), ins
Neutrale (Maurice Blanchot) oder ins radikal Fremde (Bernhard
Waldenfels) verbauen.

4. Entmachtete Erfahrung?

Tatsachlich wurde der Verdacht, wir wiirden uns mit diesen Konse-
quenzen im eigenen Leben und Denken gleichsam selbst einmauern,
seit langem immer wieder geduflert, nicht zuletzt auch in sozialer
Hinsicht.?! Leicht ist er phdnomenologisch allerdings nicht zu er-

20 S. Freud, Gesammelte Werke, Bd. XI, London, Frankfurt/M. 1940 ff., 422.
21 Verwiesen sei nur auf Francois Ewald; vgl. VL., Einander ausgesetzt. Der Andere
und das Soziale. Bd. I, Freiburg i. Br., Miinchen 2018, Einleitung und Kap. L.

181

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel VI

hérten, wenn es denn stimmt, dass es hierbei um »Phidnomene«
geht, die erst aufzuweisen sind, da sie sich »zunéchst nicht zeigen«
und keineswegs einfach als >Fakten< begegnen. Darin sieht Walden-
fels eine Starke der Psychoanalyse, die ihm weit entgegenkommt:
dass sie sich weder in empiristischer Manier auf blofle Fakten berulft,
die scheinbar gar keiner Interpretation bediirfen, noch auch in ratio-
nalistischer Manier sich tiber die Erfahrung erhebt. Mit Verve wen-
det er sich gegen eine regelrechte »Entmachtung der Erfahrungc,
die als iiberall von jener signifikativen Differenz unterwanderte
allerdings niemals wie eine schlichte Berufungsinstanz fungieren
kann, da sie von sich aus der Deutung, der Interpretation und Aus-
legung bedarf und insofern ohnehin nicht als besonders >méachtig«
erscheint. So geht es scheinbar darum, aufs Neue zu fragen, was Er-
fahrung bedeuten kann, wenn sie nicht dem »Bann der natiirlichen
Einstellung« unterworfen ist — die im Ubrigen so natiirlich gar nicht
ist. Nicht unbedingt muss es zu ihren Geburtsfehlern gehéren, regel-
miflig »die grundlegende Frage« verkennen zu lassen, die da lauten
soll: »wovon sind wir leibhaftig getroffen und worauf antworten
wir« infolgedessen?

Waldenfels sieht nun eine besondere Verwandtschaft seiner Art,
Phdnomenologie zu betreiben, zur eher hermeneutisch orientier-
ten Psychoanalyse — von der sich manche fragen werden, ob es
sie tiberhaupt noch gibt, ob sie ihre vielfachen Héresien und Zer-
splitterungen, Schulenbildungen und -spaltungen {iberstanden hat,
ob sie die rigorose Kritik ihrer ehemaligen Deutungsmacht?? und
wiederholte Angriffe aus der Richtung eines positivistischen Wis-
senschaftsverstindnisses oder zuletzt ihre versuchte Reduktion auf
neuroscience iiberlebt hat oder iiberleben wird. Zu den méglicher-
weise fiir sie todlichen Gefahren zdhlt gewiss auch ihre restlose
Uberfiihrung in einen weitgehend atheoretischen, soften klinischen
Diskurs oder in eine eklektische Theoriesprache, in der von den bei-
den Freud’schen Topiken tiber das Lacan’sche Reale bis hin zu Jean-
Luc Marions Begrift des Erotischen alles Eingang findet, was gerade
passt, und alles ignoriert wird, was gerade nicht passt. Waldenfels

22 Vgl. M. Pohlen, M. Bautz-Holzherr, Psychoanalyse - das Ende einer Deutungs-
macht, Reinbek 1995.

182

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Entmachtete Erfahrung?

kniipft zwar lose an die uralte Rede von der Seele an?, von der
man inzwischen technischer als Psyche handelt. (Schon dieser se-
mantische Ubergang ist nicht unverfanglich, denn seine Seele kann
man verkaufen, die eigene Psyche offenbar nicht.?*) Er tendiert aber
deutlich dazu, die oft nur noch in Anfiithrungszeichen auftauchende
Psyche als dasjenige, »womit wir eigentlich leben« (ES, 294)%, im
Lichte phanomenologisch beschreibbarer Spielrdume des Verhaltens
zu rekonstruieren, die einem leiblichen Selbst offenstehen. Genau
darauf hatte Merleau-Ponty frither seinen Begrift der Existenz ge-
miinzt — nahe bei Autoren wie Karl Jaspers, Martin Heidegger und
Paul Ricceur, der zeit seines Lebens von der Uberzeugung ausging,
die Frage, was es bedeutet zu existieren, konne »nicht von dieser
anderen Frage losgelost werden«, was es bedeute zu denken. Denn
»Philosophie lebt aus der Einheit dieser beiden Fragen und stirbt an
ihrer Trennung«.2

Vielleicht sollte man statt von »Einheit« an dieser Stelle eher von
Verbindung, Verflechtung oder Interferenz sprechen. Wie dem auch
sei, folgt man Ricceur, so miisste man >die< Philosophie schon als
weitgehend >gestorben« betrachten. Ob man >die< Philosophie in
diesem Sinne bereits fiir eine erledigte Angelegenheit halten muss
(nachdem ja auch schon die Geschichte und der Mensch »am Endex
zu sein scheint, wenn man dem amerikanischen Propheten Fran-
cis Fukuyama in dieser Hinsicht glauben darf), kann dahingestellt
bleiben, solange man noch mit Waldenfels daran festhilt, dass es
eine Phidnomenologie von menschlicher Erfahrung geben kdnnen
miisste, die auch aus ihr entspringt und von ihr inspiriert bleibt. Thr

23 So Uberlebt ein Konzept, das spitestens Mitte des 19. Jahrhunderts fiir obsolet
erklart worden war. Man denke nur an die entsprechende Bilanz in Friedrich A.
Langes Geschichte des Materialismus (1866); vgl. G. Knauss, Anfang und Ende
des Denkens von Karl Jaspers, in: A. Cesana, G. ]. Walters (Hg.), Karl Jaspers:
Geschichtliche Wirklichkeit mit Blick auf die Grundfragen der Menschheit, Wiirz-
burg 2008, 21-32; sowie die Anm. 54 zu Kap. IV in diesem Bd.

24 Vor diesem Hintergrund wohl bemerkte Hans Carossa: »Eine Psyche hat heut-
zutage jeder, Seelen aber gibt es weniger denn je.« Zit. n. H. Blumenberg,
Schriften zur Literatur 1945-1958, Berlin 2017, 337.

25 Platon, Politeia 1V, 445 a; Sdamtliche Werke Bd. 2, Reinbek 322008, 347. In der
Ubersetzung Schleiermachers heifit es: »wodurch wir doch eigentlich leben.

26 P. Ricceur, Philosophieren nach Kierkegaard, in: M. Theunissen, W. Greve (Hg.),
Materialien zur Philosophie Soren Kierkegaards, Frankfurt/M. 1979, 579-596,
hier: 596.

183

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel VI

Begriinder Edmund Husserl hatte dabei vor allem die Psychologie
im Sinn, die aber nach einigen psychologisch-phanomenologischen
Intermezzi ihrerseits ihren urspriinglichen Titelbegriff, unter dem
sie vor Ernst H. Weber, Gustav T. Fechner und Wilhelm Wundt
etwa bei Karl P. Moritz noch als Erfahrungsseelenkunde firmierte,
lingst hat aufgeben miissen, nachdem sie sich bereits von einer
Wissenschaft des Bewusstseins (Wundt) zu einer Wissenschaft des
Verhaltens (John Watson, Burrhus F. Skinner) gewandelt hatte, die
schliefilich in eine Kognitionswissenschaft transformiert wurde, wel-
che sich wiederum langst in mental science, artificial intelligence und
neuroscience aufzulosen droht?’, bei der man Philosophen jedenfalls
nicht mehr zu vermissen scheint.

5. Immer noch »seelischer« Art?

Auch Henri Bergson hatte festgestellt, dass uns die Seele ungeach-
tet einer zweieinhalbtausendjahrigen Begriffs- und Ideengeschichte
»kein Stiick weitergebracht« habe und dass, »wenn es wirklich ein
Problem der Seele gibt«, man es »in Ausdriicken der Erfahrung«
neu aufwerfen miisse.?® »Was man frither Seele nannte«?®, scheint
sich aber derart weitgehend verfliichtigt zu haben, dass sie (wie bei
Cornelius Castoriadis) nur noch als verlorenes Objekt infrage kommt
- das sich, wie manche vermuten, seinerseits von Anfang an gegen
eine urspriingliche Alteritit zu behaupten versucht hat (ES, 78).

Ob wir nun dennoch weiterhin von >seelischem« oder >psychi-
schem« Leben oder stattdessen von einem leiblichen Selbst reden, ist
am Ende vielleicht nicht so wichtig, vorausgesetzt, es wird deutlich,
welchen Erfahrungen man mit Hilfe solcher Begrifte beizukommen
versucht. Darunter Erfahrungen des Verlusts, der Abwesenheit, des

27 C. F. Graumann, BewufStsein und Verhalten. Gedanken zu Sprachspielen in der
Psychologie, in: H. Lenk (Hg.), Handlungstheorien interdisziplindr. Bd. 3, 2.
Halbbd., Miinchen 1984, 547-573.

28 H. Bergson, Die beiden Quellen der Moral und der Religion [1932], Hamburg
2019, 276.

29 A. Alvarez, Der grausame Gott. Eine Studie iiber den Selbstmord, Frankfurt/M.
1981, 233.

184

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Immer noch >seelischer« Art?

Fehlens und Vermissens Anderer, der Trauer®, die sich wohl nach
wie vor nicht auf Informationen reduzieren lassen3, deren man sich
heute algorithmisch zu bemiéchtigen versucht. Die entsprechende
digitale Vernetzung habe inzwischen auch die Seele erreicht, so
Waldenfels (ES, 195). Dass ein leibliches Selbst niemals wirklich
»ins Netz gehen«< kann, wie es eine gedankenlose Redeweise besagt,
leuchtet ohne Weiteres ein. Aber ist nicht alles, was sich nicht per
Information iiber es »in Erfahrung bringen« ldsst, schlicht irrelevant,
vernachlédssigenswert und fiir 6konomische Zwecke unbrauchbar?
Die Frage, was man heute von einem Menschen wissen kann, stand
am Eingang von Sartres monumentaler Flaubert-Studie, die mit
ihrer progressiv-regressiven Methode immensen hermeneutischen
Aufwand betrieb, der heute obsolet zu werden scheint.>? Die ein-
schldgigen Firmen wissen angeblich langst alles tiber uns, jedenfalls
viel mehr als wir selbst und néchste Angehorige, Freunde usw. Und
was sie noch nicht wissen, kdnnen sie algorithmisch mit hochster
Wahrscheinlichkeit aus dem ableiten, was bereits bekannt ist. Was
oder wer wir dariiber hinaus noch sind, wofiir sollte das noch Be-
deutung haben, zumal man sein Privatleben bedenkenlos preisgibt,
da man angeblich »nichts zu verbergen« hat, wie es regelmafig
heif3t?

Das sind dringende Fragen in Zeiten eines massiven »Alteritéts-
verlusts« (ES, 19), der einzutreten scheint, obgleich sich der Schlei-
er einer langanhaltenden »Alteritdtsvergessenheit« (Marcel Hénaff)
bzw. eins »oubli de l'autre« (Paul Ricceur®) gerade erst zu liiften
begann. Nicht aber, um zu offenbaren, was >dahinter< verborgen
sein mag in einer ontologischen Hinterwelt, sondern, im Gegenteil,
um deutlich zu machen, was uns in dieser, unserer Welt so oder
so entzogen bleibt. Waldenfels spricht, wie eingangs erwihnt, von

30 VA, Revisionen der Trauer. In philosophischen, geschichtlichen, psychoanalyti-
schen und dsthetischen Perspektiven, Weilerswist 2006.

31 R. Shattuck, Tabu. Eine Kulturgeschichte des verbotenen Wissens, Miinchen 2003;
P. Wehling (Hg.), Vom Nutzen des Nicht-Wissens, Bielefeld 2015; E. P. Fischer,
Verbotenes Wissen. Geschichte einer Unterdriickung, Berlin 2019.

32 ].-P. Sartre, Der Idiot der Familie. Gustave Flaubert 1821 bis 1857, Reinbek 1980, 7.

33 P. Ricceur, Emmanuel Levinas: penseur du temoignage, in: J.-C. Aeschlimann
(éd.), Répondre dautrui, Neuchatel 1989, 17-40, hier: 31; auch in: Lectures 3. Aux
frontiéres de la philosophie [1994], Paris 2006, 81-104.

185

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel VI

einem regelrechten Entzugsverlust®4, dem es entgegenzuwirken gelte,
so als drohe uns paradoxerweise jeglicher radikale Entzug abhan-
denzukommen, um schlieflich selbst zu fehlen. Es gehe deshalb
darum, »Fremdes zu provozieren«. Warum aber, wenn es sich doch
radikal entzieht, auch wenn es sich in leibhaftiger Prisenz abzu-
zeichnen scheint, in der es allerdings »niemals vollig« aufgeht, da es
sie »immer« iiberschreitet, da es sich »nie ganz« bewusst machen,
identifizieren und normalisieren ldsst, so dass wir insofern so wenig
wie die Kiinstler mit ihren Kompositionen je »zur Ruhe kommen«
(ES, 227) - nicht einmal in einer paradiesischen Gegenwart als »ret-
tende[r] Insel, ungetriibt von Erinnerungen und Erwartungen« (ES,
231)? Wenn wirklich »jede Erfahrung tiber sich selbst hinausweist,
anderes mit sich fihrt« (ES, 206), besteht dann tiberhaupt Grund
zur Sorge, die in der Rede von einem befiirchteten Entzugsverlust
zum Ausdruck kommt?

In die gleiche Richtung weist aus Waldenfels’ Sicht, was von psy-
choanalytischer Seite tiber das Unbewusste gelehrt wird, das nach
wie vor als ihr Schibboleth, ihr Losungswort, gelten soll, ohne das
man ihr »Reich« angeblich nicht betreten kann. So ist gewisserma-
Ben jede(r) sich selbst entzogen und kann Anderen nur als ihrer-
seits sich selbst Entzogenen begegnen. Infolgedessen ist man ist nie
(ganz) da, wo man wahrgenommen wird - was moglicherweise auch
zu bedauern ist. Droht uns nicht auch das Ganz-da-sein fiir Andere
abhanden zu kommen? Auch dieses steht allerdings vor der Frage,
wie man sich mit dem eigenen Unbewussten und mit der Fremdheit
des Anderen >vertragen< kann. Wie das gelingen kann, steht dahin,
zumal nichts daran zu dndern sein wird, dass wir einander fremd
sind und bleiben, was auch immer man dagegen unternehmen will.

An dieser Stelle von Therapie oder Heilung zu sprechen, wire
ganzlich verfehlt. Weder wird man die Fremdheit des eigenen Unbe-
wussten noch auch die des Anderen tiberwinden. Und dabei wird es
niemals zu einer wenigstens voriibergehend durchgéngigen Verstan-
digung oder gar zu >restloser< Vergemeinschaftung kommen. Viel-
mehr werden sich auf allen diesen Ebenen des leiblichen Selbstseins,
der Kommunikation und der Etablierung sozialer und politischer

34 Dieses Wort hat Waldenfels nach eigenem Bekunden in seinen Schriften nicht
gefunden. S.o., Anm. 12. Es triftt, scheint mir, jedoch die Sache. Denn der Sache
nach hat er das Fremde vielfach unter Hinweis auf Phdanomene des Entzugs bzw.
eines retrait, wie es bei Jullien heifit, erlautert.

186

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Antwortschicksale

Lebensformen mannigfaltige Fremdheiten gleichsam tiberlagern und
uns immer wieder mit der »gelebten Unmdéglichkeit« konfrontieren,
dem jeweils Fremden als solchem gerecht zu werden - was gewiss
nicht dadurch gelingen wird, dass sich nun jede(r) - wie alle Ande-
ren - als Fremde(r), als Exilierte(r) oder zu einem diasporischen
Dasein Verurteilte(r) versteht. So wiirde sich doch wieder nur der
Schleier einer hochst fragwiirdigen, fremdheitsvergessenen Einheit
tiber das Soziale legen und dessen befremdende »Rénder«, »Ris-
se«, »dunkle Reste«, »Spalten« und sonstige Unergriindlichkeiten
kaschieren, von denen immer wieder die Rede ist.

6. Antwortschicksale

Die beklagte Fremdheits- oder Alteritatsvergessenheit ldsst sich auch
als Natalitdts- und Generativititsvergessenheit verstehen, wenn es
denn stimmt, dass die Fremdheit unserer selbst in der Vorzeitigkeit
unseres leiblichen Daseins griindet.> Denn wir sind tiberhaupt nur
dank Anderer >da<*¢ - und zwar auf eine leibhaftige Art und Wei-
se, die nur verspitet und in gewissen Grenzen >zu sich< kommen
kann.¥” Von ihnen her sind wir >zur Welt gekommen<, wo wir
scheinbar nie ganz ankommen als urspriinglich und uniiberwind-
lich Welt-Fremde, die nur voriibergehend, als Voriibergehende und
im Aneinander-Voriibergehen gegebenenfalls auch fiireinander >da«
sein konnen. Nur unter dieser sozialen Voraussetzung ist auch das
unaufhebbare Einander-Ausgesetztsein zu denken, das Waldenfels

35 Beim Begriff der Natalitét ist nicht allein an Hannah Arendt zu denken, auf
die man ihn immer wieder zuriickfithrt, obgleich sie weder die Leiblichkeit
noch auch die Generativitit besonders in Betracht gezogen hat; vgl. VL., In der
Zwischenzeit. Spielrdume menschlicher Generativitit, Zug 2016.

36 Was sich nicht sogleich in eine Apologie positiver Dankbarkeit transformieren
lasst. Das >dank Anderer< liefle sich ja auch im Sinne blofler Verursachung
deuten; und so, dass letztere auf ein Im-Stich-gelassen-werden hinauslauft, wie
es bspw. bei Thomas Bernhard als »Geworfensein« wie ein Tier in die Welt
beschrieben wird (ohne dass hier auf das entsprechende Existenzial Heideggers
verwiesen wiirde); vgl. T. Bernhard, Die Ursache. Der Keller. Der Atem, Salz-
burg, Wien 1978, 71.

37 Beide elementare Befunde spielen in Heideggers Lehrbuch der Existenzialonto-
logie, Sein und Zeit, das bis heute die philosophische Rede vom Dasein domi-
niert, so gut wie gar keine Rolle.

187

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel VI

u.a. mit Levinas und Didier Anzieu in Betracht zieht. Wir sind uns
leibhaftig selbst, der Welt und Anderen jedoch so ausgesetzt, dass
damit unvermeidlich die kritische Frage einhergeht, wie es moglich
ist, dass es nicht in wehrlose Auslieferung umschlégt, die jeder Er-
wachsene Freud zufolge abzuwehren sucht und doch »anerkennen
mufl«, wie er in Die Zukunft einer Illusion schreibt. Diese Abwehr
wird umso mehr das spitere Leben als eine Form bloflen Uberlebens
bestimmen, wie Andere ihren Aufgaben nicht entgegenkommen und
die Nachkommenden nicht vor traumatogenen Erfahrungen des
Ausgeliefertseins bewahren - von frither Vernichtungsangst iiber die
infantile Sprachlosigkeit bis hin zur spateren Nichteinbeziehung und
Achtung, die noch jeden, der im Vollbesitz biirgerlicher Rechte ist,
um sein soziales Leben bringen und einen politischen Tod nach sich
ziehen kann, der an die frithe Angst erinnern mag.

Vor einem social death®® sollen Praktiken der Fiirsorge, des Fiir-
Andere-Daseins und der Befidhigung® bewahren, deren frithen Aus-
fall oder Mangelhaftigkeit ein in der Regel viel zu spit kommendes
therapeutisches, helfendes Tun allerdings kaum zu kompensieren
vermag. Es wird allenfalls dazu verhelfen, mit den Folgen zu leben,
ohne deren mehr oder weniger weit zuriickliegende Ursachen aber
noch beheben zu kénnen. Die Rede von Therapie und Heilung
sollte nicht dariiber hinwegtduschen, dass ein Anderen radikal aus-
gesetztes und ausgeliefertes Leben wie das des Neugeborenen, des
Kindes und Heranwachsenden nach Antworten verlangt, die von
der lobenswerten Achtung der Fremdheit des Anderen allein gewiss
nicht eingelost werden.*® Mit einem solchen Leben geht unvermeid-
lich eine besonders von Levinas wieder in Erinnerung gerufene
(uralte) Frage einher: Wo bist du? Das heifdt hier: Bist du fiir mich
da? Auf diese Frage ist in generativen Lebensformen zu allererst mit
dem eigenen Leben zu antworten, das das Fiir-den-Anderen-da-sein
praktisch bezeugt. Erstaunlich ist, wie weitgehend das in Theorien
der Identitdt {ibersehen werden konnte, die die Frage, wer jemand
(im Verhiltnis zu Anderen und fiir Andere) ist, unter Rickgriff auf

38 Ein urspriinglich von Orlando Patterson auf die Sklaverei gemiinzter Begriff.

39 A. Sen, The Standard of Living, in: The Tanner Lectures on Human Values,
March, 11/2 1985.

40 Vgl. A. Schifer (Hg.), Kindliche Fremdheit und pddagogische Gerechtigkeit, Pa-
derborn 2007.

188

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Antwortschicksale

Wilhelm Diltheys Begriff des hermeneutischen »Lebenszusammen-
hangs« glauben allein in narrativer Hinsicht beantworten zu kon-
nen. Dieser Zusammenhang konnte sich schon zu Robert Musils
Zeiten nicht mehr zu einem Ganzen runden, in dem alle Selbst-
fremdheit aufgehoben wiére.#! Einem sich selbst fremdem Selbst,
das einem Anderen als Fremdem gerecht zu werden sucht, stehen
allerdings noch andere, nicht nur narrative Moglichkeiten dafiir zur
Verfiigung, die bislang zu wenig Beachtung gefunden haben: prakti-
sche Formen der Selbst-Bezeugung, in denen sich zeigt, wer man im
Verhiltnis zu Anderen als Anderen gegenwirtig ist — und nicht nur
in einer spiter erzahlbaren Vergangenheit gewesen sein wird.*?

Auch dieses »>Sich-Zeigen« lasst sich als solches allenfalls >aufwei-
sen, nicht beweisen, und verlangt insofern nach einer phdnomeno-
logisch-hermeneutischen Explikationsarbeit, die das Ergriffenwer-
den von der Herausforderung der Bezeugung so wenig wie das
pathos, um das es Waldenfels geht, in flagranti wird erfassen kon-
nen. Zumal dann nicht, wenn es moglicherweise ein ganzes Leben
erfordert, herauszufinden, wie und >zu welchem Ende< wir derart
ergriffen und herausgefordert wurden - einmal vorausgesetzt, dass
uns dergleichen tiberhaupt widerfahren ist.*> Letzteres kann keines-
wegs als gesichert gelten. So konnte es sein, dass wir es auch mit
»Antwortschicksalen«#* zu tun haben, die paradoxerweise darin lie-
gen, erst gar nicht einer Responsivitdt auf die Spur zu kommen, die
»zur Sprache dringt«.*> Das betrifft nicht nur das Leben des Einzel-

41 Vgl. Boethius, Trost der Philosophie, 87. Das Grundmotiv des Sich-zum-Kreis-
rundens bleibt tiber Hegel hinaus bis hin zu Jacques Derridas Falschgeld. Zeit
geben I, Miinchen 1993, bestimmend.

42 VL., Prekdre Selbst-Bezeugung. Die erschiitterte Wer-Frage im Horizont der Mo-
derne, Weilerswist 2012.

43 Vgl. VI, Ergriffen und davongetragen. Emmanuel Levinas zwischen Ethik, Kunst
und Musik, in: J. Bennke, D. Mersch (Hg.), Levinas und die Kiinste, Bielefeld
2024, 203-228.

44 In Anlehnung an Triebschicksale; vgl. J. N. Howe, K. Wiegandt (Hg.), Trieb.
Poetiken und Politiken einer modernen Letztbegriindung, Berlin 2014.

45 Genau das droht, scheint mir, wenn man wie Hartmut Rosa den spezifischeren
Begrift der Responsivitdt (den er irrefithrenderweise wie einen Beleg fiir sich
in Anspruch nimmt) durch den der Resonanz ersetzt, so als konne dieser viel
weitere, bezeichnenderweise an die Physik angelehnte Begriff die Leistungen
des spezifischeren tibernehmen, noch dazu in einer fiir die (Post-) Moderne
geradezu wegweisenden Art und Weise. Man erwartet allerdings von Anderen

189

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel VI

nen, sondern auch jede Philosophie, die ihm zur Sprache verhelfen
will. Als pathisch uninspirierte wiisste sie am Ende gar nichts von
befremdlichen Herausforderungen und von womdglich verzweifel-
ten, schliefllich scheiternden Versuchen, jemanden auf Erwiderung
hin in Anspruch zu nehmen, wer auch immer dieser >Jemand« sein
wird?*, von dem wir letztlich, wenn es sich um einen Anderen im
starken Sinne des Wortes handelt, niemals werden wissen kénnen,
um wen es sich >wirklich< handelt oder gehandelt hat, wie Ricoeur
halb resigniert, halb hoffnungsvoll eingestand.*”

46

47

nicht blof3 irgendwelche Resonanz bzw. ein Echo und in diesem Sinne ein
»Responsorium [...], sondern eine Antwort«, noch dazu eine >passende<, wenn
auch keineswegs unbedingt bestitigende Antwort. Schliefilich steht die Moder-
ne von Kant bis Habermas, Derrida und Ricceur fiir eine Reihe von Versprechen
bestimmter Antworten, deren Spezifitit mit einer tiberall und nirgends anzutref-
fenden Resonanz verfehlt werden muss. Vgl. P. Virilio, Dialektische Variationen,
Ostfildern-Ruit 1996, 68; H. Rosa, Resonanz. Eine Soziologie der Weltbeziehung,
Berlin #2020, 285, zum unvermittelten Ubergang von der Physik zum Antwor-
ten. Bezeichnenderweise wird an anderer Stelle (326) einer durch (zuviel?)
Resonanz bedingten »Verfliissigung von Weltverhiltnissen« das Wort geredet,
die Autoren wie Zygmunt Bauman (Liquid Modernity [2000]; dt.: Fliichtige
Moderne, Frankfurt/M. 72016) nur als (post-) moderne Pathologie deuten konn-
ten. Zu uneingeldsten »Resonanzversprechen« im Gegensatz zu konkreten poli-
tisch-praktischen, verbindlichen Versprechen vgl. ebd., 628, sowie Vf., Die (ge-
brochenen) Versprechen der Moderne. Zur geschichtsphilosophischen Dimension
des Politischen. Paul Ricceur, Emmanuel Levinas, Jacques Derrida, in: Unaufheb-
bare Gewalt. Umrisse einer Anti-Geschichte des Politischen. Leipziger Vorlesungen
zur Politischen Theorie und Sozialphilosophie, Weilerswist 2015, Kap. XIV. Eine
unspezifische Resonanz dréngt jedenfalls nicht zur Sprache; sie bedeutet dage-
gen einen erheblichen Differenzierungsverlust, gerade weil das Konzept einer
kaum begrenzten Ubergeneralisierung ausgeliefert wird. So nimmt es nicht
Wunder, dass man in einer desorientierenden Uberresonanz am Ende bei den
Taylor’schen (explizit katholischen) »starken Wertungen« Zuflucht sucht, die
von einer »responsiven Ethik«, wie sie Waldenfels (auf den sich Rosa en passant
beruft) vorschwebt, jedenfalls kaum etwas verraten.

Bezeichnenderweise geht sogar in religionsphilosophischen Diskussionen die
Reduktion von sozialen Lebensformen auf blofles >Problemelosen« unwider-
sprochen durch; vgl. Vf,, Religise Lebensformen und deren Kritiker*innen in
der Kritik, in: K. Eberlein-Braun, D. Schotte (Hg.), Gelingen und Misslingen
religioser Praxis, Berlin 2020, 139-170.

P. Ricceur, Das Selbst als ein Anderer [1990], Miinchen 1996, 426. Hier heifst
es, dass der Philosoph zugeben miisse, »dafl er nicht weiff und nicht sagen
kann«, ob es sich auf der »Spur des Anderen« um einen Anderen handelt,
»dem ich ins Angesicht sehen oder der mich anstarren kann, oder [um] meine

190

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Antwortschicksale

So gesehen ist es aber vielleicht doch ein Gewinn radikalen Fra-
gens nach dem/r Anderen als solchem/r, dass wir ihn/sie eingedenk
solcher Skrupel davor bewahren, unserem Wissen riickhaltlos aus-
geliefert zu werden, das im Zeichen von massiven staatlichen Uber-
wachungspraktiken (wie in China) und algorithmischer Erfassung
jeder virtuellen Kommunikation zur nahezu allgegenwirtigen Be-
drohung geworden ist. Sie zwingt uns iiber jene phanomenologisch-
hermeneutische Explikationsarbeit hinaus zu normativen und kriti-
schen Stellungnahmen in dissensueller Verstindigung dariiber, ob
wir es wollen kénnen, derart erfassbar zu sein, und ob wir Anderen
- die als solche wiederum nur dank Anderer >zur Welt kommencs,
»dac sein und voriibergehend >bleiben< konnen - iiberhaupt ein
Leben unter der Bedingung seiner durchgingigen Beobachtbarkeit,
epistemischen Erfassbarkeit, restloser Verwertbarkeit etc. zumuten
diirften. In diesem Sinne gewinnt die angeschnittene Frage nach
dem Verhiltnis zwischen von Geburt an unvermeidlichem Ausge-
setzt-sein einerseits und unzumutbarer Auslieferung an Andere an-
dererseits gegenwirtig welt-geschichtliche Konturen. Hat diese Fra-
ge keinen Ort mehr zwischen pri-disziplindrem Leben, inter- und
transdisziplindren Diskursen, dann steht zumindest eine Antwort
scheinbar bereits fest: namlich die, dass wir als Andere und Fremde
in einer Welt, die kein >Drauflens, keine Exterioritdt und keine radi-
kale Fremdheit mehr kennt, auch keine Bleibe haben, nicht einmal
vortbergehend, als Voriibergehende(r) und im Vortibergehen - wie
es schon Hoélderlin zu wissen glaubte, als er schrieb: »Ich habe bei
den Menschen / Kein friedlich Bleiben nicht«, und wie es noch
Maurice Blanchot bestitigte, indem er Rainer Maria Rilke mit den
Worten zitierte: »Bleiben ist nirgends.«*8

Ahnen, von denen es keinerlei Vorstellung gibt«, oder um »Gott [...] - oder eine
Leerstelle«. Bei dieser »Aporie des Anderen« bleibe der philosophische Diskurs
nolens volens stehen.

48 VL., Zeit-Gewalt und Gewalt-Zeit. Dimensionen verfehlter Gegenwart in phéno-
menologischen, politischen und historischen Perspektiven, Zug 2017, 129-152.

191

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 25.01.2026, 00:95:31,


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel VI

Fremdheit auf den Spuren einer zu rehabilitierenden
Romantik?

1. Zur neuzeitlichen Vorgeschichte der Auseinandersetzung mit Alteritdt und Fremd-
heit (193) | 2. Bis heute umstrittene Potenziale romantischer Sensibilitdt (199) |
3. Romantik, Alteritit und Fremdheit bei Ricceur (210) | 4. Anhang zur Fremdheit im
Gegenwartsbezug (216)

Und sprichst du noch und ahndest nicht,
du hast mit uns nichts mehr gemein,

ein Fremdling [bist] du geworden,

und unerkannt bei allen Lebenden.!

Abgeschieden von allem,
auch von seiner Abgeschiedenheit?

1. Zur neuzeitlichen Vorgeschichte der
Auseinandersetzung mit Alteritat und Fremdheit

Ist eine Ontologie wie die aristotelische erst einmal zerstort, die eine
Unzahl unméglicher Sachverhalte vorsah, also solcher, deren Falsch-
heit von vornherein feststand, so gibt es »kein Kriterium mehr, das
es erlaubt, iiber die Wahrheit oder Falschheit eines Berichtes zu ent-
scheiden, den man von dieser oder jener >Tatsache« erhélt«. Am Be-
ginn der Neuzeit, die diese Ontologie wenn nicht einfach abschaffen,
so doch ganz und gar in Frage stellen wird, glaubte man leicht auch
Berichten tiber Unvermutetes, Unwahrscheinliches, Wunderbares,
zuvor fiir unmoglich Gehaltenes, wenn es nur glaubwiirdig bezeugt
schien. Kritische Geister bestanden zwar auf vorurteilsfreier Priifung
des Bezeugten. Aber sie waren, wie Alexandre Koyré in seinem Ga-

1 F. Hoélderlin, Der Tod des Empedokles. Erste Fassung, in: Werke, Tiibingen, Reut-
lingen, Stuttgart o. J., 809-886, hier: 831 [=W I]; Empedokles. Erster Entwurf, in:
Samtliche Werke und Briefe [3 Biande], Darmstadt 1998, 767-837, hier: 789 [=W
1I; alle Textstellen stammen aus Band 1].

2 M. Blanchot, Die Schrift des Desasters, Miinchen 2005, 22.

193

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel VII

lilei-Buch schreibt, in epistemischer Hinsicht »nicht fixiert« bzgl.
des Wirklichen, des Mdglichen und des nicht Unmadglichen, das sie
nur mit Mithe deutlich zu unterscheiden vermochten. Infolge der
Destruktion der aristotelisch-mittelalterlichen Ontologie sei die Re-
naissance sogar auf eine magische Weltanschauung zuriickgeworfen
worden. »Alles ist moglich«: so liefle sich demnach »die Mentalitét
der Renaissance auf den Begriff bringen«.?

Dass »alles< fiir moglich zu halten ist (fiir sich genommen nur
eine Redensart), schien durch Reiseberichte der Frithen Neuzeit
bestitigt zu werden. Mehr und mehr waren viele bereit, Kurioses,
Erstaunliches und Fremdartiges zu glauben und gelten zu lassen.
Ein iiberwiltigender Fundus spricht dafiir, dass in der Neuzeit ein-
dringlich das Bewusstsein einer sogar den Menschen selbst und die
menschliche Gattung unterwandernden Alteritdt Verbreitung fand -
aber eben auch dafiir, dass man ihrer kategorial und systematisch
Herr zu werden versuchte, um sie auf diese Weise gewissermafien
kognitiv zu entscharfen.* Nach der Beobachtung Wolfgang Neubers
ist »qualitative Alteritat« aus der apodemischen Literatur mehr und
mehr verschwunden.’> Und das Beunruhigendste der Fremden, die
Anthropophagie, sei seit 1537 vom damaligen Papst hochstpersonlich
einerseits als zur Menschheit gehorig affirmiert, von der eigenen
Identitdt der Européder andererseits aber per negationem abgegrenzt
worden. Anthropophagie musste fortan als »menschlich« erscheinen,
durfte aber nicht als >europdisch« gelten.®

3 A.Koyré, Galilei. Die Anfinge der neuzeitlichen Wissenschaft, Berlin 1988, 85 f.

4 Vgl. W. Neuber, Fremde Welt im europdischen Horizont. Zur Topik der deutschen
Amerika-Reiseberichte der Friihen Neuzeit, Berlin 1991. Dieses materialreiche
Buch untersucht den Begriff der Alteritét allerdings nicht eigens. Und das Frem-
de wird zur bloflen Setzung erklart, die Unvertrautes durch »beliebige Kombi-
nationen« von kategorial Verschiedenem zum Vorschein bringe (307). Nur en
passant kommt, so weit ich sehe, ausdriicklich die »Erfahrung von Alteritdt«
als solche zur Sprache (11, 156); allerdings so, dass sie lediglich in kategorialer
Aufbereitung iiberhaupt »zugelassen« wird.

5 Ich verweise nur nebenher auf die einschldgigen Verdffentlichungen von Tzvetan
Todorov, Karl-Heinz Kohl, Stephen Greenblatt und Marshall Sahlins.

6 So gerit das alte, vielfach zitierte Diktum homo sum, humani ni[hi]l a me ali-
enum puto (»Nichts Menschliches ist mir fremd«) ins Zwielicht. Den Europdern
sollte die Anthropophagie seinerzeit ganz und gar fremd sein. Aber muss sich
dieses Diktum nicht bestétigen, wenn es bedeutet, dass man sich allem Mensch-
lichen gegeniiber »offen« erweist, erweisen muss oder soll? Vgl. P. Ricceur, Die

194

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Zur neuzeitlichen Vorgeschichte

Sehr bald standen der verstandnislos-verbliiftten oder auch skan-
dalisiert-moralistischen Aufnahme befremdlicher Neuigkeiten aus
fremden Landern energische Versuche ihrer niichternen systema-
tischen und enzyklopadischen Einordnung entgegen, die im 17.
und 18. Jahrhundert dann die monumentalen Projekte von Pierre
Bayle, Carl von Linné, Denis Diderot/Jean d’Alembert u. a. zeitigten.
Man {iiberlegte, wie alles, wovon man empirisches Wissen erlangt
hatte, in einem - sei es wie die Kette der Wesen noch statisch
gedachten, sei es bereits ansatzweise verzeitlichten - System der
Natur (Paul Thiry d’'Holbach) und in einer universalen Anthropo-
logie Platz finden konnte, die zahllosen »Verschiedenheiten« auch
der menschlichen Gattung Rechnung tragen sollte.” Dariiber hinaus
miindet diese Anthropologie in eine Geschichtsphilosophie, die, mit
Voltaire (1756) einsetzend, von Isaak Iselin (1764), Johann Christoph
Gatterer (1771) und August Ludwig Schldzer (1772/3) iiber Johann
Gottfried Herder (1774), Kant (1784), Friedrich Schiller (1789)% und
dann vor allem mit Hegel diese Verschiedenheiten in universalge-
schichtlicher Perspektive zu deuten und schliefilich zu finalisieren
versuchte.?

In seiner berithmten Jenaer akademischen Antrittsrede von 1789
Was heifst und zu welchem Ende studiert man Universalgeschichte?
stellt Friedrich Schiller eine historische Disziplin in Aussicht, die
»von alle[n] Zustande[n], die der Mensch erlebte«, Rechenschaft ab-

Fehlbarkeit des Menschen. Phianomenologie der Schuld I [1960], Freiburg i. Br.,
Miinchen 21989, 88.

7 Vgl. I. Kant, Von den verschiedenen Rassen der Menschen [1775], in: Werkausgabe
Bd. XI (Hg. W. Weischedel), Frankfurt/M. 1977, 9-30.

8 F Schiller, Universalhistorische Schriften, Frankfurt/M. 1999 [=US].

9 Damit reifdt die Moderne einen offenen, unbestimmten Horizont kiinftiger prak-
tischer Maglichkeiten jenseits des in der Gegenwart bereits Moglichen auf. Das
Mégliche musste demzufolge tiber sich hinausweisen in ein allenfalls imaginér
vorwegzunehmendes Reich des Moglichen jenseits des jetzt schon Méglichen,
dem aufgegeben war, das noch nicht Mogliche zu ermdglichen. Vollends hat die
Moderne dabei den Rahmen einer wesentlichen Welt-Ordnung gesprengt, in
dem die bis in die frithe Neuzeit hinein weitgehend ungebrochene aristotelische
Tradition das instabile Verhéltnis zwischen Moglichkeit und Wirklichkeit ontolo-
gisch und poetisch gebandigt hatte. - Dass sich diese Anthropologie bereits mit
einem heute sog. Kontingenzbewusstsein und zukiinftig unabsehbarer Alteritit
auseinanderzusetzen hat, sei nur nebenbei vermerkt. Vgl. L.-M. D’Aprile, W.
Siebers, Das 18. Jahrhundert. Zeitalter der Aufkldrung, Berlin 2008, 77.

195

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel VII

zulegen hitte — angefangen bei seinen »verichtlichsten« Anféingen,
die zeigen, »was er selbst vormals gewesen« ist (US, 18). Dabei
geht die Universalgeschichte regressiv vor. Unter der Voraussetzung
der Bestimmung des Menschen, sich erst »als Mensch auszubilden«
(US, 12), rekonstruiert sie die Vergangenheit der Gattung im Zu-
ge einer logificatio post festum (Theodor Lessing), die scheinbar
beweist, warum und wie Vergangenes einen bestimmten geschichtli-
chen Verlauf nehmen musste, der die Gegenwart zeitigte, von der der
Historiker ausgeht.!”

Schonungslos beschreibt Schiller diese Anfange: »[...] selbst da,
wo sich der Mensch von einer feindseligen Einsamkeit zur Gesell-
schaft, von der Not zum Wohlleben [...] erhebt — wie abenteuerlich
und ungeheuer zeigt er sich unsern Augen! Sein roher Geschmack
sucht Frohlichkeit in der Betaubung, Schonheit in der Verzerrung,
Ruhm in der Ubertreibung; Entsetzen erweckt uns selbst seine Tu-
gend, und das was er seine Gliickseligkeit nennt, kann uns nur Ekel
oder Mitleid erregen« (US, 19). »Nicht viel besser fanden uns Caesar
und Tacitus« (der in seiner Germania-Schrift die Menschen 0Ostlich
des Rheins immerhin schon als das gastlichste Volk beschrieb, das
ihm je begegnet sei). So weit von der Bestimmung des Menschen
entfernt »waren wir, stellt Schiller fest, um sogleich die erinnerte
Vergangenheit als iberwindbare hinzustellen. Offenbar beginne die
Gegenwart endlich die Bestimmung des Menschen zu realisieren; al-
le Schranken seien nunmehr durchbrochen, die die Menschen zuvor
durch abgriindige Feindschaft voneinander trennte; alle seien nun
durch ein weltbiirgerliches Band verkniipft (US, 21) und bewohnten
eine gemeinsame Welt. Als definitiv tiberwindbar stellt sich Schiller
eine Vergangenheit dar, in der den Menschen alles, was neu war,
als feindlich erschien und kein Fremdling anderswo mit gastlicher
Aufnahme rechnen konnte (US, 19).

»Die europdische Staatengesellschaft« nimmt er als »eine grofie
Familie« wahr, in der »die Hausgenossen [...] einander anfeinden,
aber nicht mehr zerfleischen« konnen (US, 20, 22) - wie sie es
frither in souverdner »Selbstherrschaft« getan haben, so dass der
»urspriingliche Frieden« zwischen ihnen »aufgehoben« schien (US,

10 Der Gedanke der Universalgeschichte bei Schiller verdriangt, was schon Montes-
quieu nahegelegt hatte: dass die gleiche Geschichte aus der (zunéchst fiktiven)
Sicht eines Fremden eine ganz andere narrative Gestalt annehmen konnte (vgl.
D'Aprile, Siebers, Das 18. Jahrhundert, 176).

196

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Zur neuzeitlichen Vorgeschichte

39). So musste »der Mensch in Kollision mit dem Menschen« (US,
48) geraten und sein eigener, sich selbst und den Anderen fremder
Feind werden. Doch erblickt Schiller darin keine fortdauernde, un-
tiberwindliche Erbschaft der Gattung.

Im Kampf gegen Seinesgleichen musste der Mensch »um sein
Dasein kdmpfen, einen [...] noch jetzt nicht geendigten Kampf, aber
in diesem Kampfe allein konnte er seine Vernunft und Sittlichkeit
ausbilden« (US, 40). »Mit heiterem Blick auf die blutige Arbeit
des Krieges«, die zum rechtlich gehegten Status des europiischen
Gleichgewichts staatlicher Méchte gefiihrt hat, stellt Schiller unge-
achtet eines in seiner Gegenwart noch festzustellenden »raschen
Wechsels von Finsternis und Licht, von Anarchie und Ordnung, von
Gliickseligkeit und Elend« eine kosmopolitische Finalitit in Aus-
sicht, die sich notwendig durchsetzen werde (US, 33). Das scheint
eine kausale Rekonstruktion der Geschichte beweisen zu konnen,
die das Aggregat der historischen Befunde in ein verniinftiges Sys-
tem integriert!!, indem sie sich auf die »unverdnderliche Einheit der
Naturgesetze und des menschlichen Gemiits« beruft (US, 30), um zu
zeigen, wie sich die Gattung notwendig, wenn auch auf Umwegen,
ihrer Bestimmung ndhern und ihre »barbarische« Vorgeschichte
hinter sich lassen wird. Wie befremdlich auch immer der Mensch
sich selbst im Lichte dieser Vorgeschichte der Gattung erscheinen
mag, deren progressiv zu realisierende Identitit muss am Ende
scheinbar jegliche Alteritdt tilgen, die {iber die blof3e Verschiedenheit
der Menschen in Gegenwart und Vergangenheit hinaus auf die Spur
einer unauthebbaren Fremdheit fithren konnte. So verspricht die
Zukunft universaler Briiderlichkeit jegliche Feindschaft und Fremd-
heit zwischen den Menschen aufzuheben."?

11 Vgl. U. Muhlack, Geschichtswissenschaft im Humanismus und in der Aufkldrung,
Miinchen 1991, 134 f. zur Geschichtstheorie Schlézers, die diese Forderung wort-
lich erhebt.

12 So gesehen wird man dieser universalgeschichtlichen Perspektive, die auch die
Vorgeschichte extremster Verfeindung bedenkt, in der die Menschen einander
fremd geworden sind, kaum vorwerfen konnen, ginzlich alteritdtsvergessen
vorzugehen. Aber man muss sich doch fragen, ob nicht jene Einheit der Natur
und des Gemiits, auf die sich Schiller beruft, der Wiirdigung der Fremdheit im
Wege steht, die die Frithromantik eindringlich zu Bewusstsein gebracht hat. Wie
aktuell diese Problematik bis heute ist, zeigt u. a. A. Finkielkraut, Die Undank-
barkeit, Berlin 2001, 37, wo es heifit, der Kosmopolitismus sehe im Fremden nur

197

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel VII

Ohne im Geringsten zu beabsichtigen, die Geschichte auf Schil-
lers Spuren im Ganzen auf diese Weise zu pazifizieren®, traute Hegel
der Philosophie zu, zeigen zu kdnnen, wie es méglich ist, dass das
Bewusstsein, das sich durch die Vernunft der Geschichte zum abso-
luten Wissen sollte steigern kénnen, endlich den »Schein ablegt, mit
Fremdartigem behaftet« zu sein.! Auf diesem Weg kann und muss
es, in Gadamers Worten, in allem »Fremden, Anderen sich selbst er-
kennen«; und zwar so, dass es schliefllich »iiberhaupt kein Anderes,
Fremdes mehr aufler sich hat«.!> Bezeichnend ist hier, wie Fremdes
und Anderes praktisch gleichgesetzt und dem Wissen unterworfen
wird. Radikale Alteritat bzw. Fremdheit, die sich bewusstem Wis-
sen entzieht, kann es fiir eine solche Philosophie offenbar insofern
iiberhaupt nicht geben. Dabei lasst sich die Geschichte, deren angeb-
lich immanente Vernunft Hegel bedachte, durchaus so verstehen,
dass sie immer starker den Verdacht einer weit zurtickreichenden
Fremdheits- und Alterititsvergessenheit nahrte, die allerdings erst in
unserer eigenen Gegenwart als solche direkt oder indirekt benannt
und kritisiert wird; vor allem von Autoren wie Emmanuel Levinas,
Paul Ricceur, Marcel Hénaff und Bernhard Waldenfels.!6

eine heilsame Herausforderung, jede (radikale) »Andersartigkeit« verschwinde
aber aus seinem Blickfeld. Infolgedessen konne es fiir ihn »kein Auflen mehr«
geben (37). Bezeichnenderweise wird das oder der Fremde auch hier mit blofler
Verschiedenheit vermengt. — Zum strategischen (letztlich asthetischen) Denken
der Briiderlichkeit bei Schiller in dieser Perspektive, vgl. A. Koschorke, S. Liide-
mann, T. Frank, E. Matala de Mazza, Der fiktive Staat, Frankfurt/M. 2007, 295 f.,
302-312.

13 Vgl. G. W. F. Hegel, Vorlesungen iiber die Philosophie der Weltgeschichte. Bd.
I Die Vernunft in der Geschichte, Hamburg 1994, 76, zur Ankniipfung an
Schiller sowie zur geschichtsphilosophischen Rechtfertigung selbst »absoluten
Ungliicks, der Verriicktheit dessen, was geschehen ist«, mérderische Gewalt und
Kriege inklusive (ebd. 78).

14 G.W. F. Hegel, Phinomenologie des Geistes [1808], Frankfurt/M. 1973, 81.

15 H.-G. Gadamer, Wahrheit und Methode [1960], Tiibingen #1975, 337 f.

16 So ist bei M. Hénaft (Die Gabe der Philosophen. Gegenseitigkeit neu denken,
Bielefeld 2014, 179) unter Verweis auf Levinas® erstes Hauptwerk, Totalitit und
Unendlichkeit (1961), und auf Ricceurs Insistieren auf einer nicht-komparativen,
dem Selbst innewohnenden Andersheit vom Durchbrechen einer »Mauer des
Vergessens« die Rede. Vgl. P. Ricceur, Das Selbst als ein Anderer, Miinchen 1996,
12 [=SaA]. Ricceur stellt fest (und Hénaff greift das auf), dass es bei Aristoteles
»keinen Platz fiir einen ausdriicklichen Begriff der Andersheit gibt« (SaA, 227).
Das miisste im Grunde auch fiir alle zutreffen, die ihm bis heute folgen. —

198

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Bis heute umstrittene Potenziale romantischer Sensibilitat

2. Bis heute umstrittene Potenziale romantischer

Sensibilitat

Kommt aber nicht schon in der frithen Romantik eine radikale,
unauthebbare Alteritdt und Fremdheit begrifflich zur Geltung, die
auch dem gegenwirtigen Denken aufgegeben bleibt - als Ritsel,
als Wunde einer unheilbaren Zerrissenheit oder als Quelle der Inspi-
ration? Ist darin geradezu die Kronung einer weit zuriickreichenden
Vorgeschichte zunehmenden Bewusstseins unaufthebbarer Alteritét
und Fremdheit'” zu erkennen, die anerkannt werden sollte, oder

17

Waldenfels (Erfahrung, die zur Sprache drdngt, Berlin 2019, 19, 137) handelt eher
von einem Verlust oder Entzug von Alteritit, nicht geradewegs wie Hénaff (174)
von einem solchen »Vergessen«. Allerdings ist auch in diesem Falle von Alteritat
so die Rede, dass es den Anschein hat, als man sich zuvor (d.h. bis hin zur mit
Husser] einsetzenden Phdnomenologie des 20. Jahrhunderts) gar nicht, bzw. gar
nicht mehr, an sie erinnert.

Bereits Rousseau, die Literatur der sog. Empfindsamkeit und des Sturm und
Drang setzt sich mit der Idee einer menschlichen Sensibilitit angesichts Ande-
rer, die uns fremd sind, auseinander. Gewiss wird man jedoch nicht sagen
konnen, in diesen Kontexten verfiige man {iber einen angemessenen Begriff von
Alteritdt oder Fremdheit. Aber sucht man nicht nach einem solchen Begriff,
wenn man sich immer wieder mit dem Einwand konfrontiert, in der fragli-
chen Sensibilitat bzw. in deren hysterischen, affektierten, {ibersteigerten und ge-
kiinstelten Formen drehe sich das empfindliche Selbst womdglich blof3 um sich
und erweise sich gerade nicht fiir den Anderen als solchen aufgeschlossen? Vgl.
J. G. Heinzmann, Uber die falsche Empfindsamkeit, in: G. Sauder (Hg.), Theorie
der Empfindsamkeit und des Sturm und Drang, Stuttgart 2003, 71-74, hier: 73. In
diesem Sinne wire es eine lohnende Forschungsaufgabe, naher zu untersuchen,
ob die bei Novalis fiir die individuelle »eigenthiimliche Natur« Anderer aufge-
schlossene Sensibilitdt auch auf die Spur ihrer unauthebbaren Fremdheit stoft
(vgl. Novalis, Schriften, Bd. 2, Stuttgart *1983, 440, Fr. 72; Bd. 3, 662, Fr. 599).
Ruft diese Problemstellung nicht schon die radikale Frage auf den Plan, was
den Anderen als Anderen eigentlich ausmacht (iiber »himmelweiten Abstand«
im Vergleich hinaus, den gewisse Anthropologen der Aufklirung bereits fiir
uniiberwindlich gehalten haben)? Vgl. J. J. Hottinger, J. R. Sulzer, Brelocken an’s
Allerley der Grof$- und Kleinmdnner, in: Sauder (Hg.), Theorie der Empfindsam-
keit und des Sturm und Drang, 61-70, hier: 65. Im anthropologischen Diskurs
der besagten Zeit wird implizit eine Antwort auf diese Frage nicht blofl in
Erkundungen dessen, was der Mensch ist bzw. was zu seiner physiologischen
und pragmatischen Ausstattung gehért, sondern darin gesucht, wie Menschen
einander in Anspruch nehmen und begegnen. Die moralische Sensibilitat, die
man vielfach unter Rickgriff auf den moral sense der schottischen Moralisten,
auf Hutcheson, Shaftesbury u. a. zu begriinden versucht hat, liefert bereits

199

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel VII

im Gegenteil das sichere Anzeichen einer in Fremdheit, Andersheit
und Zerrissenheit verliebten Dekadenz, die mitsamt der Romantiker
>beigesetzt« gehort, wie es seit Hegel immer wieder, allerdings erfolg-
los, versucht worden ist?’® Gegen Hegel richtet sich seit langem
der Einwand, er habe wesentliche Einsichten speziell der Friihro-
mantik wieder aus dem Auge verloren bzw. verdringt. Etwa die
unverfiigbare, reflexiv nicht einholbare Abhéngigkeit des Denkens
vom »Seyn«Y, das sich nur in seiner Undarstellbarkeit dsthetisch
darstellen, niemals aber begrifflich addquat reprasentieren und als
Ganzes begreifen lasse (FA, 244, 246). Wenn es sich so verhilt, wis-
sen wir um das Ganze, das Hegel zu denken versuchte, ob als wahres
oder als unwahres, jeweils allenfalls in detotalisierten, fragmentari-
schen, mit unauthebbarer Alteritdt gesittigten Hinsichten.?® Und
wenn dies wiederum zutrifft, kommt bis heute die viel zitierte, aber
nach wie vor umstrittene romantische Ironie und Apologie des Frag-
ments?! unserer Gegenwart néher als ein Geschichtsmodell, das im

einen ersten Hinweis. Sie ldsst sich ohne ein gewisses Angesprochenwerden vom
Anderen nicht denken. Wo aber hat dieses seinen Ursprung? Hier kommt man
am zunichst naturgeschichtlich einsetzenden Diskurs iiber den Ursprung der
Sprache und an der Rezeption der Schriften von Maupertuis, Condillac u. a. bei
Herder und Humboldt nicht vorbei. Vgl. W. Franzen, Einleitung, in: P. L. M. de
Maupertuis, Sprachphilosophische Schriften, Hamburg 1988, VII-LXIV.

18 Emmanuel Hirschs bekannte Diagnose einer »Beisetzung der Romantiker in
Hegels Phidnomenologie« in dem gleichnamigen Aufsatz aus dem Jahre 1924
konzentriert sich nicht auf den Begrift des Fremden, sondern auf die »Zerris-
senheit« des romantischen Bewusstseins. Es wire eine eigene Untersuchung
wert, ob die Zerrissenheit nicht auf die Spur einer unaufthebbaren Fremdheit
fihrt, die nicht nur negativ, als Verhinderung eines verséhnten Ganzen etwa in
Betracht kommt. Hirsch selbst deutet sie von einer unheilbaren Verwundung
durch das Bose her. Siehe den Text in: H. F. Fulda, D. Henrich (Hg.), Materiali-
en zu Hegels >Phinomenologie des Geistesc, Frankfurt/M. 1973, 245-275, hier:
271.

19 Vgl. M. Frank, Einfiihrung in die frilhromantische Asthetik, Frankfurt/M. 1989,
202, 233, 243, 260 [=FA].

20 Vgl. FA, 234,238, 247.

21 Vgl. L Déllenbach, C. L. Hart Nibbrig (Hg.), Fragment und Totalitdt, Frank-
furt/M. 1984. Hier versammelte Beitrige sprechen freilich gerade gegen die
Deutung einer »fragmentarischen Universalitit« (Friedrich Schlegel), die noch
immer auf den Gedanken einer (stets scheiternden) Darstellung einer zur regu-
lativen Idee depotenzierten Totalitit bezogen bliebe (vgl. FA, 246 f.). Dagegen
geht Maurice Blanchot mit einer genau dieser Logik sich widersetzenden »kryp-
tischen« Rede vor. Es ist ein Desiderat, die Revision der Romantik auf dieser

200

5.01.2026, 00:35:31. A



https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Bis heute umstrittene Potenziale romantischer Sensibilitat

Weg von der Neuzeit iiber die Aufklirung und die Frithromantik bis
zum deutschen Idealismus nur eine bis heute im Wesentlichen un-
anfechtbare, fortschrittliche Bewahrheitung dessen erkennen kann,
was sich letztlich, vor allem bei Hegel, als wahr erwiesen habe.

Gegen Aburteilungen der Romantik, wie sie von Hegel {iber Ge-

org Lukdcs bis hin zu Carl Schmitt?? reichen, haben sich energische

22

Linie mit der von Derrida zwischen Hegel und Levinas diagnostizierten Dislo-
kation des griechischen Logos zu verkniipfen. Siehe dazu bes. Blanchot, Die
Schrift des Desasters, 37, 64, 78 f., 110.

Schmitt, der nach Hegel wohl schérfste Kritiker der Romantik, hat in ihr nur
einen fatalen Irrweg erkennen kénnen. Das Prinzip der Romantik glaubte
Schmitt in ihrer spezifischen Beziehung zur Welt erkannt zu haben, speziell
darin, dass letztere nicht mehr in ihrer Sachlichkeit, sondern nur mehr als
zufilliger Anlass eines freien, sich an keine Wirklichkeit mehr bindenden Spiels
der Imagination anerkannt werde. So gesehen ist die Romantik eine Form des
Occasionalismus, in dem sich ein jeglichen substanziellen Anhalts verlustiges,
freies Selbst der Ausmalung imagindrer Moglichkeiten hingibt, ohne aus deren
»interessanter Vieldeutigkeit« je wieder verbindliche Wirklichkeit gewinnen zu
konnen (C. Schmitt, Politische Romantik [1919], Berlin 31968, 119 [=PR]). Alles,
was dem Leben Ordnung und damit normativen Halt gebe, habe die Romantik
geradezu verachtet. Und tatsdchlich sei nichts so unromantisch wie die Norm
und das Normale. Denn das Normale, d. h. das der Norm Entsprechende
(nicht das Durchschnittliche) zerstére »die occasionelle Ungebundenheit des
Romantischen«, das sich Novalis zufolge beliebiger Anldsse bediene, um aus
ihnen zu machen, was es wolle (PR, 226). (Immerhin kann sich Schmitt hier
auf Novalis’ Apologie des Spiels als eines Experiments mit dem Zufalligen und
auf dessen Begriff eines Romantisierens berufen, durch das eine »Philosophie
der Ferne« das allzu Vertraute und Bekannte kiinstlich fremd erscheinen ldsst.
Vgl. Novalis, Briefe und Werke, Bd. 3, Hg. P. Kluckhohn, Berlin 1943, Nr. 1140;
Werke [Hg. G. Schulz], 493.) Statt sich normativ klar geschnittenen Entschei-
dungen zu stellen, ergehe das Romantische sich in &sthetisierten Kontrasten
und weiche ihrer Zuspitzung zum logischen oder moralischen Widerspruch
immerzu in Richtung eines Dritten aus, »das occasionalistisch notwendig etwas
Entferntes, Fremdes, Anderes enthiélt« und schliefilich ins »Andere oder Fremde
schlechthin« entweiche. Wird dariiber hinaus »das Andere und Fremde mit
dem Wahren und Hohern Eins«, so sei damit »die Romantik vollendet« (PR,
131). - Sollte die Romantik tatsichlich in diesem Sinne als eine Apologie der
Fremdheit zu verstehen sein, so wire das in dieser Perspektive nur der starkste
Grund, sie zu verachten. Genau davon iiberzeugt, spricht Schmitt ihr schliellich
sogar jegliche Authentizitit hinsichtlich ihrer bevorzugten Sujets ab. Weder
am Fremden, noch am Fernen, Orientalischen, Wunderbaren, Unheimlichen,
Primitiven, Archaischen oder an der Naivitdt des Kindes selbst sei sie wirklich
interessiert. All das diene dem Romantiker nur als Stimulans seiner haltlosen
Imaginationen, um deren Realitdtsgehalt oder Realisierung es ihm ernsthaft gar

201

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel VII

Versuche ihrer Rehabilitierung Geltung verschafft. Diese Versuche
gehen gelegentlich so weit, nun gerade in der Romantik den Vor-
schein einer anderen, vor allem poetisch-dsthetischen Wahrheit zu
erkennen, die in keinem reflexiven Wissen aufgeht. Dem entspre-
chend beansprucht eine revidierte Frithromantik den Rang einer bis
heute aktuellen Avantgarde. Zu diesem Ansehen ist sie erst durch
Riickgriffe von einer spiteren Gegenwart aus gelangt, als deren
urspriingliches Aufbrechen sie fortan erschien.?> So konnte eine
Neo-Romantik nachtraglich auch gegen unsere eigene Gegenwart
in Stellung gebracht werden: und zwar auch als ein keineswegs in
Génze zu verurteilendes, vielmehr zu begriiffendes Bewusstwerden
radikaler Fremdheit und als eine moderne Bewegung, der es in
Wahrheit um die Wiirdigung einer dialektisch unaufhebbaren Alteri-
tat zu tun sei.

Auf letzteres sollte offenbar Karl Heinz Bohrers, energisch vor
allem gegen Carl Schmitt gewendete Rehabilitierung der Romantik
unter Berufung auf den Surrealismus des 20. Jahrhunderts und
Walter Benjamin hinauslaufen. Bohrer rekonstruierte die Romantik
als origindr modern?*, indem er gleichsam riickwirts den Diskurs
durcharbeitete, der sich vor allem auf den Versuch ihrer Verhinde-
rung konzentrierte (KR, 311). Rehabilitiert wird dabei nicht weniger
als die »Phantasie der Moderne, speziell Friedrich Schlegel als Er-

nicht zu tun sei. Statt dessen verharre er in einer Passivitét, die ihn politisch
unter allen Umstdnden zum willfahrigen Opportunisten pradestiniere. Keines-
wegs wollte Schmitt mit dieser vernichtenden Kritik das Erfordernis einer poli-
tisch autonomen Urteilsfahigkeit unterstreichen, die sich von keiner gegebenen
Normativitdt einfach bevormunden lassen diirfte. Und es lag ihm vollig fern,
etwa mit Schiller oder Kant an eine progressive Selbstnormierung der Gattung
im Sinne einer solchen Urteilsfhigkeit zu glauben. Im Gegenteil gedachte er
Menschheit und Geschichte (PR, 86) als verfehlte Surrogate der einzig substan-
ziellen, »hochsten Realitdt« namens Gott zu entlarven.

23 Vgl. die entsprechend gegensitzlichen Positionen von J. Horisch, Herrscherwort,
Geld und geltende Sdtze. Adornos Aktualisierung der Frithromantik und ihre Affi-
nitdt zur poststrukturalistischen Kritik des Subjekts, in: B. Lindner, W. M. Lidke
(Hg.), Materialien zur dsthetischen Theorie. Theodor W. Adornos Konstruktion
der Moderne, Frankfurt/M. 1980, 397-414, einerseits und K. Peter, Friedrich
Schlegel und Adorno. Die Dialektik der Aufkldrung in der Romantik und heute,
in: E. Behler, J. Horisch (Hg.), Die Aktualitit der Friihromantik, Paderborn 1987,
219-235, andererseits.

24 K. H. Bohrer, Die Kritik der Romantik. Der Verdacht der Philosophie gegen die
literarische Moderne, Frankfurt/M. 1989, 11, 24, 214 [=KR].

202

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Bis heute umstrittene Potenziale romantischer Sensibilitat

finder einer imaginativen Poetisierung der Welt?> im Modus dufSers-
ter dsthetischer Sensibilitét, die sich {iber das angeblich ontologisch
fixierte Mogliche und Un-Mogliche hinwegsetzt.?

Statt den romantischen Asthetiker zur (politischen) Ordnung zu
rufen, wie man es von Hegel iiber die Hallischen Jahrbiicher bis
hin zu Carl Schmitt (mit unterschiedlichen Beweggriinden) getan
hat, affirmiert Bohrer die romantische Apologie des Unbewussten,
des Zufalls und einer autonomen Sprachlichkeit als Quelle einer
poetischen Produktivitit, die jegliche Normalisierung der Relation
zwischen Vorstellung und Wirklichkeit authebe (KR, 55), auch um
den Preis, sich nicht nur dem Wunderbaren in »angenehmem Be-
fremden« (Novalis; KR, 267), sondern (ironisch) auch dem Unver-
standlichen (Friedrich Schlegel), dem »im Sein« Widerspriichlichen
bzw. Widerstreitenden?’, dem Fremdartigen, dem Unheimlichen?, ja
sogar einer verfremdeten Auflosung der Person auszuliefern?’, der
fortan scheinbar kaum mehr verldssliches Sosein zuzuerkennen sein
wird (KR, 58, 69, 155).

Mit Nietzsche wird die Romantik gleichwohl gegen alle Vorwiirfe,
sich blofl in einer occasionalistischen, womdglich krankhaft iiber-

25 KR, 8, 23. Im Grunde geht es um eine Re-Poetisierung, insofern das Poetische
(von August Wilhelm Schlegel) als Modus der originiren Entstehung einer
Welt begriffen wird, zu dem ein allzu aufgeklartes Denken kein einsichtiges
Verhiltnis mehr hat; vgl. A. W. Schlegel, Allgemeine Ubersicht des gegenwiirtigen
Zustandes der deutschen Literatur [1802], in: Uber Literatur, Kunst und Geist des
Zeitalters, Stuttgart 1964, 3-95, hier: 82.

26 Mit Alexandre Koyré kann man sich allerdings fragen, ob die Welt der Neuzeit
nicht schon seit der Renaissance gewissermaflen ontologisch briichig geworden
ist (s. 0.).

27 Vgl. P. Biirger, »Liberales< Ich und fragmentarische Form: Friedrich Schlegel, in:
Prosa der Moderne, Frankfurt/M. 1992, Kap. I1, 1, bes. 63, 69, 76.

28 Vgl. KR, 67 zu Tiecks unheimlichen Menschengestalten, die kein Vertrauen
mehr einfl6len, weil sie seltsamen Naturerzeugnissen gleichen.

29 Die - offene, erst zu klarende - Frage ist allerdings, ob das Unheimliche,
das Fremdartig-Phantastische usw. nur Produkte einer kiinstlichen »Romantisie-
rung« sind (wie sie Novalis vor allem verlangte) oder ob diese Begriffe einen
pathologischen Widerfahrnischarakter anzeigen, der auf die Spur einer das Sub-
jekt befremdenden Affizierbarkeit fithren. Wahrend die heutige Philosophie des
Fremden dessen occasionellen Charakter genau darin entdeckt, halt sich Carl
Schmitt mit dieser Frage gar nicht erst auf. Fiir ihn steht fest, dass sich der
Occasionalismus der Romantik nur einer experimentellen und willkiirlichen,
insofern nichtigen Phantasie verdankt.

203

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel VII

steigerten, von aller Sachlichkeit abgewandten, frivolen Subjektivitat
zu ergehen®), in Schutz genommen. Gerade in der Abweichung
vom Normalen, im Pathologischen, wird »Geist« vermutet (KR,
87, 93).3! Dagegen birgt die Naivitit einer unbefragten Normalitit
Unbewusstes, Unheimliches und ein Grauen, das die romantische
Phantasie »besonnen« bearbeiten muss, um sich einer allzu recht-
schaffenen Berufung auf normale bzw. normalisierte Wirklichkeit in
den Weg zu stellen, die man in der Kritik der Romantik als Maf3
allen Lebens und Handelns ausgegeben hat, ohne zu fragen, ob ein
freies Verhiltnis zur Wirklichkeit nicht seinerseits der Imagination
und einer Funktion der Irrealisierung bedarf.*?

30 Vgl. N. Bolz, Der aufgegebene Gott, in: Behler, Horisch (Hg.), Die Aktualitdt der
Friihromantik, 75-84.

31 Vgl. R. Huch, Die Romantik. Erster Teil: Bliitezeit der Romantik [1902], Leipzig
1924, 1011£.; K. Rottgers, Romantische Psychologie, in: Psychologie und Geschichte
3(1991), 24-64, hier: 27f.

32 Vgl. J. Starobinski, Grundlinien fiir eine Geschichte des Begriffs der Einbil-
dungskraft, in: Psychoanalyse und Literatur, Frankfurt/M. 1990, 3-23, im An-
schluss an Gaston Bachelard (21), den Starobinski allerdings dafiir kritisiert,
»nur die gliickhaften Bilder« der Einbildungskraft beriicksichtigt zu haben,
ohne den »Bereich der Ethik und der Beziehung zum anderen« betreten zu
wollen, wie sie in »Mythen der Schuld« und in »Symbolen des Kampfes der
Menschen untereinander« deutlich werden (ebd., 22). Genau diese Mythen hat
allerdings Ricceur aufgegriffen und wie kein anderer seine Auffassung der Rolle
der Einbildungskraft unter Verweis auf Bachelards Poetiken untermauert. Dabei
besteht er auf der Unterscheidung von Einbildung und Bild (sofern man letzte-
res lediglich als Gegenwirtigung von Abwesendem versteht). Es geht ihm, ganz
im Sinne Bachelards, vielmehr um »das poetische Symbol« als Manifestation
einer origindren »Expressivitit« in statu nascendi, die keineswegs nur anderswo
schon Gegebenes >wiedergibt«. Vgl. P. Ricceur, Philosophie de la volonté. Finitude
et Culpabilite. T. II: La symbolique du mal, Paris 1960, 21; dt.: Symbolik des Bo-
sen. Phinomenologie der Schuld II [1960], Freiburg i. Br., Miinchen 21988, 20f.;
Le symbole donne a penser, in: Esprit 27, no. 275 (7/8) (1959), 60-76, hier: 64;
Die Interpretation. Ein Versuch iiber Freud [1965], Frankfurt/M. 1974, 28f./De
linterprétation. Essai sur Freud, Paris 2001, 24 ff. Vgl. G. Bachelard, Poétique de
lespace [1957], Paris 41964, 7; dt.: Poetik des Raumes, Frankfurt/M., Berlin, Wien
1975, 16. Fiir Ricceur ist die Prosa der Welt mytho-poetisch fundiert; doch dies
lasst ihn weder mit einer romantischen Nostalgie noch auch auf den Spuren
Mallarmés mit einer von jeglicher Referenz entkoppelten Poetik »intransitiver«
Sprachlichkeit liebdugeln, die zu nichts mehr dienen sollte. Vgl. T. Todorov, Kri-
tik und Ethik. Zu Maurice Blanchot, in: M. Gutjahr, J. Hock (Hg.), Im Raum der
Kritik. Maurice Blanchot und die Literatur, Wirzburg 2023, 141-152, hier: 145.
Todorov fithrt genau das auf die Romantiker zuriick (ebd., 142). An dieser Stelle

204

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Bis heute umstrittene Potenziale romantischer Sensibilitat

Wo sich Hegel kategorisch gegen ein leeres, angeblich von der
Wirklichkeit blof3 abgekehrtes Interesse an einem »fremdartigen Jen-
seits« im Innern des Subjekts wandte, bewahrheitet sich da nicht
seit der Romantik die Macht des Unbewussten (vgl. KR, 166, 279)?
Weit entfernt, in ihr nur eine zwielichtige Subjektivitét zu erkennen,
die ihre innere Verriicktheit als Gegenstand allgemeinen Interesses
vorzuzeigen wagt, ist ihr eine Selbst-Fremdheit zu entnehmen, aus
der heraus und gegen die wir unvermeidlich existieren und auf
Wirkliches Bezug nehmen. Und die romantische Irrealisierung des
Wirklichen, ihr Kampf um das Recht einer von aller »>Sachlichkeit«
entfesselten Macht der Imagination ist nicht als perverse Abkehr von
religiGser, sittlicher oder politischer Wirklichkeit zur Ordnung zu
rufen, sondern macht diese erst in ihrer radikalen Kontingenz als
einer in Ordnung gebrachten und eigens normalisierten, nicht ein-
fach als normal gegebenen Ordnung verstandlich.* Die poetischen
Verfahren der Romantik haben deutlich gemacht, dass wir nicht in
einer fertigen, sondern in einer »unvollendeten Welt« (Friedrich

miisste man in kritischer Absicht neu ansetzen, was Ricceur und das Verhiltnis
von Poetik und Prosa angeht. So sehr sich Ricceur anti-romantisch gibt, so
sehr hat er mit Bachelard doch einerseits an eine »poetische« Fundierung aller
menschlichen Weltverhiltnisse gedacht und andererseits der in ihnen sich ori-
gindr manifestierenden Imagination zugetraut, auch die prosaisch-politischen
Verhiltnisse im Namen eines utopischen Moglichkeitssinns herauszufordern.
Steht das Prosaische »fiir die eingespielte und eingewdhnte Ordnung dessen,
was schon gesagt, gesehen, gewufit ist und sich als Welt der Objekte vor uns
ausbreitet, so bedeutet Poesie ein Durchbrechen dieser Ordnung«, formuliert
Waldenfels mit Blick auf Merleau-Pontys La prose du monde. Aber in politischer
Hinsicht diirfte sich solches Durchbrechen gewiss nicht in einem »Brandopfer
aus Gegenstanden« erschopfen, »so wie die Poesie die normale Sprache in
Brand steckt« - eine Parallele, die Merleau-Ponty zur Malerei zog. (Vgl. B.
Waldenfels, Einleitung zur deutschen Ausgabe, in: M. Merleau-Ponty, Die Prosa
der Welt [1969], Miinchen 1984, 7-14, hier: 11).

33 Zur fragwiirdigen Berufung auf die angeblich eo ipso »unromantische« Norma-
litdt einer Ordnung, die eines imaginér fruchtbaren Moglichkeitssinns (Robert
Musil) und einer durch ihn angeleiteten Realisierung scheinbar gar nicht bedarf,
vgl. Schmitt, PR, 226, sowie H.-]. Schmidt (Hg.), Die deutsche Literatur. Ein
Abrif§ in Text und Darstellung, Bd. 9: Romantik II, Stuttgart 2008, 22-24, zur
Romantik als einer Zeit, die dem Normalen und Normierten den Kampf ansagt
und beides sogar zu verwerfen scheint, sei es im Namen einer inneren, »ddmo-
nischen, nicht normalisierbaren Wahrheit, sei es im Zeichen des Wunderbaren
oder des Phantastischen, das das Verhiltnis von realer und getraumter Welt zu
revidieren verlangt.

205

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel VII

Schlegel**) leben, die in ihrem Werden selbst und zu ihrer Gestaltung
der Realisierung und der Irrealisierung bedarf. Beide Funktionen
sind allerdings keineswegs nur einer fiir autonom zu erklarenden
Kunst vorbehalten.

Jede menschliche Lebensform zehrt von einem Sinn fiir das
Mégliche und Un-Mdgliche, der nicht bedingungslos einer >gegebe-
nen< Wirklichkeit unterworfen sein muss, sondern an ihrer imagina-
tiv anzuregenden Umgestaltung wenigstens mitwirken kann (KR,
254).% Eine Re-Romantisierung unseres Lebens im Sinne einer
durchgingigen Poetisierung oder Asthetisierung kann freilich heute
kaum mehr tberzeugen. Vielmehr stellt sich die Frage, wie eine
dank der Romantik von rationalistischer und moralistischer Bevor-
mundung befreite Imagination indirekt etwa auch politisch fruchtbar
werden kann, ohne die Differenz von Asthetischem und Politischem
im Namen einer vermeintlich souverdnen Lebens-Kunst einzuzie-
hen.3¢

In diesem Sinne, scheint mir, lasst sich Bohrers, gegen Carl
Schmitt gerichtete Rehabilitierung der Romantik verstehen, wo sie
sich auf Karl Mannheims Lob romantischer Sensibilitit als eines
neuen Denkstils beruft, der sich gerade nicht in »privatistischen
Stimmungen« oder occasionalistischer Willkiir erschopft (KR, 306),
sondern im »Herausspiiren qualitativer Feinheiten« und in »einfiih-
lender Virtuositdt« der Signatur einer Zeit auf der Spur ist, in der
sich die Menschen wie nie zuvor sozial unverwurzelt und bindungs-
los zu fithlen begannen.

34 F. Schlegel, Neue philosophische Schriften, Frankfurt/M. 1935, 156.

35 Und nicht derart unterworfen sein darf, wenn es darum geht, eine andere, kiinf-
tige Gestalt unseres Daseins zu entwerfen (vgl. KR, 253). Ganz auf dieser Linie
liegen die spiteren Aufsitze Ricceurs zur politischen Bedeutung des Imaginéren
und der Imagination; vgl. bspw. Ideology and utopia as cultural imagination,
in: Philosophic Exchange 7, no. 1 (1976), 17-28; L’idéologie et l'utopie: deux
expressions de I'imaginaire social, in: Du texte a laction. Essais d’herméneutique,
Paris 1986, 379-302; Limagination dans le discours et dans laction, in: H. van
Camp (éd.), Savoir, faire, espérer. Les limites de la raison. T. 1, Bruxelles 1976,
207-228.

36 Vgl. zum fraglichen Kunstbegriff Hegels: Biirger, Prosa der Moderne, 443-447.

37 Es ist ein Desiderat, die Schlegel'sche Rechtfertigung des Sentimentalischen (als
Ausdruck »geistigen Gefiihls« in individueller Originalitdt) in dem hier nur
anzudeutenden Sinne als Beitrag zu einer noch heute aktuellen Philosophie der
Sensibilitét zu reinterpretieren.

206

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Bis heute umstrittene Potenziale romantischer Sensibilitat

Miindet nicht schon bei Holderlin die als befremdlich erfahrene
Zugehorigkeit zum ungastlichen Leben seiner Landsleute schliefilich
in eine Selbst-Fremdheit >wahnsinniger< Sensibilitdt? Nicht einmal
im »Asyl« des eigenen Selbst findet er am Ende noch Zuflucht.
Gerade diese Selbst- und Welt-Fremdheit wird in seinem Werk als
Quelle einer Hypersensibilitdt fruchtbar, die ihrerseits Fremdheit
kenntlich macht. Darunter namentlich (1.) die Fremdheit der eigenen
Sprache, deren Sinn sich verfinstert und »begraben in [..] armen
verginglichen«, wesenlosen Worten, »armseligen Mitteldingen von
Etwas und Nichts«, zeigt;* (2.) die Fremdheit der abschiedlichen
Zeit, die das Gegenwirtige bereits im Augenblick verschwinden
lasst;*0 (3.) die Fremdheit des eigenen Selbst, dessen Friihling ver-
flogen schien, noch ehe es da war¥! - fortan dazu verurteilt, »ein
andrer« zu sein und, nachdem das »Selbst verloren«, sich »aus
fremder Hand zu erwarten«;*? schliellich (4.) die Welt-Fremdheit*?
unter den Anderen**, aber auch die Welt-Fremdheit aller Anderen.
Kein Bleiben sei namlich unter den Menschen.*> Immer in die Ferne
gehe ihr »wohnend Leben«.#® »Wir Heimatlosen«, heif3t es deshalb,
wechseln »wie Nomaden den Wohnort«.*” Wo man uns die Tir
oftne, verschliefle man doch das Herz, und Krieg herrsche »unter
der Larve des Friedens«.*8

38 Vgl. Holderlin, W 1, 664, 796 ft./W 11, 615, 754 ff.; P. Bertaux, Holderlin, Frank-
furt/M. 1981, 642.

39 W, 573, 646/W 11, 490, 568; vgl. W 1, 700, 793/W 11, 652, 752.

40 W I, 607, 668/W II, 527, 620. Vgl. zu einer »abschiedlichen« Zeit, die Bohrer
primér erst im Werk des italienischen Dichters Leopardi artikuliert findet, K.
H. Bohrer, Asthetische Negativitdit, Miinchen 2002; V., Leben und Uberleben —
zwischen Hypervitalitit und dsthetischer Negativitit (Elias Canetti — Fernando
Pessoa — Karl Heinz Bohrer), in: Zeit-Gewalt und Gewalt-Zeit. Dimensionen
verfehlter Gegenwart in phdnomenologischen, politischen und historischen Per-
spektiven, Zug 2017, Kap. I.

41 W, 648/W I, 560.

42 W1, 209, 616/W II, 225, 536; vgl. W 1, 250, 356, 588/W II, 195, 287, 505.

43 Vgl. W1, 19, 574/W 11, 24, 490.

44 »Wehe dem Fremdling, der zu solchem Volke [den Deutschen] kommt«; »sie
leben in der Welt, wie Fremdlinge im eigenen Hause« (W I, 796 ft./W II, 754 f1.).

45 WI,262/W I, 203.

46 W, 568/WII, 938.

47 Nicht nur »mein Leben«, wie es an dieser Stelle heifst (W I, 223/W 11, 170).

48 W1, 625, 710/W 11, 545, 664.

207

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel VII

Gilt Holderlin aber nicht gerade als der Dichter par excellence
in der duflersten Zerrissenheit und Fremdheit noch gesuchter Ver-
sohnung? Begegnet ihm im Zeichen einer nunmehr anscheinend
alle und alles heimsuchenden Fremdheit insofern nicht blof§ Negati-
vitdt im Vorschein ihrer Authebung und insofern letztlich durchweg
»freundlich verwandter Geist«?4’ Redet er nicht einer »Gewalt der
Verklarung«®9, einer grofien Vereinigung alles Getrennten oder we-
nigstens einer unendlichen Annéherung an sie das Wort? Spekuliert
er nicht erkldrtermaflen auf eine finale Versohnung, die »allen Wi-
derstreit endigt«> und alle Verschiedenheit aufzuheben verspricht?>
Diese versdhnungsphilosophischen Schemata mogen geldufig sein,
aber werden sie nicht von den Phdnomenen vielfiltiger Fremdheit,
die Holderlin zur Sprache bringt, geradezu konterkariert?

Der >Prozess< um diese Fragen dauert bis heute an. Man denke
nur an die von Blanchot angeregte Rehabilitierung der Romantik,
die in ihr die Spur einer von Hegel geleugneten Exterioritit zu er-
kennen meint, welche nur in einer ihre Darstellung unterlaufenden
Kunst zum Vorschein komme®?, oder an von Levinas ausgehende
Relektiiren Hegels, die in seinem Werk Spuren einer Fremdheit
entdecken, die es zu inspirieren scheint, ohne im Geringsten begrift-
liche Authebbarkeit in Aussicht zu stellen — wie jene »Nacht« im
Angesicht des Anderen, von der in den Jenaer Systementwiirfen die
Rede ist.>* Radikal zweifelhaft erscheint nun das Versprechen dieser

49 WI, 604/W I, 525.

50 W I, 1275; C. U. Boehlendorff, Werke in drei Bdnden, Bd. 1, Frankfurt/M. 2000,
27.

51 Vgl. C. Jamme, Isaac von Sinclair. Politiker, Philosoph und Dichter zwischen
Revolution und Restauration, Bonn 1988, 71.

52 W1, 650, 731, 802, 1276/W 11, 558, 685, 760.

53 M. Blanchot, Das Unzerstorbare, Miinchen, Wien 1991, 36 ff.

54 Vgl. G. W. F. Hegel, Jenaer Systementwiirfe III. Naturphilosophie und Philosophie
des Geistes, Hamburg 1987, 172; B. Keintzel, B. Liebsch (Hg.), Hegel und Le-
vinas. Kreuzungen — Briiche — Uberschreitungen, Freiburg i. Br., Miinchen 2010.
Dabei ist Levinas keineswegs der Gegenkritik entgangen, in der Aburteilung
eines der angeblichen »Herrschaft« des Selben (bzw. eines darauf reduzierten
Seins) verhafteten Denkens seinerseits eine Alteritat verkannt zu haben, die, wie
schon Derrida meinte, bereits der logos-Begriff in sich aufgenommen habe. Und
Ricceur schldgt scheinbar in die gleiche Kerbe, wenn er feststellt, eine solche
Herrschaft, die die radikale Alteritat des Anderen unterdriicke, sei ihm auch
bei Platon niemals auch nur begegnet. Vgl. J. Derrida, Gewalt und Metaphysik

208

5.01.2026, 00:35:31. A



https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Bis heute umstrittene Potenziale romantischer Sensibilitat

Philosophie, endlich jeglichen »Schein ab[zulegen], mit Fremdarti-
gem behaftet« zu sein, wie es Hegel in Aussicht stellte (s.0.). Und von
einem generellen, ihr von Anfang an vorgezeichneten und angeblich
bereits nach wenigen Jahren besiegelten »Verfall« der Romantik, so
wie er von Hegel tiber Ricarda Huch, René Welleck, Otto Poggeler
und Karl Heinz Bohrer bis hin zu Riidiger Safranski beschrieben
worden ist, sind wir nicht mehr iiberzeugt. Genauso wenig aber
auch von einer kiinstlichen »Romantisierung«, die das Romantische
subjektiver Verfiigungsmacht unterwerfen sollte, um »fremdes Da-
sein in eigenem aufzuldsen« (Novalis®®). So sehr man die Ferne,
das Unendliche und im eigenen Unbewussten Fremde beschwor, so
sehr konterkarierte man es doch als poetisch-technischer Willkiir
Unterworfenes. Liegt darin nicht blof§ Ironie, auf die Romantiker
wie Friedrich Schlegel erklartermaflen selbst hinauswollten, sondern
ein ihnen von Anfang an zur Last zu legender »Mangel an innerer
Wahrheit«, von dem bei E. T. A. Hoffmann die Rede ist?>® Abge-
sehen davon sind diverse romantische >Motive<, allen voran das
Pittoreske und Idyllische, langst einer weitgehenden Trivialisierung
zum Opfer gefallen, in der man sie um jegliche Ferne und Fremd-
heit gebracht hat. Nichts lassen sie so sehr vermissen wie gerade
das wirkmichtigste Element des Romantischen selbst: Sensibilitdt
fiir das Fehlen des wirklich Fehlenden, wirklicher Ferne und Fremd-
heit>” Aber wiirde die Romantik deshalb eine veritable Renaissance
verdienen? Oder handelt es sich bei ihr, speziell bei der Erschei-
nungsform, in der sie seinerzeit im deutschsprachigen Raum zur
Geltung gekommen ist, um eine ganz und gar iiberholte, keinesfalls
mehr zu reaktualisierende, also anachronistische Angelegenheit, die
bestenfalls noch von historischem Interesse sein diirfte?

[1964], in: Die Schrift und die Differenz, Frankfurt/M. 1976, 212-235, hier: 234;
Riceeur, SaA, 403.

55 Vgl. H.-J. Schmitt (Hg.), Die deutsche Literatur. Ein Abrif§ in Text und Darstel-
lung, Bd. 8: Romantik I, Stuttgart 2003, 57, 255.

56 Vgl. Schmitt (Hg.), Romantik I, 284.

57 Ich kniipfe hier an eine frithere kurze Skizze an, die den Titel trégt: Residuale
>Romantik< — im Vermissen des Fehlenden selbst; www.praefaktisch.de/roman-
tik/residuale-romantik-im-vermissen-des-fehlenden-selbst/ (20. 1. 2022).

209

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel VII

3. Romantik, Alteritat und Fremdheit bei Ricceur

Letzteres legt Ricceur mehrfach nahe. Friithzeitig wendet er sich
gegen einen »nouveau romantisme, abimé dans le sentiment de
I'ineffable«®8, gegen einen »Romantizismus des Scheiterns«, wie er
ihn bei Karl Jaspers anzutreffen meint®®, und der Zerbrochenheit
(»cassure«).®0 Sympathie bringt er dagegen auf fiir eine Auffassung
vom Kampf gegen das Fremde (»lutte contre I'étranger ou I'étrange-
té«), die im Falle Gadamers »consiste a rendre >propre« ce qui était
»étranger««.! In diesem Sinne sei der »rapport du méme a lautre
[...] tout-a-fait fondamental« (H, 50); und es gelte, die Intuition der
Singularitit des zu Verstehenden bzw. des zu Interpretierenden mit
Regeln und Begriffen zu verkniipfen, ohne die keine Hermeneutik
auskomme (H, 56). Nur so konne sie sich gegen das behaupten,
was Ricoeur sehr allgemein als »obscurité romantique« einstuft
(H, 59), von der er sich auch dann noch distanziert, als er vom
Verhiltnis zwischen dem Selben und dem Anderen zum Verhiltnis
zwischen dem Selbst und einer Alteritit iibergegangen war, in deren
Erscheinungsformen er schliefllich auch auf Spuren einer offenbar
unauthebbaren Fremdheit stoflen musste.%? Nachdem er fiir »nostal-

58 P. Ricceur, Gabriel Marcel et Karl Jaspers. Philosophie du mystére et philosophie
du paradoxe, Paris 1947, 86.

59 P. Ricceur, G. Marcel, Entretiens, Paris 1968, 85.

60 Ricceur, Gabriel Marcel et Karl Jaspers, 153.

61 »Aneignen dt. i. Orig.; vgl. P. Ricceur, Herméneutique. Cours professé a I'Insti-
tut Supérieur de Philosophie de 'Université Catholique de Louvain 1971/2 Ed.
electron. établie par D. Frey, M.-A. Vallée, 129 [=H].

62 Wie, das miisste eine weit ausholende Untersuchung eigens zeigen. Nur soviel:
Im Freud-Buch gilt auch das innere »Andere« und (terminologisch nicht davon
abgesetzte) »Fremde« als zu Entschliisselndes (Die Interpretation, 458). Genau-
so die Erfahrung von Schmerz, in dem man sich fremd wird, ohne dass daran
eine hegelianisch vorgestellte Bildung scheitern miisste (vgl. P. Ricceur, Objekti-
vierung und Entfremdung in der geschichtlichen Erfahrung, in: Philosophisches
Jahrbuch 84 [1977], 1-12, hier: 9). Generell wird »Sinnfremdes« primér als He-
rausforderung eines komprehensiven Verstehens begriffen (vgl. bspw. P. Ricceur,
Hegel und Husserl on Intersubjectivity, in: H. Kohlenburger [ed.], Reason, Action
and Experience. Essays in Honor of Raymond Klibansky, Hamburg 1979, 13-29,
hier: 25). Dieses scheitert jedoch ggf. an gewissen Verbrechen, die man sich in
Anbetracht ihrer »wesentlichen Fremdheit« nicht zu eigen machen sollte (wie es
manche offenbar doch tun; P. Ricceur, Geddchtnis, Geschichte, Vergessen [2000],
Miinchen 2004, 495). Andererseits sollen aufler-ordentliche Zeugnisse »so weit

210

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Romantik, Alteritat und Fremdheit bei Ricceur

gia and romanticism« nie viel iibrig gehabt hatte®, nihert er sich am
Ende wenigstens in Seitenblicken auf Jean-Luc Nancys und Philippe
Lacoue-Labarthes Auseinandersetzung mit den deutschen Romanti-
kern und mit deren Verzicht auf den »absoluten Text«®* wieder
jener Zeit, die wohl wie keine andere je zuvor fiir das Fehlen des
wirklich Fehlenden, wirklicher Ferne und Fremdheit sensibilisiert
hatte. Doch muss man sich fragen, ob nicht sowohl das, was er
unter Alteritdt versteht, der sich vor allem sein Spatwerk geradezu
verpflichtet erweist, als auch seine (wenn auch keineswegs vorbe-
haltlose) Anlehnung an die Hermeneutik Gadamers der Wiirdigung
dessen im Wege steht, was uns in all dem radikal fremd bleibt.
Gadamers Wahrheit und Methode scheint uns zu lehren, dass wir
dort, wo wir uns verstehend tatsdchlich einer befremdlichen Vergan-
genheit ausgesetzt haben, in der Tat »Andere« werden und nicht
nur >verdndert« daraus hervorgehen. Auch die (eher ironisch) so ge-
nannte Hermeneutik Michel Foucaults scheint dem beizupflichten.
Nicht das Bei-sich-bleiben oder >unvermitteltes< Zu-sich-zuriickfin-

wie moglich von der absoluten [!] Fremdheit, die der Schrecken erzeugt, befreit
werden«. Nur dann seien sie auch zu iiberliefern (ebd., 271). Gegen eine abso-
lute bzw. verabsolutierte, im Grunde nicht mehr mit Alteritdt zu verbindende
Fremdheit, wie er sie in Levinas® »Exterioritat« vermutet, hat sich Ricoeur mehr-
fach gewandt, neigt im Ubrigen aber dazu, weiterhin Platons Sophistes zu folgen
und Fremdheit allenfalls als modifizierte bzw. gesteigerte Alteritdt aufzufassen.
Vgl. P. Ricceur, Emmanuel Levinas: penseur du témoignage, in: J.-C. Aeschli-
mann (éd.), Répondre dautrui, Neuchétel 1989, 17-40, hier: 17, 19; Les paradoxes
de l'identité, in: Linformation psychiatrique. Revue mensuelle par les psychiatres
des hépitaux, no. 3, mars (1996), 201-206, hier: 204; Vielfiltige Fremdheit, in:
R. Breuninger (Hg.),Andersheit — Fremdheit - Toleranz, Ulm 1999, 11-30, hier:
12, 25. Weitgehend unausgetragen bleibt aber das von der phdnomenologischen
Egologie geerbte Problem, ob man von ihr aus iiberhaupt dem Fremden als
solchem gerecht werden kann (Geddchtnis, Geschichte, Vergessen, 177, 181); ein
Problem, das dann tatsdchlich auch praktisch bedeutsam wird, wo es um eine
singulare Gerechtigkeit angesichts des Fremden geht (Wege der Anerkennung.
Erkennen, Wiedererkennen, Anerkanntsein, Frankfurt/M. 2006, 321 ff.).

63 P. Riceeur, Ethics and Culture. Habermas and Gadamer in Dialogue, in: Philoso-
phy Today 17, no. 2—4 (1973), 153-165, hier: 165. Es finden sich nur ganz wenige
positive Wiirdigungen der Romantik, u.a. wo Ricceur von einer »mutation fon-
damentale« im Verhiltnis zu Kant spricht, nach der gelten soll: »l'esprit est
inconscient créateur au travail dans des individualités géniales« (H, 49).

64 P. Ricoeur, Vom Ubersetzen. Herausforderung und Gliick des Ubersetzens, Berlin
2016, 14; vgl. P. Lacoue-Labarthe, J.-L. Nancy, Das Literarisch-Absolute. Texte
und Theorie der Jenaer Friihromantik, Wien, Berlin 2016.

211

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel VII

den, wie es Novalis anscheinend im Heinrich von Ofterdingen vor-
schwebte, ware demnach der Sinn einer hermeneutischen Ausein-
andersetzung mit geschichtlicher Vergangenheit, sondern gerade die
Auskehr aus sich selbst;®> zumindest zwischenzeitlich, ohne dass
aber ein >anderes<, be- oder verfremdetes Zuriickkommen auf sich
selbst, auf das eigene Selbst, dadurch voéllig ausgeschlossen wire.
Im Gegenteil sollte eine dialektisch belehrte Hermeneutik, deren
Gadamer'scher Version sich auch Ricceur zeitweise angeschlossen
hat, zeigen konnen, wie es zu verstehen ist, als Selbst den Prozess
zu durchlaufen, in dem man angeblich >ein Anderer wird<, ohne
das Selbst ginzlich preisgeben zu miissen. Schlieflich wird Ricceur
vom Selbst geradezu als einem Anderen (»comme un autre«) spre-
chen®’, dabei allerdings die Alteritit des Anderen derart radikalisie-
ren, dass erhebliche Zweifel daran geweckt werden, ob ihr noch eine
hermeneutische Dialektik gerecht werden kann. Ungeachtet dessen
ist Ricceur sogar so weit gegangen, die durch Foucault dezidiert anti-
dialektisch vorangetriebene »Dezentrierung« des Subjekts genau so
zu verstehen, dass sie im Grunde die gleiche »Zielrichtung« hat wie
die Hermeneutik des »wirkungsgeschichtlichen Bewuf3tseins« bei

65 Wihrend es sich fiir Gadamer hier um eine quasi-dialogische Dialektik (bzw.
um einen in unvermittelter Form falschen Gegensatz) von Aus-sich-herausgehen
und Zu-sich-zuriickfinden handelt, hat Foucault die hermeneutischen Aspira-
tionen eines homo dialecticus langst preisgegeben. Vgl. M. Foucault, Schriften
zur Literatur, Frankfurt/M. 1988.

66 Ricceur, H, 24, 50, 130; Ethics and Culture, 160; Phénoménologie et herméneu-
tique, in: Phdnomenologische Forschungen 1 (1975), 31-75, hier: 47; Le »lieu< de la
dialectique, in: C. Perelman (ed.), Dialectics, The Hague 1975, 92-108, hier: 105;
P. Ricceur, La fonction narrative et lexpérience humain du temps, in: Archivio
di Filosofia 50, no. 1 (1980), 345-367; hier: 365; [mit H.-G. Gadamer] The
Conflict of Interpretations, in: R. Bruzina, B. Wilshire (eds.), Phenomenology.
Dialogues and Bridges, New York 1982, 299-320; P. Ricceur, Zeit und Erzdhlung
III, Miinchen 1991, 70, 356 f. [=ZEIII], 279, 359; La marque du passé, in: Revue
de Métaphysique et de Morale, no. 1 (1998), 7-31, hier: 11.

67 Demzufolge ist das Selbst in gewisser Weise bereits >ein Anderers, bevor es zu
einer spezifisch geschichtlichen Alteration kommt. Dass diese tatsachlich dahin
fihren kann, ein Anderer zu werden, ist bestritten worden. So von Helmuth
Plessner in uniibertroffener Kiirze, wo er sagt, »jeder konnte der andere sein.
Aber er kann es nicht« (H. Plessner, Die Frage nach der Conditio humana.
Aufsitze zur philosophischen Anthropologie, Frankfurt/M. 1976, 103).

212

5.01.2026, 00:35:31. A



https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Romantik, Alteritat und Fremdheit bei Ricceur

Gadamer.®® Wird etwa in beiden Fallen eine Fremdheit im Gegen-
wartsbezug auf eine Vergangenheit herausgearbeitet, die sich nicht
als erinnerte in eigener Gegenwart »autheben« lasst? Oder beseitigt
die Gadamer‘sche »Horizontverschmelzung« die (temporale) Alte-
ritat der Vergangenheit?®® Wird das sich geschichtlich erinnernde
Selbst nicht von einer unauthebbaren Alteritat heimgesucht, die ihm
urspriinglich widerfihrt, wo es vom Anderen in Anspruch genom-
men wird (IA, 771.), aber so, dass die befremdliche Differenz zum
Anderen nicht zu tilgen ist?7°

Ricceur verhdlt sich schwankend zu diesen Fragen. So denkt er
das Verhiltnis zum Vergangenen unter Riickgriff auf Heideggers und
Gadamers Begrift geschichtlicher »Wiederholung« und will deren
narratives Vorbild immer wieder in der Odyssee erkennen, die para-
digmatisch gezeigt haben soll, wie es moglich ist, dem Labyrinth
der Welt »zu entkommen und sein Heim wiederzufinden«, dabei
zugleich aber auch »ein anderer« zu werden.”! Zu einer derartigen
»Wiederholung« soll allerdings nur ein in sich selbst schon dezen-
triertes Subjekt in der Lage sein, wie es Ricceur in seiner groflen
Studie zu Freud (De linterprétation [1965]) beschrieben hatte. An-

68 ZEIII, 355. Vgl. V., Menschen: Reste, Zeugnisse und Spuren. Ricceur mit und
gegen Foucault gelesen, in: Renaissance des Menschen? Zum polemologisch-an-
thropologischen Diskurs der Gegenwart, Weilerswist 2010, Kap. VIII.

69 M. Frank, Das individuelle Allgemeine. Textstrukturierung und Textinterpretati-
on nach Schleiermacher, Frankfurt/M. 1985, 27, 33 [=1A].

70 Muss an einer derartigen, im Selbstsein angelegten Dezentrierung nicht auch
jegliches geschichtliches Verstehen scheitern, das, mit Wilhelm von Humboldt
zu reden, nicht zugleich auch ein Nicht-Verstehen wire? Vgl. IA, 35, 38, 91,
115, sowie M. Theunissen, Philosophische Hermeneutik als Phidnomenologie der
Traditionsaneignung, in: >Sein, das verstanden werden kann, ist Sprache«. Hom-
mage an Hans-Georg Gadamer, Frankfurt/M. 2001, 61-88, hier: 70f., und zur
Aktualitat dieser Fragestellung P. Ricoeur, Zeit und Erzdhlung I, Miinchen 1988,
143 ff. Hier ist von einer unaufhebbaren Andersheit im Hinblick auf die »Fremd-
heit des Fremden« die Rede, sowohl in kommunikativer Hinsicht als auch
im Hinblick auf die Vergangenheit. Die begriffliche Verwirrung ist allerdings
vollkommen, wenn die Andersheit (etwa mit Husserl) wiederum als von einer
vorgangigen Einheit umgriffen vorgestellt wird (gerade dagegen wendet sich
Waldenfels); vgl. ZEIII, 70, 356 f.

71 P.Ricceur, Narrative Funktion und menschliche Zeiterfahrung, in: V. Bohn (Hg.),
Romantik. Literatur und Philosophie. Internationale Beitrdge zur Poetik, Frank-
furt/M. 1987, 45-79, hier: 72. In diesem Text geht Ricceur auf die Romantik,
unter deren Titel er hier gestellt ist, allerdings tiberhaupt nicht ein.

213

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel VII

schlieflend geht Ricceur von der nachgewiesenen inneren Dezentrie-
rung des Subjekts’? zur Frage nach einem geschichtlich affizierbaren
Selbst tiber, das sich unaufhebbarer Fremdheit im Gegenwartsbezug
ausgesetzt sieht. So wurde eine dem Selbst innewohnende, es in sich
selbst dezentrierende Alteritdt”> als Basis seiner geschichtlichen Af-
fizierbarkeit beschreibbar, die es selbst zu unvordenklicher Vergan-
genheit ins Verhdltnis setzt. Aber hat diese Alteritit ohne Weiteres
auch die Bedeutung radikaler Fremdheit, die das Selbst im Verhaltnis
zu sich und zum Vergangenen unterwandert?”*

Vor allem Bernhard Waldenfels hat sich gegen eine Reduktion von
Fremdheit auf eine dem Selbst >eigene« Alteritdt und gegen deren
Verkiirzung zu blofler Verschiedenheit gewandt.”> Fremdes ist dem-
nach nicht einfach ein Anderes (heteron, aliud), das - wie in Platons
Dialog Sophistes, auf den sich auch Ricceur immer wieder beruft
— »durch Abgrenzung vom Selbst (tauton, idem) entsteht«. Was in
diesem Sinne blof verschieden ist oder unterschieden wird, braucht
in keiner Weise fremd zu sein. »Fremdes, das nicht dem Selben
[als Verschiedenes], sondern dem Selbst (autos, ipse) und dem ihm
Eigenen entgegensteht, geht dagegen hervor aus einer gleichzeitigen

72 Vgl. M. Steinmetz, Die Nicht-Koinzidenz des Ich mit sich selbst. Zur Dialektik von
Selbstheit und Andersheit in Paul Ricceurs friiher Dezentrierung des Subjekts, in:
B. Liebsch (Hg.), Grundfragen hermeneutischer Anthropologie. Das Werk Paul
Ricceurs im historischen Kontext: Existenz, Interpretation, Praxis, Geschichte. Bd.
II: Interpretation, Baden-Baden 2024, 1159-1194.

73 Mehrfach insistiert Ricceur auf der Polysemie der Alteritit und richtet sich
dagegen, die »Metakategorie« der Alteritat auf die Alteritit des Anderen zu re-
duzieren (P. Ricceur, De la métaphysique a la morale, in: Revue de Métaphysique
et de Morale 4 [1993], 455-477, hier: 4691.). Er zeigt dann aber auch auf, wie
der Ansprechbarkeit des Selbst durch diese Alteritit geschichtliche Bedeutung
zukommt, wenn sie auf die Spur einer Vergangenheits-Alteritit fithrt, die durch
die Spuren Anderer signifikant wird, die wir iiberlebt haben. Ricceur betont
zudem, dass die von ihm zundchst unterschiedenen Bedeutungen von Alteritat
in diesem Fall unvermeidlich interferieren (SaA, Kap. 10). Zur dreifachen, dem
Selbst innewohnenden Andersheit, die ihm nicht blofy nachtréglich widerféhrt,
vgl. SaA, 334, 382 1L, 425.

74 Zur Frage, ob Fremdheit das Selbst von Anfang an unterwandert, dufiert sich
Ricceur unentschieden; vgl. SaA, 389, zieht aber mit Didier Franck eine leiblich
bedingte, urspriingliche »altération du propre« in Betracht.

75 Zumindest die Stoflrichtung dieses Ansatzes scheint die gleiche zu sein, die
auch Ricceur im Sinn hat, wo er sich gegen eine Reduktion von Andersheit auf
Vergleichbares wendet (SaA, 12).

214

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Romantik, Alteritat und Fremdheit bei Ricceur

Ein- und Ausgrenzung«, durch die eine Schwelle entsteht, auf deren
beiden Seiten nichts und niemand zugleich stehen kann.”® Abgewie-
sen wird insofern die Frage danach, was das Fremde ist und wie es
um sein Wesen bestellt ist. Vielmehr geht es darum, wie sich Fremdes
(occasionell) vom jeweils Eigenen abhebt als ihm Entzogenes bzw.
Unzugéngliches, das sich nicht dialektisch autheben lésst, da es nicht
wie eine Negation aus einer vorgingigen Position entspringt (TF,
25f).

Gleichfalls zuriickgewiesen wird die klassische hermeneutische
Denkfigur, der zufolge, in den Worten Gadamers, das Fremde als
»das Andere des Eigenen« zu gelten hitte, in dem wir (als wie
auch immer veranderte oder veranderte) wiederum zu uns selbst
kommen wirden (TF, 82). Anders steht es, wenn das Selbst im
(unvermeidlich einseitigen) Verhéltnis zum Fremden »aus der Ant-
wort auf eine Herausforderung, deren die Antwort nicht Herr ist«,
erwichst (TF, 82).”7 Das Vorbild einer solchen Herausforderung
sieht Waldenfels nun gerade im Verhiltnis zum »Vergangenen, das
nirgends anders zu finden ist als in seinen Nachwirkungen oder
in der Erinnerung« (TF, 26).”® So gesehen wiirden uns gerade
Phidnomene der Fremdheit im Gegenwartsbezug lehren, wie uns
Vergangenes weit iiber dessen blofie Verschiedenheit hinaus entriickt
und entzogen ist und uns dennoch (oder vielmehr gerade deshalb)
inspiriert.

76 B. Waldenfels, Topografie des Fremden, Frankfurt/M. 1997, 20f. [=TF]; vgl.
Platon, Sophistes, 254e ff., in: Samtliche Werke, Bd. 3 (Ubers. E. Schleiermacher
u. H. u. E. Miiller), Reinbek 32007, 253-335.

77 Dies scheint etwa Schelling im Blick gehabt zu haben, wo er eine pathologische
Dimension dsthetischer Produktivitdt bedachte — unter Hinweis auf das griechi-
sche pathi, das er als »Begeisterung durch fremden Anhauch« tibersetzte (F. W.
J. Schelling, System des transzendentalen Idealismus, Hamburg 1962, 281-288).
Entscheidend aber ist, wie diese Inspiration gedacht wird. Das Fremde oder
pathologisch Befremdende verschwindet jedenfalls, wenn »fremdes Dasein in
eigenem [aufgelGst]« gedacht wird, wie es Novalis nahelegte (Werke, Hg. G.
Schulz, Miinchen 1969, 381).

78 Zu beachten sind hier auch die Argumente gegen die verbreitete Rede vom
»Anderen als des Anderen unserer selbst« bzw. des Eigenen, sowie gegen die
Identifikation des Fremden mit bestimmten »Rollen« oder »Figuren« (TF, 111).
Zur Verschiedenheit vgl. ebd., 191.

215

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel VII

4. Anhang zur Fremdheit im Gegenwartsbezug

Was die Romantik angeht, so haben wir es nun allerdings mit
dem besonderen Fall zu tun, dass die besagte Alteritit und Fremd-
heit nicht allein im geschichtlichen Riick- und Gegenwartsbezug
selbst, sondern als ihr eigenes Anliegen aufzutreten scheint, sei es
im Zeichen einer Rehabilitierung des Sentimentalischen (Friedrich
Schlegel), einer »Philosophie der Ferne« (Novalis) oder einer nicht
normalisierbaren Abweichung, die ins Wunderbare, Unheimliche
und Phantastische ausschert.”” Diese und andere Autoren der Ro-

79 Ein Blick in die einschldgigen wissens- und wissenschaftsgeschichtlichen For-
schungen Georges Canguilhems und Michel Foucaults etwa zeigt, dass diese
und benachbarte Thematiken keineswegs nur in literarisch-philosophischen
Milieus tangiert wurden. Beteiligt waren nicht zuletzt auch Maler (wie Francis-
co de Goya, Johann Heinrich Fiissli und William Hogarth), die aufkommende
Kriminalistik und »Polizeywissenschaft«, sowie der aufkommende psychiatri-
sche Diskurs, der mannigfaltige Phinomene der Anormalitit, des Abnormen,
des Monstrosen, des Gewaltsamen und Infamen in marginalen gesellschaftli-
chen Zonen, dann aber auch im Herzen jedes Einzelnen ausgemacht hat, und
schliefflich die ab 1800 von der ilteren Naturgeschichte sich 16sende Biologie,
die in den Keimen ontogenetischer Entwicklung ein nicht teleologisch geban-
digtes Potenzial ggf. verwildernder Bildungsprozesse ausmacht. Wird diese
weit verzweigte Geschichte der Entdeckung von Alteritit und Fremdheit im
Menschen indessen so beschrieben, als handle es sich um die Entdeckung
des »Anderen der Vernunft«, nach der >uns< tatsichlich nichts Menschliches
mehr fremd sein diirfte, so zeigt sich darin schlaglichtartig die hier betonte
Schwierigkeit. (Vgl. exemplarisch dazu A. KoSenina, Literarische Anthropologie.
Die Neuentdeckung des Menschen, Berlin 2008, 20, 217.) So wird namlich offen-
kundig die auf der Inhaltsseite der Forschung vielfiltig aufgedeckte Alteritat
und Fremdheit durch die Methode einer rigorosen Aneignung der fraglichen
Zeit konterkariert, die die Authebung jeglicher Fremdheit in Aussicht stellt. An
dieser Stelle ist unschwer zu erkennen, wie virulent noch immer die zwischen
Foucault und Derrida diskutierte Frage ist, ob und wie sich eine Geschichte
forcierter Bewusstwerdung von Alteritit und Fremdheit (im Zeichen von Wahn-
sinn [folie] und Unvernunft [déraison] etwa) schreiben und denken lésst, die
radikal auf die Begriffe selbst zuriickzuschlagen droht, in denen wir sie als
solche zur Sprache bringen. Die nach Hartmut und Gernot Bohme gingige
Rede vom »Anderen der Vernunft«, das scheinbar entweder gar nicht oder doch
wiederum nur in der Sprache der Vernunft (oder in einem ihrer vielen Idiome)
zu thematisieren wire, 16st diese Schwierigkeit nicht, sondern kaschiert sie nur.
Dieser Begriff suggeriert eine fragwiirdige Eindeutigkeit des Alteritétsbegriffs, zu
der es bei Ricceur nicht kommt, insofern er ihn - nachdem er drei Modalititen
der Andersheit unterschieden hatte — ausdriicklich einer Zerstreuung tiberlasst,

216

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Anhang zur Fremdheit im Gegenwartsbezug

mantik schreiben sich einerseits in eine viel weiter zuriickreichende
Vorgeschichte der Auseinandersetzung mit Alteritdt und Fremdheit
ein, deren bis heute brisante Radikalisierung sie einleiten, ohne
sie aber wie aus dem Nichts auf den Plan treten zu lassen. Ander-
seits ldsst sich der Rede von Ferne oder Fremdheit keineswegs
ohne Weiteres entnehmen, wie diese Begriffe jeweils zu verstehen
sind. In der Geschichtsphilosophie Schillers und Kants wird eine
schier uniibersehbare Verschiedenheit empirischer Erscheinungswei-
sen menschlichen Lebens vergegenwirtigt - »Rassen«, »Spielarten«
und »Varietiten« eingeschlossen. Demzufolge kann auch Fremdes
nur (vergleichsweise) >verschieden«< Erscheinendes sein, das sich,
wenn es nach Hegel geht, einer spekulativ konzipierten Authebung
jeglicher Differenz in einer finalen Identitdt keinesfalls sollte entzie-
hen kénnen. In diesem Sinne wird man von Novalis bis hin zu Ga-
damer auch von »Aneignung« alles Anderen sprechen und den Ver-
dacht nihren, zu radikaler Fremdheit tatsachlich gar kein Verhéltnis
zu haben. Dieser Verdacht macht auch vor den Romantikern nicht
halt, die gleichsam die Tiiren zum radikal Fremden aufstofien, aber
nicht klaren, inwiefern es tiberhaupt als solches zu verstehen ist.8 In-
sofern sind sie nicht einfach zitierfahig auf eine Weise, die dies ohne
Weiteres beweisen kénnte. Vielleicht muss uns gerade deshalb die
Romantik selbst erst wieder fremd werden - anders aber, als es ihre
Trivialisierung und Popularisierung schon besorgt hat. Im histori-
schen Zeitenabstand selbst, der uns speziell von der Frithromantik
trennt, muss sich eine Fremdheit des Gegenwartsbezugs selbst und
in ihm bemerkbar machen, die sich nicht einfach tiberbriicken lasst.
Nur unter dieser Voraussetzung ist im Riickblick auf die Romantik

die bedingt, dass die Andersheit paradoxerweise auch anders sie selbst ist.
»Andernfalls hebt die Andersheit sich auf, indem sie das Selbst wie sie selbst
wird...« (SaA, 426).

80 Nicht ganz unberechtigt scheinen selbst C. Schmitts Einwénde, die der Ro-
mantik keinerlei echte Einsicht in das Fremde zubilligen und in ihr keine He-
rausforderung dazu erkennen, das angeblich »an sich unromantische« Normale
bzw. Normative zu revidieren. Romantik war fiir ihn letztlich nur ein patho-
logischer Kult der Abweichung vom Normalen um der Abweichung willen.
Allerdings wird man Schmitt gewiss nicht fiir eine weiter fithrende Philosophie
der Fremdheit oder auch des Normalen in Anspruch nehmen kénnen. Man
denke nur an seine einschligige Politisierung beider Begriffe und an deren
anschlieflende opportunistische Instrumentalisierung im Zusammenhang mit
der NS-Zeit.

217

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel VII

noch heute etwas zum Verstdndnis jener Fremdheit zu gewinnen,
der sie als Fehlendem und Fernem auf die Spur gekommen zu sein
schien. Nur so wiren auch Potenziale romantischer Sensibilitdt zu
retten, die Kritiker des Romantischen nur mit Verachtung gestraft
haben.

Eine ausdriickliche Philosophie der Fremdheit ist in der fraglichen
Zeit selbst jedenfalls nicht anzutreffen. Vielmehr miissen wir sie
von unserer Gegenwart her auf diese Zeit applizieren, so aber, dass
letztere dabei nicht wiederum ihren eigentiimlich befremdlichen
Charakter einbiifit, durch den sie uns im besten Falle aufs Neue her-
ausfordert. Wer diese Herausforderung ernst nimmt, wird sich we-
der mit einer pauschalen Aburteilung einer verfehlten Apologie des
Fremden (Carl Schmitt) noch mit einer présentistischen Aneignung
jener Zeit als Ursprung unserer heutigen Fragen begniigen kénnen
und mit einer vielfiltigen Uberkreuzung von philosophischen und
literarischen Idiomen rechnen miissen, die bezeugen, unauthebbarer
Fremdheit sei Rechnung zu tragen. In Abwandlung einer Auflerung
Kants konnte man sagen, als Antwort auf diese Herausforderung
wird die Vernunft auf ein »ihr fremdes Angebot« eingehen miissen,
»das nicht auf ihrem Boden erwachsen, aber doch hinreichend be-
glaubigt ist«.®! Insofern gibt es zu denken, wie Kant treffend gesagt
hat.8? Allerdings nur einer Philosophie der Geduld®, die beharrlich
Antwort gibt auf das, was sie herausfordert und sich als solches
niemals allein ihr selbst verdanken kann.34

81 I Kant, Kritik der praktischen Vernunft, Hamburg 1974, 139; vgl. zur Deutung
der zit. Stelle W. Oelmiiller, Die unbefriedigte Aufklirung. Beitrige zu einer
Theorie der Moderne von Lessing, Kant und Hegel, Frankfurt/M. 1979, 218 f.

82 In einer von Ricceur mehrfach wieder aufgegriffenen, allerdings nicht auf
Fremdheit bezogenen Formulierung.

83 Vgl. E. Levinas, Stunde der Nationen, Miinchen 1994, 87. Die fragliche Geduld
beschreibt der Autor an dieser Stelle allerdings als wertvollstes griechisch-pro-
saisches Erbe.

84 Vgl. in diesem Sinne T. Rentsch, Die Konstitution der Moralitit. Transzendentale
Anthropologie und praktische Philosophie, Frankfurt/M. 1999, XLIV f. Hier wird
eine »xenologische Differenz« nicht erst an der Alteritat fremder Kulturen,
sondern in der »Nahe« des Selbstseins erkannt. Jedoch warnt der Autor vor
einer »Mystifizierung« des Anderen und ldsst die von ihm gelobte Pluralitat
menschlicher Lebensformen, in der er die Erfahrung des Anderen zunéchst ne-
gativistisch bedenkt, am Ende wieder in die universale Menschheit einmiinden
(der genau eine Lebensform entsprechen soll).

218

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Anhang zur Fremdheit im Gegenwartsbezug

Solche Geduld wird nur aufbringen kénnen, wer auch sich selbst
fremd und sich nach Maf3gabe dieser Selbst-Fremdheit ansprechbar
erweist durch die befremdliche Alteritit einer entriickten Zeit, die
weder seinerzeit dazu da war noch heute dazu da ist, in ihrem
Spiegel uns selbst wiederfinden zu lassen.®> Wenn das literarisch-
philosophische Milieu der Zeit um 1800 bis heute immer wieder
hartnickiges Interesse auf sich zieht, dann offenbar vor allem des-
halb, weil es die von dieser Erwartung geprégten Alternativen selbst,
in denen wir noch immer allzu sehr gefangen sind, nachhaltig zu
unterminieren begonnen hat.

Gemeint sind die Alternativen zwischen Seins- und Ordnungs-
Verlust einerseits und Rettung bzw. Heimkehr aus einer ontologisch
instabilen, fragmentarischen, occasionellen Welt andererseits; zwi-
schen dem Exil einer heillosen Verzeitlichung einerseits und ver-
zweifeltem Begehren nach Aufhebung der Zeit (wenigstens in der
Kunst) andererseits; zwischen pathologischer Zerrissenheit einer-
seits und versohnter Riickkehr aus deren Fremdheit andererseits;
zwischen schlechter Endlichkeit, die nur einen unendlichen Mangel
an Sein anzeigt, einerseits und unendlicher Anndherung an eine
regulative, aber niemals realisierbare Idee andererseits®, die auf den
Advent einer wiederhergestellten Totalitdt jenseits der Zeit hoffen
lassen soll.%”

Gibt es nicht noch dritte Wege zu denken? Ist eine »aus den
Fugen« geratene Zeit nur als Mangel an Sein zu erfahren?3 Schlief3t
sie nicht auch fiir die Inspiration auf, die gerade aus unauthebbarem
Verlust hervorgeht? Erdffnet ein womdglich unauthebbar befrem-
detes Selbst nicht noch andere Perspektiven als die einer finalen

85 Wiirden wir in der Vergangenheit je suchen und zu finden hoffen, was wir
nicht uns selbst und unserer allzu selbstbewussten Erinnerung verdanken, wenn
nicht eine Befremdung des Selbst uns immer schon unterwandert, heimgesucht,
affiziert hétte? Ein ganz und gar auf sich zentriertes Selbst konnte jedenfalls
bei sich bleiben. Schon Friedrich Schlegel gab zu bedenken: »Wer nirgends
fremd ist, kann auch nirgends ganz angesiedelt sein«, nicht einmal im Oikos
des eigenen Selbst. F. Schlegel, Georg Forster, in: >Athendums<-Fragmente und
andere Schriften, Stuttgart 2005, 21-45, hier: 40.

86 M. Frank, >Unendliche Anndherung«. Die philosophischen Anfinge der Friihro-
mantik, Frankfurt/M. 1997, 40, 767, 861.

87 Ebd., 18, 861, 935, 943 1.

88 Vgl. M. Frank, Die unendliche Fahrt, Frankfurt/M. 1979, 136 ff.

219

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel VII

Heimkehr aus der Fremde, um die man sich vor allem zu sorgen
scheint?® Kann sich nicht nur ein solches, in sich befremdetes
Selbst auch dem Anderen als einem Fremden gegeniiber gastlich
erweisen? Bahnt nicht die Umdeutung des Nicht-Ich (Fichte) zum
Du bei Novalis” dem Denken einer Ansprechbarkeit durch den
Anderen als Fremden den Weg - ebenso wie die mit Herder und
Wilhelm von Humboldt einsetzende expressivistische und dialogisti-
sche Sprachphilosophie der Moderne? Eroftnet nicht erst ein derart
ansprechbares Selbst die Mdoglichkeit einer Ankunft des Anderen
als eines Fremden in der zwischen Geburt und Tod verrinnenden,
befristeten Zeit? (Appelliert nicht genau daran auch die von Hol-
derlin keineswegs nur beklagte, sondern als unabdingbares Korre-
lat menschlicher Gastlichkeit beschriebene Welt- und Selbst-Fremd-
heit?")

Sollten sich um 1800 Anhaltspunkte fiir diesen Zusammen-
hang finden lassen, so wire moglicherweise das gesamte Koor-
dinatensystem unseres eigenen, bisherigen Verstdndnisses der fragli-
chen Zeit davon betroffen, hat man sie philosophisch doch bislang
als die Zeit eines Denkens aufgefasst, dem es allein darum zu gehen
schien, was wir als rationale, selbstbewusste und strengsten Wissens-
anspriichen unterworfene Wesen sind, die unauthérlich auf der Su-

89 Diese Frage wire auch ein Ansatzpunkt zur Revision einschlagiger Deutungen
der Musik der fraglichen Zeit, wie sie von E. T. A. Hoffmann bis hin zu Vladimir
Jankélévitch und Manfred Frank dargelegt worden sind. Vgl. VL., Revisionen der
Trauer. In philosophischen, geschichtlichen, psychoanalytischen und dsthetischen
Perspektiven, Weilerswist 2006, Kap. I/II, wo auch Umdeutungen des Orpheus-
Mythos zur Sprache kommen, von dem her bereits E. T. A. Hoftmann »Beetho-
vens Instrumentalmusik« als eine genuin romantische interpretiert hatte, der
»das Unendliche [zum] Vorwurf« werde, wie es zweideutig in dem gleichnami-
gen Aufsatz heifdt; in: H. Uerlings (Hg.), Theorie der Romantik, Stuttgart 2000,
285-294, hier: 285.

90 Novalis, Schriften, 430, Nr. 820.

91 In dieser Perspektive wire auch Georg Lukdcs' Begriff der (transzendentalen)
Obdachlosigkeit neu zu deuten (Theorie des Romans, Frankfurt/M. 121989, 32).
Sie muss nicht in den Versuch einer metaphysischen Wiedereinhausung ins Sein
miinden. In den Gedichten Wilhelm Miillers, die Franz Schubert im Liederzy-
klus Die Winterreise vertonte, erscheint die Obdachlosigkeit bzw. Welt-Fremd-
heit geradezu als ein uniiberwindliches Existenzial. Die Frage ist, ob darum die
Gastlichkeit wie das »warme Haus« zur »Tduschung« werden muss, aus der der
Einsame nur den zweifelhaften Gewinn einer Illusion zieht (s. das Gedicht Die
Tauschung).

220

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Anhang zur Fremdheit im Gegenwartsbezug

che nach (moglichst >letzten<) Griinden sind. Dieses Denken mag
jegliche Differenz als in einer nichts auslassenden Identitdt autheb-
bar erscheinen lassen, so, dass eine Vernunft, die diese Perspektive
er6ffnet, endlich den »Schein ablegt, mit Fremdartigem behaftet«
zu sein, wie es Hegel forderte (s. 0.).°> Anders verhilt es sich, wenn
nicht Selbiges und Verschiedenes (und in diesem eingeschriankten
Sinne Alteritat), sondern ein Selbst und ihm in sich selbst und im Ver-
héltnis zum Vergangenen fremdartig Innewohnendes auf dem Spiel
steht, das sich nicht einfach als »Schein« abtun lasst.

In diesem Sinne hitte kiinftige Forschung weniger die Frage
aufzuwerfen, was wir in unterscheidbarer Selbigkeit sind, sondern
vielmehr wer wir sind in einer von Fremdheit unterwanderten
Selbstheit. Und zwar als vom Anderen ansprechbare Wesen, die
nicht etwa »fremdes Dasein« geradewegs »in eigenes« verwandeln
miissen (Novalis; s.0.), sondern sensibel aufgeschlossen sein kdnnen
fiir das, was am Anderen anders und fremd bleibt - nicht nur in
einem pathologischen bzw. krankhaften Leiden, das man mdoglichst
umgehend zu iiberwinden versuchen miisste, sondern in einer au-
Ber-ordentlichen &sthetischen, aber auch politischen Sensibilitét, die
als solche niemals restlos normalisierbar zu werden verspricht.

Gerade das mag Romantiker, die dies radikal zu realisieren be-
gannen, am Ende dazu bewogen haben, mit der fragwiirdigen Ge-
borgenheit in einer verstaatlichten »Normalwelt« (Wilhelm Hein-
rich Wackenroder®®) zu liebdugeln, aulerhalb derer angeblich kein
Mensch existieren kann (wie Adam Miiller behauptete®®) und die
eindeutig vorgibt, was oder wer wovon abweicht oder abweichen
darf. Wo das unwidersprochen blieb, ist schliefSlich die Lektion einer
Fremdheit im Selbstverhiltnis, in Relation zu den Anderen und zur
Welt ganz in Vergessenheit geraten, die uns jegliche ungebrochene
Normalisierung verwehrt. So gesehen stellt sich die Romantik als
eine zwar voriibergegangene, aber keineswegs ganz abgeschlossene
Phase im lang anhaltenden Prozess des Aufbrechens der Infrage-

92 Hegel, Phinomenologie des Geistes, 81.

93 W. H. Wackenroder, Ein Brief Joseph Berglingers [1799], in: Theorie der Roman-
tik, 109-113, hier: 112. Mir ist keine frithere Verwendung dieses Begriffs bekannt.
Hier ist er gegen eine verselbstindigte Asthetik gerichtet, die ihr Leben fiir das
echte, das >wirkliche« aber fiir dessen schlechte Nachahmung hilt.

94 A. H. Miiller, Elemente der Staatskunst, Berlin 1809, 26-31.

221

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel VII

stellung durch unauthebbare Fremdheit dar.®> Eine lehrbuchmiflige
»Lektion« hat sie allerdings so wenig zu erteilen, wie wir uns heu-
te anmaflen diirfen, ihr nachtréiglich vorzuschreiben, was sie hat-
te (besser) zum Ausdruck bringen und denken sollen. So wiirde
der befremdliche Zeitenabstand, der uns vom literarisch-philoso-
phischen Milieu um 1800 trennt, in einem selbstgerechten Urteil
geradezu zum Verschwinden gebracht. Die Hermeneutik, die uns an
unauthebbare Fremdheit im Gegenwartsbezug erinnert, schérft uns
ein, dass dagegen auch eine Apologie der Fremdheit oder der Alteri-
tat nicht immun ist, die im Vergangenen ihre eigenen Urspriinge zu
erkennen meint.

Jede Gegenwart kommt auf vergangene Zeiten zuriick, um sie
von neuem als Teil ihrer Geschichte zu verstehen; sei es blofy um
ihrer selbst willen, sei es, um sich nachtraglich gerade diejenige Ge-
schichte zu geben, die man gehabt haben méchte (wie es Nietzsche
empfohlen hat). In Folge dessen konnen sich Neo-Vergangenheiten
retrograd abzeichnen®®, die nachtréglich in die Vorgeschichte derer
einriicken, die scheinbar nur auf sie zuriickgegriffen, tatsachlich aber
ihren Sinn tiefgreifend transformiert haben.’” Das mag bereits Nova-
lis im Sinn gehabt haben, als er gegen Goethe gerichtet behauptete:
»erst jetzt fangt die Antike an zu entstehen«, und der klassischen
Literatur gehe es wie dieser: sie sei »uns eigentlich nicht gegeben
[...], sondern sie soll von uns erst hervorgebracht werden« - auch

95 Tatsachlich halt dieser Prozess bis heute an, wie nicht zuletzt die aktuellen
Diskussionen um die Frage zeigen, ob die Fremdheit des Anderen anders denn
als Grund des Versagens eigener Aneignung oder der Uberwindung des Wider-
stands zu denken ist, den sie jeglicher Aneignung entgegensetzt.

96 Ein Begriff, den auch Ricceur kennt; als néo-passé (in der Symbolik des Bisen,
30; La symbolique du mal, 28).

97 Aus dieser Zirkularitdt kommt auch kein geschichtliches Denken heraus, das
sich der emphatischen Rede von Urspriingen ginzlich entledigt und es nur
noch mit kontingenten Anfangen zu tun zu haben glaubt. Das Friithere kommt
allemal nur im es modifizierenden Riickblick der Spateren zur Geltung. Dabei
ist nicht ausgeschlossen, dass es seinerseits die Gegenwart transformiert, als
deren Vergangenheit es sich zunédchst darstellt. Nicht nur erfihrt letztere eine
nachtrigliche Umdeutung im Lichte der Gegenwart; diese muss sich vielmehr
ihrerseits auf eine unabsehbare Umgestaltung durch eine rekonstruierte Vergan-
genheit einstellen. Man geht aus geschichtlicher Erinnerung nicht unveréndert
hervor. Das Erinnerte schligt auf diejenigen zuriick, die sich erinnert haben und
sich infolge dessen geradezu mit einer Neo-Vergangenheit konfrontiert sehen,
durch die wiederum die Gegenwart befremdet wird.

222

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Anhang zur Fremdheit im Gegenwartsbezug

auf die Gefahr hin, dass man sich dabei in einen unauthebbaren
Widerstreit verschiedener »Antiken«®® verstrickt, die man historisch
wie ein »rickwirts gekehrter Prophet«®® als Vorldufer der eigenen
Gegenwart deutet. Genau so haben sich nicht wenige Romantiker
des Mittelalters beméchtigt.

Im Sinne solcher Nachtréglichkeit deckt sich auch das, was heute
als frithe Neuzeit gilt, nur noch teilweise mit der Neuzeit des 18., 19.
und 20. Jahrhunderts.'®© Das Gleiche gilt fiir die (nicht nur von links
und rechts gegensitzlich beurteilte) Aufklarung, fiir die Frithroman-
tik und selbst noch fiir den Idealismus in der Gestalt der Philosophie
Hegels, die zeitweise den uniiberbietbaren Triumph einer Theorie
des Geistes darzustellen schien, der im reflexiven Sichwissen die
transparente begriffliche Aufthebung jeglicher Vergangenheit scheint
leisten zu konnen, die er hinter sich hat. Auch diese Theorie steht
jedoch nicht souverén derart Giber der Geschichte, dass sie deren Fi-
nalitat vorweg addquat représentieren konnte!?'; vielmehr erfahrt sie

98 Vgl. W. Benjamin, Der Begriff der Kunstkritik in der deutschen Romantik,
Frankfurt/M. 1973, 110.
99 Vgl. Schlegel, >Athendums«Fragmente und andere Schriften, 85, 192.

100 Als Epoche wird die Neuzeit ihres eigentiimlich >neuen< Charakters einer
stindig Neues zeitigenden Zeit erst bewusst in der Aufklarung, die den Beginn
dieser Zeit nachtrdglich bis zu dreihundert Jahre zuriickdatiert. (In diesem
Sinne spricht H. Blumenberg von der »Verwandlung des Mittelalters in eine
sich stdndig nach riickwirts ausdehnende >Renaissance««, in: Der Prozess der
theoretischen Neugierde, Frankfurt/M. 1973, 185.) Ebenso wie der Begriff der
Moderne ist der Begriff der Neuzeit im Wesentlichen eine Pragung der zweiten
Hilfte des 19. Jahrhunderts. Zur weiter zuriickreichenden Etymologie sowie
zur hier ausgeblendeten Differenz von Neuzeit und Moderne vgl. R. Koselleck,
Vergangene Zukunft, Frankfurt/M. 1989, 300 ff.; F. Jaeger, Neuzeit als kulturelles
Sinnkonzept, in: ders., B. Liebsch (Hg.), Handbuch der Kulturwissenschaften,
Bd. 1: Grundlagen und Schliisselbegriffe, Stuttgart 2004, 506-531; A. Keller,
Frithe Neuzeit. Das rhetorische Zeitalter, Berlin 2008, Kap. 14; sowie D’Apri-
le, Siebers, Das 18. Jahrhundert. Zeitalter der Aufklirung, zu nachtraglichen,
kontraren Umdeutungen der Aufklarung durch Hugo Ball, Stefan Zweig und
Thomas Mann.

101 Vgl. O. Poggeler, Die Komposition der Phidnomenologie des Geistes, in: Fulda,
Henrich (Hg.), Materialien zu Hegels >Phidnomenologie des Geistess, 329-390,
hier: 377f., 384.

223

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel VII

ihrerseits eine Historisierung — nicht zuletzt im Lichte heterogener
Uberlieferungen, die ihren Sinn durchkreuzen.!02

Auch in einer nachtriglichen Umdeutung der Romantik liegt die
Gefahr ihrer présentistischen Aneignung fiir gegenwirtige Zwecke
nahe. Zwischen den schlechten Alternativen von Historismus und
Prasentismus haben sich allerdings dritte Wege abgezeichnet, auf
denen man zu vermeiden versuchen kann, der rekonstruierten Ge-
schichte durch nachtrigliche Bemiachtigung Gewalt anzutun, ohne
die Fragen zu vergessen oder zu verleugnen, in deren Licht sie uns
retrograd auf ganz neue Weise fraglich, unvertraut, ja sogar fremd
geworden ist, um auf diese Weise wieder echtes historisches Interesse
zu wecken.!

Ein entsprechend belehrter, behutsamerer Riickgriff auf das litera-
risch-philosophische Milieu um 1800 muss sich heute sowohl gegen
eine auf unsere Gegenwart dem Anschein nach unbeziigliche Hi-
storisierung dieser Zeit verwahren, als auch gegen deren présentisti-
sche Inanspruchnahme fiir ein gegenwértiges Selbstverstindnis, das
sich in der erinnerten Zeit nur seiner selbst zu vergewissern sucht
und insofern Gefahr lduft, die Differenz zu ihr geradezu zu tilgen.
(Ironischerweise gerade auch dort, wo man sich zu einer »postmo-
dernenc, angeblich bereits in der Frithromantik verwurzelten Apo-
logie der Differenz, der Alteritit oder der Fremdheit bekennt.1%4)

102 Man denke nur an Frangois Julliens sinologische Perspektive der Subversion
hegelianischer Dialektik (F. Jullien, Schattenseiten. Vom Bdsen oder Negativen,
Berlin 2005, 133-138).

103 Vgl. zu den genannten methodologischen Positionen Vf., Erinnerung an die
Zukunft der Geschichte, in: Selbstorganisation. Jahrbuch fiir Komplexitit in den
Natur-, Sozial- und Geisteswissenschaften 10 (1999), 73-98. »Die >Relevanz«
der von uns rekonstruierten Uberzeugungen«, steht bei Quentin Skinner zu
lesen, »besteht gerade in ihrer Fremdheit«. Dieses statement entspringt einer
methodologischen Position jenseits von Présentismus und Historismus (vgl. Q.
Skinner, Visionen des Politischen, Frankfurt/M. 2009, 90).

104 Wenn wir dieser Apologie nun sogar Wahrheit oder wenigstens das zubilligen,
der Fremdheit auf authentische Art und Weise auf der Spur gewesen zu sein,
eignen wir uns die Romantik dann unsererseits dadurch an? Wird sie uns
am Ende gerade als solche allzu vertraut erscheinen? Kann die Eigen- oder
Fremdartigkeit der Romantik im Gegenwartsbezug gewahrt bleiben, wenn man
sie als eine Apologie der Fremdheit rehabilitiert, statt sie zu verwerfen? So zu
fragen heif3t, fiir den Riickbezug auf eine vergangene Zeit selbst zu sensibilisie-
ren, durch den sie auf neue, andere, aber eventuell auch befremdliche Art und
Weise erinnert wird.

224

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Anhang zur Fremdheit im Gegenwartsbezug

Aus dem Gegenwartsbezug konnen wir indessen iiberhaupt nicht
gleichsam herausspringen. Nicht ob, sondern wie wir uns (beispiels-
weise) der Romantik >in ihrem eigenen Recht< und in der ihr
eigenen Vielfalt, aber unter Verzicht auf jegliche Vereinnahmung
erinnern, lautet jetzt die Frage. Dabei geht es nicht blof$ um einen
Gegenstand der Erinnerung, sondern auch um eine in der Erinne-
rung virulente und auszutragende befremdliche Differenz im Gegen-
wartsbezug selbst, der uns die fragliche Vergangenheit entriickt und,
vielleicht gerade deshalb, in dem Mafle neu sehen lésst, wie sie uns
zuvor unvertraut und fremd geworden ist.!% Die Romantik muss uns
auch dort, wo sie manchen Interpreten geradezu als eine Apologie
der Fremdheit, irreduzibler Ferne und unauthebbarer Unendlichkeit
begegnet, ihrerseits erst (wieder) fremd werden, um uns herauszu-
fordern und vor fragwiirdigen Wiedererkennungseffekten zu bewah-
ren.!06

Es mag sein, dass man auf diese Weise Gefahr lduft, auf Abwege
zu geraten und das Selbstverstindnis einer Philosophie zur Dispo-
sition zu stellen, die mit Friedrich W. J. Schelling aus der Sorge
heraus, »vor lauter Philosophien die Philosophie ginzlich [zu] ver-
lieren« (FA, 197), auf die Identitit von Wissen und Gewusstem
sowie auf dessen Selbstnormierung baute, die durch fortschreitende
Vernichtung von Irrtum die Wahrheit wie von selbst entstehen lassen

105 Und zwar, paradoxerweise, obwohl heute an der Romantik so vieles als selbst-
verstindlich anerkannt scheint - wie etwa die von ihr zur Geltung gebrachte
befremdliche Macht des Unbewussten oder das Recht jedes Einzelnen, »sich
abzusondern, tiber einen imagindren Umbkreis zu herrschen«, in dem sich seine
Kreativitdt entfalten »und der Urspriinglichkeit der individuellen Traumerei
nichts entgegenstehen soll«. Vgl. Starobinski, Grundlinien fiir eine Geschichte
des Begriffs der Einbildungskraft, 17.

106 Vgl. Biirger, Prosa der Moderne, wo es mit Blick auf die Romantik genau darum
geht, »das Vertraute wieder[zu]finden als ein Fremdes«, das allerdings nur
»aus dem Schatten treten« miisse, um als solches zur Geltung zu kommen
(143f.). In diesem Falle ist das romantisch vorgedachte »Selbst als Abgrund«
gemeint (146), das sich angeblich nur in eine unauthorliche Bewegung soll
retten konnen. Inzwischen herrscht aber eine Temporalisierung, die genau
das radikal in Zweifel zu ziehen zwingt. Eine riickhaltlose Auslieferung eines
identititslosen Selbst an eine beschleunigte Zeiterfahrung, die nur noch vom
Interesse an Intensitdt geprégt scheint, kann in sozialer oder politischer Hin-
sicht gewiss nicht iiberzeugen (vgl. ebd., 153).

225

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel VII

sollte.l” Hitte sich ein solches Modell als bis heute iiberzeugend
erwiesen, so wiirde uns freilich die erinnerte Vergangenheit nur eine
Vorgeschichte inzwischen iiberwundener, also im Grunde erledigter
Irrtiimer vor Augen fithren (die man nicht wiederholen sollte). Sie
wire in diesem Sinne nur noch von >historischem« Interesse. Davon
nicht Giberzeugt zu sein, hief3e, sich woméglich auf Abwege einzulas-
sen.

Von einem solchen Fortschrittsmodell der Philosophiegeschichte,
die in der jeweils avanciertesten Gegenwart dieser Disziplin nur
die giiltige Aufthebung der Wahrheit ihrer Vorgeschichte erkennt,
der sie sich vor allem als {iberwundener erinnern wiirde, sind wir
heute freilich weiter entfernt denn je. >Nach vorn« fithren nicht nur
Fortschritte; und in die Vergangenheit fithren nicht nur regressive,
mittels epochaler oder anderer grober Markierungen abgesteckte
Wege. Vielmehr fiihren vielfach neue, verschlungene Denkwege, die
in der Auseinandersetzung mit erinnerter Vergangenheit iiberhaupt
erst gebahnt werden, im besten Falle zur Wiederbegegnung mit dem
vielfach befremdlichen, schriftlich sedimentierten Denken Anderer
an unvorhergesehenen Kreuzungen, wo Konvergenz und Divergenz
zusammentreffen, ohne sich aufheben zu lassen in einem Dritten.
Vor jeder Beurteilung fremden Denkens liegt allemal die gesuchte
Begegnung mit ihm, die niemals im Vorhinein wissen ldsst, ob man
sich auf Umwege, Abwege oder Querwege anderswohin, in ungeahn-
te Richtungen, begibt. Das Wagnis der Devianz, der diakritischen
Abweichung, der Digression liegt in jedem unvoreingenommenen
Sicheinlassen auf das befremdliche Denken Anderer, wenn es ihm
nur ohne Berufung auf jegliches Vor-Urteil zu begegnen sucht. Das
bedeutet nicht, wie Gadamer gezeigt hat, dass man leichthin auf
jegliches Vor-Urteil verzichten kénnte, wohl aber, dass man auch
in einer hermeneutisch niemals voraussetzungslosen bzw. unver-
mittelten Auseinandersetzung mit der fraglichen Vergangenheit doch
einem fremden Denken als solchem wieder zu begegnen hoftt, auch
auf die Gefahr hin, ein Anderer zu werden oder geradezu in sich
selbst radikale Befremdung zu erfahren.

107 Vgl. FA, 197, 204, 228; U. J. Schneider, Die Vergangenheit des Geistes. Eine
Archdologie der Philosophiegeschichte, Frankfurt/M. 1990.

226

5.01.2026, 00:35:31. A


https://doi.org/10.5771/9783495992180-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Kapitel I Anfängliche, verlorene und wiederzugewinnende Naivität – zwischen Verachtung und Disziplinierung
	1. Was ist (oder wozu) Phänomenologie?
	2. Neuartiges, geschichtlich affiziertes Fragen: Was oder wer wir sind in sozialphilosophischer Perspektive
	3. Zur Rückbesinnung auf ›naive‹ Ursprünge des Fragens
	4. An den Grenzen der Phänomenologie
	5. Exkurs zu Zeugnis und (Selbst-) Bezeugung
	6. Disziplinierte statt überwundene Naivität?

	Kapitel II Das Gegebene in seiner Zweideutigkeit Begründung, Beschreibung und Bezeugung an den Grenzen der Erfahrung
	1. Rekurs auf das, was zu denken gibt: ›Gegebenes‹
	2. »Zurück zu den Sachen selbst« – eine verbrauchte Devise?
	3. Auf kommunikative Bewährung angewiesen
	4. Zwischen Gegebenheit und Gabe, Bezug und Entzug
	5. Von der Geschichte eingeholt
	6. Anfechtbare Erfahrung: Zwischen Beschreibung und Bezeugung

	Kapitel III Das Gegebene, die Gabe, der Dank und die Weitergabe Zwischen Ökonomie und Anökonomie
	1. Im Ausgang von einer radikalen Phänomenologie der Gegebenheit: Sich- Zeigen vs. Sich-Geben
	2. Das ›Sich‹
	3. Zur fragwürdigen Phänomenalität der ›rückkehrlosen‹ Gabe
	4. Zum Dank, der die Gabe nicht annulliert
	5. Zur Zeitlichkeit der Fürsorge

	Kapitel IV Am Ende des »Jahrhunderts der Phänomenologie«? Hans Blumenbergs Schriften zur Literatur und zur Technik
	1. Im Zeichen »ruinanter« Erfahrungen: Phänomenologie nach ihrem ›Ende‹?
	2. Selbstbehauptung als Ausweg? Probleme »weltbedürftiger« Subjektivität
	3. Der Mensch im Zeichen des Anderen: Andeutungen eines ›sozialen‹ Weltbegriffs
	4. Exkurs: Bewegt von dem, was übrig bleibt? Robert Musils Roman Der Mann ohne Eigenschaften mit Blick auf Hans Blumenbergs und Milan Kunderas Schriften zur Literatur

	Kapitel V Aussichten einer Pathologie der Technik Digitalisierung als anti-pathische Herausforderung
	1. Jenseits des ›Analogen‹: sinnindifferente Mathematisierbarkeit?
	2. Zur Bedeutung von ›Digitalisierung‹
	3. Menschliches Leben jenseits aller Erfassbarkeit?
	4. Das seelische Selbst als letztes Refugium?

	Kapitel VI Entzugsverlust Zu einem kritischen Grundgedanken einer Phänomenologie des radikal Fremden
	1. Entzug und Sichentziehendes
	2. In pathischer Perspektive
	3. Vom Nicht-Philosophischen her: ›ausgesetztes‹ Leben auf der Suche nach seiner Lebbarkeit
	4. Entmachtete Erfahrung?
	5. Immer noch ›seelischer‹ Art?
	6. Antwortschicksale

	Kapitel VII Fremdheit auf den Spuren einer zu rehabilitierenden Romantik?
	1. Zur neuzeitlichen Vorgeschichte der Auseinandersetzung mit Alterität und Fremdheit
	2. Bis heute umstrittene Potenziale romantischer Sensibilität
	3. Romantik, Alterität und Fremdheit bei Ricoeur
	4. Anhang zur Fremdheit im Gegenwartsbezug


